
1 

 

Vivre les JMJ comme un pèlerinage 

P. Eric Jacquinet
1
 

Rencontre nationale des délégués JMJ de France, Paris, 28 mai 2016 

1. Ouverture : merci de votre engagement au service des jeunes !  

Il m’a été demandé de vous dire quelques mots sur les JMJ comme un temps de pèlerinage. 

Avant d’entrer dans le sujet proprement dit, je voudrais vous remercier de votre implication 

au service des jeunes. A Rio, le pape François disait aux évêques, religieux et séminaristes
2
 :  

N‟économisons pas nos forces dans la formation des jeunes !  

Le pape marchait ainsi sur les traces de son prédécesseur, saint Jean-Paul II qui a initié les 

premiers rassemblements de jeunes à Rome en 1984 et 1985, puis les JMJ. Jean-Paul II l’a fait 

parce qu’il avait la conviction que la pastorale des jeunes était une priorité du travail de 

l’Eglise, comme il l’a écrit dans une lettre, à l’occasion d’un séminaire d’études sur les JMJ
3
 :  

La pastorale de la jeunesse est une des priorités de l'Église au seuil du troisième 

millénaire. 

Le pape l’a dit et il l’a fait. Il a consacré un temps et une énergie considérables aux jeunes, 

leur donnant une place importante dans la vie de l’Eglise. Ce faisant, il a donné l’exemple à 

tous les pasteurs de l’Eglise, les encourageant fortement à faire de la pastorale des jeunes une 

réelle priorité. Travailler pour les jeunes, c’est travailler à la construction de l’avenir de 

l’Eglise. « En effet, c‟est de la jeunesse que dépend “le jour de demain” » dira-t-il aux jeunes 

de France en 1980
4
.  

Nous ne pouvons que nous réjouir des progrès faits en la matière. Aujourd’hui, la plupart des 

évêques en sont convaincus. Ils ont été secoués par l’exemple de Jean-Paul II. En participant 

aux JMJ
5
, ils ont touchés du doigt les attentes des jeunes et ont fait des jeunes leur priorité. 

Par exemple, nombreux sont ceux qui s’investissent personnellement dans la célébration de la 

confirmation des adolescents et des jeunes, alors qu’il y a 30 ans, ils déléguaient cela à un 

vicaire épiscopal. Depuis lors, de très nombreux diocèses se sont dotés d’une équipe de 

pastorale des jeunes, inexistante il y a 30 ans. Des rencontres, des parcours, des messes pour 

les jeunes ont lieu. Une dynamique est lancée. Elle est parfois pauvre, fragile, mais elle existe.  

Le service des jeunes doit devenir toujours plus une priorité. Vous êtes là parce que vous en 

êtes convaincus. Je n’ai plus de titre pour vous remercier, mais je voudrais vous encourager de 

tout mon cœur.  

                                                 

1
 Membre de la communauté de l’Emmanuel, ancien responsable de la section « jeunes » du Conseil Pontifical 

pour les Laïcs, en charge de la préparation des JMJ (de 2008 à 2013). Actuellement curé de paroisse à Talence, 

dans le diocèse de Bordeaux.  

2
 Homélie de la messe aux évêques, prêtres, religieux et séminaristes, lors de la JMJ de Rio, 27 juillet 2103 

3
 Lettre à l’occasion du séminaire d’études sur les JMJ, 8 mai 1996. 

4
 Dialogue de Jean-Paul II avec les jeunes réunis au Parc des Princes, Paris, 1

er
 juin 1980. 

5
 800 évêques ont participé aux JMJ de Madrid en 2011, soit un cinquième de l’épiscopat mondial. C’était le 

nombre le plus important jamais atteint lors des JMJ. 



2 

 

2. Les JMJ comme un pèlerinage 

Des lieux de pèlerinages historiques 

Les premières JMJ ont eu lieu en 1987 à Buenos Aires. Les deuxièmes ont eu lieu à Saint-

Jacques-de-Compostelle en 1989. C’est sur un lieu de pèlerinage historique que les jeunes 

sont alors appelés à se rendre, le plus grand lieu de pèlerinage en Europe au Moyen-âge, après 

Jérusalem et Rome. Pour les JMJ 1991, Jean-Paul II fera le choix d’un autre lieu de 

pèlerinage : Czestochowa, lieu saint de Pologne. En choisissant ces lieux, le pape Jean-Paul II 

invitait donc les jeunes à considérer les JMJ non comme un simple « temps fort », mais 

comme un pèlerinage.  

Cela est très significatif d’une vision pastorale : l’Eglise doit offrir aux jeunes le pèlerinage 

comme expérience de la « sequela Christi » (suite du Christ). Pour suivre le Christ, il faut 

accepter de tout quitter et de marcher derrière lui. C’est l’expérience des premiers disciples : 

« laissant tout, ils le suivirent » (Lc 5, 11) L’Eglise, dans sa pastorale, invite les jeunes à tout 

quitter pour suivre Jésus, dans un chemin de conversion.  

Cette année encore, la ville des JMJ est liée à un lieu de pèlerinage : le sanctuaire de la 

Miséricorde divine de Cracovie. Un lieu tout-à-fait approprié pour expérimenter la 

Miséricorde durant ce grand Jubilé ! Ce lieu avait d’ailleurs été choisi avant que le pape 

François ne décide l’année de la Miséricorde. La Providence avait donc tout prévu en 

désignant ce  lieu de pèlerinage pour les jeunes !  

Le pèlerinage comme un événement de grâce, selon le récit des pèlerins d’Emmaüs 

Dès le début des JMJ et tout au long des décennies, les objections à ce type d’événements 

n’ont pas manqué. Doit-on favoriser ces grands rassemblements ? Ils étaient alors perçus 

comme une démonstration de force dépassée, à l’heure où prévalait la pastorale de 

l’enfouissement des chrétiens. Et ils risquent toujours d’être des « feux de pailles », au 

détriment de la « pastorale ordinaire ». La préparation de ces rencontres ponctuelles 

consomme en effet une énergie importante, des ressources financières qui pourraient servir à 

tant d’autres choses, sans parler de l’investissement des acteurs pastoraux (prêtres, 

responsables de jeunes). Bref ! Faut-il vraiment favoriser une logique 

d’événements extraordinaires alors que la foi chrétienne est au contraire de l’ordre du 

quotidien, dans sa simplicité et son aspect ordinaire ?  

En engageant l’Eglise dans la préparation d’événements pour les jeunes, Jean-Paul II portait 

une conviction très forte. Pour lui, les jeunes ont besoin de ces événements, pour une raison 

théologico-pastorale : la rencontre du Christ est d’abord un événement fondateur. Quand on 

regarde les apparitions du Ressuscité, elles sont décrites par les évangélistes comme un 

événement, avec son aspect soudain, qui produit un changement total dans la vie de celui qui 

voit et croit. Et quand l’Eglise est réunie, dans sa dimension universelle, le Christ se manifeste 

particulièrement. 

Le récit de l’apparition du Ressuscité aux disciples d’Emmaüs (Lc 24, 13-35) est un modèle 

puissant pour comprendre la logique profonde des JMJ, comme aimait l’expliquer Mgr 

Renato Boccardo
6
. Les deux disciples sont en difficulté dans leur relation au Christ : leur foi 

                                                 

6
 Renato Boccardo a été responsable de la section jeunes au sein du Conseil Pontifical pour les Laïcs jusqu’en 

2000. Il a fortement contribué au développement de la culture des JMJ en Europe.  



3 

 

est mise à mal par sa passion et sa mort. Ils marchent ensemble, tristes. C’est le cas de 

nombreux jeunes qui se mettent en route pour les JMJ : doutes, tristesses, absence d’avenir. 

Le Christ rejoint les deux disciples et les enseigne, sans qu’ils ne mesurent sa présence.  

C’est le cas des jeunes s’ils acceptent de se mettre en route et de se préparer aux JMJ. Ces 

JMJ sont vraiment un pèlerinage. Ce pèlerinage se fait sur au moins un an de préparation. Elle 

consiste à préparer les aspects matériels (constitution du groupe, recherche d’argent, 

organisation du trajet), mais aussi à se préparer le cœur en se laissant enseigner. Le message 

du pape est rédigé à cet effet et publié suffisamment à l’avance pour servir à la préparation 

spirituelle.  

Puis les disciples, arrivés au terme du voyage, demande au Christ de rester avec eux : « reste 

avec nous ». C’est le désir présent dans le cœur des jeunes : Jésus, sois avec nous ! Le Christ 

se manifeste aux disciples, dans la fraction du pain. Le Seigneur se manifeste aux JMJistes, en 

particulier par l’eucharistie. Les disciples d’Emmaüs retournent à Jérusalem témoigner de leur 

rencontre avec le Ressuscité. Et ils sont confirmés dans la foi par les apôtres. Après les JMJ, 

confirmés par les successeurs de Pierre et des apôtres, les jeunes retournent chez eux, remplis 

d’un feu missionnaire, pour témoigner.  

Les JMJ ont bien la forme d’une rencontre avec le Ressuscité, pour le jeune qui accepte de 

rejoindre d’autres, de se mettre en route avec Jésus, de se laisser enseigner, de désirer sa 

présence, de la reconnaître à l’œuvre dans l’assemblée réunie, de se laisser confirmer dans la 

foi par le pape et les évêques et d’être envoyé. C’est ce qui légitime une telle dépense 

d’énergie, de temps, d’argent. Mais c’est aussi ce qui nous pousse à faire une proposition 

complète, avec toutes les étapes, du chemin d’Emmaüs, pour que les JMJ ne soient pas 

seulement une belle fête sans lendemain : un réel temps de préparation (étude du message du 

pape, étape dans les diocèses d’accueil avant l’arrivée au lieu des JMJ), une démarche en 

groupe et non individuelle, des temps de catéchèse et de prière, la célébration des sacrements 

(eucharistie, réconciliation), un envoi missionnaire.  

3. Partir en pèlerinage, c’est poser un acte de foi 

Abraham, pèlerin parce que croyant 

Partir en pèlerinage, c’est d’abord poser un acte de foi. Le premier grand pèlerin de la Bible, 

Abraham, répond à l’appel de Dieu :  

Le Seigneur dit à Abram : « Quitte ton pays, ta parenté et la maison de ton père, et 

va vers le pays que je te montrerai. Je ferai de toi une grande nation, je te bénirai, je 

rendrai grand ton nom, et tu deviendras une bénédiction. Je bénirai ceux qui te 

béniront ; celui qui te maudira, je le réprouverai. En toi seront bénies toutes les 

familles de la terre. » (Genèse 12, 1-3) 

On s’arrête souvent sur le fait qu’Abraham quitte son pays. Oui, bien sûr, et nous y 

reviendrons. Mais ce qui est premier, me semble-t-il, c’est qu’Abraham croit que Dieu lui a 

parlé, le bénira et fera de lui une bénédiction.  

Abram s‟en alla, comme le Seigneur le lui avait dit (Gn 12, 4) 

Quand Abraham est parti, il a pris un gros risque. Il l’a fait, parce qu’il a cru en la vérité de la 

parole de Dieu et en la bonté de Dieu. Et quand la promesse tardera à se réaliser, Dieu lui 

dira dans une vision :  



4 

 

Ne crains pas, Abram ! Je suis un bouclier pour toi. Ta récompense sera très grande. 

(Gn 15, 1) 

Et en réponse :  

Abram eut foi dans le Seigneur et le Seigneur estima qu‟il était juste. (15, 6) 

Le premier pèlerin est le Père des croyants. Vous le saviez déjà ! Mais je vous le rappelle car 

conduire des jeunes aux JMJ, c’est les faire entrer dans la foi que Dieu les bénira.  

L’acte de foi des pèlerins : se laisser conduire, dans la confiance 

Durant les préparatifs des JMJ de Madrid, j’ai eu l’occasion de participer à un rassemblement 

national des jeunes des Pays-Bas. Et nous leur avons dit : « si vous voulez passer des 

vacances au frais et au calme, n’allez pas aux JMJ ! A Madrid il fera 40° et nous serons 

nombreux. Si vous voulez passer des vacances reposantes, n’allez pas aux JMJ. Nous y 

dormirons peu et mal (ce qui s’est avéré tout-à-fait exact, vue les mauvaises conditions de 

logement). Si vous préférez la sécurité d’un canapé, avec une bière fraiche, restez chez vous 

et regardez les JMJ à la télé. Mais si vous voulez  faire l’expérience de la présence du Christ 

dans l’Eglise, venez aux JMJ de Madrid. Dieu nous donnera beaucoup. » C’est effectivement 

ce qui s’est passé. 

Partir en pèlerinage, c’est accepter de renoncer à tout maitriser et se laisser conduire vers un 

inconnu, dans la confiance.  

Emmener des jeunes en pèlerinage, c’est donc leur faire poser un acte de foi, dès le départ. A 

mon avis, il faut en parler explicitement dès le lancement.  

Je suis allé aux JMJ  de Compostelle en 1989. Avant de partir en bus, nous étions tous réunis 

et les organisateurs nous ont tenu un discours à la fois très réaliste sur les conditions 

matérielles du pèlerinage et très enthousiasmant sur ce que nous allions vivre, dans un regard 

de foi et d’espérance. Cela nous a beaucoup aidés.  

Quand on part en pèlerinage, à Saint-Jacques-de-Composte ou ailleurs, il y a un acte de foi à 

poser : la Providence divine veillera sur nous. Bien sûr, nous préparons le mieux possible. 

Mais nous acceptons que tout ne soit pas sécurisé à 100%. Aucun voyage, même le mieux 

préparé, ne peut être sécurisé à 100%. Nous nous en remettons donc à la Providence : Dieu le 

Père s’occupe de nous.  

Un acte de foi aussi pour les organisateurs 

Emmener des jeunes en pèlerinage, c’est aussi pour les organisateurs poser un acte de foi, 

durant tous les préparatifs et tout le voyage. Quand on prépare un pèlerinage, qu’on se donne 

du mal pour régler tous  les détails d’organisation, avec leurs lots de surprises et de 

problèmes, on peut être pris par un certain stress, voire une réelle anxiété : comment gérerons-

nous ces questions pratiques ?  

Que la Parole de Dieu vous habite, tout au long du chemin :  

Soyez toujours dans la joie du Seigneur ; je le redis : soyez dans la joie. (…) Le 

Seigneur est proche. Ne soyez inquiets de rien, mais, en toute circonstance, priez et 

suppliez, tout en rendant grâce, pour faire connaître à Dieu vos demandes. Et la paix 

de Dieu, qui dépasse tout ce qu‟on peut concevoir, gardera vos cœurs et vos pensées 



5 

 

dans le Christ Jésus. Et mon Dieu comblera tous vos besoins selon sa richesse, 

magnifiquement, dans le Christ Jésus. (Ph 4, 4-7.19) 

Lors des JMJ de Rio certains groupes de France ont été très éprouvés, ceux qui étaient en 

Guyane pour la semaine missionnaire préalable à la rencontre de Rio : accident de car et décès 

de Sophie, problèmes d’avion pour rejoindre Rio, etc. A leur arrivée à Rio, avec plusieurs 

jours de retard, j’ai eu la joie de célébrer la messe avec un de ces groupes. Et j’ai été 

émerveillé de la façon avec laquelle ces jeunes avaient vécu ces épreuves. Ils étaient paisibles 

et avaient compris le sens de ces épreuves, qu’ils avaient vécu dans la foi.  

L’autre inquiétude, plus fondamentale, qui peut habiter le responsable d’un pèlerinage porte 

sur les fruits espérés : « nos jeunes vont-ils être touchés par le Christ ? Feront-ils une 

expérience qui les fera avancer dans la foi ? Ce pèlerinage sera-t-il fructueux pour eux ? » 

Là aussi, l’organisateur est appelé à la foi : Dieu se donnera à ceux qui le cherchent. Nous ne 

savons pas comment, ni quand. Nous ne savons pas qui en bénéficiera le plus. A la grâce de 

Dieu.  

Il y a des surprises étonnantes. Une de mes amies, Martine, belge, était venue aux JMJ de 

Paris pour faire plaisir à une copine. En plein drame familial (divorce de ses parents), elle 

était invitée à se joindre à un groupe de jeunes. Mais n’ayant pas la foi, elle avait décidé 

d’aller faire du shopping durant les célébrations et temps forts des JMJ. Par hasard, elle est 

allé se promener près du lieu où logeait Jean-Paul II (à la nonciature apostolique). A ce 

moment-là, la papamobile est sortie et le pape l’a regardée. Profondément touchée, elle a 

décidé d’aller à toutes les célébrations et s’est convertie. Elle est très engagée dans l’Eglise à 

ce jour.  

Conduire un groupe en pèlerinage, c’est poser l’acte de foi que Jésus, le bon pasteur, 

s’occupera de ses brebis, en commençant par les plus égarées.  

4. Partir en pèlerinage, c’est accepter de quitter un lieu  

On l’a dit : Abraham a accepté de quitter son pays de naissance, sa parenté, la maison de son 

père, pour aller là où Dieu le conduira, sans d’ailleurs savoir où.  

Il s’agit donc de quitter. Nos jeunes sont généralement assez mobiles. Les stages, Erasmus, 

années à l’étranger, années de césure ... tout cela en fait une génération habituée à voyager, 

capable de s’adapter. Mais ils auront des choses à quitter pour aller à la rencontre du Christ. A 

vous de pointer avec eux ce qu’ils auront à quitter : confort, habitudes ... 

Voici au moins trois points précis sur lesquels vous pourrez les aider à lâcher, à quitter.  

1. Une certaine indépendance, où “je fais ce que je veux, quand j’ai envie”. Partir en 

groupe, c’est accepter de renoncer à ses envies personnelles. C’est respecter les 

consignes de sécurité, les horaires pour les rdv. Etc. Vous avez tout à gagner à 

annoncer la couleur dès le début : partir en groupe, c’est une vraie richesse, si on 

accepte les règles de la vie communautaire. Et donnez-les. Ou mieux : faites-les poser 

par les jeunes eux-mêmes avant le départ. C’est une très bonne dynamique de groupe !  

2. Un certain confort. Il arrive que l’on attende des responsables des JMJ une 

organisation logistique parfaite. Mais sans doute ne devons-nous pas oublier cette 

dimension d’inconfort du pèlerinage. Ne pas savoir où l’on dormira, ne pas manger 



6 

 

comme à la maison, éprouver la fatigue, avoir froid ou trop chaud, se perdre sur 

l’itinéraire … ces expériences sont autant d’occasion de s’ouvrir à l’autre et à la 

Providence de Dieu, de faire pénitence, d’offrir nos petites souffrances pour notre 

conversion personnelle et celle du monde.  

3. Des dépendances. On peut penser que les jeunes de nos pays n’ont jamais 

étéconcernés par autant d’esclavages qu’au XXI° s. ! La liste est longue : alcool, 

tabac, drogue, internet, pornographie
7
, addiction affective et sexuelle, anorexie et 

boulimie, sport intensif ... Les jeunes de nos groupes sont concernés. Je pense en 

particulier à la dépendance au smartphone qui fait qu’on est connecté avec le monde 

entier, sans être présent à ce qui se vit ici et maintenant. Le fait qu’ils n’aient pas de 

réseau téléphonique (à l’étranger), ni de wifi sera anxiogène pour certains. Quitter son 

doudou électronique, c’est renoncer à une sécurité affective pour grandir. On pourrait 

évoquer aussi la cigarette. Pourquoi ne pas proposer explicitement que ce pèlerinage 

soit un temps de sevrage des addictions au smartphone, aux écouteurs MP3, au tabac, 

à l’alcool ? Certains groupes invitent les jeunes à n’emporter ni téléphone, ni tablette, 

ni lecteur MP3, ni cigarette ... Un beau défi, courageux et très bénéfique ! Tout Jubilé 

est un temps de libération des esclaves. Ce Jubilé de la Miséricorde est le temps où le 

Christ veut tout particulièrement libérer nos jeunes de leurs esclavages. Disons-le !  

Il importe de comprendre que ces détachements permettent la rencontre avec le Christ. On ne 

rencontre par le Christ en restant assis confortablement dans son fauteuil. Il faut répondre à 

son appel : “viens, suis-moi !” Il faut accepter d’être libéré de ce qui remplit inutilement notre 

coeur, pour que le Christ y trouve une place disponible.  

Plus on parle aux jeunes des détachements nécessaires plus on les aide à avancer dans la vie 

chrétienne. Ils sont prêts à entendre des exigences, pour voler à “haute altitude” et répondre à 

l’appel du Christ.  

Ces situations sont très déroutantes pour de nombreux jeunes, parfois peu habitués à faire face 

à des imprévus et des insécurités. Ils ont donc besoin d’être accompagnés pour le vivre 

comme un chemin à la suite du Christ. Avant le départ, il faut leur montrer l’intérêt de perdre 

ses repères et ses sécurités. Pendant la route, il faut apprendre à faire confiance et à vivre les 

souffrances. Après l’expérience, il est bon de relire le chemin parcouru et d’en tirer les 

enseignements reçus. Mais ce n’est pas qu’une simple expérience humaine de dépassement de 

soi par la sortie de ses habitudes. Il s’agit bien d’une rencontre du Christ. Tout au long du 

parcours, l’Evangile sera la lumière qui les accompagnera, afin qu’ils apprennent à devenir 

disciples de Jésus Christ. 

En allant aux JMJ, on va donc marcher, prier, se confesser, souffrir un peu, pour vivre la joie 

de la conversion. Ces aspects du pèlerinage sont des éléments essentiels de la pastorale des 

jeunes que les JMJ de Saint-Jacques de-Compostelle nous a fortement rappelés, alors que 

nous avions parfois limité la pastorale des jeunes à des échanges sympathiques entre jeunes 

                                                 

7
 Je signale qu’un parcours pour sortir de la pornographie est publié en librairie ce mois-ci. « Libre pour aimer »  

a été conçu par une équipe interdisciplinaire que je coordonne. Mis en route en 2012, il a été expérimenté par 50 

jeunes et adultes. Des soirées d’informations sont prévues dans différentes villes de France dans les mois à venir. 

Voir : www.librepouraimer.com 

http://www.librepouraimer.com/


7 

 

assis autour d’une table, dans une salle d’aumônerie bien chauffée et confortable. Au risque 

de rester fermés sur nous-mêmes, rencontrer le Christ.  

5. Partir en pèlerinage, c’est aller à la rencontre du Christ 

Recentrer les jeunes sur la personne du Christ  

Jean-Paul II voulait introduire les jeunes au mystère central de la foi. Il écrivait en effet, à 

propos des JMJ
8
 :  

Le but premier de ces Journées est de recentrer la foi et la vie des jeunes sur la 

personne du Christ, pour qu'il devienne le point de référence constant, qu'il éclaire 

de sa lumière véritable les initiatives et les projets éducatifs destinés aux jeunes 

générations. Jésus est le « refrain » de chaque Journée Mondiale. Et, si on les 

considère toutes ensemble, au long de cette décennie, on voit qu'elles n'ont cessé 

d'être un pressant appel à fonder la vie et la foi sur le roc qu'est le Christ.  

Les Journées Mondiales de la Jeunesse (…) représentaient pour les jeunes des 

occasions de professer et de proclamer leur foi au Christ, dans une joie 

grandissante. 

Dans le contexte de l’époque, c’était assez décalé par rapport aux expériences pastorales de 

nombreux lieux d’Eglise. Souvent les perspectives pastorales présupposaient un 

désintéressement des jeunes envers le Christ, la foi chrétienne, la prière, l’Eucharistie, le 

sacrement de réconciliation. Aussi, dans bien des lieux, les animateurs préféraient aborder les 

sujets de société parmi : amour et sexualité, la solidarité avec les pauvres, l’action politique, la 

drogue, la paix dans le monde …  

Jean-Paul II était habité par la conviction qu’il faut toujours « repartir du Christ » comme il 

l’écrira au seuil du IIIème millénaire. Tel est le programme pastoral unique et permanent de 

l’Eglise
9
. 

On ne peut pas présupposer la foi et travailler seulement sur les conséquences de la foi que 

sont l’engagement social, culturel, professionnel. La condition de la fécondité de notre 

mission est de permettre aux personnes une rencontre personnelle avec le Christ et son amour 

rédempteur. En dehors de cela, nous sommes stériles et dans l’illusion d’une certaine 

efficacité visible : « sans moi vous ne pouvez rien faire » disait Jésus (Jn 15, 5). On ne peut 

pas se contenter d’annoncer les valeurs chrétiennes, comme Benoit XVI l’expliquait aux 

évêques du Portugal
10

 : 

En effet, quand aux yeux de beaucoup, la foi catholique n‟est plus le patrimoine 

commun de la société et que, souvent, on la regarde comme une graine étouffée et 

supplantée par les „idoles‟ et par les maîtres de ce monde, elle pourra très 

difficilement toucher les cœurs à travers de simples discours ou des rappels moraux, 

et encore moins par des allusions générales aux valeurs chrétiennes. Le rappel 

courageux et intégral des principes est essentiel et indispensable ; toutefois, la 

simple énonciation du message ne va pas jusqu‟au fond du cœur de la personne, ne 

                                                 

8
 Jean-Paul II, Lettre à l’occasion du séminaire d’études sur les JMJ, 8 mai 1996. 

9
 Lettre apostolique Novo Millenio Ieunte, 2001, III. 

10
 Benoît XVI, discours aux évêques du Portugal, 13 mai 2010. 



8 

 

touche pas sa liberté, ne transforme pas sa vie. Ce qui séduit surtout, c‟est la 

rencontre avec les personnes croyantes qui, par leur foi, attirent vers la grâce du 

Christ, en Lui rendant témoignage.  

Il faudra travailler avec les jeunes sur les questions de société : la justice sociale, l’écologie, la 

paix dans le monde, le travail … En effet l’engagement du chrétien dans le monde n’est pas 

facultatif, mais inhérent à son baptême et à sa vocation au service. Mais ce serait une erreur de 

partir de ces questions sans passer par la foi en Christ. Il faut refonder les choses dans le 

Christ.  

C’est ce que dira Jean-Paul II dans sa relecture des JMJ
11

 :  

Ils se tournent vers nous [leurs pasteurs] pour que nous les conduisions au Christ, à 

Celui qui, seul, à les paroles de la Vie éternelle. 

Le cardinal Lustiger, dans son analyse sur les JMJ de Paris
12

, un an après l’événement, en 

arrivera à la même conclusion. Pourquoi les jeunes sont-ils venus aux JMJ ? Les raisons 

avancées par les approches sociologiques ne suffisent pas à comprendre le nombre de jeunes 

et la beauté de la rencontre.  

Pourquoi sont-ils venus? Nous pouvons énumérer une multitude de raisons, toutes 

meilleures les unes que les autres. Mais la raison qui surpasse toutes les 

explications, c'est le signe même de Celui qui se manifeste à travers ses frères, avec 

leurs défauts et leurs faiblesses. Celui qui dit : "Venez et voyez”. Dès lors, on 

comprend mieux le climat de paix, de sérénité, de joie, de charité qui a accompagné 

ces Journées mondiales de la Jeunesse à Paris.  

Les jeunes aspirent à cette relation avec le Christ. C’est un acte de foi que les pasteurs sont 

appelés à poser, au cœur de leur ministère. 

Aller jusqu’au mystère pascal  

Les JMJ sont un pèlerinage à l’instar de celui des disciples d’Emmaüs, comme nous l’avons 

dit. Il s’agit donc d’une rencontre avec le Christ mort et ressuscité.  

Le premier rassemblement de 1984 eut lieu lors du week-end des Rameaux. Ce n’est pas une 

date laissée au hasard du calendrier, mais un choix explicite de Jean-Paul II. Il correspond à 

une vision pastorale précise : centrer les jeunes sur le mystère pascal. Le dimanche des 

Rameaux ouvrant la semaine sainte, le pape voulait aider les jeunes à entrer dans le cœur de la 

foi, le mystère pascal.  

Un signe, si besoin était, de la volonté de Jean-Paul II : une semaine après le premier 

rassemblement international de 1984, il donne la Croix de l’année de la Rédemption aux 

jeunes du monde entier. Cette grande Croix en bois (3,80 m de haut, 2 m de large) était dans 

la basilique Saint-Pierre, offerte à la vénération des pèlerins durant toute l’année du Jubilé de 

la Rédemption (1983-1984). Le dimanche de Pâques 1984, qui conclut cette année sainte, le 

pape la donne en disant :  

                                                 

11
 Jean-Paul II, Lettre à l’occasion du séminaire d’études sur les JMJ, 8 mai 1996 

12
 Cardinal Jean-Marie Lustiger, archevêque de Paris, Les XIIe Journées Mondiales de la Jeunesse : quelque 

chose de profond est en train de changer au cœur d‟une génération, août 1998, Entretien paru dans Paris-Notre-

Dame.  



9 

 

« Très chers jeunes, à la fin de l‟année sainte, je vous confie le signe de cette année 

jubilaire : la Croix du Christ ! Portez-la dans le monde comme signe de l‟amour du 

Seigneur Jésus pour l‟humanité et annoncez à tous qu‟il n‟y a de salut et de 

rédemption que dans le Christ mort et ressuscité. »  

Jean-Paul II posera là un geste prophétique. Des jeunes prendront au sérieux cette mission : 

cette croix fera le tour du monde et continue à le faire. Avant chaque JMJ, elle visite le pays 

d’accueil et les pays voisins. Au Brésil, en préparation des JMJ de 2013, elle a fait le tour de 

tous les diocèses, donnant lieu à des rassemblements très importants (jusqu’à 120 00 

personnes) où elle est acclamée et vénérée par les foules. Elle est portée en prison et dans les 

quartiers pauvres, où elle donne lieu à des démarches de foi pleines de ferveur. Voir des 

jeunes mineurs en prison toucher cette croix est très émouvant. A travers elle, c’est vraiment 

le Christ sauveur qui est annoncé et accueilli.  

La Croix ouvre à la découverte de l’amour du Christ. Le pape François écrivait dans son 

message pour les JMJ 2016 :  

« La Croix est le signe le plus éloquent de la Miséricorde de Dieu » 

Les JMJ sont bien une introduction au mystère pascal. La structure des JMJ est d’ailleurs 

calquée sur le Triduum Pascal. Ce sera la volonté du Cardinal Lustiger, pour les JMJ de Paris 

en 1997. Avec l’énergie et la force de caractère qui étaient les siennes, il exigea que l’on 

pense le programme des grandes célébrations comme un Triduum Pascal : messe d’ouverture 

le jeudi (en référence au jeudi saint), chemin de croix le vendredi dans les rues de la capitale 

(en référence au vendredi saint), célébration de baptêmes lors de la veillée du samedi soir (en 

référence à la veillée pascale), messe d’envoi le dimanche (en référence à Pâques). Le 

cardinal Lustiger avait compris la vision pastorale de Jean-Paul II. Il lutta pour cela contre 

ceux qui, à Paris comme à Rome (y compris au sein du Conseil Pontifical pour les Laïcs
13

), 

voulaient une soirée festive le samedi soir. Fidèle à sa conviction, le cardinal imposa des 

baptêmes de jeunes. Ce fut une veillée magnifique et mémorable, au cours de laquelle furent 

baptisés 10 jeunes des 5 continents.  

6. Les modalités de la rencontre avec le Christ 

Nous voulons donc permettre aux jeunes de faire l’expérience du Christ durant les JMJ. 

Comme responsables pastoraux, il nous appartient donc de repérer les médiations de la 

rencontre du Christ et de les offrir largement aux jeunes. J’en liste quelques unes. Vous 

compléterez. 

L’écoute de la Parole de Dieu 

Durant les JMJ les jeunes peuvent se laisser prendre par la dimension festive. Il importe de 

ménager de vraies espaces de silence et d’écoute d’une Parole vivante. C’est le sens des 

catéchèses du matin. Mais, pour y entrer, les jeunes ont besoin d’y être préparés. Dans les bus, 

offrez-leur des temps de silence. Dans les journées en diocèse vous leur offrirez aussi des 

temps d’écoute de la Parole de Dieu à travers des enseignements, des prédications, des 

témoignages, des temps de prières.  

                                                 

13
En charge de la coordination des JMJ au sein de la curie romaine. 



10 

 

Compagnie fiable d’amis 

Benoit XVI avait la conviction que les JMJ n’étaient pas un “feu de paille”, parce que des 

amitiés naissaient et perduraient après :  

“Des amitiés se forment. Elles encouragent à un style de vie différent et le 

soutiennent de l'intérieur. Les grandes Journées ont, entre autres, le but de susciter 

ces amitiés et de faire ainsi naître dans le monde des lieux de vie dans la foi, qui sont 

en même temps des lieux d'espérance et de charité vécue. »
14

 

Dans l’avion le conduisant aux JMJ de Madrid, il disait :  

« Je sais que les autres JMJ ont fait naître de grandes amitiés, des amitiés pour la 

vie; beaucoup de nouvelles expériences de la présence de Dieu. Nous avons 

confiance en cette croissance silencieuse. Nous croyons, même si les statistiques n'en 

parleront pas beaucoup, que la semence du Seigneur grandit vraiment et sera pour 

un très grand nombre de personnes le début d'une amitié avec Dieu et avec les 

autres, d'une universalité de la pensée, d'une responsabilité commune qui montre 

vraiment que ces journées portent du fruit. »
15

 

Benoit XVI était intimement convaincu que l’Eglise doit être expérimentée comme « une 

compagnie fiable d’amis » :
16

 

Cette certitude et cette joie d'être aimés de Dieu doit être rendue d'une certaine 

façon tangible et concrète pour chacun de nous, et en particulier pour les jeunes 

générations qui entrent dans le monde de la foi. En d'autres termes : Jésus a déclaré 

être le "chemin" qui conduit au Père, outre la "vérité" et la "vie" (Cf. Jn 14, 5-7). La 

question qui se pose est donc : comment nos enfants et nos jeunes peuvent-ils trouver 

en Lui, dans la pratique et dans leur existence, ce chemin de salut et de joie ? Telle 

est précisément la grande mission au service de laquelle l'Eglise existe, comme 

famille de Dieu et compagnie d'amis dans laquelle nous sommes introduits à travers 

le Baptême déjà en tant que petits enfants, et dans laquelle doivent croître notre foi 

et notre joie, ainsi que la certitude d'être aimés du Seigneur. Il est donc 

indispensable - et telle est la mission confiée aux familles chrétiennes, aux prêtres, 

aux catéchistes, aux éducateurs, et aux jeunes eux-mêmes à l'égard des jeunes de 

leur âge, à nos paroisses, associations et mouvements, et en fin de compte à la 

communauté diocésaine tout entière - que les nouvelles générations puissent faire 

l'expérience de l'Eglise comme d'une compagnie d'amis véritablement fiable, 

proche dans tous les moments et toutes les circonstances de la vie, que ceux-ci soient 

heureux et gratifiants, ou difficiles et sombres, une compagnie qui ne nous 

abandonnera pas même dans la mort, car elle porte en elle la promesse de l'éternité.   

Ces amitiés doivent être encouragées, par des échanges en profondeur entre les jeunes sur leur 

vie et sur la foi. D’où l’importance qu’ils soient libérés de leur écouteurs MP3 et de leurs 

smartphones ! 

                                                 

14
 Benoit XVI, Discours à la curie romaine, 22 décembre 2008, après la JMJ de Sydney 

15
 Benoît XVI, Interview dans l’avion pour les JMJ Madrid 2011, 18 août 2011 

16
Benoît XVI, Discours au Congrès du diocèse de Rome, 5 juin 2006 

http://www.vatican.va/gmg/documents/index_fr.html


11 

 

L’expérience de l’Eglise universelle 

Le Christ se donne à voir par l’Eglise. Les jeunes font l’expérience de la beauté de l’Eglise 

universelle. Et cela les conforte dans la joie de la foi. Dès le premier rassemblement à Rome 

en 1984, il apparaît clairement que  la spécificité principale de ces rencontres est leur 

dimension internationale. A propos des JMJ, Jean-Paul II écrira : 

Ce pèlerinage du peuple jeune jette des ponts de fraternité et d'espérance entre les 

continents, entre les peuples et les cultures. (…) Ils se donnent ainsi la main et 

forment une ronde immense d'amitié où les couleurs de la peau et des drapeaux 

nationaux, la variété des cultures et des expériences s'harmonisent dans l'adhésion 

de foi au Seigneur ressuscité.
17

 

Au retour de Madrid 2011, Benoit XVI disait :  

C‟est ce qui a touché tout de suite les jeunes et tous ceux qui étaient présents : nous 

venons de tous les continents et même si nous ne nous étions jamais vus avant, nous 

nous connaissons. Nous parlons des langues diverses et nous avons des habitudes de 

vie différentes, des formes culturelles différentes, et pourtant, nous nous trouvons 

tout de suite unis ensemble comme une grande famille. Séparation et diversité 

extérieures sont relativisées. Nous sommes tous touchés par l‟unique Seigneur Jésus 

Christ, dans lequel nous est manifesté l‟être véritable de l‟homme et, en même temps, 

le Visage même de Dieu. Nos prières sont les mêmes. En vertu de la même rencontre 

intérieure avec Jésus Christ, nous avons reçu dans notre être intime la même 

formation de la raison, de la volonté et du cœur. Et, enfin, la liturgie commune est 

comme une patrie du cœur et nous unit dans une grande famille. Le fait que tous les 

êtres humains sont frères et sœurs, est ici non seulement une idée, mais devient une 

réelle expérience commune qui crée la joie. Et ainsi, nous avons compris aussi très 

concrètement que, malgré toutes les peines et les obscurités, il est beau d‟appartenir 

à l‟Église universelle, à l'Eglise catholique, que le Seigneur nous a donnée. 
18

 

D’une certaine façon, les JMJ c’est une expérience de la mondialisation réussie, par des 

contacts très postifs entre jeunes de 100 à 150 pays différents, tous unis par la même joie de la 

foi. Cette expérience de la beauté de l’Eglise suppose que nous soyons ouverts à des 

expresssions de la foi différentes de la nôtre. C’est un aspect majeur de la rencontre des jeunes 

d’Eglises et de cultures différentes lors des JMJ. 

Cette expérience de l’Eglise est une expérience de la communion donnée par l’Esprit Saint. Il 

y a là un grand enjeu. Car cette communion nous fait toucher du doigt la présence de Dieu, 

qui est Communion dans l’amour. Aussi ne soyons pas surpris que le combat spirituel qui se 

joue durant les JMJ porte sur l’unité au sein de nos équipes, entre les prêtres, entre l’équipe de 

coordination nationale, et le comité d’organisation des JMJ, etc. Le démon cherchera à mettre 

à mal cette communion en distillant divisions, critiques, incompréhensions, jugements, etc. 

Ne nous laissons pas prendre par des tensions à l’occasion de difficultés objectives (retard, 

problèmes logistiques, contretemps) “Efforçons-nous de conserver l’unité de l’Esprit par le 

lien de la paix.” (Ep 4,3). 

                                                 

17
 Jean-Paul II, Lettre à l‟occasion du séminaire d‟études sur les JMJ, 8 mai 1996 

18
 Benoît XVI, Discours à la curie romaine, 22 décembre 2011, après les JMJ de Madrid 



12 

 

Dans les sacrements : eucharistie et sacrement de réconciliation.  

La proposition du sacrement de réconciliation s’est imposée comme un élément essentiel des 

JMJ, alors qu’il n’était pas très à la mode !  

Lors des JMJ de Rome en 2000, une nouveauté a été la fête du pardon qui s’est déroulée sur le 

Cirque Maxime. Plus de 2000 prêtres se relayent dans 300 confessionnaux, sous forme de 

petites tentes. A l’extrémité se trouve un podium, où la messe est célébrée quatre fois par jour. 

Au pied, la croix des JMJ est vénérée par les jeunes qui se préparent à recevoir le sacrement 

du pardon. Après la confession chaque jeune peut jeter un grain d’encens dans un brasier d’où 

s’élève l’encens, avec la joie dans les cœurs. De nombreux jeunes sont touchés par cette 

expérience de la Miséricorde de Dieu. De nombreux prêtres sont émerveillés. Ils touchent du 

doigt l’œuvre du salut, alors qu’ils doutaient parfois que les jeunes entrent dans une telle 

démarche. Les organisateurs italiens ont fait preuve d’un tel bel acte de foi. Cette fête du 

Pardon restera dans les annales et sera reprises dans les éditions suivantes des JMJ.  

Il va de soi que ce sacrement sera au centre des JMJ de Cracovie, sur le thème de la 

Miséricorde. Le pape François l’a clairement annoncé dans le message préparatoire aux JMJ 

de 2016 :  

N‟ayez pas peur ! Il vous attend ! Il est père : Il nous attend toujours ! Comme c‟est 

beau de trouver l‟étreinte miséricordieuse du Père dans le sacrement de la 

Réconciliation, de découvrir le confessionnal comme le lieu de la Miséricorde, de se 

laisser toucher par cet amour miséricordieux du Seigneur qui nous pardonne 

toujours ! 

On peut participer à la messe dominicale sans entrer dans une relation personnelle avec le 

Christ et mettre sa vie en jeu. On ne peut pas célébrer le sacrement du pardon sans descendre 

dans son cœur, prendre le risque de la vérité sur soi et de la relation avec Jésus. Si cette 

démarche est un tant soit peu préparée et célébrée calmement, un cœur à cœur s’y produit qui 

ne laisse pas indifférent. C’est le salut de l’âme qui s’y joue. C’est pourquoi le sacrement du 

pardon tient une place centrale dans la vie chrétienne.  

Les JMJ ont montré que de nombreux jeunes sont prêts à en faire l’expérience. Cela va même 

de soi pour beaucoup. Je me souviens avoir échangé avec des jeunes, lors des JMJ de Madrid. 

Ils n’étaient pas des piliers d’Eglise. A la question « tu comptes aller te confesser ? », la 

réponse fut immédiate : « oui, évidemment ! » J’en fus le premier surpris. La confession 

semblait pour eux faire partie du package des JMJ, comme elle fait partie de la démarche de 

tout pèlerinage. Aux JMJ, de nombreux jeunes, même les non pratiquants, veulent faire la 

totale : catéchèses, grandes célébrations, messe avec le pape et même la confession, si on leur 

explique que cela en fait partie et pourquoi.     

Dans l’adoration eucharistique  

La rencontre du Christ se fait aussi dans l’adoration eucharistique.« Nous sommes une 

génération eucharistique » disait spontanément Maria, 25 ans, en parlant des jeunes 

catholiques de son âge. Les faits confirment son analyse. Effectivement on observe que de 



13 

 

très nombreux groupes de jeunes catholiques demandent à avoir des temps d’adoration 

eucharistique au cœur de leurs activités, ce qui n’était pas le cas il y a 30 ans. 
19

 

En réponse à l’aspiration de nombreux jeunes, les JMJ ont accueilli progressivement 

l’adoration eucharistique, au cœur du programme. A Cologne en 2005, le thème était « Nous 

sommes venus l'adorer » (Mt 2,2), en référence aux rois mages vénérés dans cette ville. Et 

pour la première fois, l’adoration eucharistique a été proposée lors de la grande veillée finale. 

Depuis lors, l’adoration eucharistique a été le sommet des veillées des JMJ de Sydney 2008 et 

Madrid 2011. Et on peut dire qu’à Madrid cette adoration a pris un relief très particulier. La 

tempête avait violemment interrompu la veillée, arraché des tentes, mis à terre la Croix des 

JMJ, arrosé les milliers de jeunes présents et empêché le Saint-Père de faire son discours. Et 

suite à ce moment aux aspects apocalyptiques, « il se fit un grand calme », laissant place à 

l’adoration eucharistique, dans un recueillement d’autant plus intense. Jésus, dans son 

Eucharistie, était là et les jeunes le reconnaissaient comme leur Seigneur et le Maître de tout, 

présent dans la tempête. C’était un magnifique moment de pure foi. Et nombreux sont ceux 

qui auraient souhaité pouvoir passer une partie de la nuit dans une des tentes d’adoration 

prévues, malheureusement rendues inutilisables à cause de l’orage. 

Pourquoi des jeunes aspirent-ils autant à l’adoration eucharistique ? Dans un monde qui a 

évacué Dieu de la vie, des jeunes trouvent dans l’adoration eucharistique le chemin pour 

redevenir croyant, en acte. Au sens propre, le croyant est celui qui se prosterne devant le Dieu 

trois fois Saint et l’adore. Quand nos églises sont fréquentées comme des halls de gare par les 

touristes, que nos célébrations sont encore trop horizontales et que nous avons oublié de 

transmettre aux jeunes les gestes de la foi, ils les redécouvrent dans l’adoration. Ils savent 

qu’ils entrent en présence de Dieu, se signent, se prosternent longuement devant le Très-Haut, 

restent à genoux, font silence et se tiennent devant Lui. En clair, ils redeviennent monothéistes 

et disciples de Moïse ! Par l’eucharistie, ils entrent dans la foi au Dieu vivant et vrai, présent 

en ce monde. Ils quittent leurs bruits permanents pour accueillir celui qui est, dans le silence. 

Ils lâchent les gadgets électroniques qu’ils « adorent », pour adorer leur seul Dieu digne de 

confiance et d’adoration. Plus encore, ils entrent dans la foi chrétienne en contemplant Celui 

qui a donné sa vie par amour pour eux. Nombreux sont les jeunes qui disent trouver dans 

l’adoration la paix pour leurs cœurs troublés. « Je viens à l’adoration pour laisser Jésus 

dénouer mon cœur » me disait une jeune femme homosexuelle. Dans les groupes de jeunes 

blessés, l’adoration est souvent un lieu de reconstruction personnelle important, l’autre pôle 

étant la vie fraternelle. Et l’adoration est souvent vécue comme le point de départ de 

l’évangélisation pour les jeunes missionnaires. « Il n'y a donc pas d'authentique célébration et 

d'adoration eucharistique qui ne conduise à la mission » disait Jean Paul II (9 octobre 2004).  

Accepter de souffrir un peu avec le Christ  

On l’a déjà évoqué : les difficultés font partie du pèlerinage. Et je peux vous assurer que des 

difficultés, vous en rencontrerez quelques-unes à Cracovie ! Elles ne sont pas seulement des 

obstacles, mais des occasions de s’approcher du Christ, ou de laisser le Christ s’approcher de 

                                                 

19
 Des groupes bâtissent même leurs week-ends autour de l’adoration eucharistique : le Saint-Sacrement y est 

exposé du début à la fin, pour permettre aux jeunes une rencontre personnelle avec le Christ à travers 

l'Eucharistie. La plupart des groupes de prière de jeunes proposent de longs temps d’adoration eucharistique, 

avec des temps de louange au Christ, de silence et de bénédiction des personnes par la Saint-Sacrement. 



14 

 

nous. On ne peut pas évacuer la croix du Christ de la pastorale des jeunes, car elle fait partie 

de la maturation de la foi. Vous aurez à aider les jeunes à vivre  tout cela dans la foi, à offrir 

les petites épreuves au Christ pour leur conversion et pour celle des autres jeunes. 

L’accompagnement personnel  

Le Christ se révèle aux pèlerins d’Emmaüs en les accompagnant sur leur chemin. Il les 

écoute, il parle avec eux, il leur ouvre les Ecriture. Un accompagnement individuel de chaque 

jeune est très souhaitable, dans toute la mesure du possible. Il faut profiter des temps en bus, 

des temps morts, pour parler avec chacun des jeunes. Le pape François insiste à cet égard sur 

la proximité et l’écoute. 

Pour moi, est fondamentale la proximité de l‟Eglise. Parce que l‟Eglise est mère, et 

ni vous ni moi ne connaissons notre mère par correspondance. Une mère berce, 

touche, embrasse, aime. Quand l‟Eglise est occupée par mille choses, néglige de 

cette proximité, et ne communique que par document, elle est comme une mère qui 

ne communique avec son fils que par lettre (...) les personnes cherchent, ont besoin 

de l‟Evangile. (...) La proximité. C‟est une des priorités pastorales pour l‟Eglise 

aujourd‟hui. Je veux une Eglise proche. 
20

 

Et pour le Pape François, cette proximité se fait écoute, comme il le disait aux pasteurs durant 

les JMJ de Rio
21

 :  

Aidons les jeunes ! Prêtons-leur une oreille attentive pour écouter leurs espérances – 

ils ont besoin d‟être écoutés –, pour écouter leurs succès, pour écouter leurs 

difficultés. Il faut s‟asseoir, écoutant, peut-être, le même livret, mais avec une 

musique différente, avec des identités différentes. La patience d‟écouter ! C‟est ce 

que je vous demande de tout mon cœur ! Au confessionnal, dans la direction 

spirituelle, dans l‟accompagnement. Sachons perdre du temps avec eux. 

Avec votre équipe d’animation, faites la liste de vos membres et répartissez vous les jeunes : 

qui accompagne quel jeune ? Et à la fin posez-vous la question en équipe d’animation : que 

proposer à chacun pour qu’il continue son chemin de foi dans l’Eglise ? L’Esprit Saint vous 

montrera ce qui convient à chacun.  

Dans l’accompagnement, il est très bon de poser à chacun la question de la vocation : sais-

tu à quoi le Seigneur t’appelle-t-il ? Il ne s’agit évidemment pas de mettre une pression, pour 

régler la baisse des vocations sacerdotales et religieuses ! Mais en posant la question, on aide 

le jeune à accepter de remettre sa vie dans les mains du Christ. Un vrai pèlerinage prend toute 

notre vie. Et pour un jeune, la question de son avenir est très importante. Etre capable de le 

remettre au Christ pour entrer dans la liberté des enfants de Dieu et écouter un appel est un 

aspect essentiel de l’expérience chrétienne. Tant qu’on ne l’a pas fait, on n’est pas encore un 

chrétien adulte, un disciple de Jésus.  

Donner des responsabilités à chacun  

Des jeunes feront l’expérience du Christ en s’engageant à son service. Ils ont besoin d’être en 

mission pour le rencontrer.  

                                                 

20
 Interview du Pape François à la télévision brésilienne Globo, lors des JMJ de Rio, 28 juillet 2013.  

21
 Homélie de la messe aux évêques, prêtres, religieux et séminaristes, lors des JMJ de Rio, 27 juillet 2013. 



15 

 

Le succès de Jean-Paul II auprès des jeunes est lié à sa confiance en eux. Il les prend au 

sérieux et leur confie des responsabilités. L’animateur de groupes de jeunes, le professeur et 

l’archevêque de Cracovie qu’il a été le sait : les jeunes peuvent donner beaucoup quand on 

leur confie des missions et qu’on leur fait confiance, tout en les accompagnant. Sa lettre de 

1985 aux jeunes s’achève en effet par un appel aux jeunes : l’Eglise et le monde ont besoin de 

vous : 

Nous prions dans la communauté de l‟Eglise pour que – dans le contexte des temps 

difficiles où nous vivons – vous soyez « toujours prêts à justifier l‟espérance qui est 

en vous devant ceux qui vous en demandent raison ». Oui, parce que c‟est de vous 

que dépend l‟avenir, parce que de vous dépendent l‟achèvement de ce millénaire et 

le commencement du nouveau. Ne soyez donc pas passifs; assumez vos 

responsabilités dans tous les domaines qui s‟ouvrent à vous dans notre monde ! 

Il y a là une clé centrale pour la pastorale des jeunes. Certes les jeunes ont besoin de maîtres 

qui les enseignent, mais ils ont besoin surtout d’être responsabilisés. Et c’est dans ce contexte, 

qu’ils recevront la formation dont ils ont besoin. La formation n’est pas du gavage d’oie qui 

consisterait à déverser sur eux des informations, mais de l’accompagnement de leur liberté au 

long de leur chemin. On se trompe en pensant que l’enseignement est reçu par les jeunes 

quand il a été donné par un adulte. Il peut avoir été écouté très passivement sans que rien n’ait 

été vraiment entendu de leur part. C’est souvent dans l’action que les jeunes (et les adultes) 

apprennent le plus, à condition qu’ils aient la possibilité de relire leur expérience de vie et de 

la confronter à la Parole de Dieu, avec l’aide d’un maître. 

Dans son discours de lancement des JMJ, Jean Paul II envisage le travail avec les jeunes 

comme une collaboration avec eux. A propos de la rencontre des Rameaux 1985, il ne dit 

pas : « j’ai réuni les jeunes  et les ai enseignés », mais « nous avons prié et réfléchi 

ensemble ». Ce n’est pas de la rhétorique, ni de la démagogie. Le pape aime profondément 

être avec les jeunes et recevoir d’eux ce qu’ils ont à donner. Il leur fait confiance et les écoute.  

Jean-Paul II aime les jeunes et sait que l’Eglise a des choses à recevoir d’eux. La pastorale des 

jeunes ne consiste pas seulement à faire des choses pour les jeunes, mais à faire les choses 

avec eux. Régulièrement, il nous faut réfléchir les questions et les projets avec eux. Cela 

n’empêche pas, au contraire, de les former. 

De nombreux jeunes sont désireux de servir dans l’Eglise. Selon un sondage réalisé lors des 

JMJ de Sydney 2008, plus d’un tiers des pèlerins souhaitaient avoir l’occasion de mettre leurs 

talents au service de l’Église. Parvenons-nous à confier de vraies responsabilités à des 

jeunes ? Il y a là un enjeu majeur !  

Durant ces JMJ, donnez aux jeunes l’occasion de s’engager au service de l’Eglise, en prenant 

des engagements très pratiques. A cet égard, le pape les invite à redécouvrir les œuvres de 

miséricorde corporelle et spirituelle.
22

 

Relectures des journées  

Lors des JMJ, les journées sont bien remplies et fatigantes. On peut donc passer d’une journée 

à l’autre du début à la fin jusqu’au moment de se séparer, sans prendre le temps de s’arrêter. 

A l’inverse, des groupes prennent le temps de se poser, chaque jour, pour un temps de 

                                                 

22
 Cf. Pape François, message pour les JMJ 2016, 3 



16 

 

relecture : qu’avons-nous vécu d’important aujourd’hui ? Chaque jeune est invité, après un 

temps de silence, à dire une chose qui le marque dans la journée écoulée. Cela porte beaucoup 

de fruits. Certains groupes ont d’ailleurs décidé de ne pas rentrer en France immédiatement à 

la fin de la messe finale des JMJ, mais de prolonger un jour de plus, pour un temps de 

relecture, afin de permettre à la graine semée de porter tout son fruit.  

7. Conclusion : un temps de bénédiction s’ouvre !  

Vous allez à Cracovie pour vivre le Jubilé de la Miséricorde. Soyez sûrs que le Christ 

montrera la Miséricorde du Père aux jeunes que vous emmenez. Dès à présent, vivez de cette 

joie. Que les questions pratiques et les problèmes logistiques n’aient pas raison de cette joie et 

de cette espérance. Durant cette année de la Miséricorde, Dieu donne beaucoup. Dieu libère 

des cœurs, obtient des réconciliations magnifiques et improbables : réconciliation avec Dieu, 

avec soi-même, entre les personnes, au sein des familles.  

Et Dieu donnera des grâces de miséricorde tout particulièrement aux jeunes à Cracovie. Il a 

un amour de prédilection pour les jeunes
23

. Jésus voit leurs attentes, leur générosité, leurs 

fragilités, à un moment déterminant de leurs existences. Il ne peut pas ne pas bénir ces jeunes.  

Et non seulement il les bénira, comme il a béni Abraham, mais il fera d’eux des bénédictions, 

comme il a fait d’Abraham. Car l’Esprit Saint fera de certains d’eux des missionnaires de sa 

miséricorde, pour les jeunes et les adultes autour d’eux.  

Chaque JMJ engendre une nouvelle génération de jeunes engagés dans l’Eglise, déterminés à 

vivre l’Evangile et à l’annoncer. Gardez cette certitude à l’Esprit. Offrez tous vos efforts et 

souffrances pour cela. Vous accompagnez la « gestation » de disciples missionnaires. Vous en 

serez les témoins éblouis, en vivant pleinement ces JMJ avec eux.  

                                                 

23
 Voir Jean-Paul II, lettre aux jeunes, 1985. Cette lettre, construite sur le dialogue de Jésus avec le jeune homme 

riche, est un chef-d’œuvre qui n’a pas vieilli. A relire !  


