
Enracinés et fondés en Christ, affermis dans la foi (Col 2,7)
Timothy Radcliffe, op, Taizé 2010

Merci beaucoup de m’avoir invité à partager avec vous quelques réflexions sur la mission envers les jeunes 
de France, aujourd’hui. N’étant moi-même ni Français ni jeune, je ne suis pas certain d’être pertinent. Mais 
je garde à l’esprit l’un de mes frères qui donnait un jour une conférence à Chicago. Lorsqu’il s’est rassis, les 
applaudissements n’étaient guère enthousiastes. Son voisin, à qui il confiait : « J‘espère que ce n’était pas trop 
mauvais !», lui a répondu : « Je ne vous en veux pas ! J’en veux simplement à celui qui vous a invité à venir vous 
exprimer ! » Faites donc vos réclamations aux organisateurs !

Certains parmi vous qui seront pleins d’enthousiasme à l’idée de prêcher l’Évangile. Ils sont impatients de 
partager la bonne nouvelle de Jésus. D’autres sont peut-être un peu incertains. Que dire ? En quoi est-ce que 
je crois ? J’en sais si peu !? Laissez-moi vous dire deux choses. Premièrement, les meilleurs prédicateurs sont 
souvent hésitants et peu assurés. Le prophète Jérémie était réticent à être envoyé. Il a dit à Dieu : « Je ne sais 
pas parler ; je ne suis qu’un enfant » ( Jr 1,6). Lorsque, après la Pentecôte, les apôtres ont été envoyés annoncer 
la Bonne Nouvelle au monde entier, ils ont commencé par rester chez eux. Ils ne voulaient pas quitter leur nid. 
Il a fallu la persécution pour les faire bouger. Par conséquent, si vous éprouvez des réticences, ne vous inquiétez 
pas : les apôtres étaient comme vous !

Deuxièmement, pour prêcher l’Évangile, il est plus question de qui vous êtes que de ce que vous faites ; de qui 
vous êtes dans le Christ. Vous êtes « enracinés et fondés en Christ, affermis dans la foi ». Vous êtes vivants dans 
le Christ. Vous êtes son Corps. Sainte Thérèse d’Avila disait :
« Le Christ n’a pas d’autre corps sur terre que le vôtre, ni d’autres mains que les vôtres, ni d’autres pieds que les 
vôtres. C’est par vos yeux que s’exprime la compassion du Christ pour le monde ; par vos pieds qu’il s’en va faire 
le bien ; par vos mains qu’il va bénir aujourd’hui l’humanité.»

Examinons la manière dont vous êtes envoyés pour rendre présents aujourd’hui aux jeunes de France le visage 
du Christ, ses oreilles, sa bouche et ses mains.

Le visage

Commençons par le visage. Quand vous aimez quelqu’un, ce qui compte le plus, c’est qu’il (ou elle) vous sourie. 
Je me souviens que lorsque j’étais encore un adolescent timide, je tournais désespérément autour d’une fille 
dont j’étais entiché, dans le seul espoir qu’elle remarque mon existence et m’accorde un sourire. Si elle regardait 
dans ma direction sans me voir, j’avais le sentiment de ne pas exister. Et si elle rendait son visage impassible et 
figé, j’étais terrassé. Elle est tombée amoureuse d’un soldat et je suis devenu dominicain !

Il en était ainsi d’Israël avec Dieu. Israël désirait simplement que Dieu leur sourie : « Fais briller sur nous ton 
visage et nous serons sauvés » (Ps 80,3). Nous voyons parfois le salut, comme le fait de se voir épargner d’une 
punition, de se voir remettre nos péchés. Mais dans l’Ancien Testament, cette réalité est beaucoup plus humaine 
: c’est Dieu qui nous regarde avec amour. Le vestige biblique le plus ancien que nous ayons est un morceau de 
cuir portant les mots suivants : « Que le Seigneur te bénisse et te garde ! Que le Seigneur fasse briller sur toi son 
regard et t’accorde sa grâce ! Que le Seigneur porte sur toi son regard et te donne la paix » (Nombres 6,24-26). 
Si quelqu’un nous regarde avec amour, nous pouvons nous reposer dans ce sourire.



Le visage de Dieu a pris chair en celui de Jésus. Il remarquait tous ceux qui avaient besoin de ce sourire. Il a 
vu le petit Zachée sur son arbre et lui a souri ; il a vu Lévi, le collecteur d’impôts, à se bureau, et l’a appelé. Des 
millions de gens se sentent invisibles et ont simplement besoin qu’on les voie. Simone Weil disait : « L’amour 
voit l’invisible ».

Sourire à quelqu’un, c’est montrer leur valeur à tous les autres. Raimund Gaiti est un philosophe australien. À 
dix-sept ans, il travaillait comme aide-soignant dans un hôpital psychiatrique. Les malades ne manifestaient 
plus aucun signe d’intelligence ni de dignité humaine. Beaucoup de médecins et d’infirmières étaient des 
professionnels, d’honnêtes gens qui parlaient de la dignité inaliénable des malades. Un jour, une religieuse est 
venue leur rendre visite. R. Gaiti a été bouleversé de la façon dont elle s’adressait aux malades. Son sourire et ses 
paroles étaient extraordinaires « par leur aptitude à révéler toute l’humanité de ceux dont les souffrances avaient 
rendu l’humanité invisible. Le mot ‘amour’ désigne cette façon d’être. » R. Gaiti constate que les gardiens de 
prisons voient les prisonniers différemment après les avoir vus en compagnie de gens qui les aiment.

L’amour espère que ce sourire sera rendu. C’est là à la fois la beauté et le risque de la mission. Y aura-t-il, d’une 
manière ou d’une autre, un sourire en retour ? À Oxford où j’habite, il y a beaucoup de mendiant ; ils s’efforcent 
d’attirer notre regard. Echangeons-nous ce regard ? Un jour, on m’a emmené à l’extérieur de Kingston, en 
Jamaïque, pour voir un vaste tas d’ordures qui abritait les gens les plus démunis. J’ai remarqué une espèce de 
cabane grossière, presque une grande boîte en carton. Une fois à proximité, une maman et son petit garçon en 
sont sortis. Ils m’ont invité à l’intérieur, et m’ont offert un coca qu’ils avaient dû trouver dans la décharge. Le 
petit garçon a proposé que nous échangions nos tee-shirts. J’étais profondément ému. J’ai conservé ce tee-shirt 
pendant des années. Il a dû rétrécir et je ne parviens plus à l’enfiler. Ce n’est pas seulement moi qui les ai vus 
mais eux qui m’ont vu ; j’existais à leurs yeux, j’ai été invité chez eux. Même si ce fut très bref , ils m’ont invité 
à être leur frère.

Voilà donc notre première mission : proposer le regard d’amour de Dieu. Dieu se réjouit dans les personnes, il 
trouve joie en elles ; c’est d’ailleurs ce pour quoi elles existent. Il nous faut apprendre à être ce visage de Dieu qui 
se réjouit des gens, surtout de ceux qui se croient méprisés ou invisibles. Voyons maintenant comment écouter 
avec les oreilles de Jésus. Nous devons être ses oreilles aujourd’hui.
 
Les oreilles

On pense souvent aux prédicateurs comme à des gens qui parlent. Ils se tiennent debout dans leur chaire et 
expliquent aux gens ce qu’il faut croire. Mais il est vain de prêcher l’évangile avant d’écouter. Lorsque des gens 
viennent à Jésus, il les laisse généralement parler les premiers. Il ne veut pas que les gaver de l’évangile, mais il 
veut découvrir leur attente. Quand l’aveugle Bartimée vient à lui, Jésus lui demande : « Que veux-tu que je fasse 
pour toi ? ». On pourrait croire que ça allait de soi. Cet homme ne voit pas. Vite, un miracle ! Hop, allons-y ! 
Mais non ! Jésus veut que cet homme lui dise lui-même ce qu’il désire. Jésus écoute ; Il répond à nos désirs.

Nous ne sommes pas des vendeurs qui proposerions Dieu comme la réponse à tout. Partons de là où en sont 
les gens et de ce qu’ils veulent. Ce peut être simplement un peu de compagnie, ou quelqu’un qui fasse leurs 
courses lorsqu’ils sont malades ou quelqu’un qui leur tienne la main. Mais si nous répondons à leur attente, il 
se peut qu’ils découvrent progressivement leurs désirs les plus profonds, qui sont tournés vers Dieu. Laissons-
leur le temps.

L’écoute des gens est l’un des plus grands arts du monde. Il se peut que nous ayons peur de les écouter parce que 



ce qu’ils disent nous dérange. Ou encore parce que nous n’avons aucune réponse à leurs questions. Quand j’étais 
encore un jeune aumônier inexpérimenté, une jeune et belle étudiante est venue évoquer avec moi des choses 
très personnelles. La majeure partie de ses propos concernait sa vie sexuelle, plutôt débridée. J’étais encore un 
jeune frère innocent, et mon imagination allait bon train. Mais je craignais tellement ce que je pourrais bien 
dire lorsqu’elle aurait fini de parler que j’ai quasiment cessé de l’écouter. Et du coup, lorsqu’elle s’est arrêtée, je 
n’avais en effet rien à dire ! Si nous écoutons vraiment, avec toute notre imagination, toute notre ouverture 
d’esprit et de cœur, Dieu nous donnera quelque chose à dire.

Pardonnez-moi si je frime encore avec mes relations. Je n’y résiste pas ! Afin d’accueillir le pape Jean-Paul II 
dans l’une de nos universités, j’avais appris par cœur un peu de polonais. Lorsque j’ai eu fini de parler, il a com-
plété ma phrase. Je lui ai dit alors en italien : « J’espère que mon polonais est meilleur que mon italien ». Et il 
m’a répondu, rapide comme l’éclair: « Si le cœur est ouvert, l’esprit comprend. » Il nous faut donc écouter avec 
le cœur ouvert : ouvert à ce que vit la personne, à ses convictions, ses questions.

Si nous sommes imbus de nous-mêmes, nous n’entendrons pas ce que dit l’autre. Un jour, le dramaturge anglais, 
Noël Coward, rencontrait un ami qu’il n’avait plus vu depuis des années et il lui a dit : « Nous n’avons pas le 
temps de parler de nous deux ; alors, parlons de moi. » L’écoute est une discipline spirituelle. Dominique Pire 
était un dominicain belge qui avait reçu le Prix Nobel après la Seconde Guerre Mondiale pour avoir travaillé en 
faveur de la paix. Il avait l’habitude de dire : « Il faut être prêt à se remplir de l’autre ». Saint-Exupéry, le pilote 
français qui a écrit Le Petit prince, disait : « Si je suis différent de toi… je t’augmente. » Cela peut nous faire 
peur. Est-ce que j’ose écouter celui qui pense différemment de moi ?

Est-ce que j’ose écouter celui qui a une compréhension de la foi très différente de la mienne ? L’Église est très 
divisée entre traditionalistes et progressistes. Il arrive souvent qu’ils ne s’écoutent pas. Osons-nous écouter, 
comme Jésus qui ne craignait jamais d’écouter quiconque ?

Jusqu’ici, nous avons souri et écouté ; et à présent nous sommes peut-être prêts à parler. Nous sommes la 
bouche de Dieu.

La bouche

C’est là que bon nombre d’entre nous éprouvent de l’inquiétude. Qu’est-ce que je vais bien pouvoir dire ? Quand 
j’étais novice, j’étais surpris que mes compagnons soient impatients de commencer à prêcher. Pour ma part, je 
redoutais ce moment. J’avais l’impression de ne rien savoir ; je me voyais déjà paralysé par le stress. J‘avais tant 
de questions et de doutes ! Vous vous dites peut-être que c’était idiot de ma part que d’entrer dans l’Ordre des 
Prêcheurs ! Comme on dit en anglais : cela fait penser à une dinde qui voudrait se déclarer en faveur de Noël ! 
Puisque je ne suis sans doute pas le seul à avoir de telles craintes, examinons-les une par une.

Jésus est le Verbe de Dieu. La Parole de Dieu ne porte pas d’abord sur des faits à communiquer. Dieu dit une 
Parole et les choses adviennent. Dieu dit : « Que la lumière soit », et la lumière fut. « Que Frère Aloïs soit », « 
Qu’il y ait des escargots pour que les Français puissent en manger », et que j’en mange aussi. Jésus, qui est le 
Verbe de Dieu, dit aux gens des paroles qui les guérissent, les accueillent, les mettent debout et qui parfois leur 
posent question.

A chaque instant, nous bavardons, plaisantons, envoyons des SMS ; nous bloguons, nous partageons des nou-
velles, nous nous plaignons de cet orateur ennuyeux, nous papotons… La parole est l’activité humaine la 



plus importante. Et l‘enjeu moral le plus important est celui-ci : nos paroles sont-elles des paroles de vie qui 
valorisent les gens, les édifient et les nourrissent ? Ou ne sont-elles que des mots méchants, qui accusent et 
dénigrent les personnes ? Proposons-nous la parole de Dieu qui crée ? Ou bien celle de Satan, qui détruit et 
détourne ? Salissons-nous les gens ?

C’est l’histoire d’un rabbin, exaspéré par une femme de la synagogue qui ne cessait pas de cancaner sur tout 
le monde et répandait de vilaines histoires. Un jour, il l’emmena au sommet d’une grande tour et lui demanda 
de vider le contenu d’un oreiller : les plumes s’éparpillaient sur toute la ville. Il a dit à la femme : « À présent, 
vas ramasser toutes les plumes ». Elle répondit : « Rabbi, c’est impossible ; il y en a partout ». Et lui-même a 
répondu à son tour : « Il en est de même de tes mauvaises paroles ».

Les médias communiquent souvent des informations à caractère destructeur et cynique. Un jour, les gens sont 
mis sous les projecteurs, et peu de temps après, on les renverse. Les politiciens, les sportifs, les footballers fran-
çais doivent ainsi porter le fardeau de leurs erreurs. Notre monde est rempli de paroles dures qui blessent les 
personnes et leur portent atteinte.

Par conséquent, si nous voulons être la bouche de Jésus aujourd’hui, nous devons d’abord adopter un langage 
qui nourrisse et respecte les gens, et particulièrement ceux que les autres traitent comme des moins que rien, 
qui se sentent marginalisés et méprisés, car ce sont eux les amis de Dieu.

Mais qu’en est-il de mes doutes et de mes questions ? Peut-être ai-je l’impression de ne pas savoir grand chose 
sur ma propre foi ; peut-être je me demande si je crois à tout ça finalement’? Comment puis-je aller prêcher 
l’évangile, tout en ayant des incertitudes ? Dois-je refouler mes doutes ?

Lorsque Jésus a envoyé ses disciples l’annoncer jusqu’aux extrémités de la terre, à la fin de l’évangile selon saint 
Matthieu, il est écrit que « certains eurent des doutes ». J’aime bien ce passage. Ils étaient là, sur la montagne, 
face au Seigneur Ressuscité, et certains doutaient encore. Mais Jésus les a envoyés malgré tout ! Dans l’évangile 
de Jean, la première personne qui prêche, c’est la femme rencontrée près du puits. C’est une femme qui a mau-
vaise réputation. Elle a déjà vécu avec cinq hommes. On la considérait sans doute comme une prostituée. Et 
elle était habitée par quantités de doutes et de questions à propos de cet homme étrange qu’était Jésus. Mais 
c’est elle, la première prédicatrice. Et la première personne qui confesse la divinité de Jésus, c’est Thomas, celui 
qui a douté. Il refuse de croire en la résurrection. Il veut des preuves. Il veut mettre ses mains dans le côté de 
Jésus. Mais cet homme qui doute et qui pose des questions est le premier à dire à Jésus : « Mon Seigneur et 
mon Dieu ».

Ainsi, au moment de parler de leur foi, certains d’entre nous ont des incertitudes, des interrogations, des ques-
tions non résolues. Et c’est très bien ainsi ! Car alors, les gens se rendront compte qu’être catholiques ne signifie 
pas avoir toutes les réponses. Le Cardinal Kasper, du Vatican, disait que l’Église aurait bien plus d’autorité s’il 
lui arrivait de dire plus souvent : « Je ne sais pas ».

Le plus grand maître du christianisme a été le dominicain, saint Thomas d’Aquin. Bien entendu, je suis par-
faitement impartial ! Il aimait beaucoup le passage qui dit : « N’appelez personne Maître, car vous n’avez qu’un 
seul Maître qui est aux cieux. » Quand j’étais Maître de l’Ordre, j’ai remarqué que les frères semblaient aimer 
particulièrement ce texte. Il apparaissait avec une fréquence étonnante dans les lectures. Nul d’entre nous n’est 
maître. Nous accompagnons les gens tout en cheminant nous-mêmes, en partageant leurs questions et leurs 
perplexités. Nous marchons les uns avec les autres, en réfléchissant ensemble. Nous ne devons pas craindre de 



raisonner tout en cherchant. Nous croyons que notre raison est un don de Dieu et qu’elle nous mènera à Dieu 
en temps voulu.

Je me souviens de l’un de mes frères, Herbert McCabe. On raconte que lorsqu’il avait six ans, sa mère l’avait 
réprimandé pour une mauvaise action. Elle lui a dit : « Tu as été très vilain. C’est si mal que c’est peut-être 
même un péché mortel ». Et il paraît que le petit Herbert aurait répondu : « Maman, c’est impossible. Je ne 
peux pas commettre de péché mortel avant d’avoir atteint l’âge de raison. Or d’après l’Église, on n’a pas encore 
cet âge à six ans. Ton raisonnement est donc erroné. »

Mais permettez-moi un bon mot à propos de la doctrine. Il y a dans notre société une sorte de grand préjugé 
doctrinaire contre la doctrine. Les doctrines empêcheraient la réflexion : les enfants accepteraient les doctrines 
; les adultes, eux, penseraient par eux-mêmes. Les doctrines sont supposées rendre les gens intolérants aux au-
tres croyances. Ce seraient les conflits doctrinaux qui conduiraient des gens religieux à s’entretuer en Israël, en 
Iraq et au Pakistan. Beaucoup de gens disent : « Laissons de côté le dogme et avançons vers quelque chose de 
beau et de chaleureux comme la spiritualité ! »

La vraie doctrine n’enferme jamais l’esprit. Elle fait amène toujours plus près du mystère. La vraie doctrine est 
une aventure sans fin dans le mystère de Dieu. G. K. Chesterton parlait de l’aventure de l’orthodoxie. Nous 
sommes baptisés dans le mystère de la Trinité : Père, Fils et Saint-Esprit. C’est un mystère, mais c’est le mystère 
qui explique tout. Pour nous, être vraiment vivants, c’est partager la vie de la Trinité dans laquelle nous avons 
été baptisés.

Il y a eu cependant autrefois un vénérable dominicain irlandais, le Cardinal Michael Brown. Il fut Maître de 
l’Ordre et théologien de la maison pontificale. Enfant, il avait été baptisé en urgence par une religieuse. Il fit 
en sorte de la retrouver, pour pouvoir la remercier. Elle lui dit alors : « Éminence, ce fut un grand honneur pour 
moi de vous baptiser au nom de Jésus, de Marie et de Joseph.» Il s’est dit brusquement : « Si je n’ai jamais été 
baptisé correctement, je ne pouvais pas être ordonné et je ne suis même pas Cardinal ! »

Les doctrines de la Trinité, de la divinité du Christ et de la Résurrection sont fascinantes. Dans les années 
soixante où tout semblait se désagréger, si moi – jeune dominicain – je suis resté, c’est notamment parce que 
mes frères m’ont révélé le goût, l’éclat et la splendeur de la doctrine. L’évangélisation de l’Europe moderne 
dépend, me semble-t-il, de la redécouverte de la beauté de la vraie doctrine et la libération intellectuelle qu’elle 
apporte.

Nous n‘avons pas tous vocation à enseigner la doctrine. Certains d’entre nous seront la bouche de Jésus par 
d’autres moyens, peut-être même plus fondamentaux, en énonçant des paroles qui guérissent et qui font vivre. 
Mais nous avons vraiment besoin de gens qui consacrent des années à la théologie pour ces grandes doctrines 
restent vivantes.

Je pense que le grand défi d’aujourd’hui porte sur la manière dont nous pouvons toucher l’imaginaire des je-
unes. La logique ne suffit pas. Et cela signifie que nous devons comprendre les films que les jeunes aiment, les 
chansons que vous chantez, les romans que vous lisez.. Si nous nous passionnons pour ce qui passionne les je-
unes d’aujourd’hui, alors nous pourrons dire une parole incarnée dans votre monde. C’est pour cela que, lorsque 
je m’adresse à des jeunes, en Angleterre, je pars souvent d’un film qu’ils ont dû voir.

Pendant que je m’envolais vers Sydney, l’été dernier, j’ai revu ce film magnifique, Les enfants du silence, l’histoire 



d’un homme qui enseigne dans une école pour les sourds, et tombe profondément amoureux d’une belle femme 
révoltée et enfermée dans le silence. À un moment donné, elle lui dit en langue des signes : « Si tu ne peux 
pas me laisser être ‘je’ comme tu es toi-même un ‘je’, il m’est impossible de te laisser entrer dans mon silence 
pour me connaître. » Je me disais : « Oui. Quelle intuition de l’amour ! C’est cela l’incarnation ! » Et je me suis 
précipité au bout de l’allée, avec des larmes sur le visage, pour quémander un morceau de papier à l’hôtesse, afin 
de pouvoir noter cela. Elle a dû se dire : « Encore un cinglé qui a trop bu !»

Nous avons donc vu comment nous pouvions être le visage de Dieu, les oreilles de Dieu et la bouche de Dieu. 
Nous en arrivons à présent au sens le plus important et le plus humain de tous : celui du toucher.

Le toucher

Jésus touchait les gens qu’Il rencontrait. Il touchait les corps des malades. Il touchait les lépreux. Il touchait 
même les morts, ce qui le rendait rituellement impur. Être touché ne lui posait pas problème. Rappelez-vous de 
cette femme qui avait probablement été prostituée. Il l’a laissée lui laver les pieds, et les sécher avec ses cheveux. 
L’idée que quelqu’un puisse me sécher les pieds avec ses cheveux me semble plutôt étrange et peu attrayante. 
Mais Jésus était à l’aise dans son corps et vis-à-vis du corps des autres. Pourquoi cette importance accordée au 
toucher ?

Saint Thomas d’Aquin, notre grand maître, disait que c’était le plus humain de tous les sens. Les aigles voient 
mieux que nous. Par rapport aux chiens, notre odorat ne vaut rien. Les chauvesouris perçoivent des sons que 
nous ne pouvons entendre. Mais le toucher est vraiment le sens propre à l’homme : quand on aime vraiment 
quelqu’un, notre premier désir est de le toucher.

Pourquoi le toucher a-t-il une telle place dans l’amour ? Parce que quand on s’aime, le toucher est toujours 
réciproque. Quand on touche quelqu’un que l’on aime, il vous touche aussi. On peut voir ou entendre sans être 
vu ou entendu. On peut sentir sans être soi-même senti, du moins par les humains. Mais on ne peut toucher 
sans être touché. Dans l’Incarnation, Dieu nous touche et nous touchons Dieu. C’est la consommation de notre 
amour mutuel.

C’est la raison pour laquelle l’abus du toucher, ou le toucher sans amour, est si épouvantable, parce qu’il dé-
truit l’essence même du toucher qu‘est la réciprocité. Gandhi refusait qu’on nomme les membres de la caste la 
plus basse de l’Hindouisme, les « intouchables ». Cela signifiait, bien entendu, que les autres refusaient qu’ils 
les touchent. La compassion nous donne un cœur de chair. Autrement dit, nous désirons tendre la main pour 
toucher ceux que les autres rejettent.

L’an dernier, le Dalaï Lama est venu rendre visite à ma communauté de Blackfriars, pour participer à un débat 
sur la contemplation dans nos diverses traditions. Paul Murray, le dominicain irlandais, a donné une magnifique 
conférence, ainsi qu’une Carmélite. Et le Dalaï Lama a répondu. Nous n’avons pas résolu nos différences, mais 
nous nous sommes écoutés les uns les autres avec des oreilles avec bienveillance. Mais ce ne sont pas les paroles 
du Dalaï-Lama qui nous ont fait dépasser nos divisions, mais ses actes. Une amie de la communauté était là, en 
fauteuil roulant. Elle s’est trouvée paralysée à la suite d’une terrible attaque. Et lorsque le Dalaï Lama est entré, 
il s’est arrêté auprès de son fauteuil, et a posé sa joue sur la sienne en silence. Il a passé plus de temps avec elle 
qu’avec n’importe qui d’autre. C’était l’incarnation de la compassion.

Quand j’ai commencé à m’engager un peu dans le travail auprès des malades du Sida, dans les années 80, j’ai dé-



couvert l’importance du toucher. Ma communauté a organisé une conférence sur l’Église et le Sida, et l’ampleur 
de la réponse a dépassé nos attentes. Des médecins, des infirmières, des aumôniers, des personnes atteintes 
du Sida et certains de leurs amis, tout le monde voulait venir. On en était aux tout débuts. La plupart d’entre 
nous n’avions jamais rencontré de personnes atteintes du Sida. Nous craignions la contagion. Mais lors de la 
messe de clôture, un jeune homme appelé Benoît, atteint du Sida, est venu vers moi pour le baiser de paix. Et 
tout en lui donnant l’accolade, je me disais : « C’est le corps du Christ qui a besoin qu’on l’étreigne aujourd’hui 
». En Christ, Dieu est venu et nous a touchés. Dieu nous touche aujourd’hui même. Il nous faut partager ce 
toucher.

Notre société a une telle crainte des risques, et on a tellement peur des abus sexuels qu’on s’est mis à avoir peur 
du toucher. Les craintes sont certainement justifiées. Beaucoup de touchers abusifs et destructeurs ont fait 
énormément de mal aux gens. Mais nous devons guérir en retrouvant la capacité d’être le Corps du Christ de 
cette manière, la plus humaine et la plus chrétienne à la fois. Nous nous priverions profondément les uns les 
autres, et risquerions d’aller à l’encontre de l’Incarnation si nous gardions sans cesse nos distances, alors que 
Dieu s’est fait proche. Et n’est-ce pas là un défi pour nous chrétiens ? Comment pouvons-nous incarner la 
manière dont le Christ étreint l’autre ?

Mon espérance, c’est donc que vous incarniez le Christ aujourd’hui. Vous êtes appelés à être son visage, ses 
oreilles, sa bouche, son toucher. Cela suppose du courage. D’une part, le courage de vous laisser regarder par 
les autres, de les laisser vous sourire, à vous tel que vous êtes. Ensuite le courage d’écouter, particulièrement les 
gens avec lesquels vous êtes en désaccord, avec la certitude que si vous leur ouvrez vos esprits et vos cœurs, le 
Seigneur vous donnera une parole pour eux. Il y a encore le courage de dire la Parole de Dieu. Cela requiert 
surtout de résister au cynisme de notre société, qui est suspicieuse à l’égard de tout, et surtout de l’Église. Et 
enfin, nous avons relevé le courage de tendre la main pour toucher les autres avec la compassion du Christ et 
être touché par eux.

Bon courage !

(Traduction de l’anglais : Marie-Cécile Dassonneville, Paul Santus)


