Ecclesia Campus 2015
Table-ronde n°5:
Peut-on faire confiance au dialogue interreligieux?

Samuel Grzybowski, président fondateur de Coexister

Il faudrait parler de relations interreligieuses plutt que de dialogue. Il est important
de cesser de parler des autres pour parler aux autres. C’est un effort permanent.

La question est : peut-on faire confiance a I'lslam ? Oui la question se pose.
Aujourd’hui, le vivre ensemble est en difficulté. Mais la tentative de réponse est
aussi possible et elle n’est possible que par la relation interpersonnelle.

L’association Coexister propose a ses membres de vivre 3 temps:
+ un temps de dialogue, de débat

« un temps d’action commune : quelles que soient les différences sur les questions
de foi, dans le service, il y a des choses a partager ensemble. La devise de
Coexister est : diversité dans la foi, unité dans I'action — agir avec, faire avec,
non pas malgré mais grace a nos différences.

« un temps de sensibilisation dans les écoles et les lycées pour aller écouter les
préjugés et les peurs des jeunes, essayer de les décortiquer, réfléchir a comment
les déconstruire.

Dans le dialogue, toutes les questions ne sont pas bonnes a poser de but en blanc,
surtout la premiere fois qu’on rencontre une personne. Il faudrait garder les
questions sensibles, les questions difficiles, dans la rencontre qui dure. C’est
seulement aprés plusieurs années de relations interpersonnelles qu’on peut se
poser des questions qui fachent. Pour que les questions soient saines et les
réponses durables, qu’elles ne mettent pas a mal les relations, il faut d’abord
penser a la relation. Pour cela, privilégier 'acceptation : nous sommes différents
dans la foi mais nous pouvons faire des choses ensemble.

Samir Akacha, président du groupe Coexister Marseille

Je suis né en Algérie, venu en France a 7 ans. Pendant ma scolarité, je n’ai jamais
eu d’ami juif, la plupart de mes amis étaient athées, je ne parlais pas forcément de
mon identité religieuse aux autres. Un moment fondateur de ma vie est celui ou je
me suis converti a I'lslam, quand je I'ai accepté dans sa totalité.

Plus tard, j’ai découvert Coexister. Un jour, une amie m’a proposé d’aller 10 jours a
Jérusalem. J’étais le seul musulman dans un groupe de chrétiens et d’athées. Pour



la premiere fois, j'existais aux autres en tant que musulman qui partage quelque
chose. J'avais l'impression que je pouvais étre plus moi-méme, partager plus de
choses, accéder a I'autre encore plus intensément.

Je pense avoir ma vérité absolue, d’autres croyants pensent avoir la leur. Le but
de la rencontre n’est pas de convaincre I'autre mais de voir la beauté qu’il y a dans
cette vérité autre, en restant humble. Toutes les fois ou j’ai fait cette rencontre, ou
j’ai vu la lumiere dans le cceur des autres—d’autres croyants—, j’ai grandi dans ma
propre foi.

Etre confronté aux questions d’autres sur sa propre religion, des questions qui
peuvent faire mal, oblige a approfondir la connaissance qu’on a de sa religion. Au
contact d’autres confessions, on peut en apprendre plus sur la sienne propre qu’au
sein de sa propre communauté.

La premiére révolution dans ma vie avait été le choix de I'lslam, la seconde est le
choix de la coexistence active: ce n’est pas une nouvelle religion mais une maniére
de vivre sa foi, de redécouvrir la fraternité.

Mgr Gollnisch, directeur de I'CEuvre d’Orient

Le meilleur service que l'on puisse rendre aux chrétiens d’Orient est de faire
avancer le dialogue interreligieux, déja en Europe. En méme temps, ce dialogue ne
peut pas ignorer la situation des chrétiens au Moyen-Orient. Pour nous,
occidentaux, il faut sortir d’une vision trop européenne, trop “latine”, ne pas oublier
que le Christianisme est d’origine asiatique. Etre catholique est plus qu’étre latin, il
y a différentes traditions.

Un peu d’histoire : Les 3 premiers siecles du Christianisme ont été des siécles de
persécution, jusqu’a Constantin. Lorsque I'lslam est arrivé, il a été accueilli plutot
favorablement par les chrétiens. Depuis I'arrivée de I'lslam jusqu’a nos jours, la
situation a été diverse: périodes de coexistence, périodes de discrimination,
périodes de franche persécution. Ces différentes situations se retrouvent
aujourd’hui.

Souvent minoritaires, dans de nombreux pays les chrétiens ne disposent pas de la
liberté religieuse. Ainsi, en Arabie Saoudite, deux millions de chrétiens sont sans
lieu de culte (les Nations Unies exigent la liberté de culte). Toutefois, il ne faut pas
imaginer qu’au Moyen Orient il y aurait d’'un c6té des musulmans violents et de
I'autre une minorité de chrétiens persécutés: la possibilité de vivre la foi chrétienne
existe bel et bien a de nombreux endroits en Orient. Au Liban, par exemple, la
liberté de culte — et la liberté de changer de religion — sont réelles. En Egypte, dix
millions de chrétiens vont librement a la messe tous les dimanches. La non-
existence sociale des chrétiens au Moyen Orient est une fausse représentation : il y



a des évéchés, des hopitaux chrétiens, des écoles, des lycées, des universités
chrétiennes, ... Par ailleurs, il ne faut pas oublier que les premieres victimes de
I'islamisme violent sont les musulmans eux-mémes. A Mossoul, les chrétiens sont
partis mais Daech a notamment systématiquement tué les chiites.

On peut diagnostiquer plusieurs facteurs de la violence :

- ’humiliation : dans le passé, les Turcs ont opprimé le monde arabe ; encore
aujourd’hui, Israél poursuit son processus incessant de colonisation avec le
soutien (explicite ou implicite) de nombreuses puissances. On ne gagne jamais a
humilier. Le respect a chaque humain est essentiel, ce qui inclut le respect de la
maniére dont il vit sa foi : insulter une religion c’est insulter ’lhomme qui se
reconnait dans cette religion. L’humiliation crée la rancceur ; le concile Vatican Il
demande d’essayer de dépasser I'histoire blessée.

- linjustice : I'Occident traite commercialement avec certaines monarchies arabes
qui vivent avec un grand train de vie, a c6té d’'une misére dans la rue dont on ne
s’occupe pas.

- la peur : celle-ci est souvent le fruit de la méconnaissance : quand on ne se
connait pas, on a vite fait de s’agresser, d’ou la nécessité du dialogue. Le
dialogue, c’est avoir le courage de la vérité. Un dialogue ou on n’‘ose pas se dire
ce qu’on a envie de se dire, c’est un mauvais dialogue. Le dialogue est percu par
certains comme une tiédeur et une lacheté. Mais refuser de s’y risquer, c’est
plutét cela qui est une marque de tiédeur. La tiédeur c’est le manque de foi, le
manque de sainteté. Le refus du dialogue n’a rien a voir avec le radicalisme
évangélique ; il ne faut pas confondre extrémisme et radicalisme. L'extrémisme,
c’est refuser le dialogue, étre dans une attitude de rejet, en s’imaginant qu’on est
courageux. En fait, c’est souvent un symptdme d’ignorance. Le radicalisme
évangélique est dans l'ouverture a I'autre, dans la recherche du dialogue et de la
paix. Ceux qui ont vécu le radicalisme évangélique, ce sont saint Francois
d’Assise ou Charles de Foucauld.

Dans ce contexte, le dialogue religieux aide a libérer la religion du politique. Ce ne
sont pas des religions qui se font la guerre, mais des politiques qui se font la guerre
en instrumentalisant la religion pour leurs visées politiques. Pour se libérer de cette
emprise les religions doivent pouvoir se reconnaitre mutuellement.

Est-ce que nous abordons I'lslam avec les armes du monde, dans une attitude de
domination, ou dans la fidélité a celui que nous reconnaissons comme le Messie
crucifié? Est-ce que nous allons a la rencontre de I'lslam avec la vulnérabilité du
Christ, ou est-ce que nous oublions que nous sommes ses disciples en nous
placant dans un rapport de force? — Ce dialogue nous renvoie, les uns et les
autres, aux origines de notre foi.



Questions

Question: Comment dialoguer en prétendant avoir chacun sa “vérité absolue”?
Est-ce que ce n’est pas de I'hypocrisie?

Samuel Grzybowski : La vérité a laquelle Samir croit dans sa relation a Dieu est
contradictoire avec la mienne. Or s’il y a une vérité, il n’y en a qu’une. Mais la
qguestion de la vérité est une question qui se pose dans la durée et pas de but en
blanc a la premiére rencontre. C’est aussi une question qui se pose dans la
rencontre interpersonnelle a deux plutét que dans un cadre collectif. Sur la question
de la vérité il y a besoin d’humilité, de chasteté et de pauvreté.

« L’humilité, parce que pour les chrétiens, la vérité n’est pas quelque chose mais
quelqu’un : le Christ. On ne peut pas posséder le Christ, il n’appartient pas plus
aux chrétiens qu’aux autres. Le rapport d’'un chrétien a la vérité est un rapport de
relation — pas de possession.

- La chasteté, parce qu’une distance s’impose vis-a-vis des questions qu’on a
envie de résoudre trop vite. Il y a quelque chose d’insolvable dans I'immédiat sur
ces questions. Il y a de la vérité dans les choses vécues ensemble. Dans ce
gu’on dit de Dieu, une distance est nécessaire, au moins pour respecter que
I’autre puisse dire autre chose de Dieu.

- La pauvreté, parce que parfois on ne sait plus quoi penser ; la pauvreté c’est
accepter de s’en remettre a Dieu.

Samir Akacha : L'objectif de I'interreligieux est de vivre ensemble. Le Coran invite
a ne pas vouloir que tout le monde soit pareil : “J’ai fait de vous des nations
différentes pour que vous vous entre-connaissiez”. Le prophete a dit : “Celui qui fait
du mal a un Juif ou a un Chrétien me retrouvera contre lui le jour du jugement
dernier”. Dans le dialogue interreligieux, on découvre la foi de I'autre, on n’essaie
pas de le convaincre. La vérité fondamentale de Samuel est la nature divine du
Christ, la mienne est que le Coran a été révélé par Dieu et transmis a Mahomet par
'ange Gabriel, et quoi qu’il arrive rien ne pourra les changer. Mais au sein d’'une
méme foi on peut étre radicalement différents, et on peut méme vivre soi-méme
une révolution dans sa propre foi. Dialoguer n’est pas une relation d’hypocrisie ni
de force, c’est une rencontre entre deux étres humains.

“La vérité est un miroir tombé de la main de Dieu et qui s'est brisé. Chacun en
ramasse un fragment et dit que toute la vérité s'y trouve.” (Rimi) C’est une
invitation a '’humilité.

Pascal Gollnisch : C’est précisément parce qu’on se rencontre et qu’on se parle
que P’hypocrisie diminue. Il y aura toujours plein de bonnes raisons de ne pas se
parler : la rencontre est un risque, une audace, on peut ne pas en ressortir
indemne. Bien s(r, tout n’est pas a dire et tout n’est pas a dire tout de suite — quand



un chrétien rencontre un musulman il ne commence pas par lui demander ce qu'l
pense de la nature divine du Christ! — ce qui ne relativise pas l'importance de la
question, mais invite a penser intelligemment le dialogue (ce qui est différent de
I’hypocrisie).

Question : Est-ce que I'lslam peut étre apolitique? Est-ce que pour mieux vivre
ensemble il existerait et il faudrait un Islam uniquement religieux? Est-ce que ce
serait I'lslam du Coran?

Samir Akacha : L’Islam est un systéeme politique, religieux, spirituel complet. On
peut vivre I'lslam de maniere déconnectée de la politique : jai fait une tentative
d’expatriation a Dubai, 2 mois plus tard j’étais de retour a Marseille : je ne me suis
pas du tout retrouvé dans ce systéeme musulman-la. Ca m’a paru plus facile d’étre
musulman en France qu’a Dubai, notamment grace a la laicité qui permet de vivre
sa foi dans un contexte commun.

Samuel Grzybowski : L'lslam “prévoit tout” (hotamment en politique) mais n’oblige
pas tout. Il peut y avoir quelque chose de trés sain dans I'lslam politique ; certains
membres de Coexister sont membres d’Ennahdha par exemple, parti islamiste
tunisien qui a rédigé la constitution tunisienne pendant 3 ans, aujourd’hui le
deuxieme parti de la majorité tunisienne, choisi par un systeme libre d’élection. Il
peut y avoir des musulmans qui ne veulent pas d’lslam en politique, mais d’autres
peuvent le vouloir et le choisir librement comme en Tunisie (méme si ¢ca peut
paraitre hallucinant pour un européen). Ennahdha défend que I'lslam doit inspirer
des préceptes politiques, a rédigé une constitution laique qui défend la liberté
religieuse et a laissé la main a la suite des dernieres élections. Ainsi, il peut y avoir
un regard a ajuster de la part des occidentaux sur les liens entre Islam et politique.

Pascal Gollnisch : En France aussi, la séparation de I'Eglise et de I'Etat est une
affaire compliquée, avec la confiscation des biens de PEglise en 1905, la
reconnaissance des ministres du culte “légitimes”, les aumébneries de lycées
(nommés par le recteur d’académie), d’hOpitaux, de prisons, ... L'Etat a besoin
d’interlocuteurs avec les religions. Par ailleurs, le religieux conteste un pouvoir
politique qui prétendrait s’ériger en absolu — que ce soit dans le Christianisme ou
Ilslam.

Question : Pour les musulman, le Coran est dicté par Dieu ; pour les chrétiens, la
Bible inspirée par I'Esprit. Est-ce qu’on peut se parler? Quel statut peut-on accorder
aux textes, notamment a ceux qui (dans la Bible comme dans le Coran) incitent a la
violence?

Samir Akacha : |l faut rattacher les versets a leur contexte, surtout ceux qui
appellent a la guerre. lls font référence a des situations de conflits tres spécifiques



dans les premiers temps de lislam. Heureusement qu’on peut ne pas lire tous les
versets de maniére littérale, parce qu’on connait le contexte. On dit qu’en lisant le
Coran, un cceur fermé peut trouver tous les arguments pour se fermer encore plus,
mais un cceur ouvert et plein de lumiére peut encore gagner en lumiére.

Pascal Gollnisch : La Bible est pleine de textes violents, mais évidemment, on ne
la lit pas au pied de la lettre. Un jour, j’ai fait I'erreur de donner un Evangile a lire a
quelqu’un qui m’avait dit “je suis athée, je voudrais comprendre”. En revenant de sa
lecture d’Evangile, il n’avait retenu que ces passages qu’il avait trouvés violents et
qui le choquaient. Ainsi, nous devons toujours interpréter, il N’y a pas de texte sans
contexte. Mais c’est déstabilisant, c’est moins confortable et ca peut étre une
épreuve.

A lire

« Ne nous oubliez pas! — le SOS du patriarche des chrétiens d’lrak
Mgr Louis Raphaél Sako

« Tous les chemins ménent a I'autre : Chroniques d'un tour du monde interreligieux
Samuel Grzybowski



