
1 
 

Grenoble - Oser la confiance – 2015 

 

"La confiance, chemin de Dieu pour l'homme" : qu'est-ce que la Bible et la théologie disent de 

la confiance ? Petit parcours biblique et théologique sur cette notion de confiance 

 

Q Le sujet c’est la confiance et une question surgit tout de suite : peut-on faire une différence 

dans le monde biblique entre confiance et foi ? Quel rapport y a-t-il entre les deux ? 

Dans notre société sécularisée, les croyants sont souvent vus comme soit des fanatiques 

potentiellement violents comme les terroristes de Paris, ou d’ailleurs, soit comme des illuminés 

irrationnels : le monde serait divisé entre croyants et non croyants. Mais en réalité le monde 

n’est pas divisé de cette façon. Tout être humain a besoin pour vivre d’une confiance 

élémentaire, d’une foi élémentaire. A commencer par le langage ! Quand je parle, je fais 

l’hypothèse que les mots usés que j’emploie, les mots de tout le monde, vont réussir à 

communiquer quelque chose de ce que je pense vraiment à d’autres êtres humains si différents 

de moi. Nous vivons tous dans cette confiance fondamentale dans la capacité du langage. Le 

film Gone Girl commence et finit par une brève séquence illustrant la vie de couple : le mari 

puis la femme passe la main dans les cheveux de son conjoint et la voix off dit « qu’est-ce que 

tu penses ? Qu’est-ce que tu ressens ? Qu’allons-nous faire ? » Parfois nous pouvons avoir 

dans la vie l’impression que nos mots n’impriment plus, que nous ne sommes pas vraiment 

compris. L’autre me comprend-il ? Pourtant, il nous faut parler. Nous sommes des êtres faits 

pour la communion, le dialogue ; nous nous construisons par la Parole. Ce que je dis pour la 

parole vaut pour toute la vie quotidienne : j’ai confiance que le policier armé qui marche à côté 

de moi ne va pas tout à coup me mitrailler. J’ai confiance que le boulanger va me vendre du 

vrai pain et non pas du poison. Je n’ai pas vraiment de preuves de cela mais seulement des 

indices très sérieux. En tant qu’enfant, je vis dans la confiance fondamentale que mes parents 

m’aiment et veulent mon bien : il arrive que cette confiance soit trahie et cela fait mal, vraiment 

mal. C’est une douleur pour laquelle il y a peu de mots. Justement parce que nous vivons 

naturellement dans le présupposé que la confiance est l’état normal des choses, le milieu 

osmotique naturel de nos vies.  

Alors quid de la différence foi/confiance ? Il y a une sorte de continuum entre les deux. Le 

monde n’est pas divisé entre ceux qui ‘ont’ la foi et ceux qui ne ‘l’ont’ pas. Non : il l’est entre 

ceux qui choisissent de dire que ce monde, basé sur la confiance, procède d’une personne et va 

vers une personne, qui décident de mettre un nom sur la source de cette foi élémentaire en la 

vie sans laquelle la vie serait tout simplement impossible. De ceux qui décident d’attribuer ce 

sentiment de gratitude profond qui les habite envers la vie reçue par d’autres, depuis leur 

naissance jusqu’à l’instant présent, à une personne qu’ils appellent Dieu. Et puis il y a ceux qui 

vivent - sans toujours le reconnaître vraiment mais certains le font volontiers - dans cette 

confiance et par cette confiance et qui décident de ne pas en nommer la source. Nous sommes 

tous comme des gens qui marchent sur une route. Nous, à l’horizon, nous devinons, à certaines 



2 
 

heures, confusément ou plus ou moins clairement, un visage, un sourire qui nous tend les bras 

et nous appelle : une voix qui nous dit ‘Viens, n’aie pas peur ; je t’ai créé et je t’attends’. Et 

quand nous nous retournons pour voir ce qui a contribué à faire de nous ce que nous sommes - 

l’être unique que chacun de nous est - nous voyons des personnes certes, nos parents, des frères, 

des amis, un prêtre, des romanciers, des chanteurs, une grande foule et derrière nous devinons, 

plus loin encore, un foyer, une source, quelqu’un qui nous dit ‘va de l’avant, n’aie pas peur : je 

t’envoie.’ La foi nous appelle à croire que la confiance nous situe dans ce qu’il y a de plus vrai 

et de plus important dans la vie. 

 

Q Est-ce que le Christ, est-ce que Jésus, a vécu cette confiance, cette foi élémentaire ? 

Bien sûr. Sinon il ne serait pas vraiment homme ! Jésus témoigne de sa foi et de sa confiance 

de bien des façons. Il se met courageusement en route vers Jérusalem (cf. Lc 9,51) à l’appel du 

Père sans avoir peur. Il n’a pas peur de faire confiance aux Douze dont pourtant l’un le trahira. 

On pourrait donner une foultitude d’exemples. Dans les lettres de saint Paul on rencontre 

plusieurs fois l’expression « foi de Jésus Christ » (Cf. Ga 2,16 entre autres). Le sens est 

généralement clair : cela signifie ‘la foi en Jésus Christ’, la foi que nous nous mettons en Jésus 

Christ. Mais dans d’autres passages cela est plus ambigu. Du coup, certains exégètes ont dit que 

de fait nous étions sauvés par « la foi de Jésus Christ »,  

c’est-à-dire la foi que Jésus a eu jusqu’au bout en son Père. Le cardinal Vanhoye, grand exégète, 

a fait une intervention remarquable sur ce thème avant de quitter son enseignement à l’institut 

biblique en 1999. Il a dit en substance : dans les lettres de Paul cette expression signifie bien la 

‘foi en Jésus’ mais ces théologiens ont aussi raison : car Jésus a fait montre d’une foi parfaite 

en son Père. De Gethsémani jusqu’à la Croix, parfois dans la nuit, dans les larmes et avec un 

grand cri, comme dit la lettre aux Hébreux, il a choisi la confiance ; il a choisi la foi, même au 

moment le plus obscur. Et il est légitime de dire que notre foi dans le Christ a pour fondement 

ultime la foi que le Christ a mise en son Père jusqu’au bout. 

 

Q Mais la foi n’est-ce pas surtout croire en un credo, des dogmes tandis que la confiance est 

faite à des personnes ? 

Les théologiens ont longuement réfléchi à cette question, en particulier St Thomas d’Aquin !1 

Le cœur de la foi c’est la confiance en une personne pas l’adhésion à des dogmes ou des 

principes. Ou plutôt les dogmes et les principes n’existent que pour permettre et faciliter 

l’adhésion à une personne, un attachement fondé sur l’amour. Notre foi n’est pas d’abord une 

défense intellectuelle de convictions morales ou de dogmes théologiques, elle est l’adhésion de 

notre être à la personne de Jésus en qui nous croyons que se révèle le sens profond de notre 

                                                      
1 A la suite de Thomas (et d’Augustin), on distingue la fides qua creditur, la foi théologale qui a Dieu pour objet 

et la fides quae, la foi qui nous fait tenir pour vrai le credo et les propositions de la foi. Mais la seconde est au 

service de la première. Thomas aide à distinguer le vrai objet de la foi des énoncés dogmatiques : fides non terminat 

ad enuntiabile, sed ad rem. Cf. ST, IIa IIæ, Q. 1, art. 2, ad 2 et ST, IIa IIæ, Q. 11, art. 1, resp. 



3 
 

humanité et le sens profond de Dieu, en qui nous croyons que le visage de Dieu se montre à 

nous de la façon la plus parfaite (cf. Col 1,15). Nous choisissons de faire confiance à la 

cohérence de la vie et du message de Jésus. Nous ne comprenons pas tout mais nous avançons 

tout comme deux fiancés s’engagent l’un envers l’autre dans la confiance que le lien qui les 

unit a la force de surmonter les incompréhensions et les doutes alors même qu’ils savent qu’ils 

sont en grande partie des mystères l’un pour l’autre et même des mystères à leurs propres yeux. 

 

Q Cette dimension personnelle de la foi que vous mettez en valeur est-elle une nouveauté 

absolue apportée par Jésus ou existait-elle déjà avant ? 

Pour nous, Jésus la révèle de façon parfaite et lumineuse mais évidemment elle existait avant 

car l’être humain a été créé par Dieu, nous le croyons, pour vivre de la foi et par la foi ; tout 

être humain - qu’il le ratifie consciemment ou non - vit de la confiance et de la foi. Et cela 

apparait déjà au cœur des Ecritures. Quel est le centre radioactif de l’Ancien Testament ? Le 

cœur brûlant de la foi d’Israël ? C’est l’expérience de la sortie d’Egypte. Cette sortie de 

l’esclavage et de la peur pour entrer dans le monde de la liberté et de la foi. Chemin difficile 

parsemé d’épreuves. Au cœur de cette sortie, il y a le passage de la mer. Et là il faut oublier 

Ridley Scott ! Et le technicolor ! Peu importe qu’il se soit agi d’un tout petit groupe de 

Cananéens fuyant dans le sable et le vent une poignée de soldats. Ce qui est sûr, c’est qu’il y a 

le souvenir d’un événement de salut qui a été raconté de génération en génération par de petites 

communautés de nomades coincés entre de grands empires puissants de rois divinisés. Que nous 

disent les versets clefs de ce récit ? Juste avant de passer la mer, Dieu dit à Moïse : « N’ayez 

pas peur ! Tenez bon ! Vous allez voir aujourd’hui ce que le Seigneur va faire pour vous sauver ! 

[…] Le Seigneur combattra pour vous, et vous, vous n’aurez rien à faire » (Ex 14,13-14). Et 

juste après avoir passé l’épreuve, sains et saufs, et voyant les cadavres des soldats égyptiens, le 

dernier verset nous dit que : « Israël vit avec quelle main puissante le Seigneur avait agi contre 

l’Égypte. Le peuple craignit le Seigneur, il mit sa foi dans le Seigneur ET dans son serviteur 

Moïse » (Ex 14,31). Formule extraordinaire quand on y pense ! Parce que Dieu a voulu que 

notre foi en Lui ne soit pas séparable de notre foi en l’être humain. Dieu a voulu que Moïse, 

l’homme le plus humble que la terre ait porté, soit mis sur le même plan que lui, objet du même 

verbe !! Comme il a voulu que le même verbe, ‘aimer’, soit utilisé pour Lui comme pour notre 

prochain : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de toutes tes 

forces » (Dt 6,4) est accompagné de «°tu aimeras ton prochain comme toi-même » (Lv 19,18). 

J’aimerais prendre un exemple tout simple, un témoignage qui rend cela lumineux : il s’agit de 

Magda, la femme d’André Trocmé, ce pasteur qui, dans le village de Chambon-sur-Lignon, 

organisa un réseau de sauvetage de centaines d’enfants juifs pendant la guerre. On lui demanda 

après la guerre comment elle avait eu la force de ces actes. Et, comme beaucoup de justes parmi 

les nations, elle dit qu’elle n’avait rien fait d’extraordinaire.  

Elle répondit : « J’ai une sorte de principe. Je ne suis pas du tout une bonne chrétienne mais il 

y a des choses auxquelles je crois. D’abord je crois, et je croyais, en André Trocmé ; j’ai été 



4 
 

fidèle à ses projets et à lui en tant que personne »2. Elle ne peut séparer sa foi en Dieu de sa foi, 

de sa ‘fiance’, en son mari. Oui Dieu a voulu que nous nous sauvions les uns les autres par la 

foi que nous avons les uns dans les autres, qui n’est pas séparable de la foi que nous mettons en 

Lui. Il a voulu que nous fassions confiance les uns les autres, bien que pécheurs… 

 

Q Oui ben justement, est-ce que cette vision n’est pas un peu irénique ? Il y a quand même le 

mal dans le monde, beaucoup de trahisons et de mensonges… Vous ne risquez de les oublier 

un peu ? 

Comment pourrions-nous l’oublier ? Surtout en France en ces jours que nous vivons… Oui il 

est facile de voir le mal à l’œuvre, de voir comme disait le prophète Jérémie que : « Le cœur de 

l’homme est compliqué et malade, qui peut le guérir ? » (Cf. Jr 17,9). En outre certains textes 

bibliques semblent aller exactement dans un sens opposé à ce que je vous dis. Ce sont ceux qui 

disent qu’il ne faut pas faire confiance à l’homme mais à Dieu seul : « Maudit soit l’homme qui 

met sa confiance dans l’homme » (Jr 17,5) ou dans les psaumes, « Ne placez pas votre confiance 

sur les puissants, des fils d'homme qui ne peuvent sauver ! […] Heureux qui s'appuie sur le 

Dieu de Jacob » (Ps 145,3.5). Oui il faut redire que nous ne sommes pas rousseauistes ! Nous 

ne croyons pas que l’homme soit naturellement bon et seulement trompé par une mauvaise 

éducation ! Nous ne croyons pas que le monde va nécessairement vers un progrès moral sans 

fin animé par les seules lumières de la raison ! Nous ne le croyons pas et nous ne le croirons 

jamais. Nous croyons au péché originel, c’est-à-dire à cette idée que le mal est là depuis 

l’origine en chacun de nous sans être pour autant seulement de notre fait ; le péché originel est 

une doctrine fondamentale et fondamentalement libératrice. Comme disait l’humoriste et 

penseur anglais G. K. Chesterton au siècle dernier : je ne comprends pas bien ceux qui nient le 

péché originel tant il clair qu’il crève les yeux ! Nous ne croyons pas que l’éducation réglera 

seule les problèmes du terrorisme ou de la violence stupide.  

Nous choisissons la foi dans la nuit, dans un monde marqué par le mal, qui connait la nuit. 

N’oublions qu’au temps de Jésus, il y a des millions d’esclaves, un haut degré de violence 

ordinaire, il y a la brutalité des légions romaines. Comme le dit bien une phrase beaucoup citée 

ces jours-ci de Edmond Rostand, qui fut reprise par tant de résistants déportés vers l’Allemagne 

nazie : « C'est la nuit qu'il est beau de croire à la lumière » (Chanteclerc). Oui ne nions pas les 

forces de mort et de mensonge. Nous savons - comme nous l’a souvent dit Jésus - que nous 

vivons dans « une génération adultère et pervertie » (Mt 12,39, 16,4), une « génération 

pécheresse » (Mc 8,38). Eh bien, cette génération c’est la nôtre ! Jusqu’à la fin des temps. Mais 

nous avons une confiance plus grande encore –dans un monde oui marqué de toute part par des 

raisons de désespérer – en Dieu. Parce que c’est lui qui a créé le monde et que son amour a la 

force de le sauver. 

 

                                                      
2 Martha Trocmé, citée par Pierre Bayard, Aurais-je été résistant ou bourreau ?, Minuit, 2013, p. 77. 



5 
 

Q Mais comment pouvons-nous en être sûrs justement ? 

Eh bien par la Résurrection du Christ, le cœur de notre foi ! Si le peuple d’Israël croit en un 

Dieu qui a ressuscité Israël de la mort en Égypte, nous nous croyons en un Dieu qui a ressuscité 

Jésus du tombeau et qui se révèle ainsi plus fort que la mort. Et cet événement n’a pas de sens 

s’il ne nous concerne pas également. Un évangéliste a exprimé cela de façon extrêmement 

puissante. Il s’agit de saint Marc. Vous savez comment finit cet évangile. Les femmes allant au 

tombeau rencontrent un jeune homme vêtu de blanc qui leur dit « Ne soyez pas effrayées ! Vous 

cherchez Jésus de Nazareth, le Crucifié ? Il est ressuscité : il n’est pas ici. Voici l’endroit où 

on l’avait déposé. Et maintenant, allez dire à ses disciples et à Pierre : “Il vous précède en 

Galilée. Là vous le verrez, comme il vous l’a dit » (Mc 16,6-7). Et puis il finit par ce verset 

extraordinaire qui a suscité, autrefois et jusqu’à aujourd’hui, la plus grande stupéfaction : « Elles 

sortirent et s’enfuirent du tombeau, parce qu’elles étaient toutes tremblantes et hors d’elles-

mêmes. Elles ne dirent rien à personne, car elles avaient peur » (Mc 16,8). Mais comment peut-

on finir un évangile ainsi ?! Par la peur et le silence ! Ce n’est pas possible ! L’évangile n’est-

il pas parole et courage ?! C’est pourquoi d’ailleurs 50 ans plus tard des chrétiens ont ajouté 

une petite page à la fin de Marc racontant la fin des trois autres évangiles en synthèse pour faire 

passer la pilule. Mais le choix de Marc était très puissant.  

Il disait en substance à ces quelques chrétiens réunis dans une maison, dans le quartier des 

esclaves d’une villa romaine : ‘si vous êtes là à écouter cet évangile ce soir, c’est parce que les 

femmes ont parlé ! L’évangile s’est répandu, les disciples sont allés rencontrer Jésus en Galilée. 

Vous me demandez parfois ce qu’est l’Evangile : eh bien c’est simple : c’est un surmonter la 

peur, la peur que nous avons tous’. C’est un ‘surmonter’ la peur, un ‘dépasser’ le doute (en 

l’intégrant peut-être mais sans le laisser nous paralyser) ! Une exégète française a écrit un beau 

texte intitulé ‘qui nous roulera la peur ?’. Oui la résurrection c’est Dieu qui a agi dans le secret 

de la nuit : nulle collaboration humaine. Comme le disait Moïse dans l’Exode : « Le Seigneur 

combattra pour vous, et vous, vous n’aurez rien à faire » (Ex 14,14) ». Nous n’avons qu’une 

seule chose à faire : croire, surmonter la peur et parler à notre tour. La confiance est un combat 

jamais gagné. La foi est un combat. Tous nous avons des raisons d’avoir peur à la fois 

individuellement et collectivement. Individuellement, peur de rater sa vie, de ne pas reconnaître 

l’amour quand il se présentera à nos yeux et à notre cœur, peur de la maladie et plus encore de 

la solitude et du silence, etc. Collectivement nous avons peur du terrorisme, de la violence des 

fanatiques qui profanent le nom de Dieu et qui font que tellement de nos amis disent que croire 

mène à la violence alors que nous escrimons à leur dire que croire nous ouvre à l’autre, que 

croire dilate nos vies, que croire stimule notre intelligence, que croire nous fait miser encore 

davantage sur la communion et la force de la parole… Oui, c’est un combat mais nous croyons 

nous que ce combat a un sens, que nous avons des motifs valables de croire et d’avoir confiance, 

que Dieu nous a donnés, non pas suffisamment de preuves car dans ce cas la foi ne serait pas 

libre car la preuve contraint mais certainement suffisamment d’indices pour que notre être 



6 
 

profond pense que choisir la confiance est le choix qui apporte la vie. Mais je le reconnais ce 

n’est jamais évident. 

 Les femmes ont choisi de parler : nous avons reçu l’évangile grâce à la foi de quelques 

femmes dont Marie Madeleine la femme aux sept démons, la femme qui avait été guérie dans 

son corps et dans son âme par Jésus et qui a ainsi été capable de percevoir son corps ressuscité. 

Nous continuons encore aujourd’hui à être les croyants qui courent annoncer aux autres : ‘le 

Christ Jésus est vivant ! Il est là pour nous donner la vie de Dieu car il est la vie de Dieu même. 

La vie de Dieu est plus forte que la mort ! Pas seulement pour lui mais aussi pour nous ! 

 

Q Finalement comment pourrait-on résumer ce parcours sur la confiance dans la Bible d’un 

mot ? C’est un peu dur mais vous devez pouvoir y arriver ! 

Oui c’est facile en fait : ce mot vous le connaissez tous : Jésus commence souvent ses prises de 

parole par lui. C’est le mot le plus simple de notre foi : il est celui que nous répétons le plus 

souvent dans la liturgie ; qui, je pense, ouvre et ferme nos journées… c’est un mot hébreu et il 

se dit ‘amen’. Basé sur le verbe ‘aman’ être stable, solide, sûr’. Faire confiance, c’est dire Amen. 

Jésus a été l’amen de Dieu grâce à sa confiance, à sa foi jusqu’au bout. « En fait, Dieu en est 

garant, la parole que nous vous adressons n’est pas ‘oui et non’. Car le Fils de Dieu, le Christ 

Jésus, que nous avons annoncé parmi vous, Silvain et Timothée, avec moi, n’a pas été ‘oui et 

non’ ; il n’a été que ‘oui’. Et toutes les promesses de Dieu ont trouvé leur ‘oui’ dans sa 

personne. Aussi est-ce par le Christ que nous disons à Dieu notre ‘amen’, notre ‘oui’, pour sa 

gloire » (1 Co 1,18-20). Je dis que c’est le mot le plus important mais là j’ai un doute. Il est en 

fait le pendant humain d’un autre mot qui nous dit qui est Celui qui nous permet de dire ‘Amen’ 

de notre côté. Cet autre mot, c’est le nom de Celui qui nous a créés pour la confiance, qui a 

créés pour que la foi soit le sel de nos vies, pour que nous apprenions à mettre notre foi les uns 

dans les autres et c’est le nom par lequel Jésus a commencé la prière qu’il nous a léguée : Abba, 

Père. Le fondement ultime de notre confiance, de notre foi, c’est ce Père qui a confiance en 

nous-mêmes encore plus que nous-mêmes, qui nous aime plus encore que nous ne nous aimons 

nous-mêmes. Parce qu’Il nous a créés. Qui a une foi en nous encore plus grande que la foi que 

nous pouvons lui donner en retour… Amen. 


