L’évéque,
la promotion des vocations et le soin des séminaires

Conférence a Rome, au Congrés des nouveaux évéques
Rome, 12 septembre 2013

+ Hervé GIRAUD, Evéque de Soissons, Laon et Saint-Quentin

« L’évéque, la promotion des vocations et le soin des séminaires » : tel est le sujet que Son
Eminence le cardinal Marc Ouellet m’a fait I’'honneur de me confier afin de réfléchir, avec
vous, sur ces préoccupations qui m’étaient toutes particuliéres lorsque j’étais en charge des
Séminaires. Dans le ministére épiscopal, j'en mesure désormais pleinement I'importance.
Avec le témoignage de cette double expérience, mon propos ne peut manquer de s’appuyer
sur les textes du Magistére de I'Eglise, notamment sur I'exhortation apostolique post-
synodale Pastores gregis du Bienheureux Jean-Paul Il « sur I’évéque, serviteur de I’évangile
de Jésus Christ pour I'espérance du monde ». Mais il m’a paru tout aussi fondamental de
laisser la Parole de Dieu guider notre réflexion, tant il est vrai que la Parole de Dieu est une
lampe pour notre route et que « déchiffrer sa Parole illumine » (Psaume 118, 130) : I'appel
d’Abraham (Gn 11-12) nous invite a trouver une juste attitude épiscopale pour une « culture
vocationnelle large » (Pastores gregis 54) ; la finale de I’évangile selon saint Jean (Jn 21) peut
nous aider a déterminer avec qui et comment nous devons promouvoir « spécialement des
vocations au ministere ordonné, a la vie consacrée » (Pastores gregis 51) ; enfin, avec le Bon
Samaritain de I’évangile selon saint Luc (Lc 10), nous pourrons voir comment prendre soin,
directement et indirectement, des Séminaires.

1. L’évéque doit favoriser une « culture vocationnelle large » (Pastores gregis 54)

Le numéro 54 de Pastores gregis traite de la pastorale des vocations : « La promotion d’une
culture vocationnelle dans son sens le plus large est déterminante : il convient d’éduquer les
jeunes a la découverte de la vie elle-méme comme vocation. » L’évéque est invité a tout faire
pour que les jeunes découvrent le projet de Dieu sur leur vie et accueillent « I'appel a la
sainteté que Dieu, de maniére originale, adresse a chacun ». Avant d’aborder les vocations
spécifiques si nécessaires, il nous est donc demandé une attitude particuliere : celle de
favoriser le sens vocationnel de la vie chrétienne. Pour cela, il est bon de relire un instant la
vocation de « notre Pere Abraham » (Lc 1, 73). On situe souvent la « vocation d’Abraham »
dans les livres d’histoire, les catéchismes et les services des vocations, en dehors de son
contexte véritable et donc comme déshumanisée, loin de la terre ou celui qui s’appelait
encore Abram s’était déja mis en marche. Lisons simplement ce texte (Gn 11,31-12,1) et
laissons-nous guider par le fil du récit.



"'31 Terah prit son fils Abram, son petit-fils Loth, fils de Harane, et sa bru Sarai,
femme de son fils Abram, qui sortirent avec eux d'Our des Chaldéens pour aller au
pays de Canaan. lls gagnerent Harane ou ils s'établirent. ''?? Terah vécut deux cent
cing ans ; puis il mourut a Harane. '*' Le Seigneur dit & Abram : « Quitte ton pays, ta
PArente et /a maison de ton Pere, et va vers le pays que je te montrera.

Le commentaire de ce texte met souvent I’accent sur le verset 12, 1 : « Quitte ton pays ». La
vocation serait d’autant plus grande que I'appel serait soudain et imprévisible. Ce verset
permet d’évoquer le déracinement, l’aventure, I’héroisme. Pourtant, les versets qui
précedent, certes souvent oubliés, nous donnent a comprendre plus justement, plus
humainement, mais non moins divinement, la fameuse vocation d’Abraham, qui contient
déja, pour ainsi dire, toutes les notres. Relisons ce verset de Gn 11,31: « Térah prit son fils
Abram, son petit-fils Lot... et sa bru Sarai, femme d’Abram. |l les fit sortir d’Ur des Chaldéens
pour aller au pays de Canaan, mais, arrivés a Hardn, ils s’y établirent. »

Nous découvrons qu’Abram a notamment un peére. Et c’est ce pere, Térah, qui prend son fils
Abram pour le faire sortir d’Ur avec sa famille. Abram commence donc ici un premier voyage
avec son pere, sa femme, son neveu. Sa vocation prend naissance dans un premier départ,
dans un départ en famille. Térah a fixé le but du voyage : se rendre a Canaan. Ce moment
gu’on appelle « la vocation d’Abram » est donc précédé par un premier départ humain et
collectif. Alors gqu’ils s’établissent a Haran, loin du but fixé, le texte indique que le Seigneur
parle a Abram. La premiére parole directe de Dieu se situe sur ce chemin : Dieu parle a un
individu qui est déja en marche. L'ordre donné est clair : « Quitte ton pays ». Mais cette fois,
ce n’est pas Térah qui fait partir Abram : c’est Dieu qui lui ordonne ce nouveau départ, un
départ original et vocationnel car il procéde d’un ordre précis de Dieu. Il traduit l'initiative
divine, initiative soulignée par sa soudaineté et sa sobriété, initiative enracinée dans le
chemin familial.

Cette « vocation d’Abraham » rejoint donc Abram déja en chemin. Dieu appelle rarement
trop vite ! Il appelle par le chemin sur lequel Abram est déja en marche. Plus précisément,
cet appel de Dieu rejoint Abram au moment ou sa famille s’est arrétée. Il semble venir
rappeler a Abram que le but du voyage, Canaan, n’est pas atteint. Abram accepte de
repartir, non pas vers I'inconnu total mais bien vers ce qui avait déja été fixé. Dieu prolonge
donc, par son appel, 'initiative de Terah. Il tient a la résolution et au but fixé par Térah plus
qgue Térah lui-méme ! Dieu tient a sa création et au but qu’il lui a fixé, malgré tous nos arréts
ou replis.

Notre conviction d’évéque s’enracinera naturellement dans ce texte fondamental : Dieu
appelle sur nos chemins, Dieu appelle sur nos chemins humains déja entamés, Dieu appelle
sur nos chemins qui sont déja Ses chemins, Dieu nous relance dans toutes les vocations. Il
nous relancera toujours. La Parole de Dieu nous offre ainsi une certitude de fond : Dieu
prend soin d’appeler dans des familles ou groupes déja en route, déja en marche.

Comme évéques, il nous faut étre conscients de notre propre chemin, du chemin singulier
sur lequel le Seigneur nous a rejoints, et ceci afin de ne pas plaquer sur d’autres la singularité
de notre propre parcours. Le texte de Pastores Gregis le souligne : « Il faudra que I'Evéque
fasse appel aux familles, aux communautés paroissiales et aux instituts d’éducation, pour



qu’ils aident les enfants et les jeunes a découvrir le projet de Dieu sur leur vie et a accueillir
I'appel a la sainteté que Dieu, de maniére originale, adresse a chacun. » (Pastores gregis 54)

Promouvoir les vocations ce n’est pas d’abord mettre en place des institutions fiables ni
méme des personnes dévouées, convaincues et compétentes. C’est, avant toute chose,
comprendre nous-mémes la maniére dont le Seigneur nous appelle. Nous le savons par
expérience, nos vies et nos parcours sont uniques. Et il convient donc de nous méfier de tout
ce qui peut apparaitre comme LA solution a nos soucis légitimes des vocations. Dieu rejoint
qui il veut, ou il veut, comme il le veut, sur des chemins d’humanité qui n’en sont pas moins
Ses chemins : « Sur le chemin qu’il aura pris je lui ferai voir le salut de Dieu.» (Ps 49(50),23)

Ce qu’enseigne la « vocation d’Abraham » c’est de faire en sorte que chaque jeune - ou
parfois moins jeune ! - découvre sa vocation comme une écoute de Dieu et un partenariat
avec Lui. Nous ne sommes pas des destinataires passifs de sa Parole et de son appel, mais les
partenaires véritables : « Par le don de son amour, dépassant toute distance, Dieu fait
vraiment de nous ses "partenaires”. » (Verbum Domini 22)

Il 'y aura pas les nécessaires vocations spécifiques sans promotion initiale de toutes les
vocations. Aucune ne concurrence ou n‘obombre 'autre. Le mariage ne concurrence pas le
sacerdoce ministériel. Les fideles laics - Christifideles laici - qui recoivent une mission
ecclésiale spécifique ne prennent pas la place des prétres : ils ne la diminuent pas ni ne
I’effacent. Si chacun découvre sa vocation spécifique, si chaque fidele découvre les appels
gue Dieu lui adresse sur son chemin, si nous entrons résolument dans une logique de
vocation chrétienne, alors nous rendons possible, non pas I'appel de Dieu, qui est souverain,
mais I’écoute des fideles. Chacun découvrira que sa vie est une réponse a |'appel de Dieu,
une vocation a la sainteté. Comme évéques, il nous faut rendre possible aujourd’hui un vrai
cheminement chrétien, non pas une vague religiosité, mais une Sequela Christi.

Ainsi, pour promouvoir les vocations, il faut commencer par nous inquiéter de I’achevement
des rites de l'initiation chrétienne : baptéme, confirmation, eucharistie. En France, par
exemple, beaucoup de baptisés ne sont guére plus qu’inscrits sur un registre paroissial : ils
sont plus rarement confirmés et encore moins nombreux a vivre réellement en chrétiens. La
priorité vocationnelle ne peut se limiter a un appel a tout vent, a travers des homélies
lyriques ou de grands rassemblements, qui peut certes peut provoquer une prise de
conscience chez I'un ou l'autre: il s’agit plus fondamentalement de faire devenir plus
chrétiens les fideles déja baptisés.

Il nous faut donc associer le peuple chrétien, les prétres, les familles, la pastorale des jeunes
et des vocations, de manieére a ce que tous les fideles « soutiennent la pastorale des
vocations du diocése, favorisant I’accueil de toutes les vocations, spécialement des vocations
au ministére ordonné, a la vie consacrée et a I'’engagement missionnaire » (Pastores gregis
51). Dans ce cadre, le témoignage de vie chrétienne est le plus slir moyen de donner prise a
des vocations spécifiques : « Ld ou I'on vit généreusement selon I’Evangile, 1a jaillissent de
nombreuses vocations a I’état clérical et religieux » affirmait le Vénérable Paul VI, dans un
Radio-message du 11 avril 1964. Cela peut s’entendre aussi comme une attention a de beaux
chemins humains ol Dieu, d’une maniére libre et insoupgonnée, suscite des appels a suivre
le Christ. Et le concile Vatican Il de préciser : « Il faut que par la parole et par 'exemple, dans
cette sorte d’Eglise qu’est le foyer, les parents soient pour leurs enfants les premiers hérauts



de la foi, au service de la vocation propre de chacun et tout spécialement de la vocation
sacrée. » (Lumen Gentium 11) Si, comme évéques, nous faisons progresser dans la sainteté
les clercs, les religieux et les laics, chacun selon sa vocation particuliere, nous faisons
réellement notre devoir d’état et nous rendons possibles les vocations spécifiques que seul
le Seigneur suscite d’'une maniere parfois imprévisible. Comme le souligne également le
concile Vatican Il, c’est dans cet esprit d’appel universel a la sainteté que nous « favoriserons
le plus possible les vocations sacerdotales et religieuses, et spécialement les vocations
missionnaires. » (Christus Dominus 15)

2. L’évéque promeut spécialement les vocations spécifiques

Ce passage de Christus Dominus, que je viens de citer, nous améne précisément a notre
deuxieéme point. Il a été repris dans Pastores gregis : il faut promouvoir « spécialement des
vocations au ministére ordonné, a la vie consacrée et a l’engagement missionnaire »
(Pastores gregis 51). Ce méme texte précise par ailleurs : « dans I’Eglise-communion I'Evéque
doit apprécier et promouvoir la vocation spécifique et la mission de la vie consacrée, qui
appartient de maniére stable et ferme a la vie et a la sainteté de I’Eglise » (Pastores gregis
50). Ne pouvant tout aborder dans le cadre de cet exposé, je ne m’étendrai pas sur la vie
consacrée mais sur la promotion des vocations presbytérales diocésaines.

La encore, je souhaiterais m’appuyer sur la méditation d’un texte biblique. Lisons ce passage
du chapitre 21 de I’évangile selon saint Jean dans sa traduction liturgique :

" Apres le repas au bord du lac, Jésus ressuscité dit a Simon-Pierre : « Simon, fils de
Jean, m'aimes-tu plus que ceux-ci 7» Il lui répond : « Oui, Seigneur, je t'aime, tu le
sais. » Jésus lui dit : « Sois e berger de mes agneaux. » '° Il lui dit une deuxiéme fois :
« Simon, fils de Jean, maimes-tu 7 » |l lui répond : « Oui, Seigneur, je t'aime, tu le
sais. » Jésus lui dit : « Sois le pasteur de mes brebis. » ' Il lui dit, pour la troisieme
fois : « Simon, fils de Jean, est-ce que tu maimes 7 » Pierre fut peiné parce que, pour
la troisieme fois, il lui demandait : « Est-ce que tu m’aimes ? » et il répondit :
« Selgneur, tu sais tout . tu sais bien gue je t'aime. »Jésus lui dit : « Sois le berger de
mes brebis. »

Dans ce dialogue, dont le Ressuscité prend linitiative, Jésus ne dit pas « Pierre », mais
« Simon ». Jésus recommence donc a partir du début, en rappelant la filiation de Pierre. Il
s’agit pour Lui de reprendre toute la vie de Simon-Pierre, de revenir sur la totalité de la
relation entre le pécheur de Galilée et Lui, Jésus. Le Christ pose trois questions, en référence
aux trois reniements, mais surtout trois questions différentes. La premiére question est
décisive : « M’aimes-tu plus que ceux-ci ? » Elle porte sur la relation d’agapé de Simon
envers Jésus. C'est de la vérité de ce rapport préférentiel que Simon pourra renaitre a sa
mission. Et Simon répond : « Oui, Seigneur, je t’aime, tu le sais. » Il emploie le mot fil6, qui
signifie « je t’aime bien » et non le mot d’agapé. Ceci n’empéche pas Jésus de Lui confier une
mission, et de poursuivre, de prolonger le dialogue. Sa deuxiéme question ne porte pas sur
Lui, Jésus, mais sur leur relation. Et la deuxieme réponse confirme le registre dans lequel
Simon-Pierre demeure : « Oui, Seigneur, je t’aime, tu le sais. » 1l s’agit toujours du verbe fil6 :
« je t’aime de mon pauvre amour humain ». Jésus lui confie encore son troupeau, mais sans



employer le mot « pasteur ». Jésus, I'unique pasteur, demande donc a Simon d’entrer dans
une mission de coopération. C’est la un des enjeux du ministere et de la vie des prétres : étre
signe du seul Pasteur, par participation et par association. Vient enfin la troisieme question :
« Simon, fils de Jean, est-ce que tu m’aimes ? » Cette fois-ci, Jésus rejoint Simon dans ses
mots en prenant avec le verbe filein la formulation de sa réponse. Jésus s’ajuste, il s'abaisse,
il rejoint Simon la ou il peut le trouver, sur le type de relation qui est le sien. Jésus s’adapte a
Pierre puisque Pierre n’arrive pas a s’adapter a Jésus ! Simon va alors de nouveau, mais non
sans amertume, redire sa réponse d’amour.

Par ses trois questions, Jésus a fait remonter le triple reniement de Pierre : il produit comme
une « réconciliation d’amitié » (selon I’expression neuve de saint Thomas d’Aquin). Les trois
guestions font également émerger la mission de Simon-Pierre : au lieu de I'’enfoncer elles le
« ressuscitent », le réconcilient. Plus Simon est réconcilié, plus apparait la plénitude de son
ministére avec toute sa vie, y compris le reniement. Jésus manifeste qu’il est 'amour et qu’il
propose a nouveau son amour. Sans cet amour préalable et permanent, Simon-Pierre serait
accablé. Il ferait face a son seul juge. Or il est face a I’'amour méme. C’est cette source seule,
cet amour du Christ qui peut permettre de vivre le ministere. C’est en se laissant rejoindre
par 'amour - agapeé - que Simon découvre la nature de son péché : il n’est pas lacheté
ponctuelle, il n’est pas chute morale, mais manque de foi, rupture interpersonnelle.

La derniére parole de Jésus, « Pais mes brebis », résonne alors clairement comme le résumé
des deux premieéres : « Pais mes agneaux » et « Sois le berger de mes brebis ». Le ministere
confié¢ s’unifie au terme du processus de réconciliation. Jésus pardonne aussi
irréversiblement que la Résurrection est irréversible. La réconciliation fait naitre le ministere
de Simon-Pierre.

Dans ce texte apparait de maniere limpide la source du ministére apostolique. Jésus ne
transmet pas uniquement une fonction a Simon. Le ministére recu par Simon est un
ministere nouveau et non une simple délégation juridique de pouvoirs. C'est parce que
Simon-Pierre est pleinement Simon pour Jésus qu’il devient Pierre pour I’Eglise. C’est dans la
réconciliation progressive de Simon avec le Seigneur que nait le ministere de Pierre. Celui qui
va désormais paitre les brebis, c’est un homme réconcilié. La mission regue est le signe qu’il
est vraiment réconcilié par le Christ. Pierre pourra exercer un ministére ou il transmettra ce
gu’il a recu le premier. Son ministére surgit non pas de |'extérieur, mais de l'intérieur de sa
liberté réconciliée.

Ainsi, plus nous nous réconcilions, plus notre ministére apparait. Plus les prétres se
réconcilieront avec eux-mémes, avec leur histoire, plus le ministere apostolique apparaitra ;
et plus les ministres aussi apparaitront. Pour promouvoir le ministere apostolique il faut
promouvoir la réconciliation avec le Ressuscité | Le Christ nous fait devenir prétres avec ce
gue nous sommes. Nous aurons des ministres si nous faisons attention a toute notre
histoire. Nous devenons ministres, non pas a c6té, mais au cceur de notre histoire singuliére.

Afin donc de « promouvoir spécialement les vocations spécifiques », et notamment le
sacerdoce presbytéral, on se fera avec profit une juste idée du ministere apostolique, qui
n’est pas d’abord une fonction, mais une relation personnelle au Ressuscité qui réconcilie et
envoie. Le cardinal Zenon Grocholewski le soulignait dans un texte du 25 mars 2012 : « Si le
sacerdoce ne prend pas son origine dans cet amour, il se réduit a une prestation fonctionnelle



au lieu d’étre le service d’un pasteur qui donne sa vie pour ses brebis. C’est donc I’'amour pour
le Christ qui constitue la motivation prioritaire de la vocation au sacerdoce. »2 On pourrait
ajouter : c’est I'amour réconciliateur du Christ qui constitue le ministére apostolique
nouveau. Le cardinal poursuivait : « La connaissance de la nature et de la mission du
sacerdoce ministériel est le stimulant le plus fort pour développer dans I’Eglise I'action
pastorale, en vue de la promotion et du discernement des vocations sacerdotales... ».

Comme évéques, il nous revient donc de promouvoir « spécialement des vocations au
ministére ordonné, a la vie consacrée et a I’engagement missionnaire », et cela commence
simplement par la priére. Les vocations sacerdotales sont le fruit de I’action de I'Esprit Saint
dans I'Eglise. Et c’est pourquoi nous devons prier comme Jésus nous le demande : « Priez
pour que le Maitre de la moisson envoie des ouvriers ! » Il nous faut tout d’abord prier pour
les vocations spécifiques et pas seulement a I'occasion de la Journée mondiale qui leur est
consacrée. Implorez le Seigneur de la moisson qu’il fasse sortir des ouvriers pour sa moisson,
est un devoir épiscopal quotidien.

Dans son méme texte sur les Orientations pastorales pour la promotion des vocations au
ministére sacerdotal, le cardinal Grocholewski précise encore la mission particuliere des
évéques : « Les évéques jouent un réle central et prééminent dans la promotion des
vocations, en particulier sacerdotales. "La premiére responsabilité de la pastorale orientée
vers les vocations sacerdotales, c’est celle de I’évéque (Christus Dominus 15), qui est appelé a
I'assumer personnellement, méme s’il peut et doit susciter de multiples collaborations. (...) Il
veillera a ce que la dimension des vocations soit toujours présente dans I'ensemble de la
pastorale ordinaire, bien plus, a ce qu’elle s’intégre et s’identifie avec elle. C’est a lui qu’il
appartient de promouvoir et de coordonner les diverses initiatives en faveur des vocations." I/
incombe a I'’évéque de confier la pastorale des jeunes et des vocations a des prétres et des
personnes capables de transmettre avec enthousiasme et par I’exemple de leur vie la joie de
suivre le Seigneur Jésus a I’école de I'Evangile. Au niveau diocésain, I’évéque établit le Centre
diocésain des vocations. »

Ce document souligne la responsabilité premiere de I’évéque, qui comprend promotion,
coordination, intégration a la pastorale ordinaire. Les évéques doivent donc, en commencgant
par leur propre vie, offrir aux jeunes une image attirante du sacerdoce ministériel. Cela
signifie aussi qu’ils croient a 'action de Dieu le Pére. Le pape Benoit XVI le formulait ainsi :
« Dieu n‘abandonne jamais son peuple et il le soutient en suscitant des vocations spéciales,
au sacerdoce et a la vie consacrée, pour qu’elles soient signes d’espérance pour le monde ».
Les vocations ne sont pas seulement pour I’Eglise, mais bien pour I'espérance du monde.

Le Magistére insiste aussi sur le réle de tous: « Tous les membres de I’Eglise sont
responsables du soin des vocations sacerdotales. » « Il s’agit d’avoir a cceur de faire
comprendre aux chrétiens combien le sacerdoce est important et nécessaire » (Cf.
Presbyterorum Ordinis 11). C'est effectivement la pastorale ordinaire qui doit soutenir les
vocations et il nous revient d’encourager les familles qui, méme chrétiennes, ne voient pas
toujours d’un bon ceil I'arrivée d’une vocation spécifique dans leurs maisons ! Comme
I’expliquait encore le cardinal Grocholewski, il faut développer « une pastorale intégrée,
aupres des familles et des jeunes, ou de type missionnaire, en lien avec la pastorale des
vocations » : I'Eglise locale doit étre « responsable de la naissance et de la maturation des


http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftn2

vocations sacerdotales ». « La promotion de la vocation sacerdotale se fait déja dans les
familles chrétiennes. » « La paroisse est, quant a elle, le lieu par excellence pour proclamer
I’Evangile de la vocation chrétienne et, en particulier, présenter I’idéal du sacerdoce
ministériel. »

Dans ce cadre, les prétres sont en premiére ligne pour susciter ou accompagner des
vocations spécifiques. Leur témoignage joyeux est un bel appel aux vocations. Ce sont
d’abord des prétres heureux dans leur ministére qui témoigneront de son importance pour
I’'humanité. L'occasion offerte aux prétres de témoigner de leur ministére lors de I’Année
sacerdotale ou la proposition faite aux jeunes de rencontrer un futur ordonné sont autant de
vecteurs d’une prise de conscience de I'importance du ministére des prétres. Le cardinal
André Vingt-Trois expliquait, le 13 juin 2012, au Congres eucharistique de Dublin, en Irlande :
« Le fait que le diocése de Paris ait pris a sa charge la formation des prétres, a entrainé une
prise de conscience du presbyterium de sa responsabilité par rapport a son propre avenir. »
La prise en charge de la formation par les prétres eux-mémes a donc des conséquences
directes sur la promotion des vocations. L’évéque a donc d’autant plus le devoir de regarder
en aval, du c6té de la formation dans les Séminaires, pour promouvoir les vocations qui
I’alimenteront en amont.

Dans la promotion des vocations, il importe aussi de vérifier que les catéchismes consacrent
réellement une instruction sur les vocations spécifiques. Des témoignages sont d’une grande
utilité car ils donnent des mots a des réalités vécues intérieurement par des jeunes. De ce
point de vue, la présence des prétres lors de séances de catéchisme ou dans les
établissements catholiques est indispensable. Le désir de devenir prétre passe souvent par
des rencontres avec eux.

Plus concretement encore, pour la promotion des vocations, il faut rendre possible I’écoute
de la voix du Seigneur ; et donc promouvoir le silence, devenu si difficile dans le monde
d’aujourd’hui. Benoit XVI y appelait en début d’année lors de la 50° Journée Mondiale de
priére pour les Vocations : « Les vocations sacerdotales et religieuses naissent de I’expérience
de la rencontre personnelle avec le Christ, du dialogue sincére et confiant avec Lui, pour
entrer dans sa volonté. Il est donc nécessaire de grandir dans I’expérience de la foi, comprise
comme relation profonde avec Jésus, comme écoute intérieure de sa voix, qui résonne en
nous. » « Dans le silence nous écoutons et nous nous connaissons mieux nous-mémes ; dans
le silence, la pensée nait et s’approfondit... »2 on pense aussi a I'adoration, au service de
I'autel...

Il revient aussi a I'’évéque, dans sa pastorale ordinaire, d’inciter de nombreux jeunes a une
expérience de bénévolat, un service de charité auprés des personnes pauvres et souffrantes,
ou a servir pendant un temps de coopération dans des missions catholiques. Cette proximité
et cette expérience du service désintéressé d’autrui forment un terreau favorable a I’écoute
d’un appel du Seigneur et a la maturation d’une réponse.

Enfin... il ne faut pas chercher a en faire trop ! Entre volontarisme et quiétisme, I'évéque n’a
pas a forcer le Seigneur, mais a entrer dans Ses pensées : Lui seul sait les ministres dont son
Eglise a besoin. Nous risquons toujours de considérer les vocations spécifiques au regard
d’une situation antérieure : n’oublions pas la liberté de Dieu qui appelle quand Il veut et
comme |l veut. Si nous faisons simplement notre devoir d’état, le reste viendra de surcroit !


http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftn3

Comme le résume encore le cardinal Grocholewski: « Le milieu le plus favorable a la
vocation au sacerdoce est une communauté chrétienne qui écoute la parole de Dieu, qui prie
par la liturgie et qui témoigne par la charité. »

3. L’évéque prend soin des séminaires

La promotion des vocations spécifiques nous a fait évoquer rapidement le soin des
Séminaires et il s’agira de notre dernier point. Le numéro 60 de Pastores dabo vobis,
explique : « Le séminaire se présente surtout comme une communauté éducative en
cheminement : c’est la communauté établie par I’évéque pour offrir a celui qui est appelé par
le Seigneur a servir comme les Apétres la possibilité de revivre I’'expérience éducative que le
Seigneur a réservée aux Douze. »

La Parole de Dieu ne devant jamais manquer de nous surprendre, il m’a semblé profitable de
relire a ce propos le texte dit du Bon Samaritain en Luc 10,33-35 :

* Mais un Samaritain, qui était en route, arriva pres de Iui; il le vit et fut saisi de
compassion. ** Il s’approcha, et pansa ses blessures en y versant de I'huile et du vin ;
puis il le chargea sur sa propre monture, le conduisit dans une auberge et prit soin
de lui. > Le lendemain, il sortit deux pieces d’argent, et les donna a I'aubergiste, en
lui disant : ‘Prends soin de lui ; tout ce que tu auras dépensé en plus, je te le rendrai
quand je repasserai.”’

Relevons quelques aspects des gestes et paroles du Samaritain. Ce dernier prend soin de
I'homme demi-mort et le conduit a I'auberge ; puis, apreés une seule nuit aupres de lui, il
demande a l'aubergiste de prendre soin a son tour du blessé. Le Samaritain est en premiére
ligne avant de demander a un autre de I'imiter dans son attitude. Le principe d’exemplarité
précede le principe de subsidiarité.

Ces remarques me conduisent a remarquer qu’il faut a I'évéque prendre soin lui-méme du
ou des Séminaires qui dépendent de lui. Il doit s’approcher dés le début de son ministére du
Séminaire comme étant « le cceur du diocése »2. Le premier principe est donc celui de
I'exemplarité. Si I'évéque ne prend pas lui-méme soin de son Séminaire, il risque fort de ne
pas motiver une équipe et encore moins des séminaristes qui se sentiront comme
abandonnés au bord du chemin. Ainsi I’évéque est lui-méme en premiére ligne pour son
Séminaire comme le rappelle le dernier Concile: « Avec prédilection et persévérance,
I’évéque aura soin d’animer ceux qui travaillent au séminaire, et de se montrer pour les
séminaristes un vrai pére dans le Christ. »idl L'évéque doit donc donner une ame au
Séminaire et avoir une attitude paternelle envers les séminaristes. Dans sa méme
conférence au Congrés eucharistique de Dublin, le cardinal Vingt-Trois rappelait cette place
premiere de I'évéque : « Le concile Vatican Il a affirmé a plusieurs reprises que I’évéque est le
premier responsable de la formation des prétres, ne serait-ce que parce qu’il doit s’associer
des collaborateurs dans l'exercice de son ministére apostolique. » Mais il ajoutait, en
référence a I'expérience parisienne, que « l'organisme de formation des séminaristes ne
dépendait pas directement des évéques méme s’il était au service de I’évéque. Les séminaires
étaient animés par des corps de formateurs de qualité mais n’appartenant pas toujours


http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftn4
http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftn5

directement au presbyterium diocésain : prétres sulpiciens, eudistes, lazaristes ou spiritains
par exemple. Ces institutions accomplissaient leur mission en gardant un lien attentif aux
directives des évéques, mais pratiquement, on pourrait dire que la formation se trouvait
déléguée voire subdéléguée. » L'archevéque de Paris soulignait ici le risque de voir peu a peu
les évéques et les prétres s’éloigner concretement de la formation des séminaristes. D’ou
I'idée de susciter « une certaine mobilisation du presbyterium diocésain » et de constituer
« un noyau unifié de formateurs parmi les prétres du diocése ». Mais il reste aussi essentiel
gue des Instituts gardent la mémoire des « fondamentaux » de la formation : leurs pratiques
gardent la sagesse des anciens, et nous savons que les mémoires s’effacent vite !

Au Brésil, le pape Francgois interpellait récemment ses freres dans |’épiscopat sur la
formation des clercs et a propos de l'investissement nécessaire des évéques pour la
formation des séminaristes. Il peut étre bon de relire ce qu’il a alors indiqué : « Une vague
priorité donnée a la formation n’est pas suffisante, pas plus que des documents ou des
congrés. Il faut avoir la sagesse pratique de mettre sur pied des structures durables de
préparation dans le milieu local, régional et national, qui soient vraiment prises a cceur par
I’épiscopat... Les évéques ne peuvent pas déléguer cette tdche. Vous ne pouvez pas déléguer
cette tdche, mais vous devez I'assumer comme quelque chose de fondamental pour la
marche de vos Eglises » (Rio, le 27 juillet 2013).

Comme évéques, il peut aussi nous arriver d’interpeller des jeunes puis de les suivre au
Séminaire : poser une question c’est dire une confiance, les accompagner est signe d’une
paternité qui émerge. Mais il ne faut pas oublier que I’évéque ne doit pas rester en premiere
ligne. C’est une question de liberté, pour lui comme pour les candidats. Christus Dominus
parle d’« assumer personnellement » mais cela ne signifie pas étre constamment aupres des
jeunes ou trop proches d’eux: « personnellement » ne veut pas dire « directement ». Le
Concile affirme que I'évéque « doit susciter de multiples collaborations » : la subsidiarité.
Personnellement, je suis trés sensible a cet aspect de la liberté réciproque. Combien de
confreres tombent parfois dans une immédiateté vocationnelle qui crée chez les jeunes une
dépendance affective éloignée d’un juste rapport a I'évéque et surtout d’une vraie relation
au Ressuscité et a son Eglise. Qu’en est-il de la liberté de dire « non » a I'appel quand des
liens se créent par des relations paternelles et spirituelles trop proches ?

L'évéque prendra donc réellement a coeur la formation des séminaristes, ce qui ne signifie
pas étre en direct pour tout ! Comme dans la parabole, il cédera aussi sa place jusqu’a son
retour. Il peut étre a distance sans étre absent ou en extériorité. L’équipe des formateurs
continuera ce que I'évéque a fait lui-méme le premier : prendre soin paternellement des
séminaristes. L'évéque ne peut manquer, pour sa propre liberté, celle des formateurs et
celle des séminaristes, de vivre selon le principe de subsidiarité qui ne consiste pas a
abandonner a d’autres ce qu’ils feront tres bien, mais a les aider a accomplir cette mission
gu’ils ont recue. La promesse du « retour » de I'évéque est un signe que ce dernier n’oublie
ni la communauté du Séminaire ni la priere pour elle. Il fait confiance a I'Esprit comme il fait
confiance aux formateurs et aux séminaristes qui sont les protagonistes de leur propre
formation. Relisons Pastores dabo vobis 69 : « Le candidat au sacerdoce est lui-méme le
protagoniste nécessaire et irremplacable de sa formation: toute formation, méme
sacerdotale, est finalement une auto-formation. Personne en effet ne peut se substituer a la
liberté responsable que chacun possede comme personne unique. Certes, le futur prétre doit



étre le premier a acquérir une conscience plus vive que le Protagoniste par excellence de sa
formation, c’est I’Esprit Saint qui, par le don du cceur nouveau, configure et identifie a Jésus
Christ Bon Pasteur. »

Pour prendre soin des Séminaires il faut donc vérifier ce que Pastores dabo vobis a indiqué.
Je me permets de renvoyer a sa lecture et résume seulement quelques points.

1)

2)

3)

Le Séminaire est a la fois un lieu et un temps. La durée du temps de discernement et de
formation dit I'importance qu’accorde I'Eglise a 'engagement libre du candidat pour sa
fidélité future. Comme évéques, nous pouvons étre tentés par la réduction du temps de
formation surtout en période de pénurie, comme nous pouvons étre tentés aussi par un
allongement qui ne garantira pas mieux le discernement ou la fidélité.

Le Séminaire c’est aussi une équipe de formateurs. Il convient de bien la choisir, et
surtout de I’encourager. Leur mission est difficile dans I|'ordinaire de la vie
communautaire.

Comme nous le savons la formation comprend quatre dimensions complémentaires :
humaine, spirituelle, intellectuelle et pastorale. Comme évéques, il nous revient de ne
sacrifier aucune de ces dimensions et il nous faut veiller aussi a leur unification.

- La formation humaine est a la base de toute la formation. Nous souhaitons avoir des

prétres qui soient des hommes de relation, d’écoute et de communion, capables
d’entrer en relation avec les autres, de traverser les conflits. Un degré suffisant de
maturité psychique et affective est exigé avant toute ordination, pour le bien du
candidat et pour le bien de I'Eglise.

- La formation spirituelle, constituant I’élément le plus important de la formation,

conduit les futurs prétres a une profonde intimité avec Dieu : communion avec Jésus
Christ Bon Pasteur, vie dans I'Esprit, attitude filiale a I'égard du Pere, attachement
confiant a I'Eglise. Plus que jamais le contenu de la formation spirituelle emprunte
trois chemins principaux : la méditation de la Parole de Dieu, la participation a
I’Eucharistie et le service fraternel. La formation spirituelle doit aider les candidats a
évaluer leur capacité a vivre le célibat comme une grace pour leur humanité et
I’'humanité méme dans une société ol le célibat est si peu compris et méme parfois
suspect. L'évéque doit surtout veiller a I'existence et a l'articulation des deux
instances ecclésiales que sont le for interne et le for externe : « Si ’Eglise se dote de
ces deux instances, c’est pour marquer, d’une part, que personne ne s’appelle soi-
méme et qu’il ne suffit pas qu’il y ait désir pour qu’il y ait appel... C’est aussi pour mar-
quer, d’autre part, que I’Eglise n’appelle pas sans tenir compte du désir de celui
qu’elle appelle. »[5] Les pratiques sont parfois diverses selon les Séminaires : parfois
le for externe est représenté par le seul supérieur, parfois il est représenté par
I’ensemble du Conseil. « Le for externe n’a pas a tout savoir sur la personne. Il doit
s’assurer d’une connaissance suffisante qui lui permet de porter un jugement, mais il
doit renoncer a un savoir total. »


http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftn6

- La formation intellectuelle est une exigence pour I'intelligence de la foi. A I’heure ou
la raison faiblit, c’est la foi qui est en danger. La foi ne peut donc vivre sans espérer la
réciprocité d’une raison qu’elle sauve aussi. L’intelligence de la foi est une
intelligence éclairée par la foi. La foi a besoin de comprendre pour devenir encore
plus elle-méme. S’il faut croire pour comprendre, il faut aussi réfléchir pour mieux
croire. Si notre intelligence s’appauvrit, s’affaiblit, se rétrécit, il est a craindre que
nous perdions a la fois la raison, la foi et un juste rapport au monde. Comme le
précisait récemment Benoit XVI : « Le dialogue et le débat peuvent grandir quand on
converse et prend au sérieux ceux qui ont des idées différentes des nétres. » Notre
société a « besoin de I'engagement de tous ceux qui sont conscients de I'importance
du dialogue, du débat raisonné... » La formation intellectuelle n’est donc pas la
moindre des exigences pour le sérieux de la formation. Les candidats doivent avoir
développé leur intelligence, leur curiosité intellectuelle, leur sens critique, leur
capacité a penser par eux-mémes et a communiquer avec tous, pour annoncer
I’Evangile et le rendre intelligible et accessible au plus grand nombre. Comme le
Christ s’est fait proche de ses contemporains et s’est exprimé dans leur langage, les
séminaristes doivent se former a penser par eux-mémes et a communiquer avec
tous. Il est de notre devoir de vérifier la formation intellectuelle. Bien plus, comme |’a
dit le Concile : « Les évéques auront soin d’envoyer aux instituts spéciaux, aux facultés
ou universités les jeunes gens qui en sont capables par leur caracteére, leur vertu et
leur intelligence... » (Optatam Totius 18) La visée pastorale ne doit pas occulter
I'urgence actuelle d’'une formation intellectuelle. Et le texte précise bien qu’il ne
s’agit pas seulement de niveau universitaire, mais aussi de caractere et de vertu !

- Enfin, la formation pastorale est bien |'objectif ultime de toute la formation. Les
études doivent avoir une finalité pastorale. Tout concourt a former de « bons
pasteurs » a I'image du seul « Grand prétre (He 5, 1) et Grand pasteur (He 13, 20) »,
des hommes de proximité et de communion. Les séminaristes doivent apprendre a
assumer leurs propres responsabilités, a évaluer des situations, a établir des
priorités, & acquérir des compétences plus pratiques. L’enracinement dans une Eglise
locale est un objectif trés important pour de futurs prétres diocésains. Il nous revient
de bien choisir ceux qui accueillent les séminaristes en temps de stage pastoral.

Il n’en reste pas moins que personne n’a droit a I'ordination. C’est I'’évéque qui appelle,
ordonne et envoie en mission. Notre principal soin réside dans cet ultime appel que nous
accomplissons au nom du Christ et de I'Eglise. Quand on appelle quelqu’un a étre prétre, on
prend toujours un risque, ce risque est fondamentalement celui de la confiance.

Je termine en reprenant les paroles du pape Francois, toujours dans son discours aux
évéques, a Rio : « Si nous ne formons pas des ministres capables de réchauffer le cceur des
gens, de marcher dans la nuit avec eux, de dialoguer avec leurs illusions et leurs désillusions,
de recomposer ce qui a été détruit en eux, que pouvons-nous espérer pour la route présente
et future ? Il n’est pas vrai que Dieu soit obscurci en eux. Apprenons a regarder plus en
profondeur : il manque celui qui réchauffe leur cceur, comme avec les disciples d’Emmaiis.
Pour cette raison, il est important de promouvoir et de soigner une formation qualifiée qui
fasse des personnes capables de descendre dans la nuit sans étre envahies par I’obscurité ni
se perdre ; d’écouter les illusions d’un grand nombre, sans se laisser séduire ; d’accueillir les



désillusions, sans se désespérer ni tomber dans I’'amertume ; de toucher ce qui a été détruit
chez les autres, sans se laisser dissoudre ni décomposer dans sa propre identité. »

Le Saint Pere nous invite a penser notre mission depuis la périphérie, en partant de ceux qui
paraissent les plus éloignés. Notre réflexion d’évéque sur la promotion des vocations et le
soin des Séminaires ne manquera pas d’y répondre.

Notes :

[1] Orientations pastorales pour la promotion des vocations au ministére sacerdotal, n°6

[2] Benoit XVI, « Les vocations, signe de 'espérance fondée sur la foi », Message pour la Journée mondiale de priére pour les vocations,
21 avril 2013.

[3] Optatam totius, sur la formation des prétres, n°5

[4] ibid.

[5] Bernard Pitaud, « La direction spirituelle », dans le Bulletin de Saint Sulpice, n°30, 2004.


http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftnref2
http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftnref3
http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftnref4
http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftnref5
http://www.soissons.catholique.fr/pages-de-l-eveque/textes-et-homelies/l-eveque-la-promotion-des-vocations-et-le-soin-des-seminaires.html#_ftnref6

