
Conférence de Sr Nathalie Becquart donnée à Rome le 31 janvier 2016 dans la Aula Paul VI,                                     
lors de la rencontre internationale « Vie consacrée en communion » pour la clôture de l’année de La 
vie consacrée.  

  

Intervention demandée par les responsables de la Congrégation pour les Instituts de Vie 

consacrée et les Sociétés de Vie apostolique (Dicastère pour la vie consacrée) sur le thème : 
La vie consacrée apostolique dans les cultures contemporaines : lieu de contemplation, de 
réflexion théologique et de formation à la miséricorde.  
 
 
 

 
 

L’aventure autrement,  
un chemin de miséricorde 

 
Religieux(ses) apostoliques :  

appelés et envoyés dans un monde en pleine mutation 
 
 

 
 
 
 

 

 



2 

Chers frères et sœurs,  
Chers amis dans le Seigneur, 
Chers moines, religieux et religieuses apostoliques venus de tous les continents  
 
 
Merci de m’accueillir, merci aux responsables du 
Dicastère pour leur confiance, pour leur audace 
même d’avoir pris le risque de me demander cette 
intervention autour de la vie consacrée apostolique 
dans les cultures contemporaines : lieu de contem-
plation, de réflexion théologique et de formation à la 
miséricorde.  
 
Je me sens vraiment très petite et impressionnée 
devant la tâche qui m’incombe de prendre la parole 
ce matin devant vous. Je ne pourrais le faire si je 
n’avais pas rencontré depuis l’enfance de très 
nombreux consacrés qui m’ont touchée, guidée, 
interpellée, formée, soutenue... Je suis redevable à 
tant d’hommes et de femmes de diverses congré-
gations qui m’ont donné de découvrir quelque chose 
de la vie du Christ et m’ont ouvert des mondes. 
Depuis la religieuse qui m’a accueillie pour l’éveil à la 
foi jusqu’au pape François qui nous a donné ce 
cadeau d’une Année de la vie consacrée, sans 
oublier toutes mes sœurs Xavières qui m’ont intégrée dans leur corps apostolique et me supportent 
avec patience au quotidien ! Aussi, je ne puis mettre des mots sur l’expérience de la vie religieuse 
apostolique sans rendre grâce pour tous ces religieux(ses) rencontrés de visu ou à travers leurs écrits, 
qui m’ont marquée par leur fidélité, leur engagement, leur réflexion. Ils font de moi une héritière. Ils 
m’ont fait percevoir la diversité de la vie religieuse mais plus encore son fondement commun dans le 
Christ qui nous met d’emblée dans une fraternité universelle, une connivence d’expérience comme 
nous le vivons dans cette rencontre internationale.  

 
La vie consacrée apostolique, pour moi, ce sont 
d’abord des visages. Ce sont vos visages habités 
par tant de situations humaines, façonnés par la 
prière, la vie communautaire et la mission dans 
des cultures et des environnements si variés. La vie 
religieuse apostolique que nous représentons, il 
me semble que c’est avant tout une aventure 
humaine, un concentré de vie, une densité 
d’expériences, un creuset de chemins singuliers 
façonnés par mille et un charismes. Et finalement 
une manière de vivre pour tenter d’exprimer et 
d’incarner au long de l’histoire le mystère d’un 
Dieu qui vient à la rencontre de l’homme… La vie 
religieuse apostolique, ce sont nos histoires 
d’hommes et de femmes appelés à tout donner, 
saisis au plus profond par l’amour de Dieu pour 
être envoyés dans le plein vent du monde au 
milieu de nos contemporains, en particulier les 
plus petits. Brûlés au cœur par le feu d’une Parole, 



3 

assoiffés de Dieu, nous avons tout quitté et nous cherchons en tâtonnant comment devenir les mains, 
les yeux, les oreilles, la bouche, le corps du Ressuscité pour que « les hommes aient la vie et la vie en 
abondance » (Jn 10, 10). 
 

 
Et pourtant il me faut déployer maintenant le sujet qui m’est imparti. Je l’ai reçu comme une 
invitation à réfléchir sur la vocation et les défis de la vie religieuse apostolique pour aujourd’hui. 
Religieux et religieuses apostoliques, appelés et envoyés dans des sociétés en plein bouleversement 
culturel et dans une Église en processus de conversion missionnaire, nous avons besoin de mettre 
des mots sur ce que nous vivons pour chercher ensemble comment avancer dans ce contexte 
contemporain souvent déroutant. Nous vivons un moment passionnant mais difficile, voire 
éprouvant. L’ampleur des changements technologiques et géopolitiques, l’accélération du temps, la 
révolution culturelle, anthropologique et sociale, à l’œuvre nous invitent à plonger très 
profondément dans nos racines pour revenir à la source. Et, par-là, oser continuer à répondre avec 
audace aux appels du monde et de l’Église.  
 
Cherchant comme vous à lire les signes des temps, nourrie par ma mission au Service national pour 
l’évangélisation des jeunes et pour les vocations à la Conférence des Évêques de France, façonnée 
par l’écoute et la rencontre des jeunes mais aussi des aînés1, mon intuition est que la vie consacrée 
apostolique est appelée aujourd’hui à un nouvel aggiornamento, peut-être aussi fort que celui 
qu’elle a vécu après Vatican II. Cet enjeu majeur d’une nécessaire réarticulation2 de la vie religieuse 
apostolique avec une forme de culture contemporaine globalisée - que je qualifie de « culture post-
moderne numérique » - m’apparaît comme un appel à une conversion radicale pour répondre aux 

                                                           
1 « Chaque fois que nous cherchons à lire les signes des temps dans la réalité actuelle, il est opportun d’écouter les jeunes et 
les personnes âgées. Les deux sont l’espérance des peuples. Les personnes âgées apportent la mémoire et la sagesse de 
l’expérience, qui invite à ne pas répéter de façon stupide les mêmes erreurs que dans le passé. Les jeunes nous appellent à 
réveiller et à faire grandir l’espérance, parce qu’ils portent en eux les nouvelles tendances de l’humanité et nous ouvrent à 
l’avenir, de sorte que nous ne restions pas ancrés dans la nostalgie des structures et des habitudes qui ne sont plus porteuses 
de vie dans le monde actuel. » Pape François, La joie de l’Évangile, n° 108. 
2 J’emprunte cette expression à James Sweeney : « The essential argument pursued here is, firstly, that there is a need today for 
some fundamental re-articulation of religious life, whether or not that implies a radically new paradigm. » JAMES SWEENEY CP, 
« Religious life looks to its future », in GEMMA SIMONDS CJ, A Future Full of Hope ? Liturgical Press 2013 p. 131 



4 

nouveaux défis de ce monde pluriel et divisé. Un nouveau « renouveau » nécessaire pour aller 
jusqu’au bout de la réception de Vatican II et de l’ecclésiologie de communion qu’il développe. C’est 
pourquoi il est bon de vivre cette clôture de l’Année de la vie consacrée comme un pèlerinage du 
Jubilé de la miséricorde. Pour expliciter cette invitation à penser et vivre un changement de 
paradigme – une analyse partagée par de nombreux acteurs ecclésiaux et auteurs spécialistes de la 
vie religieuse apostolique - je vous propose un parcours en trois parties inspirées des trois axes 
donnés par le pape François dans sa Lettre aux consacrés :  
 
1. Regarder le passé avec reconnaissance.  

D’où venons-nous ? Notre vocation, un chemin d’incarnation et de disponibilisation.  
 

2. Vivre le présent avec passion.  
Où sommes-nous ? Migration et navigation, un chemin de transformation et d’inculturation. 

 
3. Embrasser l’avenir avec espérance.  

Où allons-nous ? Défis pour la mission, un chemin de communion et de réconciliation. 
 
  



5 

1. Regarder le passé avec reconnaissance. D’où venons-nous ?  
Notre vocation, un chemin d’incarnation et de disponibilisation.  

 
Chemin pour suivre le Christ de plus près par le 
service des autres, la vie religieuse apostolique est 
un chemin d’oblation et de conversion.  
 
Regarder notre passé, relire notre vocation 
apostolique, c’est contempler la vocation même du 
Christ, son être de Fils de Dieu envoyé dans le monde 
pour annoncer le Royaume. Et reconnaître ce que 
nous sommes en Lui au cœur de ce monde. Notre 
identité, c’est le Christ : « Les religieux et religieuses 
doivent continuer à prendre le Christ Seigneur pour 
modèle à toute époque, nourrissant dans la prière 
une profonde communion de sentiment avec lui, afin 
que toute leur vie soit animé d’un esprit apostolique 
et que toutes leurs actions apostoliques soient 
pénétrées d’un esprit de contemplation3. »  
 
Toute vocation part de la rencontre avec le Christ, 
comme le rappelle le pape François dans son récent 
message pour la Journée mondiale de prière pour les 
vocations4 : « L’action miséricordieuse du Seigneur pardonne nos péchés et nous ouvre à la vie 
nouvelle qui se concrétise dans l’appel à cette suite et à la mission. Toute vocation dans l’Église a son 
origine dans le regard plein de compassion de Jésus. La conversion et la vocation sont comme les deux 
faces d’une même médaille et elles se rappellent sans cesse à nous, dans notre vie de disciple 
missionnaire. » Nous sommes ici, consacrés de vie apostolique, parce que nous avons rencontré 
personnellement le Christ, nous avons écouté son appel et nous nous sommes laissés configurer à Lui 
pour être associés à sa mission par la médiation d’un corps apostolique reconnu par l’Église.  

 
 

Un chemin de mission et d’humanisation 
 
Cette vocation ne nous met pas à part, hors du monde et de 
la commune humanité. Au contraire, elle nous plonge encore 
plus dans la densité du cœur de l’existence humaine. Elle 
nous fait vivre avec une grande intensité la vocation même de 
tout être humain. Car « l’appel à suivre le Christ ou à l’imiter 
conduit notre vocation humaine jusqu’au bout et en révèle ses 
ultimes ressorts5. »  
 

                                                           
3 JEAN PAUL II, exhortation apostolique post-synodale Vita consecrata, 25 mars 1996, n° 9 
4 PAPE FRANÇOIS, « L’Église, mère des vocations », message pour la 53e Journée mondiale de prière pour les vocations, 2016. 
5 CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 84. 



6 

La vie consacrée apostolique est donc 
une aventure humaine et humani-
sante, au service de l’humanisation du 
monde. Par elle nous découvrons 
toujours davantage combien aimer et 
servir Dieu, c’est aimer et servir les 
autres. Car toute vocation chrétienne 
est au service de la vocation humaine6.  
 
Mais ce qui marque le plus fortement 
notre vocation c’est l’appel apostolique 
qui naît d’une écoute des cris du 
monde, d’une prise de conscience des 
besoins, attentes, soifs et souffrances 
de nos contemporains. Comme Moïse, 
chacun(e) à notre manière, nous avons 
entendu « J’ai vu, oui, j’ai vu la misère 
de mon peuple… » (Ex 3, 1) et, dans un 
retournement, pécheurs pardonnés, 
nous sommes devenus « pêcheurs 

d’hommes » (Lc 5, 5). Toute vocation est mission. La vie consacrée apostolique en est le signe visible, 
l’expression éminente. Le pape François, façonné comme nous par cette dynamique missionnaire, peut 
ainsi écrire dans Evangelii gaudium : « Je suis une mission sur cette terre et pour cela je suis dans ce 
monde, je dois reconnaître que je suis comme marqué au feu par cette mission afin d’éclairer, de bénir, 
de vivifier, de soulager, de guérir, de libérer7. » 
 
Fondés et reconfigurés par un appel apostolique, nous recevons notre vocation de la vocation du Fils 
pour avancer au large, au cœur du monde, dans le même mouvement qui nous conduit dans les eaux 
profondes de la rencontre avec Dieu. La vie religieuse apostolique est une aventure spirituelle dans la 
pleine mêlée du monde. Elle nous fait prendre des risques et aller plus loin que notre port d’attache 
premier. Car « l’onction de l’Esprit Saint nous conduit vers le monde. Toute vie d’apôtre est amenée à 
franchir des frontières, celle de la peur, celle de l’ambition, celle de son milieu, parfois de sa langue ou 
de sa terre d’origine8 ».  
 
C’est donc dans ce monde tel qu’il est que nous cherchons en tâtonnant comment suivre le Christ dans 
une radicalité évangélique qui n’appartient pas seulement aux religieux, mais que nous vivons de 
manière particulière dans une radicalité d’engagement pour le monde. Évangéliser, c’est humaniser et 
socialiser. Le pape François nous l’a rappelé : « Les religieux/religieuses suivent le Seigneur de manière 
spéciale sur un mode prophétique, moi j’attends de vous ce témoignage-là. Les religieux doivent être 
des hommes et des femmes capables de réveiller le monde, notre vocation est une passion pour le Christ 
en même temps qu’une passion pour le monde, une passion que le monde rencontre le Christ9. » 
 
 
 
 

                                                           
6 « Et c’est le concile Vatican II et la constitution pastorale Gaudium et Spes (1965) qui ont donné à la notion de "vocation 
humaine" son statut central dans le discours chrétien et qui ont défini la vocation chrétienne et le ministère de l’Église par 
rapport à elle. » Ibid., p. 95. 
7 PAPE FRANÇOIS, La joie de l’Évangile, n° 273. 
8 MARGUERITE LENA, sfx, « L’appel apostolique », in Six visages de la vie consacrée, Carême/N.D. de Paris, Parole et Silence 
2015, p. 99. 
9 PAPE FRANÇOIS, Lettre aux consacrés, n° 1. 



7 

Un chemin de la Parole à la parole 
 
Ce chemin est fondé dans un rapport à l’Écriture tout autant 
que dans un rapport à l’autre. « D’un point de vue existentiel, 
le religieux est celui qui inscrit toute sa vie sous la parole de 
Dieu, en communion d’expérience avec d’autres10. » La vie 
religieuse, selon la belle expression de Benoît XVI, est « une 
exégèse vivante de la Parole de Dieu11 ». Comme Marie, toute 
entière écoute et disponibilité, est devenue elle-même parole 
de la Parole en accueillant le Verbe, nous nous recevons de la 
Parole. Chacun de nous sans doute peut faire mémoire d’une 
parole biblique qui l’a particulièrement touché, à travers 
laquelle Dieu l’a appelé et continue de l’appeler.  
 
Et cette parole – Parole de Dieu entendue à travers l’Écriture 
et/ou discernée à travers les paroles du monde - met en 
mouvement. Elle nous envoie parler, pour dire Dieu dans les 
langages du monde. Aussi le rapport à la (P)parole est-il 
fondamental et structurant pour les religieux et les religieuses. 
Nos vœux se disent dans une parole publique12. 

 
Or dans cette société contemporaine – société de la 
communication, de la conversation où nous baignons dans un flux 
médiatique et numérique – nous sommes passés de la culture de 
l’écrit à la culture des écrans, et le rapport à la parole change. 
Notre manière d’être en relation aussi. Les langages premiers de 
nos contemporains, en particulier les plus jeunes qui passent plus 
de temps à se parler via les smartphones et les réseaux sociaux 
que de visu, sont devenus des 
langages d’images et de sons, 
de vidéos et de musique.  
 

Cela nous bouscule et nous réinterroge. Comment traduire la 
Parole dans ces nouveaux langages et inventer de justes chemins 
entre silence et parole pour annoncer l’Évangile à l’heure de ces 
nouvelles sociabilités ? Comment expliciter un chemin de vie 
comme vocation, et rendre compte de la force d’une expérience 
spirituelle et fraternelle à tous dans le bruit envahissant des 
informations instantanées ? Car « la vocation concerne en effet le 
tout de l’existence humaine et tout être humain. Il faut donc 
pouvoir en dire quelque chose d’audible aujourd’hui par tous, 
sans utiliser à tout prix le langage bibliques ou ecclésial13 ». 

                                                           
10 Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 11. 
11 Discours de Benoît XVI aux jeunes religieuses à Madrid en 2011 : « La vie consacrée "naît de l’écoute de la Parole de Dieu 
et accueille l’Évangile comme règle de vie. Vivre à la suite du Christ, chaste, pauvre et obéissant, est ainsi une ‘exégèse’ 
vivante de la Parole de Dieu […] D’elle tout charisme est né et d’elle, toute règle veut être l’expression, en donnant vie à des 
itinéraires de vie chrétienne caractérisés par la radicalité évangélique" (Verbum Domini n° 83). » 
12 « Les vœux mettent toutes la vie du religieux sous le signe de la parole ; ils font vivre toutes les dimensions de l’existence 
humaine en se donnant les moyens de les parler : vivre selon les vœux c’est introduire la parole humaine en tout ce que l’on 
vit, médiatiser par elle tout rapport aux biens et à autrui. » Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie 
religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 36. 
13 CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 61. 



8 

Un chemin d’incarnation et de disponibilisation 
 

 
 
Sujet convoqué, appelé, envoyé dans ce monde pour parler et agir à la manière du Christ, dans l’élan 
d’un saint Paul14, le religieux apostolique vit un profond chemin d’incarnation, un chemin de 
descente. J’aime cette expression de notre fondatrice Claire Monestes : « Toute vocation est une 
incarnation. »  
 
Les mosaïques de la chapelle Redemptoris Mater, à quelques pas d’ici, sur la paroi intitulée « la 
descente du Verbe », mettent en relief de façon saisissante ce mouvement de l’Incarnation, la 
« kénose » du Christ, le mystère de son abaissement volontaire pour nous sauver. Cette œuvre du 
Père Rupnik, sj, exprime ainsi quelque chose de notre vocation en traduisant ce mouvement même 
du Christ qui descend à la rencontre de l’homme. Car elle met en lien et en perspective dans un axe 
vertical, de haut en bas, les scènes de la 
Nativité, du baptême du Christ et de la 
descente aux enfers.  
 
Et elle dessine dans une ligne horizontale la 
table des pécheurs et la table eucharistique 
en esquissant une réciprocité entre le geste 
de la femme pécheresse qui verse du parfum 
sur les pieds de Jésus et celui du lavement 
des pieds. Ainsi cette représentation nous 
dit combien notre vie à la suite du Serviteur 
est une descente, une descente dans la chair 
du monde, une incarnation reflet de son 
Incarnation.  

                                                           
14 « Aussi se définit-il [Paul], en tête de ses lettres, comme "l’appelé apôtre", klètos apostolos : l’appel de Dieu est devenu 
son identité la plus profonde, une identité toute entière relationnelle. Le voici constitué en "sujet convoqué", à la suite et 
dans la lignée des prophètes d’Israël. » MARGUERITE LENA, sfx, « L’appel apostolique », in Six visages de la vie consacrée, 
Carême/N.D. de Paris, Parole et Silence, 2015.  



9 

Notre existence apostolique est en même temps mystique 
et « politique », inscription dans l’histoire pour donner 
corps à l’Esprit qui la conduit15.  
 
Ce chemin d’incarnation modelé par le Christ est un 
chemin de « sortie » qui nous associe à sa rédemption par 
un processus de disponibilisation, d’« expropriation d’une 
existence privée pour devenir fonction du salut universel : 
se remettre entièrement à Dieu pour être donné par lui au 
monde à sauver, utilisé et consumé dans l’événement du 
salut16 » car « le seul acte par lequel un homme peut 
correspondre au Dieu de la Révélation consiste à se rendre 
disponible sans limites17. » 
 
Cet itinéraire de 
conversion qui passe 
par un long temps de 
formation18, du postulat 
à l’engagement défi-
nitif, nous rend toujours 

davantage disponible aux appels de l’Esprit en nous permettant de 
nous approprier progressivement les sentiments du Christ envers 
son Père.  

 
Il est en même temps un 
itinéraire d’enracinement 
dans la pluralité des mondes. 
Car notre monde globalisé et 
interconnecté est aussi 
métissé, divisé, pluriculturel 
et plurireligieux. C’est dans 
ce monde pluriel comme une mosaïque que nous avons à 
discerner comment répondre aux appels de ce temps. Aussi la 
vie religieuse apostolique doit-elle apprendre à assumer, vivre 
et gérer une pluralité croissante à l’intérieur de chaque 
communauté et entre les différentes congrégations. Sans doute 
l’image de la mosaïque peut-elle figurer ce style de vie 
particulier dans le monde. Car cette œuvre d’art informe la 
matière d’esprit, en agençant par le génie de l’artiste des 
matériaux aux formes diverses afin d’exprimer quelque chose 
de la vie même de Dieu. 

                                                           
15 « L’Incarnation, c’est l’engagement, la condition engagée de Dieu. Sa seule condition. Et cet engagement fondamental de 
son existence est "politique", pour autant qu’en venant faire corps avec nous, il vient aussi, naturellement, faire avec nous 
cité (cf. Ap 21, 3). La chair de Dieu est, en puissance, toute une civilisation ; la civilisation totale et la seule qui ne soit pas 
mortelle. » FRANÇOIS CASSINGENA-TREVEDY, Étincelles II 2003-2005, Ad Solem, 2007, p. 315. 
16 HANS URS VON BALTHASAR, Et il appela à lui ceux qu’il voulait, Éditions Johannes Verlag, 2014, p. 18. 
17 Ibid. p. 23. 
18 « La formation devra, par conséquent, imprégner en profondeur la personne elle-même, de sorte que tout son 
comportement, dans les moments importants et dans les circonstances ordinaires de la vie, conduise à révéler son 
appartenance totale et joyeuse à Dieu. Du fait que la finalité de la vie consacrée consiste à être configurée au Seigneur Jésus 
dans son oblation totale de lui-même, c’est à cela surtout que doit tendre la formation. Il s’agit d’un itinéraire qui permet de 
s’approprier progressivement les sentiments du Christ envers son Père. » JEAN PAUL II, Exhortation apostolique post-synodale 
Vita consecrata, 25 mars 1996, n° 65. 



10 

Un chemin de tension et d’interrogation 
 
Mais vivre ce chemin même 
de Dieu en ce monde pluriel 
et mosaïque est un rude 
chemin de passion et de 
résurrection. Dans notre 
monde en crise, nous 
sommes traversés de ten-
sions, écartelés comme la 
croix entre le vertical et 
l’horizontal, entre le monde 
d’avant et celui de demain. 
Hans Urs Von Balthasar nous 
le rappelle : « la tension 
"dans le monde" "sans être 
du monde" qui vaut pour 
tous les chrétiens, s’accroît 
encore pour ceux qui ont 

répondu à un appel particulier : ils sont totalement libérés, au sens le plus radical du terme, mais pour 
être engagés et utilisés non moins radicalement par Dieu pour le monde. (…) Leur mode de vie ne fait 
que concentrer et rendre plus intense la forme christologique de l’existence de tout baptisé ; il montre à 
titre de témoignage, le sens de la tension immanente à cette existence19. » 
 
Aujourd’hui, fragilisés dans nos identités, peut-être sommes-nous encore plus habités par des 
interrogations car nous sommes moins reconnus d’emblée dans notre vocation propre qui peut 
apparaître à beaucoup de nos contemporains sécularisés comme étrange et décalée, voir même 
comme venant d’une autre planète ! Ainsi, une enquête récente réalisée pour la Conférence des 
religieux et religieuses de France20 montre que si 94 % des consacrés de moins de 40 ans se 
considèrent comme « engagés dans la vie de la société », le grand public, lui, perçoit les consacrés 
comme « éloignés des réalités » à 63 %, et pas modernes à 69 %. S’il a une image plutôt très positive 
de la vie religieuse, ce grand public pense majoritairement qu’elle est une manière de fuir le monde, 
peut-être parce que la vie religieuse apostolique n’est pas assez visible ou plutôt pas assez lisible. 
Cela doit nous interroger car, si les Français perçoivent que notre choix de vie est un engagement 
profond, ils ne comprennent guère l’appel et la nature de notre vocation. Même s’il faut se réjouir 
que 10 % des Français et 15 % des 18-24 ans disent avoir déjà pensé à la vie religieuse ! Nous voyons 
bien, nous le vivons, la situation de la vie religieuse dans bien des pays est compliquée, bousculée. 
Comme le résume très bien Dolores AleIxandre : « Durant des siècles, la vie religieuse a eu une 
visibilité sociale, une force d’attraction et une grande capacité à "signifier" l’expérience chrétienne 
pour l’Église et la société. Elle pouvait être reconnue et identifiée comme lieu de référence porteur de 
sens. Aujourd’hui, son "visage" n’a plus de contours très nets, et son "profil" n’est pas aussi 
convaincant et significatif que ce que l’on aurait pu espérer après le Concile21. » Mais cette épreuve 
nous invite à suivre le Christ jusqu’au bout dans son chemin d’offrande. « On pourrait qualifier cette 
situation de "kairos de descente", où l’on a besoin de toucher le fond en prenant conscience de notre 
pauvreté et de nos limites pour, des profondeurs, crier vers le Seigneur22. » Notre vocation est 
traversée pascale…    

                                                           
19 Ibid., p. 99. 
20 Sondage Opinion Way pour la CORREF : « L’engagement dans la vie religieuse »   
http://www.viereligieuse.fr/L-engagement-dans-la-vie  
21 DOLORES ALEIXANDRE, Baptisés dans le feu, Lessius, 2015, p. 179. 
22 Ibid., p. 180. 



11 

2. Vivre le présent avec passion. Où sommes-nous ?  
Migration et navigation, un chemin de transformation  et d’inculturation.  

 
 
Nous sommes donc en pleine traversée pascale, dans 
un passage entre Passion et Résurrection, celui du 
monde vers le Père, celui de notre époque à une 
pliure de l’histoire, celui d’une nouvelle forme d’Église 
en émergence… L’aventure de la vie religieuse 
apostolique est une nouvelle naissance, une pâque 
qui entraîne au large jusque dans les tempêtes de nos 
résistances à nous laisser conduire sur un chemin de 
liberté et de libération. Elle nous plonge dans les 
vagues de l’affrontement au mal, aux forces obscures 
du péché23. Pour exprimer ce chemin de crise actuel 
de la vie religieuse apostolique24, de nos propres 
trajectoires pétries de doutes et peurs devant 
l’inconnu, j’aime l’image de Moïse qui conduit son 
peuple à travers la mer Rouge (Ex 14). En devenant 
religieux, comme les Hébreux, nous avons quitté 
notre terre d’Égypte pour la terre promise d’une vie 
heureuse et apostolique. Cette aventure autrement  
– aventure du don, de la confiance, de la solidarité, de 
la fraternité, de la liberté25 – est exode pour annoncer 
l’Évangile pascal26 dans une forme marquée par « la 
radicalité et le célibat qui traduit socialement et visiblement l’originalité d’une expérience 
spirituelle27 ». 
 
 

Traversée et passages 
 
Dans cette « période de changements exigeants et de nécessités nouvelles », « la crise est l’état dans 
lequel nous sommes appelés à l’exercice évangélique du discernement28 ». Aussi comme nous le 
rappelle la lettre Scrutate, « La vie consacrée est en train de traverser un gué, mais ne doit pas y rester 
de manière permanente. Nous sommes invités à opérer le passage – Église en sortie est l’une des 
expressions typiques du pape François – comme un kairós qui exige un renoncement, demande de 

                                                           
23 « À leur manière propre, les religieux placent leur vie de baptisé sous la lumière des deux grands événements de la vie du 
Christ : sa venue au monde et sa Pâques. Qui renvoie aux deux mystères essentiels du christianisme : l’Incarnation du Verbe 
et le Mystère Pascal. » Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique, 
CORREF, 2011, p. 39. 
24 « This is a time of crisis and, as I often insisted, the Church is renewed through crisis. The story of salvation is about crises 
which lead to renaissance. (…) God comes to us in crises because that is how human beings flourish. (…) So this difficult time 
for religious life will surely also ultimately be a blessing and lead to a renewal, perhaps in ways we cannot anticipate. But 
this will only happen if we are not obsessed with our own survival. » TIMOTHY RADCLIFFE OP, in GEMMA SIMONDS CJ, A Future Full 
of Hope ? Liturgical Press, 2013, p. 7. 
25 Tract du SNEJV pour présenter la vie consacrée en France :  
http://www.jeunes-vocations.catholique.fr/pastorale-des-vocations/jmv-et-autres-productions/l-aventure-humaine.html  
26 « Aujourd’hui, comme hier, on a besoin de fondateurs qui ne visent pas à créer des institutions à succès, mais des 
communautés qui annoncent par leur simple existence, l’Évangile pascal. Des communautés qui se reconnaissent comme de 
passage avec le Christ, venant du Père et retournant au Père sans se garder pour elles-mêmes. » Jean-Pierre Longeat (dir.) 
L’avenir de la vie religieuse, appelés à l’espérance, Salvator, 2015, p. 14. 
27 Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 25. 
28 JOÃO BRAZ DE AVIZ, RODRIGUEZ CARBALLO, Scrutate, Deuxième écrit du magistère du pape François, 8 septembre 2014, n° 10. 



12 

laisser ce que l’on sait devoir entraver un chemin long et guère facile, comme Abraham vers la terre de 
Canaan (cf. Gn 12, 1-6), comme Moïse vers une terre mystérieuse léguée aux patriarches (cf. Es 3, 7-8), 
comme Élie vers Sarepta de Sidone : tous, vers des terres mystérieuses uniquement entrevues dans la 
foi29. » 
 
C’est dans ce monde marqué par beaucoup de violences et de désespérances que nous sommes 
appelés à témoigner de la joie pascale, à porter à tous la miséricorde de Dieu. « "C’est cela, la beauté 
de la consécration : c’est la joie, la joie..." La joie de porter à tous la consolation de Dieu. […] Dans le 
monde, il y a souvent un déficit de joie. Nous ne sommes pas appelés à accomplir des gestes épiques 
ni à proclamer des paroles retentissantes mais à témoigner de la joie qui vient de la certitude de se 
sentir aimés, de la confiance d’être sauvés30. » 
 
La formation31 à la vie religieuse apostolique, à travers ses différentes étapes qui nous conduisent du 
postulat à l’engagement perpétuel, est expérience d’une profonde transformation intérieure qui nous 
émonde pour fonder notre vie dans une confiance inconditionnelle et porter davantage de fruits.  

 
Pour avancer à travers crises et 
brouillards, comme les apôtres dans la 
tempête, comme les Hébreux dans la 
mer Rouge, nous sommes convoqués à 
prendre résolument la barque de 
l’espérance. « L’espérance ne donne 
pas de solution, mais elle ouvre des 
passages. […] L’espérance ne résout pas 
les problèmes, mais elle découvre un 
chemin là où l’on croyait ne pas pouvoir 
s’aventurer. La Bible est le livre des 
passages, le livre de l’espérance32. » 

 
Dans le sillage des Hébreux sur la mer Rouge et du passage 
pascal de Jésus, nous sommes pèlerins-marins dans un monde 
qui bouge comme les vagues.  
 
Ou pour le dire avec d’autres images, celles de Benjamin 
Gonzalez Buelta qui décrit ainsi les changements de la vie 
religieuse depuis la période d’avant-concile jusqu’à l’après-
concile puis la post-modernité : « Nous sommes passés des 
trains, à la voiture maintenant au deltaplane. Notre identité est 
nomade et pèlerine33. » 
 
                                                           
29 Ibid., n° 11. 
30 JOÃO BRAZ DE AVIZ, RODRIGUEZ CARBALLO, Réjouissez-vous, Lettre circulaire destinée aux consacrés et consacrées, Paroles du 
magistère du pape François. Rome, 2 février 2014, n° 3. 
31 « La formation dans la vie religieuse ne peut se dérouler que selon cette dynamique pascale, qui conduira la personne à 
entrer en "démarche d’apprentissage", c’est-à-dire à accepter de déplacer ses repères, à transformer ses "savoirs" (de 
quelque ordre qu’ils soient), à s’engager dans une initiation. » CATHERINE FINO, JEAN-CLAUDE LAVIGNE, JEAN-LOUIS SOULETIE, La vie 
religieuse dans le monde d’aujourd’hui, une identité en construction, Salvator, 2011, p. 26. 
32 GENEVIEVE COMEAU, « L’espérance ou l’ouverture de l’avenir », in JEAN-PIERRE LONGEAT (dir.) L’avenir de la vie religieuse, 
appelés à l’espérance, Salvator, 2015, p. 28. 
33 BENJAMIN GONZALEZ BUELTA SJ, « En train, en voiture ou en deltaplane ? », Christus n° 216, octobre 2007. 



13 

L’expérience de la migration 
 
Plongés dans l’expérience du provisoire, de l’incertitude, nous expérimentons - comme les migrants 
qui doivent quitter leur pays - l’instabilité des passages, la souffrance de ceux qui doivent passer d’un 
pays à l’autre, entrer dans une nouvelle culture. Car la vie religieuse apostolique aujourd’hui en 
recomposition est en processus de migration. Elle doit passer d’un monde à l’autre, entrer dans une 
nouvelle culture. Nous sommes dans cette situation que Sandra Schneiders34 qualifie de « new 
normal » dans laquelle nous avons à apprendre à vivre dans un nouveau pays, à parler une nouvelle 
langue. Cela nous met particulièrement en solidarité avec tous les réfugiés et exilés qui passent d’une 
rive à l’autre de la Méditerranée dans des embarcations risquées. De par notre vocation, chacun(e) ici, 
nous avons quitté notre terre première pour entrer dans la terre du Christ à inculturer pour le monde 
d’aujourd’hui. Ainsi, l’expérience individuelle du religieux comme de toute communauté apostolique 
est toujours une expérience de mouvement, de refondation qui ne se fait pas sans combat spirituel. 
Notre traversée pascale personnelle et communautaire est chemin de dépouillement dans la nuit nue. 
D’autant plus que dans ce nouveau contexte du 21e siècle, l’évangélisation se trouve radicalement 
modifiée, et la vie religieuse aussi, surtout dans les sociétés occidentales ou occidentalisées35.  
 
 

Navigation 
 

Le sol se dérobe sous nos pieds, nous sommes dans un monde mouvant, celui de la société liquide et 
nous devons apprendre à naviguer sur la mer pour rejoindre et accompagner les « homo 
numericus36 » d’un monde marqué par la mobilité, le surf, la fluidité, la multi appartenance, la 
synergie, le collaboratif, la connectivité, l’horizontalité, la logique 
de réseaux, le fun, l’expérimentation, le présent…   
 

Nous voici donc devant cet immense défi de chercher comment 
être signe du royaume de Dieu au cœur de ces nouvelles réalités 
en exerçant un discernement attentif pour apprendre à lire les 
cartes marines, choisir les bons caps et bien régler nos voiles pour 
tracer des routes à inventer entre courants et contre-courants. 
Notre enjeu est de conjuguer fidélité et créativité, tradition et 
innovation, sagesse et audace.  
 

Pour ainsi percevoir, comme le veilleur avant l’aurore, poète de la 
vie naissante37, la lumière du matin de Pâques... Sans doute cette 
Année de la miséricorde démarrée dans l’Année même de la vie 
consacrée pourrait-elle nous aider à accueillir les germes de la 
Résurrection en nous invitant à la confiance et l’espérance38.  

                                                           
34 « The "new normal" is the situation of the exile who arrives in a new country, with no home, no job, no relatives, no 
money, little knowledge of the language or customs, and somehow has to make a go of it. The event or experience which 
challenges a person to face a "new normal". » SANDRA SCHNEIDERS, The Ongoing Challenge of Renewal in Contemporary 
Religious Life, CORI Conference, 25th April 2014.  
http://www.cori.ie/sandra-schneiders-paper-delivered-at-cori-conference-25th-april-2014/  
35 Revue de spiritualité ignatienne, « Sécularisation et spiritualité ignatienne », n° 127, p. 6. 
36 Cf. NATHALIE BECQUART, « Naviguer au quotidien », Christus n° 243, juillet 2014 et « Le numérique, nouveau milieu de vie : 
L’art de la navigation », Christus n° 248, octobre 2015. 
37 « Donnés par Dieu à l’Église et à la société, pour de nouveaux commencement d’Évangile, les religieux sont appelés à 
devenir des "poètes". (…) Les poètes sont appelés à sentir et à exprimer tout ce qui germe et bourgeonne, tout ce qui est 
promesse de liberté et d’avenir. Les "poètes" sont des veilleurs et des éveilleurs. Ils guettent l’aurore et donnent à l’espérance 
de naître et de grandir. » PHILIPPE LECRIVAIN, Une manière de vivre, Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 89. 
38 « Dans une situation qui a conduit beaucoup de nos contemporains au découragement, au désespoir et à la perte de 
repères, la miséricorde divine devrait être mise en valeur comme un message de confiance et d’espérance. » WALTER KASPER, 
La miséricorde, Éditions des Béatitudes, 2015, p. 18. 



14 

3. Embrasser l’avenir avec espérance. Où allons-nous ?  
Défis pour la mission, un chemin de communion et de réconciliation.  

 
Dans nos sociétés complexes, occidentalisées et sécularisées, où l’individu est au centre, où la 
relation prime, se réarticulent autrement l’individu et le collectif. Nous sommes face à des processus 
très forts d’individuation, d’émancipation, fondés sur la conception démocratique d’un individu libre 
et autonome qui n’est pas d’abord défini par ses groupes d’appartenance. Les jeunes de la culture 
post-moderne numérique, en particulier, vivent un chemin de grande subjectivation. Ils construisent 
leur identité par expérimentation et non plus par reproduction. Les rejoindre et les accompagner 
c’est être plongés dans le laboratoire de la société de demain, une société du « CO »39 avec comme 
valeurs fortes la solidarité et le partage. Au cœur de cette situation, il me semble percevoir comme 
un grand défi pour la mission celui d’aider chacun à construire son identité, à répondre à la question 
du sens de sa vie.  
 
 

Dans monde individualiste, faire découvrir la vie comme vocation 
 
La réflexion sur notre vocation de consacrés apostoliques dans la 
première partie de ce parcours nous a fait revenir à la racine de 
notre identité d’appelé, de sujet convoqué, invité à répondre par 
une oblation totale qui est remise de soi au Christ et au monde tel 
qu’il est. Comme religieux, nous avons fait l’expérience de l’appel, 
de la découverte que la vie est vocation. Et donc ni tracée d’avance 
ni à construire à la force du poignet, mais à recevoir avec 
reconnaissance et à redonner par un acte libre40. M’apparaît 
comme un enjeu majeur aujourd’hui, dans nos sociétés centrées sur 
l’individu, de faire découvrir la vie comme vocation. Notre 
vocation41 qui dit la liberté d’un choix et d’un sens possible peut 
aider d’autres à trouver leur vocation, c’est-à-dire leur place dans la société. J’aime cette belle 
définition de la vocation par un écrivain américain : « la place où Dieu m’appelle est l’endroit où mon 
bonheur le plus profond rencontre les besoins les plus criants du monde42 ». C’est un vrai cadeau de 
signifier et faire découvrir au moi autocentré qu’on ne peut construire son identité sans l’autre, 
qu’un vrai chemin de liberté et de singularisation est chemin de relation et de communion43. « La vie 
religieuse est une démarche personnelle et personnalisante, qui interroge la primauté contemporaine 
de l’individu mais qui est aussi interrogée par elle. Elle est fortement référée à la vie trinitaire et 
marquée de façon constitutive par cette même dialectique entre individu et communauté. » À l’image 
d’une mosaïque qui met ensemble des individus différents et créée une harmonie possible par et 
dans la différence et l’unicité des morceaux qui la compose. Cette mise en relation des unicités, c’est 
le travail même de l’esprit. Dans ce monde façonné par une logique forte d’individuation et de 

                                                           
39 Pratiquant le covoiturage, le coworking, la colocation… les plus jeunes générations aspirent à des processus collaboratifs 
de coopération et souhaitent être coacteurs de lieux et processus de socialisation. Elles réinventent avec internet de 
nouvelles manières d’être ensemble et de communaliser comme le décrit Jérémy Rifkin dans La Nouvelle Société du coût 
marginal, LIL, 2014. 
40 « La vocation consiste précisément à annuler ce qui est de l’ordre du destin et à libérer l’appel et le choix de vie qui 
consistent à engager librement toute son existence. » CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 176. 
41 « But the beauty of religious life does not lie in any spurious claim to superiority but because it is a stark expression of the 
extraordinary vocation of every human being, which is to respond to the call to share God’s life, joy and freedom. » TIMOTHY 

RADCLIFFE OP, in GEMMA SIMONDS CJ, A Future Full of Hope ? Liturgical Press, 2013, p. 8. 
42 « The place God calls you to is the place where your deep gladness and the world’s deep hunger meet. » Frederick 
Buechner, Wishful Thinking: A Theological ABC  http://umrethinkchurch.tumblr.com/image/66184437753  
43 « À la Pentecôte, l’Esprit marque chacun personnellement mais il descend sur les apôtres réunit ensemble. Lors de la 
Pentecôte au cénacle. Un esprit qui crée la communion dans la différence. » Commission théologique de la CORREF, 
Individus et communautés la vie religieuse au risque de l’individualisme contemporain, 2015. p. 25. 



15 

recherche d’identité se déploient deux courants forts et opposés, celui de l’ouverture à l’autre, du 
métissage, de la rencontre interculturelle, du décloisonnement et du brassage. Et celui des 
crispations identitaires, de l’entre soi, de la séparation et du refus des différences. Ce qui crée des 
violences et divisions croissantes. Au cœur d’un monde de plus en plus fragmenté où bon nombre de 
nos contemporains ont des vies éclatées, proposer la vie comme vocation est un chantier urgent.   
 
 

Dans l’Église plurielle, servir la communion  
 

Dans la trajectoire de l’Église depuis le concile Vatican II qui 
aboutit aujourd’hui à une dynamique appuyée de transformation 
missionnaire signifiée par le pape François - à la suite de la 
nouvelle évangélisation initiée par Jean Paul II et développée par 
Benoît XVI - je discerne une ligne de force qui part de la vocation 
baptismale d’où découlent toutes les vocations particulières. 
Celle-ci a permis d’approfondir la compréhension de cet appel 
comme une vocation de disciple missionnaire, appelé pour 
appeler d’autres à rencontrer le Christ.  
 
« Jean Paul II rappelle clairement à cet égard que le "thème de la 
vocation est connaturel et essentiel à la pastorale de l’Église", 
c’est-à-dire à sa vie et à sa mission. La vocation définit donc, en 
un certain sens, l’être profond de l’Église, avant même son 
action. Son nom même, "Ecclesia", indique sa nature 
vocationnelle, car elle est vraiment une assemblée d’appelés44. » 
Peut-être n’avons-nous pas fini de prendre la mesure du 
déplacement que cela peut provoquer pour notre vocation de 

religieux apostolique. Nous n’avons pas ou plus le monopole de la mission.  
 
Dès lors, nous avons à servir la vie comme vocation dans cette Église plurielle en contribuant à une 
synergie et symphonie des vocations dans une dynamique de communion. Pourtant nous peinons en 
bien des lieux d’Église à sortir d’une vision hiérarchique pour arriver à nommer la spécificité de 
chaque vocation et parler des différentes vocations – notamment celle de prêtre diocésain et celle de 
consacré – sans en mettre l’une ou l’autre, pas même celle du Pape45, au-dessus des autres. Trop 
souvent, nous sommes encore dans une approche concurrentielle ou conflictuelle, préoccupés par la 
seule survie de notre propre vocation.  
 
Or la vie religieuse s’inscrit toujours dans l’Église au sens large. Et elle a un rôle particulier pour y 
travailler à la communion46, à la communion missionnaire. Le pape François nous l’a redit avec force 
dans sa lettre aux consacrés en citant Vita consacrata : « La vie consacrée est appelée à poursuivre une 
sincère synergie entre toutes vocations dans l’Église, en partant des prêtres et des laïcs, en sorte de 
"développer la spiritualité de la communion, d’abord à l’intérieur d’elles-mêmes, puis dans la 

                                                           
44 N° 25. 
45 « "Église et Synode sont synonymes" parce que l’Église n’est autre que le "marcher ensemble" du troupeau de Dieu sur les 
sentiers de l’histoire à la rencontre du Christ Seigneur – nous comprenons aussi qu’en son sein personne ne peut être "élevé" 
au-dessus des autres. Au contraire, il est nécessaire dans l’Église que chacun s’ "abaisse" pour se mettre au service des frères 
tout au long du chemin. » PAPE FRANÇOIS, Discours pour la commémoration du 50e anniversaire de l’institution du synode des 
évêques, 17 octobre 2015. 
46 « Les personnes consacrées sont appelées à être des ferments de communion missionnaire dans l’Église universelle par le 
fait même que les multiples charismes des divers Instituts sont donnés par l’Esprit Saint, en vue du bien du Corps mystique 
tout entier, à l’édification duquel ils doivent servir (cf. 1 Co 12, 4-11). » JEAN PAUL II, exhortation apostolique post-synodale 
Vita consacrata, 25 mars 1996, n° 47. 



16 

communauté ecclésiale et au-delà de ses 
limites47"48. » Parce que les religieux(ses) 
apostoliques sont souvent amenés à 
collaborer dans la mission avec des 
prêtres, diacres, laïcs, voire aussi des 
consacrés d’autres communautés, et/ou 
servir des personnes de tous états de vie, 
j’entends donc un appel très fort pour la 
vie religieuse apostolique aujourd’hui à 
promouvoir toutes les vocations et 
travailler inlassablement à la commu-
nion ecclésiale. Car la vie religieuse, par 
son expérience de la vie fraternelle – à travers la vie communautaire qui imprime et façonne les 
relations et invite à une fraternité universelle - est appelée fortement à servir cette dynamique de 
communion missionnaire dans l’Église. Ainsi notre sagesse de fonctionnement, notre expérience des 
chapitres, du discernement communautaire peut-elle servir avec fruit les processus de synodalité 
que le pape François appelle si fortement. « Le monde dans lequel nous vivons, et que nous sommes 
appelés à aimer et à servir même dans ses contradictions, exige de l’Église le renforcement des 
synergies dans tous les domaines de sa mission. Le chemin de la synodalité est justement celui que 
Dieu attend de l’Église du troisième millénaire49. » 
 
Nous sommes l’Église ensemble dans la diversité des vocations, dans une Église-communion appelée 
à conjuguer institution/hiérarchie et charismes, dynamiques diocésaines et dynamiques 
communautaires, logique de territoire et logique de réseaux, sans rivalité ni opposition. La mission 
est vaste, il y a de la place pour tous ! Cela n’exclue pas les tensions et oppositions (nombreuses 
depuis Pierre et Paul !) mais si « la miséricorde est le nom de Dieu », et « l’unité toujours supérieure 
aux conflits », l’Esprit nous ouvrira des chemins de parole et de pardon.  
 
Il me semble donc que l’un des plus grands appels pour la vie religieuse dans l’Église d’aujourd’hui aux 
sensibilités si diverses, est de contribuer à aller jusqu’au bout de la réception de Vatican II, et de servir 
la vocation chrétienne50 et donc toutes les vocations. Elle doit donc chercher à promouvoir et 
développer toujours davantage une ecclésiologie de communion qui apprend à rendre grâce et porter 
chacune des vocations. « La pastorale des vocations est la vocation de la pastorale aujourd’hui. En ce 
sens on peut dire qu’il faut "vocationaliser" toute la pastorale ou faire en sorte que chaque expression 
de la pastorale manifeste d’une façon claire et sans équivoque un projet ou un don de Dieu fait à la 
personne et stimule chez elle une volonté de réponse et d’implication personnelle. (…) la vocation est 
l’affaire la plus sérieuse de la pastorale contemporaine51. » Et donc aussi de la vie religieuse 
apostolique52 ! Pour  créer cette culture de  vocation, indispensable à l’évangélisation53 pour 

                                                           
47 JEAN-PAUL II, exhortation apostolique post-synodale Vita consacrata, 25 mars 1996, n° 51. 
48 PAPE FRANÇOIS, Lettre aux consacrés. 
49 PAPE FRANÇOIS, Discours pour la commémoration du 50e anniversaire de l’institution du synode des évêques, 17 octobre 
2015. 
50 « C’est pourquoi, en tant que don à l’Église, elle [la vie consacrée] n’est pas une réalité isolée ni marginale, mais elle lui 
appartient intimement. Elle est au cœur de l’Église comme un élément décisif de sa mission, en tant qu’elle exprime l’intime 
nature de la vocation chrétienne et la tension de toute l’Église Épouse vers l’union avec l’unique Époux ; donc elle 
"appartient… sans conteste à sa vie et à sa sainteté". » PAPE FRANÇOIS, Lettre aux consacrés.  
51 In Verbo tuo…, document final du Congrès européen sur les vocations au sacerdoce et à la vie consacrée en Europe, 
Rome, 5-10 mai 1997. 
52 « Tout institut doit vivre en état permanent de vocation, c’est-à-dire en état d’incertitude et de disponibilité face à son 
avenir. Pareillement, tout institut, en quête de la cité future, s’y achemine en réalisant dans l’Église un mode de vie 
fraternelle. Enfin tout institut se doit de faire une profonde expérience du monde dans lequel s’exerce sa mission. » PHILIPPE 

LECRIVAIN, Une manière de vivre, Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 96. 
53 « The culture of vocation "is a component of the new evangelisation". Each person’s specific vocation is an expression of 
the general vocation of humanity. » CHRISTOPHER JAMISON, osb, The Disciples’ call, Bloomsbury, 2013, p. 228. 



17 

aujourd’hui, nous avons donc besoin de développer davantage un esprit de dialogue, de partenariat et 
de collaboration entre communautés et avec les autres acteurs ecclésiaux afin de cheminer ensemble 
prêtres, laïcs, consacrés, évêques… chrétiens unis par le Christ pour servir ce monde.  
 

 

Dans un monde fragmenté et divisé,  
servir le bien commun, la fraternité, la réconciliation 
 
Invités par l’Église à être experts en communion, en relations, 
les consacrés sont appelés plus que jamais à servir la fraternité, 
le bien commun, la réconciliation dans un monde où semble 
s’accroîtrent l’indifférence, les violences, les divisions, les 
intérêts personnels, et « la culture du déchet ». La vie religieuse 
apostolique est particulièrement présente sur les lignes de 
fracture, en bien des lieux frontières, au plus près des plus 
pauvres, des oppressés et des oubliés. Je voudrai souligner ici 
rapidement trois défis contemporains importants que je 
perçois pour la mission. Mais ils sont bien loin d’être exhaustifs.  
 
En premier lieu, il s’agit du défi de la présence aux réfugiés et 
migrants. Dans un contexte de crise majeure en Orient, en 
Europe et dans bien des régions de la planète, alors que le 

nombre de déplacés ne cesse de s’accroître, nous ne pouvons ne rien faire. Et je voudrai saluer ici le 
projet migrants de l’IUSG qui vient d’envoyer dix religieuses apostoliques de huit nationalités 
différentes en Sicile en créant deux communautés inter-congrégationnelles pour « être pont » entre 
la population locale et les migrants, ou encore le JRS (Jesuit Refugees service)54 et tant d’autres 
initiatives portées par vos congrégations qui ouvrent leurs portes et leurs cœurs.  
 
Un autre défi apostolique contemporain m’apparaît comme celui de la mise en œuvre de l’écologie 
intégrale développée dans l’encyclique Laudato Si qui nous invite « à mûrir une spiritualité de la 
solidarité globale qui jaillit du mystère de la Trinité55 » et pour cela à changer nos modes de vie pour 
préserver la nature et lutter contre la pauvreté et les inégalités.  
 
Enfin, il me semble que face à la nouvelle 
donne hommes/femmes dans la société, 
nous ne pouvons faire l’impasse sur cette 
question du rapport hommes/femmes 
dans l’Église. Comment parvenir à 
accueillir et assumer notre altérité 
profonde tout en traduisant notre égale 
dignité par des processus de décisions plus 
paritaires ? Comment trouver les chemins 
de reconnaissance mutuelle et d’enri-
chissement réciproque qui respectent l’un 
et l’autre ? Comment collaborer dans un 
vrai partenariat, un esprit de corespon-
sabilité qui permet de croiser paisiblement 
les regards pour relever ensemble les défis de la mission ? Tel est sans doute un chantier important 
auquel le monde d’aujourd’hui nous appelle… 

                                                           
54 Service jésuite des réfugiés qui a pour mission d’accompagner, servir et défendre les réfugiés.   http://www.jrsfrance.org/  
55 Laudato Si, n° 240. 



18 

CONCLUSION :  
Vivre la réciprocité 

 
Le concile Vatican II a profondément changé le visage de la vie 
religieuse apostolique. Il nous a invités à approfondir notre 
vocation et vivre un important renouveau qui n’est pas terminé. 
Cinquante ans après, l’Année de la vie consacrée nous a été 
donnée comme un temps de grâce et une étape importante 
pour réaliser ce qui s’est passé et nous tourner en Église vers 
l’avenir dans une dynamique de changement et un processus de 
conversion que nous rappelle l’année de la miséricorde… Lieu 
de contemplation, de réflexion théologique et de formation à la 
miséricorde, la vie consacrée apostolique est finalement 
aujourd’hui comme le petit morceau d’une mosaïque encore 
inachevée et bien plus grande, celle du mystère de l’homme, du 
monde et de l’Église dans sa diversité appelée à l’unité. Un 
morceau de pierre à la fois lumineux et cabossé, placé au cœur 
d’un vaste réseau de relations, celui d’un monde et d’une Eglise 
désormais multipolaires, multiculturels.  
 

Dans cet univers contemporain, nous découvrons davantage 
que nous ne pouvons vivre sans les autres56, nous n’existons 
qu’en relation, en réciprocité avec les autres groupes. « La 
mission est Visitation. » Nous sommes nous-mêmes devenus 
les pauvres que nous voulions nourrir, les blessés que nous 
voulions guérir, les réfugiés que nous voulions réconforter. 
Aussi « une grâce du moment présent, c’est d’être 
progressivement poussés à vivre notre vie comme une divine 
réciprocité de dons, à ne pas nous considérer comme les 
bienfaiteurs qui donnent généreusement à ceux qui n’ont rien, 
ne savent rien ou ne peuvent rien, mais à entrer dans des 
relations mutuelles pour apprendre en quoi consiste ce que 

disait saint Augustin : 
"C’est avec vous que je 
suis chrétien."57 »  
 
Nous ne pouvons inven-
ter seuls l’avenir de la vie religieuse apostolique. Nous avons 
besoin de croiser les regards, de discerner le chemin avec 
d’autres, dans une écoute commune de l’Esprit.  
 
Puisse ce simple regard de religieuse française - passionnée du 
Christ, passionnée du monde et de l’Église - inviter au dialogue 
entre nous et avec d’autres, en particulier avec les plus jeunes 
générations qui nous déroutent souvent, car telle est sans doute 
une clé pour la revitalisation de la vie religieuse apostolique.  

                                                           
56 « Plus les religieux s’engagent dans la nouvelle société, plus ils découvrent qu’ils ne peuvent pas vivre sans les autres. » 
PHILIPPE LECRIVAIN, Une manière de vivre. Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 90. 
57 DOLORES ALEIXANDRE, Baptisé dans le feu, Lessius, 2015 p. 176. 



19 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
« Partout dans l’Église, sur toute la surface du monde, un grand défi est de faire se rencontrer les 
générations et d’accepter le chemin de foi d’autres personnes qui sont plus âgées ou plus jeunes que 
nous. Nous devons les aider sur leur chemin même s’il est très différent du mien. Partout, j’ai vu que 
la vitalité de l’Église repose sur le respect de la démarche de foi de l’autre58. »  
 
Je vous remercie de votre attention.  

 
 
 

Sr Nathalie Becquart, Xavière, 
Directrice du Service national pour l’évangélisation des jeunes  

et pour les vocations à la Conférence des Evêques de France 

                                                           
58 « Souvent il nous est plus facile d’accepter des différences avec des gens qui ne sont pas chrétiens, qu’avec nos 
coreligionnaires d’une génération différente. Une génération plus âgée a grandi dans une culture fortement catholique. Pour 
nous, la grande aventure était de rencontrer le monde et de sortir de l’enceinte d’une culture ecclésiastique. Mais bien des 
jeunes grandissent sans une culture chrétienne, et pour eux l’aventure est souvent la découverte de la foi et de l’Église. » 
Timothy Radcliffle (op), au rassemblement de l’Église d’Algérie, octobre 2014. 


