Conférence de Sr Nathalie Becquart donnée a Rome le 31 janvier 2016 dans la Aula Paul VI,
lors de la rencontre internationale « Vie consacrée en communion » pour la cléture de I'année de La
vie consacrée.

Intervention demandée par les responsables de la Congrégation pour les Instituts de Vie
consacreée et les Sociétés de Vie apostolique (Dicastére pour la vie consacrée) sur le theme :
La vie consacrée apostolique dans les cultures contemporaines : lieu de contemplation, de
réflexion théologique et de formation a la miséricorde.

L’aventure autrement,
un chemin de miséricorde

Religieux(ses) apostoliques :
appelés et envoyés dans un monde en pleine mutation




Chers freres et soeurs,
Chers amis dans le Seigneur,
Chers moines, religieux et religieuses apostoliques venus de tous les continents

Merci de m’accueillir, merci aux responsables du
Dicastére pour leur confiance, pour leur audace
méme d’avoir pris le risque de me demander cette
intervention autour de la vie consacrée apostolique
dans les cultures contemporaines : lieu de contem-
plation, de réflexion théologique et de formation a la
miséricorde.

Je me sens vraiment trés petite et impressionnée
devant la tache qui m’incombe de prendre la parole
ce matin devant vous. Je ne pourrais le faire si je
n‘avais pas rencontré depuis I'enfance de tres
nombreux consacrés qui m’ont touchée, guidée,
interpellée, formée, soutenue... Je suis redevable a
tant d’hommes et de femmes de diverses congré-
gations qui m’ont donné de découvrir quelque chose
de la vie du Christ et m’ont ouvert des mondes.
Depuis la religieuse qui m’a accueillie pour I'éveil a la
foi jusqu’au pape Frangois qui nous a donné ce
cadeau d’une Année de la vie consacrée, sans
oublier toutes mes soceurs Xaviéres qui m’ont intégrée dans leur corps apostolique et me supportent
avec patience au quotidien ! Aussi, je ne puis mettre des mots sur I'expérience de la vie religieuse
apostolique sans rendre grace pour tous ces religieux(ses) rencontrés de visu ou a travers leurs écrits,
qui m’ont marquée par leur fidélité, leur engagement, leur réflexion. lls font de moi une héritiere. Ils
m’ont fait percevoir la diversité de la vie religieuse mais plus encore son fondement commun dans le
Christ qui nous met d’emblée dans une fraternité universelle, une connivence d’expérience comme
nous le vivons dans cette rencontre internationale.

La vie consacrée apostolique, pour moi, ce sont
d’abord des visages. Ce sont vos visages habités
par tant de situations humaines, faconnés par la
priere, la vie communautaire et la mission dans
des cultures et des environnements si variés. La vie
religieuse apostolique que nous représentons, il
me semble que c’est avant tout une aventure
humaine, un concentré de vie, une densité
d’expériences, un creuset de chemins singuliers
fagonnés par mille et un charismes. Et finalement
une maniére de vivre pour tenter d’exprimer et
d’incarner au long de I'histoire le mystére d’'un
Dieu qui vient a la rencontre de 'homme... La vie
religieuse apostolique, ce sont nos histoires
d’hommes et de femmes appelés a tout donner,
saisis au plus profond par I'amour de Dieu pour
étre envoyés dans le plein vent du monde au
milieu de nos contemporains, en particulier les
plus petits. BrGlés au coeur par le feu d’une Parole,




assoiffés de Dieu, nous avons tout quitté et nous cherchons en tatonnant comment devenir les mains,
les yeux, les oreilles, la bouche, le corps du Ressuscité pour que « les hommes aient la vie et la vie en
abondance » (Jn 10, 10).

Et pourtant il me faut déployer maintenant le sujet qui m’est imparti. Je I'ai requ comme une
invitation a réfléchir sur la vocation et les défis de la vie religieuse apostolique pour aujourd’hui.
Religieux et religieuses apostoliques, appelés et envoyés dans des sociétés en plein bouleversement
culturel et dans une Eglise en processus de conversion missionnaire, nous avons besoin de mettre
des mots sur ce que nous vivons pour chercher ensemble comment avancer dans ce contexte
contemporain souvent déroutant. Nous vivons un moment passionnant mais difficile, voire
éprouvant. L'ampleur des changements technologiques et géopolitiques, I'accélération du temps, la
révolution culturelle, anthropologique et sociale, a I'ceuvre nous invitent a plonger tres
profondément dans nos racines pour revenir a la source. Et, par-1a, oser continuer a répondre avec
audace aux appels du monde et de I'Eglise.

Cherchant comme vous a lire les signes des temps, nourrie par ma mission au Service national pour
I’évangélisation des jeunes et pour les vocations a la Conférence des Evéques de France, faconnée
par I'écoute et la rencontre des jeunes mais aussi des ainés?, mon intuition est que la vie consacrée
apostolique est appelée aujourd’hui a un nouvel aggiornamento, peut-étre aussi fort que celui
qu’elle a vécu aprés Vatican Il. Cet enjeu majeur d’une nécessaire réarticulation? de la vie religieuse
apostolique avec une forme de culture contemporaine globalisée - que je qualifie de « culture post-
moderne numérique » - m’apparait comme un appel a une conversion radicale pour répondre aux

1 « Chaque fois que nous cherchons a lire les signes des temps dans la réalité actuelle, il est opportun d’écouter les jeunes et
les personnes dgées. Les deux sont 'espérance des peuples. Les personnes dgées apportent la mémoire et la sagesse de
I'expérience, qui invite a ne pas répéter de fagon stupide les mémes erreurs que dans le passé. Les jeunes nous appellent a
réveiller et a faire grandir I'espérance, parce qu’ils portent en eux les nouvelles tendances de I’humanité et nous ouvrent a
I’avenir, de sorte que nous ne restions pas ancrés dans la nostalgie des structures et des habitudes qui ne sont plus porteuses
de vie dans le monde actuel. » Pape Francois, La joie de I’Evangile, n° 108.

2 Jemprunte cette expression a James Sweeney : « The essential argument pursued here is, firstly, that there is a need today for
some fundamental re-articulation of religious life, whether or not that implies a radically new paradigm. » JAMES SWEENEY CP,
« Religious life looks to its future », in GEMMA SIMoONDs CJ, A Future Full of Hope ? Liturgical Press 2013 p. 131



nouveaux défis de ce monde pluriel et divisé. Un nouveau « renouveau » nécessaire pour aller
jusgu’au bout de la réception de Vatican Il et de I'ecclésiologie de communion qu’il développe. C'est
pourquoi il est bon de vivre cette cloture de I’Année de la vie consacrée comme un pelerinage du
Jubilé de la miséricorde. Pour expliciter cette invitation a penser et vivre un changement de
paradigme — une analyse partagée par de nombreux acteurs ecclésiaux et auteurs spécialistes de la
vie religieuse apostolique - je vous propose un parcours en trois parties inspirées des trois axes
donnés par le pape Francois dans sa Lettre aux consacrés :

1. Regarder le passé avec reconnaissance.
D’ol venons-nous ? Notre vocation, un chemin d’incarnation et de disponibilisation.

2. Vivre le présent avec passion.
Ou sommes-nous ? Migration et navigation, un chemin de transformation et d’inculturation.

3. Embrasser I'avenir avec espérance.
Ou allons-nous ? Défis pour la mission, un chemin de communion et de réconciliation.



1. Regarder le passé avec reconnaissance. D’ou venons-nous ?
Notre vocation, un chemin d’incarnation et de disponibilisation.

Chemin pour suivre le Christ de plus pres par le
service des autres, la vie religieuse apostolique est
un chemin d’oblation et de conversion.

Regarder notre passé, relire notre vocation
apostolique, c’est contempler la vocation méme du
Christ, son étre de Fils de Dieu envoyé dans le monde
pour annoncer le Royaume. Et reconnaitre ce que
nous sommes en Lui au coeur de ce monde. Notre
identité, c’est le Christ: « Les religieux et religieuses
doivent continuer a prendre le Christ Seigneur pour
modeéle a toute époque, nourrissant dans la priére
une profonde communion de sentiment avec lui, afin
que toute leur vie soit animé d’un esprit apostolique
et que toutes leurs actions apostoliques soient
pénétrées d’un esprit de contemplation®. »

Toute vocation part de la rencontre avec le Christ,
comme le rappelle le pape Frangois dans son récent
message pour la Journée mondiale de priére pour les
vocations*: « L’action miséricordieuse du Seigneur pardonne nos péchés et nous ouvre a la vie
nouvelle qui se concrétise dans I'appel & cette suite et a la mission. Toute vocation dans I’Eglise a son
origine dans le regard plein de compassion de Jésus. La conversion et la vocation sont comme les deux
faces d’'une méme médaille et elles se rappellent sans cesse a nous, dans notre vie de disciple
missionnaire. » Nous sommes ici, consacrés de vie apostolique, parce que nous avons rencontré
personnellement le Christ, nous avons écouté son appel et nous nous sommes laissés configurer a Lui
pour étre associés a sa mission par la médiation d’un corps apostolique reconnu par I'Eglise.

Un chemin de mission et d’humanisation

Cette vocation ne nous met pas a part, hors du monde et de
la commune humanité. Au contraire, elle nous plonge encore
plus dans la densité du coeur de I'existence humaine. Elle
nous fait vivre avec une grande intensité la vocation méme de
tout étre humain. Car « I'appel a suivre le Christ ou a I'imiter
conduit notre vocation humaine jusqu’au bout et en révéle ses
ultimes ressorts®. »

3 Jean PauL ll, exhortation apostolique post-synodale Vita consecrata, 25 mars 1996, n° 9
4 PAPE FRANCOIS, « L’Eglise, mére des vocations », message pour la 53¢ Journée mondiale de priére pour les vocations, 2016.
5 CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 84.



La vie consacrée apostolique est donc
une aventure humaine et humani-
sante, au service de "lhumanisation du
monde. Par elle nous découvrons
toujours davantage combien aimer et
servir Dieu, c’est aimer et servir les
autres. Car toute vocation chrétienne
est au service de la vocation humaine®.

Mais ce qui marque le plus fortement
notre vocation c’est I'appel apostolique
qui naft d’une écoute des cris du
monde, d’une prise de conscience des
besoins, attentes, soifs et souffrances
de nos contemporains. Comme Moise,
chacun(e) a notre maniéere, nous avons
entendu « J'ai vu, oui, j’ai vu la misére
de mon peuple... » (Ex 3, 1) et, dans un
retournement, pécheurs pardonnés,
nous sommes devenus « pécheurs
d’hommes » (Lc 5, 5). Toute vocation est mission. La vie consacrée apostolique en est le signe visible,
I’'expression éminente. Le pape Frangois, faconné comme nous par cette dynamique missionnaire, peut
ainsi écrire dans Evangelii gaudium : « Je suis une mission sur cette terre et pour cela je suis dans ce
monde, je dois reconnaitre que je suis comme marqué au feu par cette mission afin d’éclairer, de bénir,
de vivifier, de soulager, de guérir, de libérer’. »

Fondés et reconfigurés par un appel apostolique, nous recevons notre vocation de la vocation du Fils
pour avancer au large, au cceur du monde, dans le méme mouvement qui nous conduit dans les eaux
profondes de la rencontre avec Dieu. La vie religieuse apostolique est une aventure spirituelle dans la
pleine mélée du monde. Elle nous fait prendre des risques et aller plus loin que notre port d’attache
premier. Car « I'onction de I’Esprit Saint nous conduit vers le monde. Toute vie d’apétre est amenée a
franchir des frontieres, celle de la peur, celle de 'ambition, celle de son milieu, parfois de sa langue ou
de sa terre d’origine® ».

C’est donc dans ce monde tel qu’il est que nous cherchons en tatonnant comment suivre le Christ dans
une radicalité évangélique qui n’appartient pas seulement aux religieux, mais que nous vivons de
maniére particuliére dans une radicalité d’engagement pour le monde. Evangéliser, c’est humaniser et
socialiser. Le pape Francois nous I'a rappelé : « Les religieux/religieuses suivent le Seigneur de maniére
spéciale sur un mode prophétique, moi j’attends de vous ce témoignage-Ia. Les religieux doivent étre
des hommes et des femmes capables de réveiller le monde, notre vocation est une passion pour le Christ
en méme temps qu’une passion pour le monde, une passion que le monde rencontre le Christ®. »

6 « Et c’est le concile Vatican Il et la constitution pastorale Gaudium et Spes (1965) qui ont donné a la notion de "vocation
humaine" son statut central dans le discours chrétien et qui ont défini la vocation chrétienne et le ministére de I'Eglise par
rapport a elle. » Ibid., p. 95.

7 PaPE FRANCOIS, La joie de I’Evangile, n° 273.

8 MARGUERITE LENA, sfx, « L’appel apostolique », in Six visages de la vie consacrée, Caréme/N.D. de Paris, Parole et Silence
2015, p. 99.

9 PAPE FRANGOIS, Lettre aux consacrés, n° 1.



Un chemin de la Parole a la parole

Ce chemin est fondé dans un rapport a I'Ecriture tout autant
gue dans un rapport a l'autre. « D’un point de vue existentiel,
le religieux est celui qui inscrit toute sa vie sous la parole de
Dieu, en communion d’expérience avec d’autres’®. » La vie
religieuse, selon la belle expression de Benoit XVI, est « une
exégese vivante de la Parole de Dieu ». Comme Marie, toute
entiere écoute et disponibilité, est devenue elle-méme parole
de la Parole en accueillant le Verbe, nous nous recevons de la
Parole. Chacun de nous sans doute peut faire mémoire d’une
parole biblique qui I'a particulierement touché, a travers
laquelle Dieu I'a appelé et continue de I'appeler.

Et cette parole — Parole de Dieu entendue a travers I’Ecriture
et/ou discernée a travers les paroles du monde - met en
mouvement. Elle nous envoie parler, pour dire Dieu dans les
langages du monde. Aussi le rapport a la (P)parole est-il
fondamental et structurant pour les religieux et les religieuses.
Nos veeux se disent dans une parole publique??.

Or dans cette société contemporaine — société de |la
communication, de la conversation ol nous baignons dans un flux
médiatique et numérique — nous sommes passés de la culture de
I’écrit a la culture des écrans, et le rapport a la parole change.
Notre maniere d’étre en relation aussi. Les langages premiers de
nos contemporains, en particulier les plus jeunes qui passent plus
de temps a se parler via les smartphones et les réseaux sociaux
que de visu, sont devenus des
langages d'images et de sons,
de vidéos et de musique.

Cela nous bouscule et nous réinterroge. Comment traduire la
Parole dans ces nouveaux langages et inventer de justes chemins
entre silence et parole pour annoncer I’Evangile a I’heure de ces
nouvelles sociabilités ? Comment expliciter un chemin de vie
comme vocation, et rendre compte de la force d’une expérience
spirituelle et fraternelle a tous dans le bruit envahissant des
informations instantanées ? Car « la vocation concerne en effet le
tout de I'existence humaine et tout étre humain. Il faut donc
pouvoir en dire quelque chose d’audible aujourd’hui par tous,
sans utiliser & tout prix le langage bibliques ou ecclésial®® ».

10 Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 11.

11 Discours de Benoit XVI aux jeunes religieuses a Madrid en 2011 : « La vie consacrée "nait de I'écoute de la Parole de Dieu
et accueille I'Evangile comme régle de vie. Vivre & la suite du Christ, chaste, pauvre et obéissant, est ainsi une ‘exégése’
vivante de la Parole de Dieu [...] D’elle tout charisme est né et d’elle, toute régle veut étre I’expression, en donnant vie a des
itinéraires de vie chrétienne caractérisés par la radicalité évangélique" (Verbum Domini n® 83). »

12 « Les veeux mettent toutes la vie du religieux sous le signe de la parole ; ils font vivre toutes les dimensions de I'existence
humaine en se donnant les moyens de les parler : vivre selon les veeux c’est introduire la parole humaine en tout ce que I'on
vit, médiatiser par elle tout rapport aux biens et a autrui. » Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie
religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 36.

13 CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 61.



Un chemin d’incarnation et de disponibilisation

Sujet convoqué, appelé, envoyé dans ce monde pour parler et agir a la maniére du Christ, dans I'élan
d’un saint Paul'*, le religieux apostolique vit un profond chemin d’incarnation, un chemin de
descente. J'aime cette expression de notre fondatrice Claire Monestes : « Toute vocation est une
incarnation. »

Les mosaiques de la chapelle Redemptoris Mater, a quelques pas d’ici, sur la paroi intitulée « la
descente du Verbe », mettent en relief de fagon saisissante ce mouvement de I'Incarnation, la
« kénose » du Christ, le mystere de son abaissement volontaire pour nous sauver. Cette ceuvre du
Pére Rupnik, sj, exprime ainsi quelque chose de notre vocation en traduisant ce mouvement méme
du Christ qui descend a la rencontre de 'homme. Car elle met en lien et en perspective dans un axe
vertical, de haut en bas, les scénes de la
Nativité, du baptéme du Christ et de la
descente aux enfers.

Et elle dessine dans une ligne horizontale la
table des pécheurs et la table eucharistique
en esquissant une réciprocité entre le geste
de la femme pécheresse qui verse du parfum
sur les pieds de Jésus et celui du lavement
des pieds. Ainsi cette représentation nous
dit combien notre vie a la suite du Serviteur
est une descente, une descente dans la chair
du monde, une incarnation reflet de son
Incarnation.

14 « Aussi se définit-il [Paul], en téte de ses lettres, comme "I'appelé apétre”, kletos apostolos : I'appel de Dieu est devenu
son identité la plus profonde, une identité toute entiére relationnelle. Le voici constitué en "sujet convoqué”, a la suite et
dans la lignée des prophetes d’Israél. » MARGUERITE LENA, sfx, « L’appel apostolique », in Six visages de la vie consacrée,
Caréme/N.D. de Paris, Parole et Silence, 2015.



Notre existence apostolique est en méme temps mystique
et « politique », inscription dans I'histoire pour donner
corps a I'Esprit qui la conduit®.

Ce chemin d’incarnation modelé par le Christ est un
chemin de « sortie » qui nous associe a sa rédemption par
un processus de disponibilisation, d’« expropriation d’une
existence privée pour devenir fonction du salut universel :
se remettre entiérement a Dieu pour étre donné par lui au
monde a sauver, utilisé et consumé dans I’événement du
salutl® » car «le seul acte par lequel un homme peut
correspondre au Dieu de la Révélation consiste a se rendre
disponible sans limites'’. »

Cet itinéraire de
conversion qui passe
par un long temps de
formation®®, du postulat
a I'engagement défi-
nitif, nous rend toujours
davantage disponible aux appels de I'Esprit en nous permettant de
nous approprier progressivement les sentiments du Christ envers
son Peére.

Il est en méme temps un
itinéraire d’enracinement
dans la pluralité des mondes.
Car notre monde globalisé et
interconnecté  est  aussi
métissé, divisé, pluriculturel
et plurireligieux. C'est dans
ce monde pluriel comme une mosaique que nous avons a
discerner comment répondre aux appels de ce temps. Aussi la
vie religieuse apostolique doit-elle apprendre a assumer, vivre
et gérer une pluralité croissante a l'intérieur de chaque
communauté et entre les différentes congrégations. Sans doute
I'image de la mosaique peut-elle figurer ce style de vie
particulier dans le monde. Car cette ceuvre d’art informe la
matiere d’esprit, en agencant par le génie de l'artiste des
matériaux aux formes diverses afin d’exprimer quelque chose
de la vie méme de Dieu.

15 « L’Incarnation, c’est I'engagement, la condition engagée de Dieu. Sa seule condition. Et cet engagement fondamental de
son existence est "politique"”, pour autant qu’en venant faire corps avec nous, il vient aussi, naturellement, faire avec nous
cité (cf. Ap 21, 3). La chair de Dieu est, en puissance, toute une civilisation ; la civilisation totale et la seule qui ne soit pas
mortelle. » FRANGOIS CASSINGENA-TREVEDY, Etincelles Il 2003-2005, Ad Solem, 2007, p. 315.

16 Hans URs VON BALTHASAR, Et il appela & lui ceux qu’il voulait, Editions Johannes Verlag, 2014, p. 18.

17 Ibid. p. 23.

18 « La formation devra, par conséquent, imprégner en profondeur la personne elle-méme, de sorte que tout son
comportement, dans les moments importants et dans les circonstances ordinaires de la vie, conduise a révéler son
appartenance totale et joyeuse a Dieu. Du fait que la finalité de la vie consacrée consiste a étre configurée au Seigneur Jésus
dans son oblation totale de lui-méme, c’est a cela surtout que doit tendre la formation. Il s’agit d’un itinéraire qui permet de
s’approprier progressivement les sentiments du Christ envers son Pere. » JEAN PaulL Il, Exhortation apostolique post-synodale
Vita consecrata, 25 mars 1996, n° 65.



Un chemin de tension et d’interrogation

Mais vivre ce chemin méme
de Dieu en ce monde pluriel
et mosaique est un rude
chemin de passion et de
résurrection. Dans notre
monde en crise, nous
sommes traversés de ten-
sions, écartelés comme la
croix entre le vertical et
I’horizontal, entre le monde
d’avant et celui de demain.
Hans Urs Von Balthasar nous
le rappelle: «la tension
"dans le monde" "sans étre
du monde" qui vaut pour
tous les chrétiens, s’accroit
encore pour ceux qui ont
répondu a un appel particulier : ils sont totalement libérés, au sens le plus radical du terme, mais pour
étre engagés et utilisés non moins radicalement par Dieu pour le monde. (...) Leur mode de vie ne fait
que concentrer et rendre plus intense la forme christologique de I'existence de tout baptisé ; il montre a
titre de témoignage, le sens de la tension immanente & cette existence®. »

Aujourd’hui, fragilisés dans nos identités, peut-étre sommes-nous encore plus habités par des
interrogations car nous sommes moins reconnus d’emblée dans notre vocation propre qui peut
apparaitre a beaucoup de nos contemporains sécularisés comme étrange et décalée, voir méme
comme venant d’une autre planéte ! Ainsi, une enquéte récente réalisée pour la Conférence des
religieux et religieuses de France?® montre que si 94 % des consacrés de moins de 40 ans se
considerent comme « engagés dans la vie de la société », le grand public, lui, percoit les consacrés
comme « éloignés des réalités » a 63 %, et pas modernes a 69 %. S’il a une image plutot tres positive
de la vie religieuse, ce grand public pense majoritairement qu’elle est une maniere de fuir le monde,
peut-étre parce que la vie religieuse apostolique n’est pas assez visible ou plutét pas assez lisible.
Cela doit nous interroger car, si les Francgais percoivent que notre choix de vie est un engagement
profond, ils ne comprennent guéere I'appel et la nature de notre vocation. Méme s’il faut se réjouir
que 10 % des Francais et 15 % des 18-24 ans disent avoir déja pensé a la vie religieuse ! Nous voyons
bien, nous le vivons, la situation de la vie religieuse dans bien des pays est compliquée, bousculée.
Comme le résume trés bien Dolores Alelxandre : « Durant des siécles, la vie religieuse a eu une
visibilité sociale, une force d’attraction et une grande capacité a "signifier" I'expérience chrétienne
pour I’Eglise et la société. Elle pouvait étre reconnue et identifiée comme lieu de référence porteur de
sens. Aujourd’hui, son "visage" n’a plus de contours trés nets, et son "profil" n’est pas aussi
convaincant et significatif que ce que I'on aurait pu espérer apreés le Concile?. » Mais cette épreuve
nous invite a suivre le Christ jusqu’au bout dans son chemin d’offrande. « On pourrait qualifier cette
situation de "kairos de descente", ol I’'on a besoin de toucher le fond en prenant conscience de notre
pauvreté et de nos limites pour, des profondeurs, crier vers le Seigneur®?. » Notre vocation est
traversée pascale...

13 Ibid., p. 99.

20 Sondage Opinion Way pour la CORREF : « L’engagement dans la vie religieuse »
http://www.viereligieuse.fr/L-engagement-dans-la-vie

21 DOLORES ALEIXANDRE, Baptisés dans le feu, Lessius, 2015, p. 179.

22 |pid., p. 180.

10



2. Vivre le présent avec passion. Ou sommes-nous ?
Migration et navigation, un chemin de transformation et d’inculturation.

Nous sommes donc en pleine traversée pascale, dans
un passage entre Passion et Résurrection, celui du
monde vers le Pere, celui de notre époque a une
pliure de I'histoire, celui d’une nouvelle forme d’Eglise
en émergence... L'aventure de la vie religieuse
apostolique est une nouvelle naissance, une paque
qui entraine au large jusque dans les tempétes de nos
résistances a nous laisser conduire sur un chemin de
liberté et de libération. Elle nous plonge dans les
vagues de I'affrontement au mal, aux forces obscures
du péché?®. Pour exprimer ce chemin de crise actuel
de la vie religieuse apostolique?®, de nos propres
trajectoires pétries de doutes et peurs devant
I'inconnu, j'aime I'image de Moise qui conduit son
peuple a travers la mer Rouge (Ex 14). En devenant
religieux, comme les Hébreux, nous avons quitté
notre terre d’Egypte pour la terre promise d’une vie
heureuse et apostolique. Cette aventure autrement
—aventure du don, de la confiance, de la solidarité, de
la fraternité, de la liberté? — est exode pour annoncer
I’Evangile pascal®® dans une forme marquée par « la
radicalité et le célibat qui traduit socialement et visiblement [|originalité d’une expérience
spirituelle?” ».

Traversée et passages

Dans cette « période de changements exigeants et de nécessités nouvelles », « la crise est I’état dans
lequel nous sommes appelés a I'exercice évangélique du discernement® ». Aussi comme nous le
rappelle la lettre Scrutate, « La vie consacrée est en train de traverser un gué, mais ne doit pas y rester
de maniére permanente. Nous sommes invités a opérer le passage — Eglise en sortie est 'une des
expressions typiques du pape Frangois — comme un kairds qui exige un renoncement, demande de

23 « A leur maniére propre, les religieux placent leur vie de baptisé sous la lumiére des deux grands événements de la vie du
Christ : sa venue au monde et sa Pdques. Qui renvoie aux deux mysteres essentiels du christianisme : I'lncarnation du Verbe
et le Mystere Pascal. » Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique,
CORREF, 2011, p. 39.

24 « This is a time of crisis and, as | often insisted, the Church is renewed through crisis. The story of salvation is about crises
which lead to renaissance. (...) God comes to us in crises because that is how human beings flourish. (...) So this difficult time
for religious life will surely also ultimately be a blessing and lead to a renewal, perhaps in ways we cannot anticipate. But
this will only happen if we are not obsessed with our own survival. » TIMOTHY RADCLIFFE OP, in GEMMA SIMONDS CJ, A Future Full
of Hope ? Liturgical Press, 2013, p. 7.

25 Tract du SNEJV pour présenter la vie consacrée en France :
http://www.jeunes-vocations.catholique.fr/pastorale-des-vocations/jmv-et-autres-productions/I-aventure-humaine.html

26 « Aujourd’hui, comme hier, on a besoin de fondateurs qui ne visent pas a créer des institutions a succes, mais des
communautés qui annoncent par leur simple existence, I’Evangile pascal. Des communautés qui se reconnaissent comme de
passage avec le Christ, venant du Pére et retournant au Pere sans se garder pour elles-mémes. » Jean-Pierre Longeat (dir.)
L’avenir de la vie religieuse, appelés a I'espérance, Salvator, 2015, p. 14.

27 Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie religieuse, proposition théologique, CORREF, 2011, p. 25.

28 JoA0 BRAZ DE Aviz, RODRIGUEZ CARBALLO, Scrutate, Deuxiéme écrit du magistére du pape Frangois, 8 septembre 2014, n° 10.

11



laisser ce que I’on sait devoir entraver un chemin long et guére facile, comme Abraham vers la terre de

Canaan (cf. Gn 12, 1-6), comme Moise vers une terre mystérieuse léguée aux patriarches (cf. Es 3, 7-8),

comme Elie vers Sarepta de Sidone : tous, vers des terres mystérieuses uniquement entrevues dans la
i29

foi®. »

C'est dans ce monde marqué par beaucoup de violences et de désespérances que nous sommes
appelés a témoigner de la joie pascale, a porter a tous la miséricorde de Dieu. « "C’est cela, la beauté
de la consécration : c’est la joie, la joie..." La joie de porter a tous la consolation de Dieu. [...] Dans le
monde, il y a souvent un déficit de joie. Nous ne sommes pas appelés a accomplir des gestes épiques
ni a proclamer des paroles retentissantes mais a témoigner de la joie qui vient de la certitude de se
sentir aimés, de la confiance d’étre sauvés®. »

La formation®! & la vie religieuse apostolique, a travers ses différentes étapes qui nous conduisent du
postulat a 'engagement perpétuel, est expérience d’une profonde transformation intérieure qui nous
émonde pour fonder notre vie dans une confiance inconditionnelle et porter davantage de fruits.

Pour avancer a travers crises et
brouillards, comme les apdtres dans la
tempéte, comme les Hébreux dans la
mer Rouge, nous sommes convoqués a
prendre résolument la barque de
I'espérance. « L’espérance ne donne
pas de solution, mais elle ouvre des
passages. [...] L’espérance ne résout pas
les problémes, mais elle découvre un
chemin la ol I'on croyait ne pas pouvoir
s’aventurer. La Bible est le livre des
passages, le livre de I'espérance’?. »

Dans le sillage des Hébreux sur la mer Rouge et du passage
pascal de Jésus, nous sommes pelerins-marins dans un monde
qui bouge comme les vagues.

Ou pour le dire avec d’autres images, celles de Benjamin
Gonzalez Buelta qui décrit ainsi les changements de la vie
religieuse depuis la période d’avant-concile jusqu’a I'apres-
concile puis la post-modernité: « Nous sommes passés des
trains, a la voiture maintenant au deltaplane. Notre identité est
nomade et pélerine®. »

23 |pid., n° 11.

30 JoAo BRAz DE Aviz, RODRIGUEZ CARBALLO, Réjouissez-vous, Lettre circulaire destinée aux consacrés et consacrées, Paroles du
magistére du pape Frangois. Rome, 2 février 2014, n° 3.

31 « La formation dans la vie religieuse ne peut se dérouler que selon cette dynamique pascale, qui conduira la personne a
entrer en "démarche d’apprentissage", c’est-a-dire a accepter de déplacer ses repéres, a transformer ses "savoirs" (de
quelque ordre qu’ils soient), a s’engager dans une initiation. » CATHERINE FINO, JEAN-CLAUDE LAVIGNE, JEAN-LOUIS SOULETIE, La vie
religieuse dans le monde d’aujourd’hui, une identité en construction, Salvator, 2011, p. 26.

32 GeNevieEve COMEAU, « L'espérance ou I'ouverture de I'avenir », in JEAN-PIERRE LONGEAT (dir.) L’avenir de la vie religieuse,
appelés a I'espérance, Salvator, 2015, p. 28.

33 BENJAMIN GONZALEZ BUELTA SJ, « En train, en voiture ou en deltaplane ? », Christus n° 216, octobre 2007.

12



L’expérience de la migration

Plongés dans I'expérience du provisoire, de l'incertitude, nous expérimentons - comme les migrants
qui doivent quitter leur pays - I'instabilité des passages, la souffrance de ceux qui doivent passer d’un
pays a l'autre, entrer dans une nouvelle culture. Car la vie religieuse apostolique aujourd’hui en
recomposition est en processus de migration. Elle doit passer d’'un monde a l'autre, entrer dans une
nouvelle culture. Nous sommes dans cette situation que Sandra Schneiders®* qualifie de « new
normal » dans laquelle nous avons a apprendre a vivre dans un nouveau pays, a parler une nouvelle
langue. Cela nous met particulierement en solidarité avec tous les réfugiés et exilés qui passent d’une
rive a I'autre de la Méditerranée dans des embarcations risquées. De par notre vocation, chacun(e) ici,
nous avons quitté notre terre premiére pour entrer dans la terre du Christ a inculturer pour le monde
d’aujourd’hui. Ainsi, I'expérience individuelle du religieux comme de toute communauté apostolique
est toujours une expérience de mouvement, de refondation qui ne se fait pas sans combat spirituel.
Notre traversée pascale personnelle et communautaire est chemin de dépouillement dans la nuit nue.
D’autant plus que dans ce nouveau contexte du 21° siécle, I'évangélisation se trouve radicalement
modifiée, et la vie religieuse aussi, surtout dans les sociétés occidentales ou occidentalisées®.

Navigation

Le sol se dérobe sous nos pieds, nous sommes dans un monde mouvant, celui de la société liquide et
nous devons apprendre a naviguer sur la mer pour rejoindre et accompagner les « homo
numericus®® » d’un monde marqué par la mobilité, le surf, la fluidité, la multi appartenance, la
synergie, le collaboratif, la connectivité, I’horizontalité, la logique
de réseaux, le fun, I'expérimentation, le présent...

Nous voici donc devant cet immense défi de chercher comment
étre signe du royaume de Dieu au cceur de ces nouvelles réalités
en exercant un discernement attentif pour apprendre a lire les
cartes marines, choisir les bons caps et bien régler nos voiles pour
tracer des routes a inventer entre courants et contre-courants.
Notre enjeu est de conjuguer fidélité et créativité, tradition et
innovation, sagesse et audace.

Pour ainsi percevoir, comme le veilleur avant I'aurore, poete de la
vie naissante¥, la lumiére du matin de Paques... Sans doute cette
Année de la miséricorde démarrée dans I’Année méme de la vie
consacrée pourrait-elle nous aider a accueillir les germes de la
Résurrection en nous invitant a la confiance et I'espérance,

34 « The "new normal” is the situation of the exile who arrives in a new country, with no home, no job, no relatives, no
money, little knowledge of the language or customs, and somehow has to make a go of it. The event or experience which
challenges a person to face a "new normal". » SANDRA SCHNEIDERS, The Ongoing Challenge of Renewal in Contemporary
Religious Life, CORI Conference, 25th April 2014.
http://www.cori.ie/sandra-schneiders-paper-delivered-at-cori-conference-25th-april-2014/

35 Revue de spiritualité ignatienne, « Sécularisation et spiritualité ignatienne », n° 127, p. 6.

36 Cf. NATHALIE BECQUART, « Naviguer au quotidien », Christus n° 243, juillet 2014 et « Le numérique, nouveau milieu de vie :
L'art de la navigation », Christus n° 248, octobre 2015.

37 « Donnés par Dieu & I'Eglise et a la société, pour de nouveaux commencement d’Evangile, les religieux sont appelés ¢
devenir des "poetes". (...) Les poétes sont appelés a sentir et a exprimer tout ce qui germe et bourgeonne, tout ce qui est
promesse de liberté et d’avenir. Les "poétes" sont des veilleurs et des éveilleurs. Ils guettent I'aurore et donnent a I'espérance
de naitre et de grandir. » PHILIPPE LECRIVAIN, Une maniére de vivre, Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 89.

38 « Dans une situation qui a conduit beaucoup de nos contemporains au découragement, au désespoir et a la perte de
repéres, la miséricorde divine devrait étre mise en valeur comme un message de confiance et d’espérance. » WALTER KASPER,
La miséricorde, Editions des Béatitudes, 2015, p. 18.

13



3. Embrasser I’avenir avec espérance. Ou allons-nous ?
Défis pour la mission, un chemin de communion et de réconciliation.

Dans nos sociétés complexes, occidentalisées et sécularisées, ou l'individu est au centre, ol la
relation prime, se réarticulent autrement I'individu et le collectif. Nous sommes face a des processus
tres forts d’individuation, d’émancipation, fondés sur la conception démocratique d’un individu libre
et autonome qui n’est pas d’abord défini par ses groupes d’appartenance. Les jeunes de la culture
post-moderne numérique, en particulier, vivent un chemin de grande subjectivation. Ils construisent
leur identité par expérimentation et non plus par reproduction. Les rejoindre et les accompagner
c’est &tre plongés dans le laboratoire de la société de demain, une société du « CO »* avec comme
valeurs fortes la solidarité et le partage. Au cceur de cette situation, il me semble percevoir comme
un grand défi pour la mission celui d’aider chacun a construire son identité, a répondre a la question
du sens de sa vie.

Dans monde individualiste, faire découvrir la vie comme vocation

La réflexion sur notre vocation de consacrés apostoliques dans la
premiere partie de ce parcours nous a fait revenir a la racine de
notre identité d’appelé, de sujet convoqué, invité a répondre par
une oblation totale qui est remise de soi au Christ et au monde tel
qu’il est. Comme religieux, nous avons fait I'expérience de I'appel,
de la découverte que la vie est vocation. Et donc ni tracée d’avance
ni a construire a la force du poignet, mais a recevoir avec
reconnaissance et a redonner par un acte libre®®. M’apparait
comme un enjeu majeur aujourd’hui, dans nos sociétés centrées sur
I'individu, de faire découvrir la vie comme vocation. Notre
vocation®! qui dit la liberté d’un choix et d’un sens possible peut
aider d’autres a trouver leur vocation, c’est-a-dire leur place dans la société. J’'aime cette belle
définition de la vocation par un écrivain américain : « la place ot Dieu m’appelle est I’endroit oti mon
bonheur le plus profond rencontre les besoins les plus criants du monde*? ». C'est un vrai cadeau de
signifier et faire découvrir au moi autocentré qu’on ne peut construire son identité sans I'autre,
qu’un vrai chemin de liberté et de singularisation est chemin de relation et de communion®. « La vie
religieuse est une démarche personnelle et personnalisante, qui interroge la primauté contemporaine
de l'individu mais qui est aussi interrogée par elle. Elle est fortement référée a la vie trinitaire et
marquée de facon constitutive par cette méme dialectique entre individu et communauté. » A 'image
d’une mosaique qui met ensemble des individus différents et créée une harmonie possible par et
dans la différence et I'unicité des morceaux qui la compose. Cette mise en relation des unicités, c’est
le travail méme de I'esprit. Dans ce monde fagonné par une logique forte d’individuation et de

=

39 Pratiquant le covoiturage, le coworking, la colocation... les plus jeunes générations aspirent a des processus collaboratifs
de coopération et souhaitent étre coacteurs de lieux et processus de socialisation. Elles réinventent avec internet de
nouvelles maniéres d’étre ensemble et de communaliser comme le décrit Jérémy Rifkin dans La Nouvelle Société du codt
marginal, LIL, 2014.

40 « La vocation consiste précisément a annuler ce qui est de I'ordre du destin et a libérer I'appel et le choix de vie qui
consistent a engager librement toute son existence. » CHRISTOPH THEOBALD, Vous avez dit vocation ?, Bayard, 2010, p. 176.

41 « But the beauty of religious life does not lie in any spurious claim to superiority but because it is a stark expression of the
extraordinary vocation of every human being, which is to respond to the call to share God’s life, joy and freedom. » TIMOTHY
RADCLIFFE OP, in GEMMA SIMoNDs CJ, A Future Full of Hope ? Liturgical Press, 2013, p. 8.

42 « The place God calls you to is the place where your deep gladness and the world’s deep hunger meet. » Frederick
Buechner, Wishful Thinking: A Theological ABC http://umrethinkchurch.tumblr.com/image/66184437753

43 « A la Pentecéte, I'Esprit marque chacun personnellement mais il descend sur les apétres réunit ensemble. Lors de la
Pentecéte au cénacle. Un esprit qui crée la communion dans la différence. » Commission théologique de la CORREF,
Individus et communautés la vie religieuse au risque de I'individualisme contemporain, 2015. p. 25.

14



recherche d’identité se déploient deux courants forts et opposés, celui de I'ouverture a l'autre, du
métissage, de la rencontre interculturelle, du décloisonnement et du brassage. Et celui des
crispations identitaires, de I'entre soi, de la séparation et du refus des différences. Ce qui crée des
violences et divisions croissantes. Au coeur d’un monde de plus en plus fragmenté ol bon nombre de
nos contemporains ont des vies éclatées, proposer la vie comme vocation est un chantier urgent.

Dans I’Eglise plurielle, servir la communion

Dans la trajectoire de I'Eglise depuis le concile Vatican Il qui
aboutit aujourd’hui a une dynamique appuyée de transformation
missionnaire signifiée par le pape Francois - a la suite de la
nouvelle évangélisation initiée par Jean Paul Il et développée par
Benoit XVI - je discerne une ligne de force qui part de la vocation
baptismale d’ou découlent toutes les vocations particulieres.
Celle-ci a permis d’approfondir la compréhension de cet appel
comme une vocation de disciple missionnaire, appelé pour
appeler d’autres a rencontrer le Christ.

« Jean Paul Il rappelle clairement a cet égard que le "théme de la
vocation est connaturel et essentiel a la pastorale de I'Eglise”,
c’est-a-dire a sa vie et a sa mission. La vocation définit donc, en
un certain sens, I'étre profond de I’Eglise, avant méme son
action. Son nom méme, "Ecclesia", indique sa nature
vocationnelle, car elle est vraiment une assemblée d’appelés*. »
Peut-étre n’avons-nous pas fini de prendre la mesure du
déplacement que cela peut provoquer pour notre vocation de
religieux apostolique. Nous n’avons pas ou plus le monopole de la mission.

Dés lors, nous avons a servir la vie comme vocation dans cette Eglise plurielle en contribuant a une
synergie et symphonie des vocations dans une dynamique de communion. Pourtant nous peinons en
bien des lieux d’Eglise a sortir d’une vision hiérarchique pour arriver & nommer la spécificité de
chaque vocation et parler des différentes vocations — notamment celle de prétre diocésain et celle de
consacré — sans en mettre I'une ou I'autre, pas méme celle du Pape®, au-dessus des autres. Trop
souvent, nous sommes encore dans une approche concurrentielle ou conflictuelle, préoccupés par la
seule survie de notre propre vocation.

Or la vie religieuse s’inscrit toujours dans I'Eglise au sens large. Et elle a un rdle particulier pour y
travailler a la communion*, a la communion missionnaire. Le pape Francois nous I'a redit avec force
dans sa lettre aux consacrés en citant Vita consacrata : « La vie consacrée est appelée a poursuivre une
sincére synergie entre toutes vocations dans I'Eglise, en partant des prétres et des laics, en sorte de
"développer la spiritualité de la communion, d’abord a [lintérieur d’elles-mémes, puis dans la

44 N° 25,

45 « "Eglise et Synode sont synonymes" parce que I’Eglise n’est autre que le "marcher ensemble" du troupeau de Dieu sur les
sentiers de I’histoire a la rencontre du Christ Seigneur — nous comprenons aussi qu’en son sein personne ne peut étre "élevé"
au-dessus des autres. Au contraire, il est nécessaire dans I'Eglise que chacun s’ "abaisse" pour se mettre au service des fréres
tout au long du chemin. » PAPE FRANGOIS, Discours pour la commémoration du 50¢ anniversaire de I'institution du synode des
évéques, 17 octobre 2015.

46 « Les personnes consacrées sont appelées d étre des ferments de communion missionnaire dans I’Eglise universelle par le
fait méme que les multiples charismes des divers Instituts sont donnés par I’Esprit Saint, en vue du bien du Corps mystique
tout entier, a I’édification duquel ils doivent servir (cf. 1 Co 12, 4-11). » Jean PauL Il, exhortation apostolique post-synodale
Vita consacrata, 25 mars 1996, n° 47.

15



communauté ecclésiale et au-dela de ses
limites*” ", » Parce que les religieux(ses)
apostoliques sont souvent amenés a
collaborer dans la mission avec des
prétres, diacres, laics, voire aussi des
consacrés d’autres communautés, et/ou
servir des personnes de tous états de vie,
j’entends donc un appel trés fort pour la
vie religieuse apostolique aujourd’hui a
promouvoir toutes les vocations et
travailler inlassablement a la commu-
nion ecclésiale. Car la vie religieuse, par
son expérience de la vie fraternelle — a travers la vie communautaire qui imprime et faconne les
relations et invite a une fraternité universelle - est appelée fortement a servir cette dynamique de
communion missionnaire dans I’Eglise. Ainsi notre sagesse de fonctionnement, notre expérience des
chapitres, du discernement communautaire peut-elle servir avec fruit les processus de synodalité
qgue le pape Francois appelle si fortement. « Le monde dans lequel nous vivons, et que nous sommes
appelés a aimer et a servir méme dans ses contradictions, exige de I'Eglise le renforcement des
synergies dans tous les domaines de sa mission. Le chemin de la synodalité est justement celui que
Dieu attend de I’Eglise du troisiéme millénaire®. »

Nous sommes I’Eglise ensemble dans la diversité des vocations, dans une Eglise-communion appelée
a conjuguer institution/hiérarchie et charismes, dynamiques diocésaines et dynamiques
communautaires, logique de territoire et logique de réseaux, sans rivalité ni opposition. La mission
est vaste, il y a de la place pour tous ! Cela n’exclue pas les tensions et oppositions (nombreuses
depuis Pierre et Paul ) mais si « la miséricorde est le nom de Dieu », et « 'unité toujours supérieure
aux conflits », I'Esprit nous ouvrira des chemins de parole et de pardon.

Il me semble donc que I'un des plus grands appels pour la vie religieuse dans I'Eglise d’aujourd’hui aux
sensibilités si diverses, est de contribuer a aller jusqu’au bout de la réception de Vatican Il, et de servir
la vocation chrétienne®® et donc toutes les vocations. Elle doit donc chercher & promouvoir et
développer toujours davantage une ecclésiologie de communion qui apprend a rendre grace et porter
chacune des vocations. « La pastorale des vocations est la vocation de la pastorale aujourd’hui. En ce
sens on peut dire qu’il faut "vocationaliser" toute la pastorale ou faire en sorte que chaque expression
de la pastorale manifeste d’une fagon claire et sans équivoque un projet ou un don de Dieu fait a la
personne et stimule chez elle une volonté de réponse et d’implication personnelle. (...) la vocation est
I'affaire la plus sérieuse de la pastorale contemporaine®. » Et donc aussi de la vie religieuse
apostolique®? ! Pour créer cette culture de vocation, indispensable a I'évangélisation®® pour

47 Jean-PauL II, exhortation apostolique post-synodale Vita consacrata, 25 mars 1996, n° 51.

48 PAPE FRANGOIS, Lettre aux consacrés.

49 PAPE FRANGOIS, Discours pour la commémoration du 50¢ anniversaire de I'institution du synode des évéques, 17 octobre
2015.

50 « C’est pourquoi, en tant que don a I’Eglise, elle [la vie consacrée] n’est pas une réalité isolée ni marginale, mais elle lui
appartient intimement. Elle est au cceur de I’Eglise comme un élément décisif de sa mission, en tant qu’elle exprime I'intime
nature de la vocation chrétienne et la tension de toute I’Eglise Epouse vers I'union avec I'unique Epoux; donc elle
"appartient... sans conteste a sa vie et a sa sainteté". » PAPE FRANCOIS, Lettre aux consacrés.

51 In Verbo tuo..., document final du Congrés européen sur les vocations au sacerdoce et a la vie consacrée en Europe,
Rome, 5-10 mai 1997.

52 « Tout institut doit vivre en état permanent de vocation, c’est-a-dire en état d’incertitude et de disponibilité face a son
avenir. Pareillement, tout institut, en quéte de la cité future, s’y achemine en réalisant dans I'Eglise un mode de vie
fraternelle. Enfin tout institut se doit de faire une profonde expérience du monde dans lequel s’exerce sa mission. » PHILIPPE
LECRIVAIN, Une maniére de vivre, Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 96.

53 « The culture of vocation "is a component of the new evangelisation". Each person’s specific vocation is an expression of
the general vocation of humanity. » CHRISTOPHER JAMISON, osb, The Disciples’ call, Bloomsbury, 2013, p. 228.

16



aujourd’hui, nous avons donc besoin de développer davantage un esprit de dialogue, de partenariat et
de collaboration entre communautés et avec les autres acteurs ecclésiaux afin de cheminer ensemble
prétres, laics, consacrés, évéques... chrétiens unis par le Christ pour servir ce monde.

Dans un monde fragmenté et divisé,
servir le bien commun, la fraternité, la réconciliation

Invités par I'Eglise a étre experts en communion, en relations,
les consacrés sont appelés plus que jamais a servir la fraternité,
le bien commun, la réconciliation dans un monde ol semble
s’accroitrent l'indifférence, les violences, les divisions, les
intéréts personnels, et « la culture du déchet ». La vie religieuse
apostolique est particulierement présente sur les lignes de
fracture, en bien des lieux frontiéres, au plus prés des plus
pauvres, des oppressés et des oubliés. Je voudrai souligner ici
rapidement trois défis contemporains importants que je
percois pour la mission. Mais ils sont bien loin d’étre exhaustifs.

En premier lieu, il s’agit du défi de la présence aux réfugiés et
migrants. Dans un contexte de crise majeure en Orient, en
Europe et dans bien des régions de la planete, alors que le
nombre de déplacés ne cesse de s’accroitre, nous ne pouvons ne rien faire. Et je voudrai saluer ici le
projet migrants de I'lUSG qui vient d’envoyer dix religieuses apostoliques de huit nationalités
différentes en Sicile en créant deux communautés inter-congrégationnelles pour « étre pont » entre
la population locale et les migrants, ou encore le JRS (Jesuit Refugees service)** et tant d’autres
initiatives portées par vos congrégations qui ouvrent leurs portes et leurs cceurs.

Un autre défi apostolique contemporain m’apparait comme celui de la mise en ceuvre de I'écologie
intégrale développée dans I'encyclique Laudato Si qui nous invite « a mdrir une spiritualité de la
solidarité globale qui jaillit du mystére de la Trinité>> » et pour cela a changer nos modes de vie pour
préserver la nature et lutter contre la pauvreté et les inégalités.

Enfin, il me semble que face a la nouvelle
donne hommes/femmes dans la société,
nous ne pouvons faire I'impasse sur cette
question du rapport hommes/femmes
dans I'Eglise. Comment parvenir a
accueillir et assumer notre altérité
profonde tout en traduisant notre égale
dignité par des processus de décisions plus
paritaires ? Comment trouver les chemins
de reconnaissance mutuelle et d’enri-
chissement réciproque qui respectent I'un
et l'autre ? Comment collaborer dans un
vrai partenariat, un esprit de corespon-
sabilité qui permet de croiser paisiblement
les regards pour relever ensemble les défis de la mission ? Tel est sans doute un chantier important
auquel le monde d’aujourd’hui nous appelle...

54 Service jésuite des réfugiés quia pour mission d’accompagner, servir et défendre les réfugiés. http://www.jrsfrance.org/
55 Laudato Si, n° 240.

17



CONCLUSION :
Vivre la réciprocité

Le concile Vatican Il a profondément changé le visage de la vie
religieuse apostolique. Il nous a invités a approfondir notre
vocation et vivre un important renouveau qui n’est pas terminé.
Cinquante ans apres, I’Année de la vie consacrée nous a été
donnée comme un temps de grace et une étape importante
pour réaliser ce qui s’est passé et nous tourner en Eglise vers
I"avenir dans une dynamique de changement et un processus de
conversion que nous rappelle 'année de la miséricorde... Lieu
de contemplation, de réflexion théologique et de formation a la
miséricorde, la vie consacrée apostolique est finalement
aujourd’hui comme le petit morceau d’une mosaique encore
inachevée et bien plus grande, celle du mystere de I'homme, du
monde et de I'Eglise dans sa diversité appelée a l'unité. Un
morceau de pierre a la fois lumineux et cabossé, placé au coeur
d’un vaste réseau de relations, celui d’'un monde et d’une Eglise
désormais multipolaires, multiculturels.

Dans cet univers contemporain, nous découvrons davantage
gue nous ne pouvons vivre sans les autres>®, nous n’existons
gu’en relation, en réciprocité avec les autres groupes. « La
mission est Visitation. » Nous sommes nous-mémes devenus
les pauvres que nous voulions nourrir, les blessés que nous
voulions guérir, les réfugiés que nous voulions réconforter.
Aussi «une grdce du moment présent, c’est d’étre
progressivement poussés a vivre notre vie comme une divine
réciprocité de dons, a ne pas nous considérer comme les
bienfaiteurs qui donnent généreusement a ceux qui n’ont rien,
ne savent rien ou ne peuvent rien, mais a entrer dans des
relations mutuelles pour apprendre en quoi consiste ce que
disait saint Augustin :
"C’est avec vous que je
suis chrétien."™’ »

Nous ne pouvons inven-

ter seuls l'avenir de la vie religieuse apostolique. Nous avons
besoin de croiser les regards, de discerner le chemin avec
d’autres, dans une écoute commune de I'Esprit.

Puisse ce simple regard de religieuse frangaise - passionnée du
Christ, passionnée du monde et de I'Eglise - inviter au dialogue
entre nous et avec d’autres, en particulier avec les plus jeunes
générations qui nous déroutent souvent, car telle est sans doute
une clé pour la revitalisation de la vie religieuse apostolique.

56 « Plus les religieux s’engagent dans la nouvelle société, plus ils découvrent qu’ils ne peuvent pas vivre sans les autres. »
PHILIPPE LECRIVAIN, Une maniére de vivre. Les religieux aujourd’hui, Lessius, 2009, p. 90.
57 DOLORES ALEIXANDRE, Baptisé dans le feu, Lessius, 2015 p. 176.

18



« Partout dans I’Eglise, sur toute la surface du monde, un grand défi est de faire se rencontrer les
générations et d’accepter le chemin de foi d’autres personnes qui sont plus dgées ou plus jeunes que
nous. Nous devons les aider sur leur chemin méme s’il est trés différent du mien. Partout, j’ai vu que
la vitalité de I’Eglise repose sur le respect de la démarche de foi de I'autre®®. »

Je vous remercie de votre attention.

Sr Nathalie Becquart, Xaviere,
Directrice du Service national pour I'évangélisation des jeunes
et pour les vocations a la Conférence des Evéques de France

58 « Souvent il nous est plus facile d’accepter des différences avec des gens qui ne sont pas chrétiens, qu’avec nos
coreligionnaires d’une génération différente. Une génération plus dgée a grandi dans une culture fortement catholique. Pour
nous, la grande aventure était de rencontrer le monde et de sortir de I’enceinte d’une culture ecclésiastique. Mais bien des
jeunes grandissent sans une culture chrétienne, et pour eux I'aventure est souvent la découverte de la foi et de I'Eglise. »
Timothy Radcliffle (op), au rassemblement de I’Eglise d’Algérie, octobre 2014.

19



