/:r\ Conférence

des évéques
de France

J v Service National pour
I'Evangélisation des Jeunes

et pour les Vocations

Journé de formation, 24 mai 2012

La liturgie : un défi ou une chance
pour la pastorale des jeunes aujourd’hui ?

Pour entrer dans la question...

Une rencontre de préparation de cette journée m’a permis de percevoir une sorte
d’ambivalence par rapport au sujet. Certes, des qu’on évoque la liturgie, s'exprime aussitdt un
grand respect pour ce qui est la manifestation du mystére de I'Eglise en priére. Parce qu'il s'agit de
questions symboliques, le sujet suscite presque aussitdét une sorte de réserve sacrée. On ne peuty
toucher sans avoir I'impression de traverser une frontiere, sans que le mystérieux ne suscite une
sorte de crainte : il faut se déchausser devant un mystére qui nous dépasse. En méme temps, la
question semble a la fois piégée et inconfortable.

Piégée d'abord parce que se profilent ici des débats dans lesquels il n‘est pas facile de se
situer. Il y a les critiques classiques sur la vie liturgique ordinaire des paroisses que I'on juge (vite et
sur quels critéres ?) inadaptée pour accueillir des jeunes. Il faudrait questionner les a priori de ces
jugements qui bien souvent se trouvent moins dans des paroles de jeunes que dans des discours
tenus par des adultes qui expriment ainsi peut-étre leur inquiétude devant 'absence des plus
jeunes dans les assemblées. Il y a ensuite les critiques sur les maniéres de célébrer, et notamment
sur I'écart entre ce qui est prescrit et ce qui réellement vécu. La encore, tres vite on met cet écart
sur le compte d'un esprit hérité des années 68 et qui serait la source de tous les maux. Ici aussi, il
faudrait questionner ce type de jugement, qui oublie trop vite que les plaintes sur la liturgie sont
récurrentes au cours de I'histoire. Il y a enfin désormais des critiques sur les institutions liturgiques
elles-mémes : certains, estimant leur fidélité & I'Eglise et méme leur connaissance du latin liturgique
meilleure que celles des traducteurs postconciliaires, pensent que les traductions qui figurent dans
les livres actuels sont défectueuses, voire signe d’'une perte du sens de la foi. Dans la méme
sensibilité, d’'autres considérent le Missel de 1970 comme le signe d'une volonté de rupture ou
comme la preuve et la source de déviances doctrinales.

Les plus jeunes catholiques découvrent toutes ces critiques sur des sites internet, le plus
souvent sans avoir les moyens de situer ces jugements dans I'histoire et sans forcément
comprendre tous les enjeux des discours tenus. Le risque de posture manichéenne - tout blanc,
tout noir, selon le camp auquel on appartient — est aujourd’hui réel: il est renforcé par le
fonctionnement des forums sur la toile, ou la nuance dans les jugements n’est pas toujours de
mise. On oublie surtout que la liturgie fait partie des institutions ecclésiastiques, que la réforme des



livres liturgiques a été réalisée, non par un groupe de pression, mais a la demande expresse du
concile Vatican I, sous l'autorité des papes Paul VI et Jean-Paul Il et des conférences épiscopales. Il
est parfois étonnant de voir aujourd’hui I'inconséquence de certains détracteurs de la liturgie. lls
parlent parfois comme si les institutions avaient été soudain absentes du fonctionnement de
I'Eglise et que celle-ci n’avait pas été assistée, comme par le passé et comme aujourd’hui, par la
force de I'Esprit saint.

Plus encore la géne surgit avec la prise en compte de ce qu’on appelle pudiquement les
« différences de sensibilité ». En liturgie, sans doute plus qu’en d’autres domaines, I'affectivité est
engagée et les sensibilités artistiques, musicales ou méme vestimentaires sont parfois dominantes,
au risque de cacher le sens méme de la liturgie. Le constat des différences de sensibilités est
également parfois une maniére de masquer l'incapacité de célébrer ensemble faute d'un minimum
de consensus sur les pratiques ou méme parfois, simplement sur le style de chants. La logique
ultime des différences de sensibilité est la mise en place de chapelles séparées.

Mais la question est également inconfortable parce qu’on semble pris entre deux exigences
contradictoires. L'heure est actuellement largement au respect de la liturgie. A la différence de
leurs ainés, les plus jeunes sentent intuitivement, sans forcément pouvoir le formuler, que le
respect de la liturgie, est en méme temps un respect de la foi de I'Eglise. Au lycée ou a l'université,
au travail ou dans leurs loisirs, ils font I'expérience des différences qui séparent, d'une réalité qu’ils
expérimentent parfois comme violente. Dés lors, bon nombre pressentent la nécessité d'une base
commune, a partir de laquelle il sera possible de vivre ces différences auxquelles on ne peut
échapper. L'inconfort vient du fait que I'on ne voit pas bien ou se trouve aujourd’hui cette base
commune. Qu'est-ce qui fait autorité, et surtout qui fait autorité pour tous ? Certains doivent se
demander sil'on a, pour le sujet, un équivalent du Catéchisme ou encore un Youcat liturgique ?

Sur ce point, une premiére réponse consiste a inviter a lire les rituels, notamment la
Présentation générale du Missel romain, publiée en francais en 2008 sous le titre L'art de célébrer la
messe'. Les divers lieux de la pastorale des jeunes gagneraient beaucoup a travailler ce texte qui
est, a bien des égards, une catéchése sur la messe. Mais la collection des Guides Célébrer publiée
sous la vigilance de la Commission épiscopale pour la liturgie et la pastorale sacramentelle (CELPS),
par le Service national de la pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS), propose une série
d’outils de nature pédagogique permettant un travail non seulement sur les questions liturgiques
mais aussi sur la théologie des sacrements en reliant I'enseignement de I'Eglise et les expériences
diverses faites par les jeunes?.

L L’art de célébrer la messe la messe, Présentation générale du Missel romain, 3¢ éd. typique 2002, Paris,
Desclée/Mame, 2008.

2 I s’agit d’'une collection liée a la revue Célébrer et publiée par les éditions du Cerf: la plupart des titres
sont des ouvrages collectifs publiés sous la direction du SERVICE NATIONAL DE LA PASTORALE LITURGIQUE ET
SACRAMENTELLE ; sur la célébration eucharistique, voir notamment Du bon usage de la liturgie, 1999 ; L’Art
de célébrer, 1, Guide pastoral, 2003 ; L’Art de célébrer, II, Aide-mémoire des animateurs, 2003 ; sur
I'adoration eucharistique : Communion et adoration eucharistique, Guide pastoral du Rituel de 'eucharistie
en dehors de la messe, 2005 ; sur le chant : Chanter en assemblée, Guide pastoral du « Chants notés de
I'assemblée », 2006 ; sur la liturgie de la Parole, Cl. DUCHESNEAU, Proclamer la Parole, nouvelle éd. augm.,
1999 ; d’autres guides concernent les autres célébrations: pénitence et réconciliation (Laissez-vous
réconcilier avec Dieu, 1999 ; Témoins de la miséricorde : Le ministéere pastoral de la réconciliation, 2009) ;
baptéme (Pour vivre des baptémes communautaires. Guide pastoral de la célébration, 2000 ; Guide pastoral
du Rituel de linitiation chrétienne des adultes, 2000) ; funérailles (Pastorale des funérailles, Points de
repere, 2003 ; Célébrations pour les défunts, Guide pastoral d'accompagnement du Rituel, 2009) ; mariage
(Le Sacrement de mariage, Guide pastoral du nouveau Rituel , 2006) ; onction des malades (Des sacrements
pour les malades, Guide pastoral, 2006); Voir aussi Les Servants d’autel, Guide pastoral de
l'accompagnateur, 2007.



Mais cela ne suffit pas. Car en ce domaine, on n’est pas dans l'ordre du savoir et des idées
claires, mais dans celui de I'expérience, ce qui implique savoir faire et en méme temps savoir étre. La
liturgie est une pratique et méme un art. En conséquence, il ne suffit pas que la théorie soit bonne
pour que la pratique le devienne automatiquement. De méme qu’un bon cours de musicologie ne
fait pas immédiatement un virtuose capable de jouer une cantate de Bach, de méme la
connaissance des documents liturgiques de référence, connaissance nécessaire sans doute, ne
suffit pas a devenir un liturge (a distinguer du liturgiste, qui est un spécialiste de la question).

Car le liturge exerce un service, pour lequel il lui faut étre a la fois totalement dans I'action
et, en méme temps, assez a distance de lui-méme pour laisser transparaitre qu'il s'agit non pas de
lui, mais d'un autre, de I'Autre. Le liturge doit donc se souvenir sans cesse que c’est I'ccuvre de Dieu
qui est premieére. L'action du liturge est nécessaire, mais elle vient en second, et elle est méme
comme intérieure a lI'ccuvre de Dieu. C'est ce que soulignait Jean-Paul Il dans la lettre pour le 25¢
anniversaire de la Constitution sur la liturgie :

Rien de tout ce que nous faisons, nous, dans la liturgie, ne peut apparaitre comme plus important

que ce que fait le Christ, invisiblement, mais réellement, par son Esprit. La foi vive conduisant a

I'amour, I'adoration, la louange du Pére et le silence de contemplation seront toujours les premiers

objectifs que devra atteindre une pastorale liturgique et sacramentelle (n° 10).

En méme temps, I'inconfort vient aussi d'un sentiment aigu de décalage entre ce que
propose la liturgie et les références de la culture contemporaine, et par conséquent celles des plus
jeunes. Le mot « défi» qui figure dans le titre de cette contribution cherche a traduire cette
perception qui habite bien des pasteurs depuis le milieu du xx¢ siécle. La culture moderne s’est
éloignée progressivement de celle du bassin méditerranéen de I’Antiquité (1°™-vii® siecles) qui a vu
naitre et qui a faconné la liturgie chrétienne. Ce mouvement de distanciation entre liturgie et
culture s’est radicalisé et surtout s'est accéléré au cours du Xx® siecle. L'inculturation de la foi n’est
pas une tache réservée aux anciens «pays de mission»: c’est l'arriere-fond de la nouvelle
évangélisation a laquelle invite Benoit XVI. Parler ici de « défi», c'est donc renvoyer a la tache de
I'inculturation de la liturgie. Un travail d’ajustement des institutions parfois, mais avant tout la
recherche constante d'un art de célébrer de telle sorte que la liturgie soit bien « sommet et source »
de la vie de I'Eglise>.

La perception du décalage entre culte et culture se manifeste a travers des questions
comme celle de savoir si 'on peut intégrer les « MAC » (musiques actuelles chrétiennes) dans la
liturgie ? De méme bon nombre d'animateurs d’auménerie se demandent comment faire pour que
les célébrations ne soient pas trop vite percues comme «ringardes »... Il est assez fréquent aussi
d’entendre que les actions liturgiques, leur modalité ou surtout leur langage, sont peu accessibles a
des jeunes si fortement marqués par la civilisation internet, par les modes contemporains de
sociabilité et la communication a travers les réseaux sociaux. Bref, au liturgiste, on demande parfois
s'il croit encore que I'héritage lIégué par la tradition demeure pertinent...

En donnant comme titre a cette conférence - La liturgie: un défi ou une chance pour la
pastorale de jeunes aujourd’hui? - j'ai donc voulu ne pas esquiver les questions afin d'aider les
acteurs de la pastorale des jeunes a se situer un peu mieux dans un moment complexe.
Volontairement, cet apport est placé a 'endroit méme ou les questions surgissent et oriente vers
une proposition qui peut s'énoncer ainsi: ce n‘est pas « ou bien » un défi, « ou bien » une chance,
mais c’est une chance parce que c’est un défi, et c’est un défi parce que c’est une chance. Sur ce

3 Cf. CoNCILE VATICAN II, Constitution sur la liturgie, n° 10.



point, nous sommes donc appelés ensemble a chercher comment transformer les multiples défis
actuels, en chances pour la nouvelle évangélisation.

Alors il est clair qu'une conférence ne peut prétendre répondre a toutes les questions
théoriques et pratiques, ni envisager toutes les situations. La tache du théologien n’est pas celle du
responsable liturgique du FRAT, des JMJ ou d’autres rassemblements de jeunes. Les réalités sont
trop diverses pour vouloir les appréhender a partir d'un schéma unique, qui serait valable partout.
Elle est bien plutét d'aider a retrouver les fondements de la liturgie chrétienne, afin d'aider a vivre
ce commencement du XxXI® siecle, comme un temps de renouveau, un renouveau que le Pape
Benoit XVI a voulu sous le signe de la foi, a travers cette « année de la foi ».

Je pense donc plus utile de reprendre des questions de fond : car c’est précisément faute
d’avoir identifié ces enjeux fondamentaux que beaucoup de discussions tournent au faux débat,
des débats sans issue parce qu'ils finissent simplement par un affrontement de sensibilités
irréductibles. Parmi les questions que je crois entendre en écoutant ceux qui sont engagés sur le
terrain de la pastorale des jeunes, on peut en retenir quatre. Autour des ces points, il serait
souhaitable de développer une sorte de boite a outils en vue de favoriser un discernement. Mais le
cadre imparti ne permettra pas de traiter tous les points de la méme maniére. Tout en concentrant
le regard sur I'Eucharistie, qui est le sommet de la vie liturgique (mais pas la seule forme de la vie
liturgique®), ces questions seront traitées de maniére différenciée en faisant la part belle surtout a
la premiere, car c'est d’elle que découlent les trois autres.

1) Qu’est-ce que la liturgie et pourquoi est-ce important ? Posée ainsi cette question
semble un peu basique et pourtant on se demande si ce n'est pas le point oU précisément se
rencontrent chance et défi lorsqu’on considere notre sujet.

2) Comment la liturgie peut-elle étre le lieu par excellence d'une formation a la priére
pour les plus jeunes ? Sans tomber dans une posture « piétiste », I'idée est ici qu’au milieu des
difficultés actuelles, la pastorale des jeunes trouvera d'autant mieux son élan, que sera envisagée la
formation a la priére. Or c’est ce sur quoi le Mouvement liturgique du xx¢ siecle qui a préparé
Vatican Il a constamment insisté y compris et méme d'abord a travers le théme de la participation
active, qui n'est pas l'apologie de l'activisme en liturgie, mais la recherche d’'une expérience
liturgique comme source de vie spirituelle.

3) Comment la liturgie est-elle lieu de rencontre avec un Dieu qui parle ? Ici le propos
sera lié a une réflexion sur la Parole de Dieu en liturgie et se fera donc I'écho de la récente
exhortation apostolique de Benoit XVI, Verbum Domini>.

4) Enfin la derniére question est celle de la musique et cela évidemment parce qu'il
s'agit d’'une question décisive lorsqu’on considere la vie liturgique pour les plus jeunes. Comment
I'Eglise comprend-t-elle la place de la musique en liturgie ? Car il y a la une spécificité qu’il convient
d'aborder a partir de I'enseignement méme du concile Vatican II.

411 serait sans doute tres souhaitable dans un propos sur «jeunes et liturgie » de pouvoir développer la
question de la liturgie des heures et du chant des psaumes ; il nous apparait de plus en plus clairement
que les psaumes (au moins certains) offrent des chemins spécialement précieux pour aider des jeunes a
entrer en liturgie : leur langage fondamental, leur prise en compte des grands aspects de la vie humaine
(vie, mort, amour, violence, haine, etc.), mais aussi la grace propre de la psalmodie en font des ressources
que l'on gagnerait a mieux déployer, y compris dans le but de valoriser 'Eucharistie comme source et
sommet de la vie de I'Eglise.

5 BENOIT XVI, Exhortation apostolique post-synodale Verbum Domini, sur la Parole de Dieu dans la vie et
dans la mission de l'Eglise, 30 septembre 2010: BENOIT XVI, La Parole du Seigneur, Exhortation
apostolique, Paris, Bayard/Cerf/Fleurus-Mame, coll. « Documents d’Eglise », 2010.



Chance et défi : chance parce que défi et défi parce que chance a saisir. On ne peut venir en
prétendant «avoir la solution », une solution qu'il suffirait d’appliquer pour que tout aille bien.
Lorsqu’on touche des questions de fond qui concernent la vie des sociétés, il n'y a pas de
solution simple et globale, mais seulement des éléments permettant de trouver des solutions sur le
terrain. La vie des personnes et des groupes humains n’est pas une question technique qui peut se
résoudre comme un probléme de mathématiques. Apprendre a discerner dans un monde
complexe, c'est apprendre a vivre et a tenir dans I'espérance. L'espérance, non l'espoir. Nous
pouvons tenir car nous croyons qu’en Jésus-Christ, Dieu nous a manifesté définitivement son
amour, c'est-a-dire un projet de salut sur 'humanité tout entiére. Mais pour que ce projet puisse
étre lisible pour les plus jeunes comme pour tous, il faut s'exercer au discernement, c’est-a-dire
chercher les repéres qui permettent de se comprendre et de considérer la situation.

... au temps de la postmodernité

Toutefois avant de s'engager dans ces quatre points, il est nécessaire de préciser trés
rapidement I'horizon de la réflexion. Le temps qui est le n6tre est désigné par les sociologues
comme celui de la « postmodernité ». Ce concept est objet de discussions parmi les spécialistes,
mais on peut s’entendre sur un point. Les temps actuels ont radicalisé I'émergence de I'individu, ou
plus exactement le primat de I'individu sur le groupe qui caractérise la modernité : chacun entend
étre a la source de ses choix. L'émission de télévision « C'est mon choix » est une sorte d'image de
cette posture. Au-dela de ce qui donne parfois des options étranges, et qui peut a ce titre paraitre
anecdotique, émergent des questions brilantes. On peut penser a lI'impact de la théorie du genre
sur l'appréhension des conduites sexuelles, a la question de I'objection de conscience au nom de
motifs religieux, a la régulation des questions touchant la fécondité et la naissance mais aussi celle
qui concerne le rapport de l'individu a sa propre mort.

Obéissance et donc... liberté

Tous ces éléments de la culture occidentale transforment notamment le rapport a la loi.
Certes, on en appelle toujours aussi fréquemment a la loi, et méme plus encore que par le passé, et
cela précisément parce qu'il faut faire face a la diversité des choix. Les sociologues évoquent ainsi
une « judiciarisation » de la société, c'est-a-dire I'intervention croissante des juges dans la vie des
administrations et des institutions mais aussi la propension a privilégier le recours aux tribunaux
pour trancher des litiges qui pourraient étre tranchés par d’autres voies (médiation, accord a
I'amiable). Alors que l'office de la loi était traditionnellement de fixer les maximes générales du
droit, les impacts médiatiques de certaines affaires ont conduit a faire des lois qui entrent dans le
détail des questions. La loi est convoquée pour sortir du conflit qui vient des divergences en
matiére de choix.

Ceci est vrai aussi en liturgie. Beaucoup en appellent au respect des normes liturgiques.
Mais chacun tend a définir la loi a laquelle il entend se soumettre et on choisit la loi liturgique que
I'on veut suivre. Il arrive méme que cela conduise a récuser l'autorité, en premier lieu celle du curé
ou de I'évéque du lieu, au motif que la loi liturgique que I'on entend suivre n'est pas celle de la
paroisse ou du diocése. Le risque est réel de voir des groupes autonomes qui s'érigent en juges au-
dessus de la loi.



Ce n’est pas par hasard si, en ce domaine, la tradition a laissé un adage qui fonctionne sur
I'idée de loi. En latin, lex orandi, lex credendi. Littéralement la loi de la priere est la loi de la foi. Une
traduction plus lache serait : I'Eglise croit comme elle prie. Cet adage qui vient du Ve siécle — il a été
forgé par un disciple de saint Augustin - rappelle que la Tradition enseigne que la liturgie est recue
a l'intérieur de la communauté. C'est pourquoi I'évéque est gardien de la vie liturgique dans son
diocése. En définitive, en liturgie, si le choix est réel, il est second car fondamentalement le choix
s'exprime a l'intérieur d'un cadre qui, lui, est a recevoir. La liturgie conjugue donc obéissance et
liberté.

Affirmer que la liturgie est chemin de liberté ne signifie pas prendre position dans le débat
entre ceux qui insistent sur le respect pointilleux des rubriques et ceux qui au contraire voient dans
les lois liturgiques, une entrave insupportable a leur créativité. La loi du rite est chemin de liberté
parce qu’elle libére chacun de I'enferment dans sa volonté propre. Elle propose un chemin de
liberté en ouvrant les fidéles sur un monde plus vaste, un mode qu'ils n‘imaginent méme pas. Cette
liberté consiste non a suivre « sa» sensibilité, au risque de vouloir I'imposer aux autres, mais a
entrer librement dans une ceuvre commune dans laquelle chacun doit jouer sa partition pour que
qu’elle soit bien I'ceuvre de tous.

Le grand théme de la « participation active », développée des le début du xx¢ siecle par
saint Pie X et repris par le concile Vatican I1° est par excellence le lieu de manifestation de la liberté
chrétienne en liturgie. La liberté, ici, consiste a répondre «oui» a la sainte convocation de telle
sorte que 'action de 'homme soit a ce point conforme a I'action de Dieu qu’elle devienne vraiment
«l'ceuvre de Dieu», comme le dit la Regle de saint Benoit. La liberté de I'hnomme est en effet
d'accomplir a I'image du Christ la volonté de Dieu, non une volonté s'imposant de I'extérieur, mais
une volonté qui est tout entiere au service du salut de toute I'humanité, une volonté qui est
I'expression de I'amour parfait, celui qui chasse toute crainte.

1. Qu’est-ce que la liturgie et pourquoi est-ce important ?

Parler de liturgie, c’est évoquer des images de pontifes ou de moines, des résonances de
cathédrale ou de chapelle, des cérémonies et des attitudes hiératiques, des vétements ou des
objets liturgiques, en résumé un univers marqué par un certain style. Ceci tend a identifier la
liturgie a ses marques extérieures, ce qui n'est certes pas totalement faux puisqu’elle s'exprime
dans des rites. Mais parce que, selon Vatican I, la liturgie est « I'exercice de la fonction sacerdotale
de Jésus-Christ», elle ne peut étre appréhendée uniquement a travers ses manifestations
extérieures. Elle est aussi la vie intérieure de I'Eglise et donc renvoie au mystére méme d’'un Dieu
qui s'est fait homme pour le salut du monde

Le Texte national pour I'orientation de la catéchése comporte des convictions et opére sur ce
point des choix éclairants : « La communauté chrétienne est le milieu nourricier de I'expérience de
la foi.» Autrement dit, «le vrai sujet de la catéchése, c’'est I'Eglise », ce qui fait dire que I'action
catéchétique a besoin d’un « bain de vie ecclésiale ». Or ce bain ecclésial trouve dans la liturgie son
lieu privilégié. Car la liturgie est avant tout « Epiphanie de I'Eglise en priére’ »: elle n’est donc pas
d’abord la manifestation de I'institution mais celle de la vie profonde du corps du Christ, I'Eglise qui

6 Cf. notamment CONCILE VATICAN II, Constitution sur la liturgie, n°® 14, 26-31et 48.
7 JEAN-PAUL 11, Lettre pour le 25¢ anniversaire de la Constitution sur la liturgie, dans CNPL, Renouveau
liturgique. Documents fondateurs, Paris, Cerf, Coll. « Liturgie », 2003.



est tournée sans cesse vers le Pére dans la louange et I'adoration. Le Notre Pere, qui est la priere du
Christ dans laquelle nous sommes invités a entrer®, est a ce titre le sommet de I'expérience
liturgique. Expérience de dialogue avec le Pére dans le Fils, de rencontre avec le Christ et de
communion dans I'Esprit saint.

L’épiphanie du mystére et non un miroir

Trop souvent encore, la liturgie reste pensée comme un miroir de nos représentations. De
la vient par exemple la volonté, parfois affirmée comme un impératif absolu, que dans la
célébration elle-méme, les différentes catégories de participants soient représentées. Ainsi dans
cette vision, la priére universelle doit étre faite par des représentants de chaque groupe composant
I'assemblée. On concoit la liturgie comme une représentation de I'assemblée, et cela avec le risque
d’oublier une catégorie (surtout les pauvres, les sans-voix...), mais aussi de transformer la liturgie
en manifestation des irréductibles différences, alors qu’elle est par vocation, signe de communion
et d'unité.

Or il s’agit d’abord d’'un « mystere », c'est-a-dire d'une expérience de rencontre entre Dieu
et les hommes, un acte de Dieu qui sans cesse advient pour recréer et sauver, bénir et sanctifier. Et
c'est la que se trouve le réle pédagogique majeur de la liturgie. Elle est par excellence un chemin
de décentrement de soi, cette « conversion » qui est nécessaire a toute vie commune, que ce soit
en famille, dans un établissement, dans une classe, dans une équipe de sport ou un groupe de
musique.

Ce décentrement est surtout la condition sans laquelle I'ouverture a Dieu serait impossible.
Dans une célébration avec des jeunes, il faut donc veiller a ce que la liturgie désigne, en méme
temps, la transcendance et la bienveillance d'un Dieu qui appelle chacun par son nom. Elle doit
donc aider a découvrir que la foi est ouverture au mystére de Dieu. Cela implique des attitudes, une
culture et de I'écoute et donc du silence, une attention a I'humble présence. On est la aux
antipodes d’'une pensée de « I'animation », dans laquelle parfois, sous prétexte de faire plaisir aux
jeunes, on transforme la liturgie en spectacle voire parfois en show des « animateurs », surtout si
ceux-ci sont eux-mémes pris dans le groupe des jeunes.

Ceci ne signifie pas pour autant que I'on puisse penser la célébration sans permettre aux
plus jeunes d’y apporter leur «participation active». Mais on ne peut oublier que cette
participation se définit d’abord comme présence dans l'action et non comme le fait de
« faire quelque chose» dans la célébration. La participation active n’est pas de l'activisme
liturgique. Sa premiére visée est de permettre a tous d’'étre vraiment la, présents. La tradition
ignacienne a forgé un adage qui exprime toute une spiritualité de l'action au service de
I'humanité : « contemplatifs dans I'action ». En liturgie, il s’agit d’étre « actif dans la contemplation ».

En définitive, si la liturgie a de I'importance, ce n’est pas d’abord comme un « moyen »
d'affirmer une identité catholique, ni méme comme une bonne occasion pour les jeunes
d’expérimenter qu'ils sont partie prenante d’une communauté plus vaste qui est I'Eglise. Ceci n’est
certes pas rien, mais I'essentiel est ailleurs. La liturgie n’est pas un « moyen »: elle a sa fin en elle-
méme, car sa fin c’est Dieu, comme le rappelait déja Bossuet. On ne célébre pas la liturgie pour

8 11 est significatif que dans la célébration eucharistique, la récitation (ou le chant) du Notre Pére est
précédée d’une invitation dite par le prétre qui préside : « Comme nous I'avons appris du Sauveur et selon
son commandement, nous osons dire... Notre Pére... ».



satisfaire a un objectif, méme si cet objectif est trés légitime. La liturgie est épiphanie d'un Dieu qui
fait alliance, c’est-a-dire un Dieu qui cherche 'homme pour en faire un partenaire.

La tentation est grande aujourd’hui d’instrumentaliser les célébrations avec des jeunes en
vue d'un objectif extérieur. Dans bien des cas, ces célébrations deviennent des opérations lourdes,
compliquées a mettre en ceuvre, et qui suscitent bien souvent, au-dela d'un succés éphémeére, de
réelles frustrations. Et en premier lieu, chez ceux qui se sont donné beaucoup de mal pour préparer
et qui recoivent parfois apres coup plus de critiques que d’encouragements. Le risque actuel est de
manquer la liturgie comme source, de ne la considérer que sous le mode du sommet festif, voire
dans des cas extrémes de la défigurer pour lui faire dire, non ce qu’elle a a dire, mais ce que nous
voulons entendre qu’elle nous dise.

On retrouve ici ce trait de la post-modernité signalé plus haut. Face a la loi de la liturgie,
une loi qui s'exprime dans son altérité méme, la tentation est grande de ramener la Parole de Dieu
a ce que nous voulons en entendre. C'est parce que I'on vise un objectif extérieur a la liturgie elle-
méme, qu’'on manque ce qu’elle offre comme ouverture pour la foi de ceux qui y vivent. Il faut
donc chercher a ce que les célébrations liturgiques demeurent bien le lieu « source et sommet » de
la vie de I'Eglise, épiphanie du mystére du Christ et de I'Eglise. C'est lorsque la liturgie est respectée
dans son essence qu’elle ramene au sens de la vie chrétienne, a ce qui porte la possibilité de dire
ensemble « Notre Pére », et donc au mysteére salvifique de Paques.

Une entrée dans le mystére de Paques

Car, comme le dit I'ap6tre Paul, si le Christ n’est pas ressuscité, notre foi est vaine (1 Co 15).
La liturgie a pour tache de nous ramener sur le chemin de Paques, le centre de la foi chrétienne. Il
s'agit toujours de revenir ainsi aux sources de la foi, en faisant mémoire de la mort et de la
résurrection du Christ. En dautres termes, la liturgie n’est pas d’abord un ensemble de rites qu'il
conviendrait de poser pour affirmer une identité catholique, mais elle est ce bain ecclésial dans la
foi du baptéme, cette célébration du mystere qui culmine dans la mémoire eucharistique de la
Paque du Seigneur Jésus. Cette expérience rituelle de la vie chrétienne est donc la condition pour
que la proposition de la foi, en tant que foi au Christ sauveur, soit manifestée.

2. Comment la liturgie peut-elle étre le lieu par excellence d’'une formation a la
priére pour les plus jeunes ?

Ce deuxiéme aspect sera traité plus brievement, mais le développement précédent
constituait déja largement une entrée en la matiére.

Le Mouvement liturgique des Xix® et xx® siécles n‘a eu de cesse d'affirmer que la liturgie
était la «priére de I'Eglise » selon la belle formule de Dom Guéranger, le moine qui refonde
Solesmes en 1833. Toutefois, I'affirmation n’est pas évidente: car la liturgie ne conduit pas
forcément a la priére et on voit souvent que les plus jeunes éprouvent le besoin de s’en extraire,
par exemple en fermant les yeux ou en prenant telle ou telle posture, pour pouvoir entrer dans ce
qu’ils croient étre la priere. Ceci manifeste combien l'idée de priere demeure associée a une
démarche personnelle et méme intime. Or si la liturgie est bien la priere, il faut préciser d’emblée
qu'elle est non immédiatement « ma » priére, mais qu’elle est la priére de I'Eglise dans laquelle la



démarche personnelle du croyant est invitée a s’inscrire. Et comme le soulignait Romano Guardini,
I'un des grands apoétres de la jeunesse allemande des années 20, parler ainsi c’est dire que la
liturgie est une école de priére qui me demande un sacrifice. Sacrifier mon autonomie pour entrer
dans un mouvement qui me dépasse®. Car il s'agit bien - et c’est la que la liturgie est absolument
nécessaire — d’entrer dans la priére de I'Eglise, une Eglise définie comme le corps du Christ, tournée
vers le Pére dans la puissance de I'Esprit saint. Saint Augustin, en parlant des psaumes, a
magnifiquement traduit cette vision fondamentale de la priere liturgique :
Dieu n‘aurait pu faire aux hommes plus grand don que celui-ci : de son Verbe, par qui il a créé toutes
choses, il fait leur chef, et d’eux il fait ses membres, pour que lui, il soit Fils de Dieu et Fils de
I'homme, un seul Dieu avec le Pére, un seul homme avec les hommes ; pour qu’en parlant a Dieu
dans la priere nous ne séparions pas de lui son Fils, pour qu’en priant, le corps du Fils ne sépare pas
son chef de lui-méme ; pour qu'il soit I'unique sauveur de son corps, Notre Seigneur Jésus Christ, Fils
de Dieu, qui, a la fois, prie pour nous, prie en nous et est prié par nous. Il prie pour nous comme notre
prétre, il prie en nous comme notre chef, il est prié par nous comme notre Dieu. Reconnaissons donc
nos paroles en lui, et ses paroles en nous™.

Bien s(r, ce genre de théologie de la priére déplace la compréhension méme de la priére.
Elle n'est pas d'abord identifiée par ce que le fidéle dit a Dieu, mais par ce que le Christ dit au Pére
et auquel le Saint-Esprit seul permet de communier. C'est pourquoi le Notre Pére est a la fois le
sommet de la priére liturgique et le sommet de la priere chrétienne : avec et comme le signe de
croix, la priere du Seigneur est I'expérience fondamentale de la vie trinitaire qui est le coeur de la
priére chrétienne.

3. Comment la liturgie est-elle lieu de rencontre avec un Dieu qui parle ?

Ici le propos sera clairement marqué par la préoccupation d’'une pastorale vocationnelle. Le
terme «d’appel» peut cacher une approche mythologique de la vocation, comme si Dieu
s'adressait en direct a des personnes. En régime chrétien, la relation avec Dieu est sous I'angle de la
médiation, et c’est pourquoi, dans la découverte d'une vocation, on ne peut séparer appel de Dieu
et médiation ecclésiale. Mais s'il y a un lieu par excellente ol se manifeste le fameux récit de I'appel
de Samuel, c’est la liturgie en tant qu’elle est épiphanie d'une Dieu qui parle a son Peuple.

Parmi les intuitions majeures du concile Vatican ll, il faut souligner le n° 7 de la Constitution
sur la liturgie qui propose une doctrine de la présence du Christ dans les actions liturgiques. Ce
texte décline une série de modalités de cette présence du Christ :

Il est la présent dans le sacrifice de la messe, et dans la personne du ministre [...] et, au plus haut

degré, sous les espéces eucharistiques. Il est présent, par sa puissance, dans les sacrements au point

que lorsque quelqu’un baptise, c’est le Christ lui-méme qui baptise.

En d'autres termes, les célébrations liturgiques manifestent la présence du Christ a son
peuple. Présidée par un ministre ordonné, agissant en la personne du Christ-téte, I'assemblée qui
est I'Eglise manifestée en un lieu, fait mémoire de ce que le Sauveur a accompli au plus haut point
par et dans le mystére de sa Paque. La présence du Seigneur sous les espéces consacrées, que la

9 R. GUARDINI, L’esprit de la liturgie, tr. par R. D’HARCOURT, Saint-Maur (Val-de-Marne), Parole et Silence,
2007 (original allemand, 1918, trad. francaise, Plon, 1929).
10 SAINT AUGUSTIN, Commentaire du Ps 85,1, repris dans Présentation générale de la liturgie des heures, n° 7.



théologie catholique désigne a partir de la notion de « présence réelle », est donc une présence en
forme de don. Mais ce n° 7 de la Constitution se prolonge par une affirmation dont la portée n’est
pas toujours percue :
Il est la présent dans sa Parole, car c’est lui qui parle tandis qu’on lit dans I'Eglise les Saintes Ecritures.
Enfin il est |a présent lorsque I'Eglise prie et chante les psaumes, lui qui a promis : « L& ou deux ou
trois sont rassemblés en mon nom, je suis la, au milieu d’eux » (Mt 18, 20).

Ceci souligne I'importance de la proclamation de la Parole de Dieu dans la liturgie. Dans
I'exhortation apostolique Verbum Domini du 30 septembre 2010, le pape Benoit XVI, en évoquant la
liturgie comme lieu privilégié de la Parole de Dieu, a traduit cet aspect doctrinal de I'enseignement
de Vatican Il en soulignant I'importance de la liturgie comme lieu par excellence de la Parole de
Dieu:

En considérant I'Eglise comme «la demeure de la Parole », on doit avant tout préter attention a la

sainte Liturgie. C'est vraiment le lieu privilégié ou Dieu nous parle dans notre vie actuelle, ou il parle

aujourd’hui a son peuple qui écoute et qui répond. Chaque action liturgique est par nature nourrie

par les Saintes Ecritures (n° 52).

Le Pape développe alors un propos sur la « sacramentalité de la Parole » en s'appuyant sur

I'efficacité de sa proclamation liturgique, une efficacité qui repose sur I'action de I'Esprit Saint :
L'Eglise a toujours été consciente que durant l'action liturgique, la Parole de Dieu est accompagnée
par I'action intime de I'Esprit saint qui la rend efficace dans les coeurs des fideles. [...] L'ceuvre de
I'Esprit saint [...] suggere au coeur de chacun tout ce qui, dans la proclamation de la Parole de Dieu,
est prononcé pour I'assemblée des fideles dans son ensemble ; et tandis qu’elle renforce I'unité de
tous, elle ravive aussi la diversité des charismes et pousse a I'action sous des formes multiples (n°
52)".

Dans l'action liturgique, la Parole se fait visible et rejoint donc le sacrement dans l'unité
méme du Verbe de Dieu, qui a pris chair dans le sein de la Vierge Marie, comme le célébre la féte de
I’Annonciation du Seigneur :

[...]1le Mystére de I'lncarnation est vraiment a l'origine de la sacramentalité de la Parole de Dieu: «le

Verbe s'est fait chair» (Jn 1, 14), la réalité du mystere révélé nous est offerte dans la « chair » du Fils.

La Parole de Dieu se rend perceptible a la foi par le « signe » des paroles et des gestes humains. La

foi, donc, reconnait le Verbe de Dieu, en accueillant les gestes et les paroles par lesquels il se

présente lui-méme a nous (n° 56).

Il semble nécessaire de mieux faire percevoir aux plus jeunes le statut spécifique de la
proclamation liturgique de la Parole de Dieu. Elle n'est pas d’abord un texte biblique qu’on étudie,
mais une parole que I'on « écoute » en tant que Parole de Dieu adressée a un peuple, une parole
qui se rend visible dans I'action liturgique et dans les sacrements.

Nos contemporains peinent a accepter la dé-maitrise fondamentale sans laquelle la vie
liturgique ne touche pas vraiment les coeurs, mais seulement les tétes. La question est donc celle
de I'expérience de « I'écoute », ce grand mot biblique qui traverse tout I’Ancien Testament. Ecouter
les lectures, ce n'est pas seulement faire I'effort d'entendre des textes. C'est se rendre présent a

11 Verbum Domini renvoie ici a la Présentation générale du lectionnaire romain, n°9 : voir dans CNPL,
Parole de Dieu et Année liturgique. Présentation générale du lectionnaire liturgique. Normes universelles de
l'année liturgique et du calendrier, Chambray-lés-Tours, C.L.D., 1998, p. 16 ; ce document de grande portée
est sans doute trop peu connu.

10



Celui qui parle. Pour cela, il est nécessaire d’'accepter de ne pas étre maitre de sa volonté, et donc
de renoncer a «zapper »... En définitive, il s'agit de se quitter, de se déposséder de soi pour
accueillir le don que le Christ fait de sa présence dans la liturgie. Le Christ n'est pas « moins»
présent dans I'écoute des saintes lectures que dans le Saint Sacrement: il y est sous une autre
forme et dans la pastorale des jeunes en particulier, I'attention a la présence du Christ dans la
parole proclamée, est a mon avis, I'une des taches pastorales prioritaires pour aujourd’hui.
Comment former des jeunes (et d'abord les formateurs...) a découvrir cette forme de présence ?

La premiére forme de la priére est d'ailleurs cette écoute méme, comme le rappelle la
tradition de la priére juive du Chema Israél. Et la structure fondamentale de la priére chrétienne, le
Notre Pere, est encore a situer dans cette dynamique d’écoute. Car, en faisant notres les mots que le
Christ a enseignés a ses disciples, c'est la priere du Fils adressée au Pére dans la communion de
I'Esprit que les fidéles écoutent pour en faire leur priere. Si la réforme liturgique de Vatican |l a
insisté sur le fait que le Notre Pere était la priere commune - ce qui se manifeste par I'union des voix
dans l'acte de chant — on ne peut pour autant ignorer un fait de tradition : pendant des siecles, la
priere du Seigneur était dite par le prétre seul, ce qui soulignait qu’elle n’est pas seulement une
priére « a dire », mais d'abord la priére du Christ que nous écoutons pour entrer dans le mystére du
dialogue trinitaire.

4. La musique en liturgie

La question de la musique semble évidemment de grande importance lorsqu’on consideére
le monde des jeunes. Sur cet immense dossier, on se contentera ici de rappeler la compréhension
de la musique qui apparait dans la Constitution sur la liturgie. Le propos sera donc a la fois
théologique, spirituel et liturgique, car c’'est la que se joue la vérité de I'acte musical en liturgie.
Cependant, le mot « vérité » ne doit pas étre mal compris: parler de vérité de I'acte musical ne
signifie pas qu'il y aurait en ce domaine une voie unique. Le concile Vatican Il I'affirme clairement a
propos de I'adaptation a la diversité des cultures, un aspect qui touche en premier lieu la question
de la musique:

L'Eglise, dans les domaines qui ne touchent pas la foi ou le bien de toute la communauté, ne désire

pas, méme dans la liturgie, imposer la forme rigide d’un libellé unique : bien au contraire, elle cultive

les qualités et les dons des divers peuples et elle les développe'2

Plus encore a propos de la musique, et en pensant notamment aux traditions musicales de
ce qu’on appelait alors les « pays de mission », le Concile n’hésite pas a poser comme principe que
toute musique authentique a vocation de participer au culte :

L'Eglise approuve toutes les formes d’art véritable, si elles sont dotées des qualités requises, et elle

les admet pour le culte divin™.

Toutefois cette affirmation est précédée d'une autre qui éclaire tout discernement
concernant les pratiques musicales dans la liturgie chrétienne :

C'est pourquoi la musique sacrée sera d'autant plus sainte qu’elle sera en connexion plus étroite

avec l'action liturgique, en donnant a la priere une expression plus agréable, en favorisant

I'unanimité ou en rendant les rites sacrés plus solennels™.

12 CONCILE VATICAN II, Constitution sur la liturgie, n. 37.
13 [bid., n. 112.

11



De ce passage capital, on peut déduire quatre reperes fondamentaux en ce domaine :

1) La connexion avec I'action liturgique : il s'agit donc de chercher une musique qui soit
« apte » a valoriser la primauté de I'action liturgique et non pas qui détourne l'attention sur l'acte
musical lui-méme. Ceci vaut notamment pour le lien musique/texte : on ne doit jamais oublier par
exemple que le Sanctus est une action liturgique spécifique, 'une des manifestations de
I'assemblée a l'intérieur de la Priére eucharistique. C'est pourquoi, comme I'enseigne d‘ailleurs la
tradition du chant grégorien, la musique d’'un Sanctus doit étre apte a traduire la vérité de l'acte
d'adoration que constitue ce chant dans la liturgie eucharistique.

2) Une expression plus agréable: dans l'action liturgique, I'expression musicale doit
favoriser I'expérience de la bonté de Dieu et la joie qui en découle. Ceci n’est pas la promotion d'un
hédonisme sous prétexte d’art musical, mais la recherche d'un vrai bonheur, celui qui caractérise
I'assemblée chrétienne et qu’expriment bien des psaumes. Saint Augustin dans un passage célebre
a magnifiquement exprimé comment la musique était chemin de I'authentique joie chrétienne et
cela sans esquiver les épreuves que connait toute vie humaine :

Chantons dés ici-bas I'alléluia au milieu de nos soucis, afin de pouvoir un jour le chanter la-haut dans
la paix. [...] Et pourtant, mes fréres, [...] Méme parmi les dangers et parmi les épreuves, que l'alléluia
soit chanté par nous comme par les autres; [...] Donc, méme ici-bas, chantons l'alléluia. [...] Dés
maintenant donc, mes freres, chantons, non pour agrémenter notre repos, mais pour soutenir nos
labeurs, comme on chante sur la route : « Chante mais marche ; soutiens ton labeur en chantant;
n’aime point la paresse ; chante et marche. » Que veut dire « marche » ? Progresse, progresse dans le
bien, [...] progresse dans la vraie foi, progresse dans la sainteté. Chante et marche !

3) Favoriser 'unanimité. Les musiciens le savent bien : il est difficile de chanter ensemble !
Mais ils savent aussi que musique et chant offrent la voie royale pour qu’une assemblée découvre
comme possible cette unanimité qui est toujours une grace, un don que 'homme ne produit pas
par ses propres efforts, mais qui survient comme un inoui, un imprévu, comme qui est donné « par-
dessus le marché ». N'est-il pas important d'ajouter ici que si cette unanimité est bien un don, il ne
faut pas s'étonner qu’elle ne soit pas toujours au rendez-vous. Plus encore, il conviendrait
d'accepter que le manque d'unanimité puisse étre considéré comme une invitation a progresser
plutét que comme le constat désespéré de ce que nous croyons étre un échec.

4) Rendre les rites sacrés plus solennels. Ce point est délicat dans une culture
contemporaine des jeunes qui parlent souvent de la féte a travers I'expression « je m'éclate ». La
féte chrétienne n’est pas une fuite dans I'excés, mais elle ne peut pas plus étre identifiée a un
hiératisme froid ou a la retenue impersonnelle. Loin de considérer la musique comme un décor de
nature esthétique, le Concile lui attribue un role essentiel dans la « solennité » des rites, mais ce
mot doit étre bien compris: il n‘est pas équivalent a l'adjectif « solennel » qui évoque souvent
quelque chose d’'un peu lourd et guindé. La solennité chrétienne renvoie plutét a une maniére
d’'étre qui est imposée par I'objet de la célébration. C'est pourquoi la notion de solennité renvoie
en liturgie a celle de hiérarchie des fétes : on ne célébre pas la féte de Pagues comme une liturgie
de semaine. La gravité (un mot dont I'étymologie renvoie a la notion de poids) de la musique
liturgique souligne I'importance de la célébration mais également celle du mystére célébré.

En effet, si la liturgie chrétienne implique une maniere d'étre, c'est parce qu'il sagit de
manifester I'ceuvre de Dieu qui trouve sont point culminant dans la Paque du Christ. Il suffit d'avoir

14 bid.
15 SAINT AUGUSTIN, Sermon 256, 1,3, PL 38, 1191, 1192-1193 dans Lectures chrétiennes pour notre temps,
Abbaye d’Orval, 1973.

12



écouté une fois la Passion selon saint Jean de Bach pour mesurer combien la musique souligne
cette gravité a laquelle invite le mystéere d’'un Dieu qui sauve le monde par la mort du Christ en
croix. La solennité est une maniére de traduire le poids de la liturgie qui est toujours orientée par le
mémorial pascal, le mystére de la mort et de la résurrection du Christ. La liturgie n’est pas
réductible a la manifestation de nos dons artistiques ou a I'expression de nos sentiments. En elle,
c'est le salut du monde et notre destinée qui se jouent : « Vous étes ressuscités avec le Christ (...)
vous étes morts avec le Christ, et votre vie reste cachée avec lui en Dieu » proclame la deuxiéme
lecture du dimanche de Paques (Col 3, 1-4).

La vraie question — qui était déja celle d’Ambroise et d’Augustin au Iv¢ siecle — est donc celle
de l'aptitude d’'une musique a étre en cohérence avec l'action liturgique. Ce qui est en jeu, c'est
donc la «justesse » des actes musicaux dans la liturgie chrétienne. Pour le dire autrement, et ceci
est essentiel pour les jeunes musiciens, la musique en liturgie n’est pas une performance, mais un
service de la Parole de Dieu. On chante pour mieux mettre en lumiére que Dieu parle (non
seulement par les lectures proclamées mais aussi par les actions liturgiques, qui sont comme
autant de paroles rendues visibles). Et par conséquent la vérité dont il est question ici est celle de
I'acte liturgique méme. On ne peut mentir a Dieu qui sait ce qu'il y a dans le coeur de 'homme.
L'acte musical sera vrai s'il s'agit bien d'un acte pour Dieu et devant Dieu. Et on n’oubliera jamais
par conséquent que cela implique aussi une sorte de dépossession de soi: a l'inverse d'une
performance ou d'un ornement, la musique en liturgie est donc une action, elle fait « partie
intégrante » de la liturgie — qui entre dans I'ceuvre de Dieu. Il s'agit moins de chanter dans la
liturgie que de chanter la liturgie.

Conclusion

Il est assez fréquent de souligner que la liturgie est en décalage avec le monde des jeunes.
Et chez certains, cela oblige a la modifier pour s'ajuster a ce qu'il croient pouvoir tenir comme étant
les possibilités des jeunes en ce domaine. Lorsqu’'on entend affirmer, et parfois de maniére
péremptoire : « les jeunes ne peuvent rien comprendre aux rites de la liturgie », on peut s'étonner
de l'inconséquence du diagnostic. Il apparait en effet essentiel de prendre du recul avec ces
évaluations de la capacité des fidéles a entrer dans la liturgie. Qu’en savons-nous ?

Cette attitude procéde souvent de I'idée que nos discours sont plus efficaces que le rite.
Rien n’est moins sar. De plus, on sait que la liturgie est pour I'essentiel tissée a partir des Ecritures.
Oserait-on dire que la Bible est inaccessible a 'homme d’aujourd’hui, et notamment aux jeunes ?
Ne serait-ce pas porter un jugement théologique sur la Parole de Dieu ?

En réalité, il convient d’inviter a laisser sa chance a la liturgie car elle peut conduire au-dela
de ce que nous sommes capables d'imaginer : Paul Claudel en entrant dans Notre-Dame a Noél
1886, ne pouvait imaginer ou cela le conduirait. Chaque génération est invitée a s'approprier les
mots et les rites, qui souvent viennent de tres loin, pour les habiter, les faire siens et ce faisant, pour
les réinventer. A certains moments de I'histoire, parce que le monde change, I'Eglise se sent en
devoir de transformer ses institutions liturgiques pour mieux rencontrer les hommes de son temps.
C'est ce que le concile Vatican a exprimé dans la Constitution sur la liturgie, comme l'atteste ses
premiers mots. La réforme liturgique de Vatican Il a donc été une recherche d’inculturation de la
liturgie, dans la continuité de la tradition comme le disait Paul VI en promulguant le Missel romain
de 1970 en parlant de « témoignage de la foi inchangée de I'Eglise ». La liturgie est a la fois toujours

13



ancienne, car on la recoit, et en méme temps toujours nouvelle car toute célébration est un

événement, et donc a quelque chose d’'inoui. C'est pourquoi la liturgie est bien a la fois un défi et
une chance.

Fr. Patrick Prétot, osb
Institut supérieur de liturgie (ISL), Theologicum, Institut catholique de Paris
Service national de pastorale liturgique et sacramentelle (SNPLS)

14



