« Promouvoir la vie comme vocation pour promouvoir toutes les vocations »
23 janvier 2014, SNEVJ, Paris, Maison de la Conférence des Evéques de France.

FR. PHILIPPE DOCKWILLER, OP. Doctorat canonique en théologie de I'Institut Catholique de Paris &
PhD de la KU Leuven (B) : Le Temps du Christ : ceeur et fin de la théologie de l'histoire selon Hans
Urs von Balthasar, Paris, Ed. du Cerf, 2011. Maitre de conférence en faculté des Langues et des
Lettres Modernes et en faculté de Théologie (dogmatique&fondamentale) a I'Université Catholique
de Lyon (2008-2014). Dominicain, dix-neuf années de vie religieuse, treizieme année de sacerdoce,
aumonier d'étudiant (ENS Lyon 1999-2001/ESPC-EAP 2001-2005), puis aumdnier scolaire
(Institution Robin Saint-Vincent-de-Paul, 2007-2014). Aumdnier scouts et guides saint Louis (Lyon
2011-2014).

Envisager I'existence comme vocation.
La « mission » du Christ : participer au Christ

Plusieurs questions continuent d'ouvrir lI'approche du phénomene spirituel et ecclésial désigné
comme vocation. Premiére question : « La vocation tient-elle dans le catalogue des formes de vie ou
états de vie proposés ? » En partie oui, car il serait illusoire d'en cantonner le discernement aux
seuls chemins de la personne qui se sent appelée. La vie consacrée, le mariage, le célibat, I'ermitage,
la diaconie, le sacerdoce, I'épiscopat, etc., possedent les uns et les autres des éléments constitutifs et
déterminants pour ce que sont ces formes dans la vie de I'Eglise et dans une vie humaine. Le but
détermine en partie le chemin, aussi est-il possible d'envisager la vocation sous lI'aspect d'une forme
de vie a embrasser. Le propos développé ici n'emprunte pas cette voie d'exploration. Deuxieme
question : « La vocation est-elle individuelle ? » Tient-elle seulement dans le discernement d'un
sentiment du sujet appelé ? N'est-elle pas en méme temps liée a un procés de discernement qui
concerne le corps social de I'Eglise’? Le propos développé ici n'envisagera qu'indirectement ces
dimensions. Les approches possibles sont nombreuses et la littérature abondante?. L'accés privilégié
dans cette communication est celui d'un parti pris christologique, une réduction a un point focal :
I'approche du mysteére du Christ Jésus selon un théologien du XXe siecle, Hans Urs von Balthasar
[1905-1986]. La question de la vocation est reprise en fonction de sa réalisation la plus éminente, la
sainteté®, dont I'exemple indépassable est celui de I'humanité du Christ Sauveur. Dans un premier
temps, il s'agit de proposer quelques rappels pour définir bibliguement ce qui peut étre appelé
vocation. Dans un second temps, j'évoquerai le profil de la proposition christologique du théologien
Balthasar pour comprendre comment l'existence de Jésus est bien la vie du Verbe éternel dans la
chair et que cela ne se passe pas a I'insu de sa conscience humaine. Enfin, apres ce détour par une
élaboration christologique, je voudrais placer les éléments d'un discernement de la vocation comme
reliée a I'existence méme d'une personne.

Quelques éléments bibliques

Dans le contexte d'une societé ou les jeunes individus consacrent une grande partie de leur énergie a

1 . Cf. M. Sauvage, art. « Vocation », la portée de la constitution Sedes Sapientiae (Pie XII, 31 mai 1956), qui
équilibre les deux pdles de I'appel objectif par I'Eglise hiérarchique (accentué a I'excés par la position du Chanoine
Joseph LAHITTON in La vocation sacerdotale (1909)) et de l'appel subjectif dans I'expérience de la personne qui se
sent appelée par Dieu (position antécédente du sulpicien L. BRANCHEREAU in De la vocation sacerdotale (1896)), in
Dictionnaire Spiritualité, t.XVI (1994), col. 1095-1096.

2 . Cf. le parcours proposé par Ch. THEOBALD, Vous avez dit vocation ? Montrouge, Bayard-Théologie, 2010,

3 . Constitution Dogmatique du Concile Vatican 1 sur I'Eglise, Lumen Gentium, 21 novembre 1964, « L'appel
universel a la sainteté dans I'Eglise », ch. V, 39 a 42. cf.
http://www.vatican.va/archive/hist _councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121 lumen-
gentium_fr.html (acces le 23 janvier 2014).



http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html

développer les stratégies de placement et d'intégration dans le corps social, alors qu'il est suggéré en
méme temps que les places sont comptées et que le combat est rude, considérer I'étre, le « fait
d'exister », comme une vocation redevient fondamental. Le titre de mon propos s'écarte ainsi
délibérément de la premiére formulation : « la vie comme vocation » pour infléchir I'exploration sur
« I'existence comme vocation ». Pour un certain nombre de personnes rencontrées, Etre 1a peut ne
pas correspondre a la vie : il est possible d’étre la sans avoir le sentiment d'étre vraiment vivant. Ce
symptdme d’une civilisation consumériste influencée par la culture de mort reconduit fortement la
question de la vocation & son fondement premier dans les Ecritures saintes : Dieu en créant, appelle
les réalités & étre. Etre appelé & étre est sans doute le premier aspect de la vocation, le plus
universel, et le plus oublié et caché sans doute. Qu'une réalité soit est déja une qualité qu'il faut
considérer. Etre ensuite appelé dans une histoire, dans un contexte de vie, avec la possibilité de
choisir ou de rejeter le Christ-Jésus constitue d'une certaine maniere un second temps. Faire
I'expérience intime d'étre soi-méme voulu par Dieu et intégré a Son histoire sainte avec les étres
humains est le cadre général de la considération de I'existence comme vocation. Réfléchir a la
vocation en regard du témoignage bibligue commence donc par une prise en compte du récit de
création. En discerner I'accomplissement dans le Christ, a la fin du temps, nécessite de traverser tout
le corps des Ecritures. Pour dessiner les profils de vocations et aussi le mouvement en lequel elles
sont discernables, j'opére en deux temps: le temps du Premier Testament, et la nouveauté du
Second.

Profil des vocations en Premier Testament :

Que la lumiére soit ! (Gn 1,3) est le premier appel qui retentit dans la ligne des Ecritures pour poser
dans les ténébres une autre réalité, qui conduit a la premiére des distinctions : la lumiére est
démarquee des ténébres, le fait de la lumiére se détache sur son absence. Dieu est présenté comme
l'auteur de la position de I'étre et de sa distinction par rapport a tout le reste. Qu'un étre soit est déja
le résultat d'une premiére vocation, et cette vocation est accompagnée d'un premier jugement : Et
Dieu vit que cela était bon (Gn 1,4, puis Gn 1,10, et suivants). Ce point est capital dans la mesure
ou la nature humaine est qualifiée en son apparition premiere comme bonté et la mémoire du
jugement premier de Dieu introduit une distinction trop souvent oubliée : la nature humaine au cceur
de la création sortie des mains de Dieu est optimale : cela était trés bon (Gn 1,31). C'est sa
condition, non sa nature, qui est marquée par une anomalie (Gn 3,1-24). Il faut donc admettre en
théologie que la vocation a I'existence est premiére, le seul fait d'exister signifie déja avoir été
appelé par Dieu du néant a I'étre. Ce qui signifie en méme temps avoir été prédestiné au salut et a la
vie avec Dieu quand il s'agit de considérer les qualités de la créature capable de raison et de choix®.
En méme temps que I'étre est appelé a I'existence concrete, il apparait dans une histoire, dans un
devenir ou Hénoch, Noé, Abraham, Moise, Samuel, Isaie, Jérémie, Déborah, Esther, Judith vont
fournir des figures de vie avec Dieu et d'accomplissement de sa volonté de salut pour ces personnes
et aussi pour la communauté a laquelle elles appartiennent ou qu'elles fondent. L'histoire sainte
raconte a la fois la désobéissance suite a la ruse du serpent, et les hauts faits de Dieu, le Seigneur
d'Israél. Elle manifeste sans cesse que Dieu fait la différence entre I'étre humain et ses actes, bons
ou mauvais. A la position de I'étre comme bonté répond la prescription centrale de la formulation de

4 . Lanotion théologique de prédestination ne correspond pas a I'idée d'un destin ou d'une fatalité. « Il s'agit de penser
I'éternelle gratuité de la grace divine ». Cf. G. MARTELET, art. « prédestination », in Dictionnaire Critique de
Théologie, Paris, PUF, 2007, p.1113. Selon la doctrine catholique et & I'encontre de la pensée de Gottschalk (X1°s.),
Calvin (XVI°s.) et du Jansénisme du XVI1I° s., tous les étres sont prédestinés initialement a entrer dans le salut (Dieu
veut que tous les hommes soient sauvés, 1Tm 2,4 ; Si tu avais hai quelque chose, tu ne l'aurais pas formé, Sg 11,24),
et aucun n'est prédestiné au mal au point de ne pouvoir recevoir la grace de la justification acquise par le Christ
(Décret sur la Justification, Concile de Trente, 13 janvier 1547, DH 1567.) La prédestination dans I'Ecriture
néotestamentaire est fortement exprimée en lien avec la christologie et le salut en Ep 1,3-14 et en 1 P 1,1-2.
« L'initiative de Dieu et la libre réponse des hommes vont toujours de pair ; aucun de ces deux termes ne peut étre
sacrifié a l'autre, car ils ne sont pas du méme ordre, tout en demeurant rigoureusement inséparables. » G. MARTELET,
ibidem.



I'enseignement de la Torah : la loi du shabbat (Ex 20,8-11). Par ce commandement, il est enjoint a
1'étre humain de cesser ses ceuvres, en imitant Dieu lui-méme en I'ccuvre des six jours (Gn 2, 2-3).
L’humain est appelé a faire la différence entre ses propres ceuvres et sa vie, entre Dieu et tout le
reste. Dieu ne se confond pas avec ce qu'll fait, de méme I'étre humain doit éviter cette confusion
funeste afin que le mal commis par I'hnumain ne soit pas ce qui emporte I'étre vers la mort, et que le
bien accompli ne devienne pas une idole susceptible de faire oublier la nécessité d'une relation
d'alliance avec Dieu. « Si je fais le bien, qu'importe ma relation & Dieu ! L'essentiel n'est-il pas de
faire le bien ? » Non, en Bible, I'essentiel est en réalité de connaitre Dieu et de répondre a son
appel : Moise, meurtrier de I'Egyptien (Ex 2,12), est celui qui fait un détour pour fouler I'espace
saint en lequel il va étre constitué comme « je t'envoie vers Pharaon, tu lui diras », au terme de
longues discussions avec le Seigneur (Ex 3,7 — 4,17). Dans le Premier Testament la vocation
humaine commune a étre, puis a étre un peuple consacré au Seigneur est liée a des vocations
individuelles, personnelles en réalité, vocations dont Dieu garde cependant toujours l'initiative. Ces
vocations sont lisibles dans une histoire et dés la longue traversée des livres du Premier Testament,
une initiation a étre en devenir, I'histoire avec Dieu, est proposée. Dans tous les cas, c'est Dieu
d'abord qui a l'initiative (Gn 12,1-3 ; Ex 3,4 ; Is 6,8). Cette initiative ne se termine pas dans 1’étre
appelé, cette initiative est orientée au-dela. Il n'y a pas de vocation biblique sans mission. Il faut
donc comprendre gu'il n'y a pas de vocations particuliéres qui ne se justifie par la vocation d'Israél,
par la vocation d’un ensemble plus vaste. En méme temps, parce qu’un peuple n’a pas d’existence
propre individuée, la premiere grande histoire de vocation est celle d’Abraham dont il est clair
qu'elle concerne un mode de relation particuliérement suggestif de I'appel personnel (Gn 12,1-3).
Les dimensions soulignées par la lecture de la Premiére Alliance sont donc en méme temps I'étre et
I'histoire. Chercher a servir la vocation d'une personne nécessite de considérer a la fois son étre et
son histoire, sans que la présence de I'étre ne fasse oublier le devenir, sans que les actes posés
fassent oublier la dignité pérenne de I'étre dont le Créateur lui-méme est le garant. Dans cette
articulation, le salut devient une voie concrete.

Profil des vocations en Nouvelle Alliance :

Si la mission est bel et bien déja présente pour éclairer les destinées des patriarches et des prophetes
dont I'Ecriture sainte garde le témoignage, la Nouvelle Alliance ne peut étre seulement considérée
comme un prolongement de la Premiére. Certes la Seconde est lue dans les codes que lui offre la
Premiére, mais elle provient d'une autre lumiere encore. La marque caractéristique a discerner
concernant la vocation ne tient plus seulement en I'étre et I'histoire, mais bien en I'annonce d'une
nouveauté encore attendue : le Régne de Dieu, ¢’est-a-dire le terme et le sens a la fois de 1’étre et de
I’histoire. Il faut alors avoir le courage d'entendre ce que sous-tend lI'annonce de la Bonne Nouvelle
de la résurrection du crucifié : Qui vous accueille, c'est moi qu'il accueille, et le Pére qui m'a envoyé
(Mc 9,36/ Jn 13,16-20). Autrement dit, il faut entendre ce que signifie le « co-régne » (2 Tm 2,11-
12) proposé aux disciples par leur Seigneur, lui qui les constitue ses envoyés comme lui-méme
s'éprouve envoyé de son Pére: de méme que le Pére m'a envoyé, moi aussi je vous envoie (Jn
20,21). De la sélection des premiers disciples, a I'envoi pentecostal décrit en Jean au soir de la
résurrection ou dans les Actes au matin de Pentecdte (Ac 2), la mission est colorée par I'annonce du
Regne de Dieu. Les vocations néotestamentaires prennent différentes figures de réalisation selon le
choix délibéré du Christ-Jésus mis en scene des les commencements des récits évangéliques dans
les synoptiques®. En Jean (1,35-51), les points sont plus subtils, puisque Jean-Baptiste indique &
deux de ses propres disciples (anonymes) gu'il faut suivre Jésus (Jn 1,35-39), André gagne son frere
Pierre (Jn 1,40-42), et Philippe (Jn 1,43-44) est appelé sur le méme mode direct que celui décrit
dans les récits synoptiques. Puis Nathanaél est gagné par Philippe mais plus encore par la rencontre
directe avec Jésus. Les Actes de Apdtres montrent aussi I'appel que prononce I'Eglise lorsqu'elle
choisit Barnabé (Ac 1,15-26) pour succéder a Judas, et comment elle sélectionne sept diacres pour

5 . Ce choix direct de Jésus est lisible en Marc 1,16-20/ Mt 4,18-22 . Luc se concentre sur I'appel direct de Pierre (Lc
5,1-11). Ce choix direct est aussi lisible dans le récit de la vocation de Saul de Tarse (Ac 9,1-28 — Ga 1,1-24).



servir et laisser aux Apotres le temps de la Parole (Ac 6,1-6).

Dans ces éléments et leurs configurations variées, la dimension nouvelle reste la double annonce : la
proximité du Régne de Dieu dans les synoptiques (Mc 1,15/ Mt 4,17/ au milieu de vous, Lc 17,21),
et la traduction de cet avénement dans la Passion et la Résurrection du Sauveur, avec la promesse
d'une participation a la vie du Ressuscité, a travers la participation a sa mission : vous siégerez sur
douze trénes pour juger les douze tribus d'Israél (Mt 19,28)°. Les disciples sont donc appelés &
reproduire dans leur propre vie la vie du Seigneur crucifié et glorifié, le Régne annoncé comme
gloire pour la fin des temps, est manifesté comme croix dans le cours des temps: le premier
martyre, celui de saint Etienne, est décrit dans les termes de la passion du Christ avec un proces. Sa
mort est une mort souveraine qui pardonne et qui se remet non plus dans les mains du Dieu Pere,
mais au soin de son Seigneur et fréere, Jésus (Ac 6,8 -7,60). Dans la mission, et donc dans la
vocation, la dimension ultime est participation au Régne de Dieu par le Christ, dans leur Esprit
commun de sainteté. En termes d'étre en histoire, le Nouveau Testament montre des personnes élues
et appelées a suivre un Seigneur qui les fait passer par sa propre mort et sa propre vie, dans sa
propre destinée de Seigneur sacrifié et glorifié, d'humain anéanti et restauré.

La christologie de la mission chez Hans Urs von Balthasar comme crible pour la réflexion

Si nous acceptons de repérer dans le Christ la source et I'accomplissement plénier de la vocation
humaine, comprendre les racines de la vocation chrétienne consiste a chercher a comprendre la vie,
la mort, la résurrection du Christ. Et plus spécifiquement pour nous dans le cadre d'une réflexion sur
la vocation, a essayer de comprendre ce que fut pour lui-méme sa mission, le fait d'étre I'envoyé du
Pere. En 1951, le mille cing-centiéme anniversaire de la définition du Concile de Chalcédoine
(451), rencontrait le renouveau des sciences exégétiques et plus d'un demi-siécle de recherches sur
le Jésus de I'histoire, tel que les documents du premier christianisme permettent de le considérer.
Devant les passages évangeliques ou Jésus semble étre celui qui apprend quelgue choses dans une
expérience, ou plus simplement lorsqu'il déclare ne pas connaitre le jour et I'heure de la venue du
Fils de I'nomme, connaissance réservée au Pere seul, la considération scolastique de I'omniscience
du Fils dans la chair redevient un probléme’. Plus gravement encore, le cri de déréliction en croix :
Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'as-tu abandonné repris par Marc et par Matthieu avait conduit
Albert Schweitzer [1875-1965] a conclure que, sur la croix, Jésus était mort en constatant I'échec de
sa propre annonce de la venue du Régne de Dieu®. Dans ce contexte, et & rebours de la proposition
tenue par Schweitzer, Hans Urs von Balthasar, & la suite d'Ernst Kdsemann [1906-1998], tient qu'il
y a continuité entre le Jésus de I'histoire mort sur la croix et le Christ glorifié du matin de Paques®.
Derriére cette position, il s'agit d'éviter de faire de Jésus un Christ par surprise’®. La thése de
Balthasar consistera a poser que la conscience messianique de Jésus correspond avec la mission
qu'il sait accomplir en obéissance a son Pére. La conception christologique concernant l'identité de
Jésus équipare conscience d'étre Fils, et conscience d'étre I'envoyé :

6 . Cette promesse est de méme type que celle de I'Ange concernant « le trone de David son Pere » (Lc 1,32), le trone
visible reste la croix. Ce sera vrai des disciples aussi.

7 . Larencontre avec la Syro-phénicienne (Mc 7,24-31) semble constituer un cas ou Jésus est convaincu par une
argumentation humaine. Pour la connaissance de I'heure réservée au Pére, cf. Mt 24,36.

8 . A. SCHWEITZER, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 1913. R. BULTMANN, Das Urchristentum im Rahmen der
antiken Religionen, 1949, p.102. J. HERING, Le Royaume de Dieu et sa venue. Etude sur I'espérance de Jésus et de
I'apdtre Paul, Neuchatel-Paris, Delachaux&Nestlié 1937, p.49.

9 . E. KASEMANN, « Le probléme du Jésus historique » (conférence de 1953), Neuchatel, Delachaux&Nestlié, Essais
exégétiques, 1972, p. 145-173. Le point sur la question et sa mise en perspective est lisible sous la plume de P. GISEL,
"Ernst Kasemann's Quest for the Historical Jesus Revisited in Light of the 'Third Quest™, texte préparé pour un
symposium qui a eu lieu les 28-30 avril 2004 et dont les Actes paraissent sous le titre Sourcing the Quests. The Roots
and Branches of the Quest for the Historical Jesus (Peter De Mey, dir.), Louvain : Louvain Theological and Pastoral
Monographs, 2004, disponible en francais dans la revue des Etudes Théologiques & Religieuses 79, 2004.

10 . Un apercu de I'ensemble des quétes relatives au Jésus historique et du tournant assumé par E. Késemann est fourni
par D. GOWLER, Petite histoire de la recherche du Jésus de I'histoire, Paris, Ed. du Cerf, 2009.



Le Peére est celui qui envoie et qui, par I'acte de mission, fonde toute I'existence de Jésus sur
terre, en assume la responsabilité et I'accompagne, détermine enfin d'avance son but — le salut
du monde (Jn 3,17 ; 6,39). C'est pourquoi la connaissance que Jésus a de lui-méme coincide
avec la connaissance de sa mission."!

La proposition balthasarienne fonctionne donc en posant I'égalité de I'étre-Fils avec la mission
d'envoyé dans le Christ-Jésus. Le fait d'étre I'envoyé est égal au fait d'étre le Fils, le fait d'étre Fils et
de se savoir tel n'est pas différent de se savoir soi-méme étre envoyé (expression dans le temps) ou
de s'éprouver naitre du Pere (réalité d’éternité). Dans le contexte de I'élaboration d'une Dramatique
divine, Balthasar utilise les ressources du crible théatral pour souligner que le Christ ne joue pas
seulement le réle du sauveur, il est précisément celui en qui la fonction de sauveur se confond avec
étre l'envoyé de Dieu™. L’envoyé qui nous sauve effectivement est Celui qui nait du Pére
éternellement. De la naissance éternelle du Fils provient I'envoi en mission et I'«on ne se donne pas
a soi-méme une mission.»*> De méme I'on ne nait pas de soi-méme mais d'un autre. La proposition
christologique de Balthasar associe étroitement naissance éternelle du Fils-Verbe et mission dans le
temps pour le salut du monde. Dans le Christ-Jésus, identité divine et mission historique sont
fondée I'une dans l'autre, la temporelle dans I'éternelle. Pour tenter d'expliciter la temporalisation
méme de la mission, Balthasar va jusqu'a proposer que durant le temps de I'Incarnation, I'Esprit
Saint est le lien entre Jésus et son Pere et que I'obéissance filiale est accomplie dans I'Esprit de
communion entre le Pere et le Fils. Cette proposition est appelée « inversion trinitaire » chez cet
auteur'®. Si elle n'est pas probante en théologie trinitaire systématique, elle reste intéressante pour
souligner que d'une certaine maniere le Fils, dans sa condition humaine historique, se trouve en lien
avec le Pere par la médiation de I'Esprit. Ce modéle éclaire en fait la condition en laquelle se
trouvent les disciples du Fils : c'est bien dans I'Esprit Saint qu'ils sont configurés non pas pour obéir
directement au Pére, mais pour suivre le Fils dans la méme obéissance filiale, au point d'étre
reconnus comme manifestant a la création la gloire de la liberté des enfants de Dieu (Rm 8, 20-21).
Pour discerner la possibilité que la mission soit I'expression adéquate de I'étre du Fils, Balthasar
formule I'idée suivante : « La remise d'une mission essentielle réquisitionnant I'existence peut aller
(graduellement) jusqu'a l'identification de I'essence (personnelle) de I'envoyé avec cette mission. »*°
Il reste prudent sur une application pure et simple de ce point au Fils éternel venu dans la chair, car
c'est en raison de sa filiation que le Fils est envoyé, ce n'est pas parce qu'il est envoyeé qu'il est Fils.
En méme temps, selon cette formule, il est possible que d'autres envoyés qui n'étaient pas dans la
filiation par nature soient finalement reconnus dans la filiation grace a la mission qu'ils recoivent et
remplissent par grace a hauteur non plus d'une fonction, d'un métier, d'une aptitude, mais a hauteur
de personne. Cette facon de voir illustre pourquoi le discours sur les vocations rechigne a les
évoquer comme des métiers, mais en parle plus traditionnellement sous la forme d'états de vie™.

Dans sa reflexion sur la Dramatique divine, Balthasar va user de la notion de « jeu (théétral) » pour

11 . Theodramatik 11/2, Johannes Verlag, Einsiedeln, 1978, trad. Dramatique divine (DD), I, Les Personnes du
drame/2 Les personnes dans le Christ, Paris-Namur, Lethielleux/Culture&Vérité, 1988, p.123.

12 . En Dramatique divine, I, consacré a l'analyse du théatre, Balthasar propose de regarder ce que décrivent les
Ecritures saintes concernant I'action de Jésus comme si nous étions devant une scéne en mouvement. Il distingue
cependant le rdle et la mission : le réle peut étre endossé par un bon acteur, la mission échoit a une personne qui, en
acceptant la mission, est modifiée dans le sens du salut. Jésus lui n'est pas un « bon acteur » endossant un réle qui ne
serait pas son existence méme, il n'est pas quelqu'un a qui une mission échoit. Son « étre Fils » le désigne comme
celui en qui le réle et la mission, la mission et la personne sont effectivement presque la méme réalité, sa mission
procede de son «étre Fils » et manifeste ce mystere (Dramatique divine 11/2, sous le titre « La mission et la
personne du Christ » p.119-207). En Dramatique divine 11/2, sous le titre « Elus et envoyés » (p.211-226), le
théologien développe l'intégration des personnes créées au partenariat salutaire avec le Christ dans I'histoire. En
entrant dans le « jeu », ils deviennent des « personnes théologiques », reformées dans I'action avec Dieu et dans la
réception d'une mission.

13 . DD I1/2, p.124.

14 . DD I1/2, p.147-161.

15 . DD 11/2, p.124.

16 . THOMAS D'AQUIN, Somme de Théologie, Ilallae, Q.183 a 189.



montrer que dans la venue du Fils de Dieu, d'autres personnes sont engagées, au sens ou elles
participent a sa geste de salut. Entrer dans le « jeu » du Sauveur, c'est entrer dans le salut et étre
invité a en découvrir la profondeur. Le dessein du Pére est entierement contenu dans son Verbe
éternel, tout fut par lui, et sans lui rien ne fut (Jn 1,3), autrement dit, c'est dans le Christ que tout est
fondé, accompli, et prédestiné :

L'acceés [a l'identité du Christ] est historico-salutaire ; l'ordre du créé et ses essences finies y est
depuis toujours embrassé par l'ordre historico-salutaire qui donne d'avance au premier but et
sens. Pourtant 1'identité n'est atteinte que dans le cceur concret de 1'ordre historico-salutaire, qui
s'appelle Jésus-Christ, en qui nous sommes "élus" et "prédestinés” "avant la création du monde"
eux qui doivent d'abord étre créés en vue de notre mission (Ep 1,4). A vrai dire, si une telle
identité forme la conclusion et le point culminant de toute la création, elle n'est pourtant [p.125]
possible que sur le fondement d'une différence tout autre dans l'identique : entre le fils
procédant éternellement du Pére (processio) et ce méme fils envoyé dans le temps (missio)."’

Sous des termes quelque peu spéculatifs et complexes, Balthasar suggeére que I'histoire du salut soit
la raison méme de la création. Cette structure opere selon une idée bien ancrée qui est celle de
I'accomplissement de I'Ancien par le Nouveau, celle méme qui nous a permis d'articuler I'annonce
du Régne de Dieu a la préparation des dimensions d'étre et d'histoire dans les Ecritures saintes. Il va
plus loin encore en posant que le monde est créé pour que les prédestinés de Dieu puissent
accomplir la mission qu'ils recoivent de Dieu, et accedent a la vie manifestée dans le Christ-Jésus.
Le fruit de la proposition, lorsqu'on veut bien le transposer avec précaution dans une réflexion sur la
vocation, est un ancrage proportionné (analogue) de la vocation chrétienne dans l'identité éternelle
du Fils, c'est-a-dire dans un projet éternel, et dans I'identité historique du Fils, c'est-a-dire dans une
histoire ou la capacité d'entrer en co-action avec le Christ est acquise par sa mort, sa résurrection, et
la participation a ce mystére dont il nous constitue lui-méme bénéficiaires. Aucune créature ne
possede la divinité par nature, mais par la grace de l'intégration dans le Christ-Jésus, par le baptéme,
I'Eglise réalise sous la motion de I'Esprit et selon le commandement salutaire, la filiation adoptive
voulue par Dieu : ceux que d'avance il a discerneés, il les a aussi destinés & reproduire I'image de
son Fils, afin qu'il soit I'ainé d'une multitude de fréres (Rm 8,29). Au méme moment, la vocation est
aussi un envoi, une mission, pour la gloire de Dieu et le salut du monde, a I'instar méme de l'envoi
du Fils dans le monde.

Quelques conséquences d'une prise en compte de la vie du Christ comme fondement

Trois qualités peuvent étre formulées a partir de cet ancrage de la vocation chrétienne dans le
mystere du Verbe fait chair, dans la venue de Jésus : la vocation est filiale ; elle est manifestée et
réalisée progressivement ; elle est accomplie du point de vue des réalisations humaines lorsqu'elle
devient libre offrande de soi-méme a Dieu.

La vocation est filiale : par le baptéme dans la mort du Christ, célébré dans I'Eglise, sous la motion
de I'Esprit-Saint, les baptisés possédent une vocation sainte et prédestinée par Dieu afin qu'ils soient
eux-mémes en sa présence immaculés et saints dans I'amour (Ep 1,4). Cette filiation est inscrite
elle-méme dans une naissance éternelle que le Christ posséde parce qu'il nait constamment du Pére
et qu'il partage avec ceux que le Pére a choisis : voyez quelle manifestation d'amour le Pére nous a
donnée pour que nous soyons appelés enfants de Dieu. Et nous le sommes (1 Jn 3,1) ! Je monte vers
mon Pére et votre Peére, vers mon Dieu et votre Dieu (Jn 20,17). L'adoption filiale dans la Paque du
Christ confere a I'étre humain une configuration de son étre temporel a la volonté et au projet
éternels de Dieu. L'humain est appelé a étre, le chrétien est appelé a participer a I'étre et a la vie
éternels. Cet appel et ce projet peuvent étre réunis sous l'idée de sainteté de tous les élus. La
vocation est appel a la sainteté. Cet aspect est la dimension la plus large, a la fois initiale et
terminale du sens de la vocation. Ce fond éternel qui doit assurer le courage d'avancer sur un

17 . DD I11/2, p.125-126.



chemin est ce qui permet d'envisager aussi avec foi et confiance le mouvement du temps, les
épreuves de l'existence dans le contexte d'un monde déchu. Aussi un autre aspect est-il
immédiatement relié a I'expérience du Christ dans I'histoire humaine : la progressivité.

La prise en compte de la progressivité de la manifestation de la mission dans le Christ indique que
la progression sur un chemin est capitale : de méme que le Christ Jésus en son Incarnation s'avance
dans la puissance de I'Esprit, de méme, les baptisés doivent trouver dans leur vie les voies de la
priere et de l'action en synergie avec I'Esprit du Pere et du Fils. Un des points capitaux du
discernement d'une vocation est le rapport a la priere. Et la fréquentation des sacrements. La lecture
des évangiles et de l'ensemble de I'Ecriture sainte, et enfin, la mission auprés des plus pauvres
comme rencontre en chair et en 0s des enjeux de I'annonce de la proximité du Regne de Dieu.
Toutes ces dimensions nécessitent en réalité une assistance de I'Esprit Saint. Cette dimension est
celle de I'historicité et de la vérité du temps. Cette progressivité n'est pas a définir comme une
simple avancée, ou alors, il s'agit d'un progrés congu selon I'expression paradoxale contenue dans
I'Exultet pascal : « felix culpa », « bienheureuse faute d'Adam qui nous valut un tel rédempteur ! »
La réalité visée est celle de la naissance, ce point en-deca duquel aucune nostalgie ne peut nous
faire revenir. L'idée de progressivité est celle de I'avancée inexorable de naissance en naissance,
jusqu'en Dieu méme, conformément a une naissance éternelle, originelle, constante et définitive du
Fils en provenance de son Pére, et dans I'Esprit. A la croisée d'une assurance éternelle ainsi
prodiguée par grace a I'étre créé destiné au salut et d'une expérience de la temporalité et de sa
progression se situe un acte ponctuel qui peut devenir constant : celui de I'offrande de soi, qui est
aussi décision du retour vers Dieu.

La configuration au Christ implique I'offrande de soi et peut-étre surtout de ce qui, en soi, est
fragile : ¢’est pas son humanité aux prises avec la mort que Jésus nous ouvre le chemin du salut. Si
le discernement avance réellement dans I'accompagnement d'une vocation, une dimension risque
d'apparaitre et de montrer les lieux qui dans la vie de la personne sont habités par les dimensions
manifestées dans la vie de Jésus :

L'existence de Jésus dans et pour sa mission est, ainsi considérée, une existence vécue sans
réserve dans la pauvreté, le célibat et I'obéissance, dans la mesure ou ces trois modalités de
I'existence rendent libres pour la seule mission. Celle-ci n'est pas seulement donnée une fois
pour toutes, mais elle peut, a tout instant, tre montrée et mise en ceuvre d'une nouvelle maniére,
inattendue, sous l'inspiration de I'Esprit Saint. Les modalités se compénétrent, dans la mesure ou
le célibat est une forme de la pauvreté, et ou la pauvreté (en tant qu'état ot I'on ne peut disposer

de rien) est une condition de possibilité et méme une forme de I'obéissance, qui peut elle-méme

de [p.145] nouveau étre définie comme "pauvreté en esprit".'®

L'intelligence de la réception de soi de la part de Dieu finit par correspondre a une offrande
volontaire de soi dans I'esprit des béatitudes. Dans I'Eglise, certaines vocations particuliéres se
doivent de réaliser comme un état de vie les conseils évangéliques, mais cette réalisation est
destinée au bienfait de tout le peuple saint, et de chacun de ses membres, de telle sorte que
I'obéissance, le célibat, la pauvreté puissent devenir les conditions d'une conversion a Dieu et d'une
offrande de soi chez tous. Il ne peut donc y avoir concurrence entre les formes que prend la
vocation chrétienne : fondée dans le Christ-Jésus et mesurée a Lui, les formes de vocations se
soutiennent mutuellement, trouvant secours les unes dans les autres, participant au méme Esprit de
sainteté et conduites chacune a rendre gloire au Pére. C'est a partir de I'existence créée que nous
sommes appelés a la vie avec Dieu, a la suite du Christ-Jésus, né du Pere avant tous les siécles, et
naissant de lui tout le temps de son existence humaine en contemporanéité avec d'autres, jusqu’a la
mort sur la croix, et dans le Régne définitif. Etre appelé, c'est étre. Et étre est orienté non seulement
vers le bien, mais surtout vers Dieu qui restaure jusque dans sa gloire ceux et celles qu'll choisit et
appelle. Par grace ils peuvent répondre, et s'engager eux-mémes avec Lui dans leur salut. La
vocation chrétienne en ce monde est le témoin de ce salut, offert a qui veut bien marcher sur le

18 . DD I1/2, p.145-146.



chemin ou Jésus lui-méme a marché (1 Jn 2,6).



