
Mettre le dialogue au cœur du management 
par fr. Thierry-Marie Courau, o.p. 
 
 
Vous pouvez retrouver l’ensemble de l’ouvrage dirigé par Thierry-Marie 
Courau, Entreprise et diversité religieuse : un management par le dialogue, 
Paris, AFMD & Institut de Science et de Théologie des Religions du 
Theologicum – Faculté de Théologie et de Sciences Religieuses de l’Institut 
catholique de Paris, 2013, à l’adresse suivante : 
www.afmd.fr/IMG/pdf_AFMD-DIVERSITE-RELIGIEUSE-web.pdf  
 
 
 
 

 
 
  
 
Pour fonder une juste posture face aux demandes de ses collaborateurs et en 
particulier quand il est convoqué à traiter des questions de l’ordre des 
convictions religieuses, le manager est appelé à mieux se connaître, à 
comprendre comment il est construit, comment il réagit face à l’attitude 
d’autrui, à ses exigences. La diversité des hommes de son entreprise est une 
chance, une occasion de créativité, une opportunité de progrès, une source 
de performance. Pour apprendre à l’accueillir et à en préparer les fruits, il 
doit entendre sa curiosité et son intérêt, ses désirs et ses peurs, ses besoins 
d’être reconnu, aimé, respecté. Ils font partie de sa personnalité et jouent un 
rôle non négligeable dans ses rencontres. 

 
Dans cette relation avec lui-même et avec les autres, il découvre toujours 
plus son identité et sa singularité qui s’élaborent à partir de ses 
particularités, de ses différences, de ses dialogues. Il prend aussi conscience 
des résistances identitaires qui l’habitent ou qui dominent ceux qu’il 
rencontre, non pas pour s’imaginer qu’il pourrait les résoudre mais, pour 
mieux manager et gérer les situations. 

 
Notre contribution abordera quatre points : 
• L’identité et la singularité s’élaborent par le dialogue 
• Bien travailler ensemble convoque au dialogue 
• Que signifie dialoguer dans l’entreprise ? 
• La pédagogie du dialogue 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 2 

 
L’identité et la singularité s’élaborent par le dialogue 
Chaque humain est d’abord un être particulier. Il est le fruit d’une histoire 
biologique, physique, psychologique et sociologique, relationnelle, 
éducative et professionnelle, familiale et affective, religieuse et spirituelle, 
où se mêlent des goûts, des envies et des peurs, des réactions face aux 
événements, etc. Ces particularités sont des équipements de sa réalité d’être 
humain, des éléments de sa personnalité, qui se sont accumulés tant bien 
que mal. Elles ont participé à le construire via des processus complexes 
successifs d’identification. Devenu adulte, il peut passer son existence à se 
battre avec elles sans même en avoir conscience et rester divisé, ou au 
contraire tendre à les apprivoiser, à les reconnaître, et cheminer vers l’unité 
de sa personne.  
 
Pour devenir véritablement singulier, unifié, il doit s’engager 
courageusement avec ses constituants dans une vie avec et pour les autres, et 
non pas contre les autres ou en comparaison avec eux. Son unicité se 
découvre quand il assume les éléments de son histoire et de son présent 
comme tels, de face. C’est quand il décide d’agir avec ce qu’il a reçu et 
produit, de devenir responsable de ses actes et de ses paroles, de leurs effets, 
qu’il advient à la singularité. Elle est le signe de la venue à la liberté, où ses 
facultés humaines que sont la raison et le vouloir, la capacité de réflexion et 
de choix, sont exercées de façon ajustées à la réalité, avec leurs 
conséquences. L’entrée dans la singularité met au jour l’identité de 
l’individu. Elle n’est pas la création d’une posture originale pour se 
démarquer et se faire admirer, mais ce qui fait une personne, un être en 
relation avec d’autres sujets et non pas seulement en rapport avec des 
individus réduits à n’être que des objets. Identité et singularité sont pour la 
personne des caractéristiques dynamiques et joyeuses, conscientes d’être 
jamais closes ni achevées, tout en étant toujours plus fermes. 
 
« Ma propre identité dépend vitalement de mes relations dialogiques avec 
les autres. » 
Charles Taylor (2009), Multiculturalisme. Différence et démocratie, Paris : 
Flammarion {1992, Princeton}, p 52. 
 
La construction d’un identitaire supplée l’absence d’identité 
Certains individus ne peuvent advenir à l’identité et à la singularité. Ils en 
restent au stade de l’empilement fragile des particularités. Ils se tiennent 
dans une quête rassurante, mais illusoire ou tout au moins partielle, de 
semblables. La construction identitaire de ce qu’ils croient être une identité 
se fait par comparaison, copiage, rejet de l’un pour absorber l’autre, et non 
par la rencontre et le dialogue. Ils cherchent à édifier avec ceux auxquels ils 
croient ressembler – et il est vrai que des similitudes de particularités 
d’appartenance existent (breton, chrétien, radical, etc.)–, un statut collectif 
identitaire provisoire. Ils établissent des complicités pour tenir ensemble et 
coûte que coûte dans la défense d’intérêts particuliers face « à ceux qui ne 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 3 

sont pas comme eux », différents par nature, qui peuvent apparaître comme 
un risque de fragilisation de leur propre être au monde. 
 
La construction identitaire se fonde sur plusieurs attitudes. D’abord et peut-
être de façon surprenante sur un rejet de son héritage propre et de son 
histoire considérés comme impropres. S’y ajoutent la non reconnaissance de 
la société présente, habitée, et une recomposition au niveau des idées d’un 
univers idéal dans lequel se réfugier, et si possible imposer à autrui. Tout 
ceci, tel un échafaudage parfois savamment agencé, permet de faire tenir 
debout, pour un temps, des personnalités ayant du mal à s’ajuster au réel ou 
à envisager un projet avec d’autres dans la mesure où cela leur demande de 
négocier avec leur structuration fortement rigide. Ceci les mettrait en 
danger. Pastiche et identitaire vont ensemble, projetant un retour à une 
imaginaire stabilité, à une invariabilité fantasmée, ne réussissant à se 
maintenir que par une contrainte interne ou externe. 
 
Les êtres singuliers travaillent ensemble à un projet commun 
A l’inverse, les êtres singuliers travaillent spontanément avec tous à un 
projet commun au service des autres pour le bien de chacun. Conscients de 
leurs manques, assumant leur histoire sous leurs facettes variées, se 
réjouissant de l’héritage qu’ils reçoivent, prenant acte de celui de ceux 
qu’ils rencontrent – comme un environnement qui devient le leur, admiratifs 
des capacités des autres, capables de renoncer à l’idée qu’ils se font de leurs 
buts immédiats à atteindre, les êtres singuliers entrent dans une démarche 
collaborative, un projet, où le bien commun de tous les acteurs est l’objectif. 
 
Au sein du projet commun, personne n’est similaire à un autre. Ce qui est 
semblable est d’être accueilli dans une même histoire (celle de l’entreprise) 
et de participer au même projet. Chacun, dès lors qu’il en fait partie, qu’il 
soit capable d’identité, ou qu’il soit dans une posture identitaire qui tient 
lieu d’identité, est un acteur, volontaire ou récalcitrant mais un acteur tout 
de même, pour le projet. Dans ce cadre, des différenciations s’élaborent 
nécessairement, factuelles, objectivées, raisonnées, choisies. Elles sont des 
créations de l’esprit pour prendre acte de l’écart entre ceux, qui ne seront 
jamais semblables et, qui doivent, avec ce qu’ils sont, participer à la 
réalisation du projet. La reconnaissance des différences dans le cadre du 
projet commun a pour objet le bien de tous et non pas de certains. La 
différenciation est pour le projet, non pas entre les personnes à propos de 
leur culture, leur histoire, leurs particularités. La discrimination est 
justement de faire entrer des particularités dans le cadre de la 
différenciation. Il y a confusion de niveaux. C’est par exemple, différentier 
la rémunération en fonction du sexe. Si homme et femme sont bien des 
particularités, la capacité à assumer une responsabilité n’en est pas une. Etc.  
 
Bien travailler ensemble convoque au dialogue 
Dans l’entreprise, les personnalités sont choisies pour leurs particularités, 
leurs écarts et leur singularité, en vue du projet. L’objet y est de « travailler 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 4 

ensemble » (avec le souci de pouvoir « cohabiter ensemble » dans les temps 
sociaux du travail – repas, pauses, activités périphériques,...). Il ne s’agit pas 
« d’habiter ensemble » comme dans le cas de la société locale (immeuble, 
village, espaces urbains), ou de « vivre ensemble »1 pour une famille ou une 
communauté. De même, il s’agira de « se soutenir ensemble » pour la 
société nationale ou fédérale2, et il devrait être de « se réjouir ensemble » 
entre nations.  
 
Ces distinctions sont importantes car il n’est pas demandé la même chose 
dans chacune des situations. Chacun des ensembles forme une « maison » 
avec un projet propre. Elle est d’abord un présent donné, une réalité qui 
précède ceux qu’elle accueille, et de plus un futur à édifier, car elle 
continuera à se transformer avec l’activité de ses habitants. Pour chacun de 
ces ensembles, un bien commun est à rechercher, et non pas seulement une 
somme d’intérêts particuliers.  Celui de l’entreprise est de permettre à 
chacun des partenaires de bénéficier des fruits de leur travail et de leurs 
apports à partir des produits et services qu’elle est capable d’offrir à la 
société. Travailler ensemble et non pas seulement être ensemble pour 
travailler demande de s’ouvrir à celui qui n’est pas comme soi. 
 
« Le trait essentiel de la vie humaine est son caractère fondamentalement 
‘dialogique’. Nous devenons des agents humains à part entière, capables de 
nous comprendre nous-mêmes – donc de définir notre identité – grâce à 
notre acquisition de langages humains riches d’expérience. » 
 
Charles Taylor (2009), Multiculturalisme. Différence et démocratie, Paris : 
Flammarion {1992, Princeton}, p 49. 
 
Reconnaître que chacun est un « monde » 
Il n’est pas si facile de réussir à « travailler ensemble » car cela veut dire 
collaborer entre des individus qui ne se ressemblent pas. Chacun est tenté de 
penser que l’autre est le problème. Les personnalités contemporaines 
s’imaginent très ouvertes, alors qu’elles ne sont que curieuses, friandes de 
nouveautés, d’images, avides de sensations. Elles ont une vraie difficulté à 
accepter la dissemblance au-delà d’un très court terme séduisant. La raison 
en est simple. Elle est liée à l’habitude de construire un univers centré sur 
soi, et à la difficulté de le considérer depuis un autre point de vue. Chacun 
est un « monde » à part.  
 
Personne ne semble s’en rendre vraiment compte car tout semble 
aujourd’hui contredire cette idée. L’intensité et la rapidité des déplacements 

                                                
1 Souvent, cette expression est utilisée quelque soit l’ensemble dont on parle. Il s’agit d’un 
abus de langage, certes commode mais qui n’aide pas à distinguer ce qui est véritablement 
visé. 
2 Tels sont bien les systèmes de protection sociale mis en place : le choix d’une solidarité 
où personne n’est laissé de côté. 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 5 

de population n’ont jamais été aussi fortes. Les transports de marchandises 
sont faciles. Les textes, les images et les sons, traversent les espaces en 
quelques secondes, voire en microsecondes. Les cultures n’ont jamais été 
autant au contact les unes les autres. L’uniformisation des comportements 
semble régner partout.  
 
L’illusion est de croire que parce que les hommes se croisent rapidement, ils 
se connaissent et s’accueillent, ils se ressemblent. Qui prend du temps pour 
les rencontrer découvre qu’au-delà des traits extérieurs et des outils 
techniques, des aéroports et bureaux climatisés, des centres commerciaux et 
des marques internationales, il s’agit d’autant d’univers inaccessibles que de 
sociétés spécifiques, d’autant de mondes complexes que de personnes qui en 
fait s’ignorent ou ne se connaissent pas. C’est un fait, rien de plus. Les 
mondes que nous sommes peuvent être vus comme des « bulles », des 
cellules autonomes étanches aux autres, tout en pouvant croire être les 
mêmes sous prétexte de s’habiller de particularités semblables ou du choix 
d’une appartenance similaire. S’ils sont véritablement « étanches » les uns 
aux autres, immiscibles, les mondes peuvent-ils entrer en relation ? 
 
Les « mondes » peuvent-ils entrer en relation ? 
La réponse négative à cette question n’est pas due à la séparation des 
mondes qui est un fait (deux individus n’occuperont jamais le même lieu, ne 
penseront jamais la même chose, etc.), mais au contraire et de façon 
paradoxale à la non reconnaissance, au déni de ce fait. Cette vision erronée 
conduit à deux postures extrêmes opposées qui rendent effectivement 
impossible la relation entre les mondes, et se contentent d’installer des 
rapports de force. La première est celle d’un monde qui par exemple a peur 
d’être détruit, envahi ou tout simplement modifié. Dans ce cas, il peut 
renforcer sa surface de séparation en la transformant en mur de défense, en 
muraille qui divise et isole, c’est-à-dire qui ne permette aucune rencontre. 
Nous l’avons vu en Chine, en Europe, nous le voyons en Palestine, en 
Amérique du Nord ou en Corée. Ceci est vécu dans de nombreux lieux. La 
seconde position est, à l’opposé de la défense renforcée, de s’imaginer 
pouvoir être totalement ouvert en s’oubliant soi-même et s’exposer comme 
une extériorité transparente et une intériorité spongieuse.  
 
La première attitude conduit à une destruction intérieure qui fragilise et 
ébranle le mur isolationniste avant de se détruire à terme à son tour (par 
exemple : ceux construits par les régimes communistes de l’Est européen)3. 
La seconde attitude mène à une ingestion. Soit celle-ci est intolérable pour 
l’absorbant qui finit par expulser l’absorbé. Soit faisant disparaître autrui en 
lui, celui-là cherche à s’extraire par lui-même du marais. Dans tous les cas, 
la relation n’arrive pas à naître, tout au plus y a-t-il un rapport qui s’instaure 
de façon conflictuelle. Le risque est d’évoluer en guerre en vue d’une quête 
de reconstitution des mondes originels, à moins que l’intelligence ne soit 

                                                
3 Lire à ce propos l’ouvrage suggestif de Wendy Brown, Les murs de séparation et le déclin 
de la souveraineté étatique, Paris, Les prairies ordinaires, 2009. 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 6 

introduite à ce moment-là pour accompagner l’événement et transformer le 
rapport déchiqueté en relation par le travail de réconciliation qui est de 
nature dialogale. 
 
La création des discriminations conduisent à la division 
Aucun des deux comportements décrits ci-dessus ne reconnaît la différence 
dans l’environnement qui lui donne naissance, c’est-à-dire le projet ou le 
cadre commun, et où elle n’est en fait qu’un écart. C’est ainsi qu’à cette 
réalité de l’écart ou contre elle, des groupes particuliers de soi-disant 
semblables (c’est-à-dire se réunissant à partir de particularités choisies) 
peuvent inventer et ajouter des distinctions qui ne sont que des justifications 
d’exclusion, destructrices. A l’opposé, mais aboutissant au même résultat, la 
construction par confusion d’une fausse unité, c'est-à-dire par non 
reconnaissance des particularités et des écarts comme des faits, ne peut pas 
tenir.  
 
La non distinction des choses et des êtres est souvent niée (nous sommes 
pareils). Elle peut aussi être reconnue pour être niée, c'est-à-dire absorbée 
dans une catégorie supérieure, englobante (nous sommes différents, mais la 
réalité que nous visons est la même sous des noms différents). Elle conduit 
paradoxalement à la création de différences n’existant pas. Ces élaborations 
produisent des discriminations qui ont pour objet d’exclure et de confondre. 
Elles conduisent au terme à l’accusation, à la division, à la défense et à la 
guerre, et finalement à la destruction des uns et des autres.  
 
Ces tentations de confusion et de rejet sont présentes dans la vie de 
l’entreprise à de nombreux niveaux et sur des plans variés, car ce sont celles 
des individus avant d’être celles des organisations. Le management s’y 
trouve confronté fréquemment. En avoir conscience, en particulier quand il 
est convoqué pour répondre dans le domaine des convictions religieuses, est 
décisif pour faire le juste choix. 
 
Le manager instaure la limite 
Que les individus, dans leurs ambiguïtés, par leurs attitudes et leurs 
demandes, soient tentés de se démarquer et de s’affirmer, voire de rejeter 
l’un ou l’autre, n’a donc rien de très étonnant. Le  manager, soucieux du 
bien de tous et pour le bien de l’entreprise, est celui qui empêche la 
construction des procédures d’absorption ou d’exclusion fondées sur l’idée 
d’une dissimilitude non convenable. Il a toujours une première décision à 
prendre : celle de l’instauration de la limite, du cadre. Elle seule permet 
d’objectiver l’attitude, la demande,  avant d’y reconnaître une justification 
ou  pas. C’est pourquoi, nous avons situé l’environnement juridique dans 
lequel une requête est accueillie dès le début de notre ouvrage. Il fait partie 
des éléments de base. (Voir article de Michel Miné). 
 
Le manager par l’instauration du cadre renvoie à la règle commune du 
respect des personnes. Il amène à reconnaître que, dans une équipe, les 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 7 

particularités et les différences sont un fait, appartenant à des registres 
variés, et ne sont pas un problème pour avancer ensemble dans le projet 
commun de l’entreprise. Que bien au contraire, avec le cadre, ils sont des 
atouts pour non seulement travailler ensemble, mais « bien travailler 
ensemble ». Pour conduire ces équipes sur ce chemin, il est appelé à 
déployer ce qui est conjoint à l’instauration de la limite : la capacité 
naturelle de l’être humain à être en dialogue. Cette affirmation demande à 
être démontrée. Nous allons nous y employer. 
 
Que signifie dialoguer dans l’entreprise ? 
Dans l’entreprise le dialogue est-il possible ? Plus précisément, 
interrogeons-nous sur pourquoi le dialogue et qu’est-il ? La complexité qui 
naît avec l’organisation entrepreneuriale nécessite, pour être féconde et ne 
pas devenir un obstacle, de reposer sur une pratique du management qui 
réponde effectivement aux attentes des personnalités les plus inattendues. Si 
les personnes sont toutes dissemblables, elles s’engagent pourtant, avec 
leurs particularités et dans leur écart, à mettre leurs forces et leur 
intelligence au service d’une aventure commune où elles vont pouvoir 
trouver des ressources pour vivre, économiques, relationnelles, spirituelles 
(au sens de la réalisation personnelle).  

 
Le dialogue est le lieu possible où, dans le renoncement à la quête du 
semblable et dans la reconnaissance de la réalité diverse des partenaires, 
s’ajustent les façons d'être pour « travailler ensemble » au projet 
entrepreneurial commun. C’est le lieu où chacun peut émerger comme une 
singularité, c'est-à-dire comme une personne, comme quelqu’un qui 
s’engage dans son existence, avec et pour les autres, en vue d’un commun.  
 
Le dialogue n’est pas ce que l’on croit 
La polysémie du terme dialogue, les caractéristiques implicites qui lui sont 
associées, et son utilisation souvent imprécise, dans le discours le plus 
ordinaire, génère souvent comme un malaise, voire une défense, surtout 
quand il s’agit des rapports avec les religions.  
Le plus souvent assimilé à une conversation, à un entretien ou une 
communication entre deux personnes, voire deux groupes de personnes, il 
est vu comme un moyen ou une méthode. Quand il est utilisé pour désigner 
une discussion ou un débat, il porte le désir d’obtenir une convergence de 
vues, un consensus ou pour le moins un chemin à prendre ensemble. 
Considéré comme une négociation ou une médiation, il vise l’accord ou le 
compromis. En somme, il doit être un outil efficace. 
La vision la plus courante du dialogue porte l’idée de la nécessité d’une 
certaine égalité des plans entre partenaires du dialogue ou de contenus 
communs, partagés. Cet axiome, posé sans être démontré, que le dialogue 
exige du semblable, de l’égalité et de la réciprocité, empêche de voir la 
force que possède cette notion.  
 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 8 

L’étymologie du mot dialogue : être traversé par la parole 
L’étymologie peut nous aider à penser autrement, à élargir notre 
compréhension. Le terme dialogos est d’origine grecque. Dialogos se donne 
d’abord comme l’événement de traversée (dia) en une personne de la parole 
(logos) de l’autre, du surgissement en elle d’une parole à cause (dia), grâce 
à autrui4. Il n’est pas  un « duologue » ou une accumulation de monologues. 
Le terme logos est chargé dans le monde occidental contemporain5 par la 
double densité de la raison et du vouloir, de la parole et de l’acte, de la 
vérité et de l’amour, de l’écoute et de l’hospitalité.  
Par sa combinaison de dia et logos, dia-logos, le dialogue se présente 
comme l’ajustement « par connaissance et amour » de toute sa personne à la 
réalité d’autrui. C’est avec cette toute autre charge que celle de son 
utilisation habituelle (où il est réduit à n’être qu’une méthode ou un outil 
pour obtenir un accord) que le dialogue doit être approché par le manager. 
Elle lui permet d’entreprendre le parcours qui doit permettre à chacun 
d’habiter sa place pour le projet commun de l’entreprise, dans le total 
respect de ce qu’il est. 
 
« L’aptitude au dialogue est une disposition naturelle de l’homme. Aristote 
a appelé l’homme l’être doué de la parole, et la parole n’existe que dans le 
dialogue. » 
Gadamer, H.G. (1995), Langage et vérité, Paris : Gallimard, p 165. 
 
A l’attitude dialogale, sont indissociablement liés la quête du comprendre et 
le choix d’accueillir. Écouter, c’est chercher à comprendre. Écouter, c’est 
vouloir accueillir. Ces deux moments, s’ils sont vraiment réalisés, intègrent 
deux frustrations, deux renoncements. D’une part, celui de croire que l’on 
puisse comprendre, que l’on puisse se saisir de l’autre, le prendre en soi. 
D’autre part, celui de renoncer à ce que l’invitation d’accueil soit reçue et 
fasse l’objet d’une réponse. En effet, chacun peut découvrir d’une part, 
combien même ses plus proches lui restent opaques, voire lui-même est 
inaccessible à lui-même. Et d’autre part, que son offre d’écoute et d’accueil 
peut ne pas être reçue. Cette absence de réciprocité n’est pas un échec du 
dialogue. Quand la réciprocité dans l’écoute et la parole a lieu, alors le 
dialogue est devenu réciproque, et il conduit les partenaires à la joie que 
procure une vraie rencontre. Pour autant, elle n’est pas une condition sine 
qua non du choix de l’attitude dialogale qui revient au manager. 
 
                                                
4Dia signifie : par, à travers, au milieu de, pendant, au cours de, par le moyen de, par 
l’intermédiaire de, grâce à (avec l’accusatif) ; à cause de, en faveur de, en vue de (avec le 
génitif). 
5 Qui émerge au sein de son histoire liée au christianisme pour lequel Jésus le Christ est le 
Logos divin, par qui le monde existe, venu dans l’humanité. Il y révèle par sa vie, sa mort 
et sa résurrection, l’amour avec lequel Dieu aime ce monde. Ce Logos dans la chair est 
pour la Révélation chrétienne tout à la fois vérité et amour qui viennent de Dieu, et qui se 
donnent à recevoir et à connaître par l’homme. C’est par, avec et dans ce Logos que Dieu 
rencontre le monde, c'est-à-dire dialogue avec lui. Cette compréhension est indissociable de 
celle du Dieu Trinité (Père, Fils et Saint-Esprit). 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 9 

Le dialogue se situe entre l’héritage et le projet 
Le dialogue est une décision personnelle de se mettre à l’écoute de celui qui 
vient à soi avec tout ce qu’il est. Il ne saurait être la possibilité de trouver un 
accord ou la reconnaissance d’une similarité. Cette attitude, suscitée par une 
parole et l’action qui lui correspond, invite à aller vers l’avant, vers du 
commun, vers la réalisation d’un temps en commun, d’une possible 
communauté, non pas des valeurs (qui se pensent devoir être semblables 
pour pouvoir être mises en œuvre) mais des personnes qui portent des 
valeurs différentes ou non.  
 
Le dialogue s’élabore ainsi sur le chemin de l’entre-deux : entre l’héritage 
reçu ou à recevoir individuellement (son histoire personnelle) et en commun 
(ici, l’entreprise dont l’histoire précède le collaborateur), et la réalisation 
commune d’un projet (ici, celui de l’entreprise et de ses partenaires). Le 
dialogue a lieu si la parole de celui qui demande à être entendu est reçue 
dans cet entre-deux, ce milieu. Et si elle suscite une réponse, qui est 
d’abord, justement et tout simplement, le fait d’avoir été accueillie, 
entendue. La parole écoutée, c’est la personne qui est reçue, considérée, 
reconnue, donc aimée. Cette dimension est primordiale pour celui qui a eu 
le courage d’adresser sa parole, elle prime sur le fait d’avoir obtenu un 
accord sur ce qu’il dit ou demande. 
 
« Etre toujours à nouveau capable de dialogue, c'est-à-dire écouter l’autre, 
me semble être la véritable élévation de l’homme à l’humanité. » 
Gadamer, H.G. (1995), Langage et vérité, Paris : Gallimard, p 174. 
 
Le dialogue des mondes maintient leur distinction 
Le dialogue renonce ainsi à entretenir un illusoire mélange des mondes ou 
leur lutte pour se prêter à une rencontre étonnante de ceux-ci, en les 
conservant dans leur distinction, où l’un entre en unité avec l’autre, sans 
confusion, par un milieu commun. L’autre, invité à se prêter lui aussi au 
dialogue, reste libre d’y répondre ou pas. 
 
Un dialogue sans limites est un bavardage. Une limite sans dialogue est un 
mur. Celui qui s’engage dans le dialogue, établit sa surface de séparation 
selon un mode imperméable et souple, résistant et malléable. S’ouvrir ne 
signifie pas se déchirer, c'est-à-dire se perdre, mais bien se laisser déformer 
pour recevoir autrui sans rien perdre de sa réalité, de son identité, bien au 
contraire. Ce monde acquiert ainsi le pouvoir de se modifier sous une forte 
pression sans éclater, pour laisser s’ouvrir et s’élargir l’être intérieur sans se 
diviser, pour lui permettre d’être accueillant à ce qui produit la pression sans 
peur de disparaître.  
La déformation radicale pourrait ressembler à une destruction ou à une 
absorption mais en fait il s’agit d’un creusement, de l’ajustement du monde 
à ce qui vient à lui, de sa réponse qui est essentiellement capacité à recevoir. 
Le monde perd sa surface lissée, arrogante et illusoire, pour devenir, avec sa 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 10 

rugosité, accueillant aux particularités, aux écarts et à la singularité qu’il 
reconnaît pour tels et pour lesquels il n’a aucun objet ou perspective de 
transformation, de domination. C’est lui qui s’ajuste et non pas l’inverse. 
C’est lui qui se mobilise envers celui qu’il rencontre et dont il se rend 
proche.  
Il n’exige pas la réponse ou l’attitude réciproque et consent à aller jusqu’au 
terme. En cherchant à s’ajuster ainsi, il se dévoile à lui-même et apprend à 
se connaître dans ses résistances et ses peurs. Paradoxalement, la rencontre 
d’autrui révèle son identité. Il advient à sa singularité en s’ouvrant à l’autre, 
il est lui-même. Il reconnaît qu’aucun monde ne ressemble à un autre. Il est 
disponible pour mettre en commun ce qu’il est avec celui qui ne lui 
ressemble pas au service d’un projet. 
En somme, la question qui se pose dans les entreprises où les particularités 
et les écarts surviennent en masse et de façon brutale, n’a pas pour objet la 
remise en cause du monde que chacun est, individuellement ou 
collectivement, mais : comment permettre aux mondes de se rencontrer, 
comment leur donner la capacité de se constituer en limites accueillant les 
différences et de vivre d’unité ? Si cela s’apprend, le travail reste toujours à 
faire, car le monde, que chacun est ou auquel il s’efforce d’appartenir, 
cherche, par faiblesse de son identité, à se reconstituer à partir d’un certain 
nombre de particularités sous une forme isolante, non adhérente, 
dominatrice, qui divise, une forme identitaire. 
 
La pédagogie du dialogue 
Comment apprendre à dialoguer ?  
 
La description des requêtes des collaborateurs, des actions souhaitables et 
possibles tout comme celle des peurs et des désirs du manager montre 
combien il est nécessaire de se tenir dans une position d’écoute de l’autre, 
de l’environnement et de soi. Toute pratique de juste management 
commence par une attitude de reconnaissance du réel, aussi étrange soit-il, 
et non par la fuite ou le rejet de celui-ci.  
Elle ne se réalise pas par le déni de la situation (« il n’y a aucun 
problème »), par l’apparente résolution de celle-ci par laxisme (« faites ce 
que vous voulez pourvu que je n’en entende pas parler »), ou par un 
autoritarisme direct (« je vous interdis ») ou indirect (« la loi ne me permet 
pas de vous autoriser »). 
 
Tout commence par l’écoute 
L’écoute de la requête permet au salarié de s’entendre dire ce qu’il porte 
d’important en lui, ce en quoi il croit et ce pour quoi il est venu rencontrer 
son manager. La dimension croyante, que celle-ci soit religieuse ou non, 
sociale ou personnelle, toujours située dans une histoire individuelle et 
collective, est un élément vital de l’être-au-monde de la personne, qui 
l’ouvre sur la finalité de son existence,  qui détermine la direction qu’elle 
prend dans sa vie, et qui la conduit à se donner des objectifs particuliers. 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 11 

Cette écoute dans un cadre professionnel ne remet pas en cause le principe 
constitutionnel de laïcité de la société française (article 1er de la 
Constitution de 1958) qui est un socle et un cadre d’exercice des religions, 
du libre exercice des cultes et des croyances, ni celui de la neutralité de 
service public. Elle fait comprendre au demandeur qu’il peut être reçu avec 
tout ce qu’il est, y compris avec sa revendication qui peut être agressante, et 
non pas avec seulement une partie de sa personne. 
 
L’écoute authentique offre toujours des limites 
L’écoute de l’autre n’est authentiquement possible que si le manager est 
conscient de ses propres peurs et de la double distinction qu’il doit instaurer, 
d’une part celle de ses propres émotions et conditionnements, représentation 
ou peurs, en d’autres termes, sa réalité, sa limite personnelle, et d’autre part 
la limite qu’il va mettre entre le collaborateur et l’entreprise, pour le bien 
des deux. Entreprise et salarié ne forment pas un seul et même corps. 
 
La première étape doit ainsi donner au manager la capacité de discerner quel 
est le registre dans lequel la requête s’instaure, non pas pour la renvoyer au 
demandeur, mais pour être capable d’apprécier quel type de limite doit être 
mis en œuvre pour offrir le cadre de la réponse. Si la limite, quel que soit 
son genre, est toujours étanche, c'est-à-dire ni poreuse, ni spongieuse, ni 
destructible, sa souplesse doit dépendre de l’attirail du demandeur. S’il vient 
avec canon et boulets, ou flèches et acidités, la limite devra se présenter 
comme un mur de béton infranchissable, mais accueillant, voire doux, le 
temps que l’agression puisse s’épuiser elle-même sans susciter une guerre 
en retour. S’il choisit la séduction ou le chantage, la limite devra se faire 
glace, le temps que le piège puisse glisser et se dissoudre lui-même, sans 
provoquer de rejet. S’il vient avec délicatesse et respect, la limite se rendra 
souple et affable. Etc. Loin d’être un obstacle, elle est la condition de 
possibilité de l’écoute. Quel que soit son type, la limite, indépassable, 
froide, moulante, s’offre comme un espace en creux, un réceptacle 
bienveillant, même s’il peut être naturellement rugueux.  
Mais attention, accueillant ne veut pas dire absorbant. Se disposer à 
entendre sans séparation, c'est-à-dire se tenant dans une attitude absorbante 
(ou au contraire inquiète, défensive), sans exercice de discernement (quant à 
soi ou quant à l’autre), n’est pas une écoute mais une fuite ou un rejet, une 
démission ou une confusion, qui ne peut conduire qu’à des divisions à 
moyen terme (en soi et dans son équipe) et à la constitution de 
fractionnements, de factions. 
 
La première prise de parole fait partie de l’écoute 
Ce qui permet de faire percevoir à l’autre qu’il était bien écouté est le rappel 
des propos tenus qui, sans être nécessairement une reformulation, est une 
reprise de la construction de la demande, par la reconnaissance de la 
personne qui parle, de ses besoins et désirs, du sujet de sa demande, voire de 
ses propositions et de ses ouvertures ou fermetures, sans aucune caricature 
bien sûr, ni remarque appréciative positive ou négative. 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 12 

 
Une juste réponse s’inscrit dans les limites du réel 
Si la première limite s’est manifestée par la qualité de l’écoute, la seconde 
survient dans le statut et le propos de la parole adressée au salarié. Elle est 
un ensemble de rappels de plusieurs ordres : la loi et les motifs de la loi dans 
la société française, les particularités de l’entreprise, l’objectivité quant à la 
situation et à la responsabilité du salarié, le projet (communauté de travail) 
et la réalité de la vie d’équipe. 
La réaction du salarié à la limite présentée et posée peut être variable. Elle 
doit être prévisible si l’écoute a été assez fine, attentive, et doit confirmer la 
justesse du type de limite mise en œuvre. S’il n’est pas certain que le 
demandeur soit dans l’écoute de la limite mise en place par le manager, il a 
cependant plus de chances de l’être parce qu’il a été auparavant écouté. Le 
manager ne peut pas attendre de son équipier qu’il soit dans la même 
disposition que lui, car au départ celui-ci a pour seul objectif l’obtention 
d’un bien, d’un droit, d’un gain, et vient « se battre » pour cela. 
Mais dans le cadre des limites ainsi instaurées les échanges peuvent se faire 
pour donner au salarié la possibilité de venir avec le manager au choix 
raisonnable et raisonné qui s’impose. Il peut aussi s’enfermer lui-même 
dans l’absurdité d’une position déraisonnable non sans conséquence pour 
son maintien dans son poste ou son équilibre dans l’équipe. C’est pourquoi 
la nécessité de l’objectivation de la demande est décisive et doit être faite 
devant le salarié pour reconnaître que la subjectivité chez chacun des deux 
partenaires ne saurait être la règle de la résolution de la question posée. 
 
Oser la parole sans chercher à être « aimé » 
Si la première parole a d’abord été celle du salarié écouté, la dernière parole 
est celle du manager, de celui qui a la responsabilité de la décision, qui 
scelle l’échange dialogué et manifeste comment la limite sans être jamais 
abolie s’est ajustée aux besoins dans le cadre du projet commun et de 
l’équilibre des équipes. 
 
Cette parole est la conclusion de l’acte du management. Elle n’a pas pour 
objet d’être séductrice ou complice pour obtenir la considération ou 
l’affection du salarié, « pour être aimé », mais elle doit être vraie, c'est-à-
dire pesée en justice, fruit de l’élaboration du processus d’écoute, de limite 
posée, d’objectivation, de discernement des pièges, des échanges, de la 
recherche de solution. Elle manifeste que l’asymétrie de positions 
hiérarchiques n’altère en rien l’équité.  
Il est possible qu’il y ait absence de réciprocité d’engagement dans le 
dialogue, c’est-à-dire que le collaborateur n’entre pas lui-même dans 
l’écoute et reste dans le silence, le rejet, la recherche de l’affrontement. Ceci 
ne rend pas pour autant le dialogue absent pour le manager qui l’a réalisé 
par sa qualité d’écoute, qui s’est laissé traverser par la parole d’autrui, qui 
l’a reçu, sans se laisser entraîner dans la confusion proposée. 
Si à un moment, le dialogue s’est transformé en débat, en discussion, et en 
conflit de paroles, qui risque de faire entrer les partenaires dans une 



fr. Thierry-Marie Courau, o.p., « Mettre le dialogue au cœur du management », 2013. 13 

perspective de négociation ou de compromis, il est toujours possible de 
revenir à l’activité dialogale par la reprise du cycle : écoute de la parole du 
demandeur, séparation, limite, échanges, parole du manager, chemin pris 
ensemble pour un projet commun.  
 
 
En somme, mettre le dialogue au cœur de son management c’est assurer à 
ses équipes qu’elles pourront avoir une parole vraie avec leur manager, 
qu’elles seront considérées pour ce qu’elles font et avec tout ce qu’elles 
sont, que les requêtes sont entendues, que les réponses apportées tiennent 
compte des limites du cadre légal et de l’équilibre global de l’entreprise à 
court et long terme, que le projet commun entrepreneurial construit par les 
apports de tous dans leur diversité est autant le leur que celui de leur 
responsable. 
 


