OEUVRE PONTIFICALE POUR LES VOCATIONS ECCLESIASTIQUES

DE NOUVELLES VOCATIONS
POUR UNE NOUVELLE EUROPE

(In verbo tuo...)

Document final du Congrés européeen
sur les vocations au sacerdoce et a la vie consacrée
en Europe

Rome, 5-10 mai 1997

*

Document émanant des Congrégations:
pour I'Education Catholique,
pour les Eglises Orientales,
pour les Instituts de Vie Consacrée
et les Sociétés de Vie Apostolique

INTRODUCTION
Nous rendons graces a Dieu

1. Béni soit le Dieu Tout-Puissant qui a béni la terre d'Europe par toutes sortes de
bénédictions spirituelles, dans le Christ et dans I'Esprit Saint (cf. Ep 1, 3).

Nous lui rendons graces pour avoir appelé ce continent, dés le début de I'ere
chrétienne, a étre le centre de rayonnement de la bonne nouvelle de la foi et a
manifester au monde sa paternité universelle. Nous lui rendons gréaces parce qu'il a
béni ce sol par le sang des martyrs et par le don d'innombrables vocations au
sacerdoce, au diaconat, a la vie consacrée sous ses diverses formes, de la vie
monastique aux instituts séculiers. Nous lui rendons gréces parce que son Saint Esprit
ne cesse, aujourd'hui encore, d'appeler les fils de cette Eglise pour annoncer le
message du salut aux quatre coins de la terre, et d'autres a témoigner la vérité de
I'Evangile qui sauve, dans leur vie conjugale et professionnelle, dans la culture et dans
la politique, dans I'art et dans le sport, dans les rapports humains et de travail, chacun
selon le don et la mission recus. Nous lui rendons gréaces parce qu'il est la voix qui
appelle et qui donne le courage de répondre; il est le pasteur qui guide et qui soutient
la fidélité de chaque jour; il est le chemin, la vérité et la vie pour tous ceux qui sont
appelés a réaliser le projet du Pére.

Le Congrés européen sur les vocations

2. Réunis a Rome, du 5 au 10 mai 1997, pour le Congres sur les vocations au
sacerdoce et a la vie consacrée en Europe,(1) nous avons remis entre les mains du
Maitre de la moisson les travaux de ce méme Congres, mais surtout lI'inquiétude de
I'Eglise qui est en Europe en cette époque a la fois difficile et formidable, ainsi que la



gratitude envers Dieu qui est la source de toute consolation et I'auteur de I'amour de
I'Eternel.

De fait, ce Congreés a été un événement de gréce : le partage fraternel,
I'approfondissement doctrinal, la rencontre des différents charismes, I'échange des
diverses expériences et efforts qui s'accomplissent dans les Eglises de I'Est et de
I'Ouest ont enrichi tous et chacun. Ils ont confirmé chez chaque participant la volonté
de continuer a travailler avec passion dans le domaine des vocations, malgré les
faibles résultats obtenus dans certaines Eglises du vieux continent.

La force de I'espérance

3. Du Document de travail du Congres aux Propositions finales en passant par le
Discours du Saint-Pére aux participants et par le Message pour les communautés
ecclésiales, des interventions en salle aux discussions en groupes d'étude en passant
par les échanges informels et par les témoignages, un fil conducteur a relié entre eux
tous les actes et tous les instants de ce congres: I'espérance. Une espérance plus forte
que toute crainte et que tout doute, cette espérance qui a soutenu la foi de nos fréres
des Eglises de I'Est lorsqu'il était difficile et risqué de croire et d'espérer, et qui est
désormais récompensée par une nouvelle floraison de vocations, comme elles ont pu
en témoigner au Congres.

Nous savons profondément gré a ces freres, comme a tous les croyants qui continuent
a témoigner gque « l'espérance est le secret de la vie chrétienne et le souffle
absolument nécessaire sur le front de la mission de I'Eglise et, en particulier, de la
pastorale des vocations (...). Il faut donc la régénérer chez les prétres, les éducateurs,
les familles chrétiennes, les familles religieuses, dans les instituts séculiers; en somme
chez tous ceux qui doivent servir la vie aux cotés des nouvelles générations ».(2)

C'est a vous que nous ecrivons, enfants, adolescents et jeunes...

4. Fort de cette espérance, nous nous adressons a vous, enfants, adolescents et jeunes,
avant tout parce que dans le choix de votre avenir vous accueillez le projet que Dieu a
sur vous: vous ne serez heureux et pleinement réalisés que si vous vous disposez a
réaliser le réve du Créateur sur la créature. Comme nous aimerions que ce document
soit une lettre adressée a chacun de vous, ou vous puissiez sentir, avec l'aide de vos
éducateurs, l'attention aimante de votre Mére I'Eglise pour chacun de ses enfants, cette
attention toute particuliére qu'une mere manifeste pour les plus jeunes de ses enfants.
Une lettre dans laquelle vous puissiez reconnaitre vos problemes, les questions qui
habitent votre jeune coeur et les réponses qui viennent de Celui qui est I'ami
éternellement jeune de vos ames, le seul qui puisse vous apporter la vérité! Sachez-le,
chers jeunes, I'Eglise suit anxieusement vos pas et vos choix. Comme ce serait beau si
cette lettre suscitait en vous une réponse, pour un dialogue a poursuivre avec ceux qui
vous guident...

... a vous, parents et éducateurs...
5. Riches de la méme espérance, nous nous adressons a vous parents, appelés par

Dieu a collaborer a sa volonté de donner la vie, et a vous educateurs, enseignants,
catéchistes et animateurs, appelés par Dieu a collaborer de différentes manieres a son



dessein de former a la vie. Nous voudrions vous dire combien I'Eglise apprécie votre
vocation et combien elle compte sur elle pour encourager la vocation de vos enfants et
une veéritable culture des vocations.

Vous, les parents, vous étes aussi les premiers éducateurs naturels en matiére de
vocation, tandis que vous, les formateurs, vous n'étes pas seulement des instructeurs
qui introduisent aux choix existentiels : vous étes appelés a engendrer la vie chez les
jeunes existences que vous ouvrez a l'avenir. Votre fidélité a I'appel de Dieu est une
médiation précieuse et irremplacable pour que vos enfants et vos éléves puissent
découvrir leur vocation personnelle, afin qu'« ils aient la vie et qu'ils I'aient en
abondance » (Jn 10, 10).

... & vous, pasteurs et prétres, personnes consacreées...

6. Le coeur toujours rempli d'espérance, nous nous adressons a vous, prétres, et a
vous, personnes consacrées dans la vie religieuse et dans les instituts seculiers. Vous
avez entendu un appel particulier a suivre le Seigneur dans une vie entiérement
consacrée a lui; vous étes aussi spécialement appelés, tous sans exception, a
témoigner de la beauté de suivre le Christ.

Nous savons combien cette annonce est difficile et combien il est facile de succomber
a la tentation du découragement quand la peine semble inutile. « La pastorale des
vocations représente le ministére le plus difficile et le plus délicat ».(3) Mais nous
voudrions aussi vous rappeler qu'il n'y a rien de plus exaltant qu'un témoignage si
passionné de sa propre vocation qu'il sache la rendre contagieuse. Rien n'est plus
logique et cohérent qu'une vocation qui engendre d'autres vocations et qui rende a
plein titre « péres » et « meres ». Nous voudrions surtout par ce document nous
adresser non seulement a ceux qui exercent une charge explicite dans le domaine des
vocations, mais aussi a ceux d'entre vous qui n'y sont pas impliqués directement, ou
qui estiment n'avoir aucune obligation particuliére en ce sens.

Nous voudrions rappeler a ceux-la que seul un témoignage commun rend efficace
I'animation des vocations et que ce qu'on désigne sous le nom de crise des vocations
est avant tout lié au laisser-aller de certains témoins qui affaiblissent le message. Dans
une Eglise entierement vocationnelle, tous sont animateurs des vocations. Alors
heureux serez-vous si vous savez dire, par votre vie, que c'est beau et gratifiant de
servir Dieu, et si vous savez dévoiler qu'en lui, le Vivant, se cache l'identité de tout
vivant (cf. Col 3, 3).

... atout le peuple de Dieu qui est en Europe

7. Enfin, nous voudrions étre des « Samaritains de I'espérance » pour ces freres et
soeurs avec lesquels nous partageons la fatigue du chemin. Nous voudrions adresser a
I'ensemble du peuple de Dieu, pelerin sur cette terre antique et bénie, dans les Eglises
de I'Est et de I'Ouest, le méme message d'espérance. Jadis, lI'annonce de la bonne
nouvelle partit d'ici, grace au courage de nombreux évangélisateurs qui payerent leur
témoignage de leur sang. Aujourd'hui encore, nous voulons le croire, I'Esprit du Pére
appelle.



Il envoie de par les routes du monde les fils de cette terre généreuse aux racines
chrétiennes qui a cependant besoin d'une nouvelle évangélisation et de nouveaux
évangélisateurs. Alors nous aussi, nous nous présentons au Seigneur, comme les
Ap6tres autrefois, avec la conscience de notre pauvreté et des besoins de cette Eglise :
« Maitre, nous avons peiné toute une nuit sans rien prendre » (Lc 5, 5). Mais nous
voulons surtout, « sur sa parole », croire et esperer que, comme alors, le Seigneur peut
remplir, aujourd'hui encore, grace a une péche miraculeuse, les barques de ses
apotres, et transformer tout croyant en pécheur d’hommes.

Du Congres a la vie

8. Des lors, le but de ce document est de partager avec vous tous cet événement de
grace que fut le Congres. Sans prétendre en faire une synthése détaillée, ni présumer
exposer un traité systématique sur la vocation, nous voudrions fraternellement mettre
a la disposition de toute I'Eglise qui est en Europe et hors d'Europe, sous ses diverses
dénominations chrétiennes, les fruits les plus significatifs de ce Congres.

Le style tentera d'exprimer le plus possible la volonté de nous faire comprendre de
tous, car tous, indistinctement, sont appelés a réaliser leur vocation et a promouvoir
celle de leur prochain.

Il cherchera surtout a conjuguer la réflexion théologique et la pratique pastorale, les
propositions théoriques et les indications pédagogiques, pour offrir une aide concrete
et pratique a tous ceux qui travaillent dans le domaine de I'animation des vocations.

Nous n'avons pas la prétention de dire tout, non seulement pour ne pas repéter ce que
d'autres documents ont déja tres bien dit a cet égard,(4) mais pour demeurer ouverts
au mystere, a ce mystere qui entoure la vie et I'appel de chaque étre humain, a ce
mystére qui est également le chemin du discernement de la vocation et qui ne
s'achevera qu'au moment de la mort. Ou la pastorale des vocations est mystagogique,
et elle part et repart donc du Mystere (de Dieu) pour ramener au mystére (de
I'hnomme), ou elle n'est pas.

Les différentes parties du document

9. Concretement, ce texte suit la logique qui a présidé aux travaux du Congres : du
concret de I'existence a la réflexion, pour revenir au concret existentiel. C'est a I'aune
de la réalité de chaque jour que doit se mesurer la pastorale des vocations,
précisément parce qu'elle est pastorale en fonction et au service de la vie. Par
conséquent, nous partirons d'une tentative visant a relever la situation, pour analyser
ensuite le theme de la vocation du point de vue théologique et donner un fondement,
une structure de référence indispensable a toute la suite du discours.

A ce moment-la commence la partie la plus concréte: avant tout de type pastoral ou
de grandes stratégies d'intervention, puis de type pédagogique. Elle sera utile pour
définir au moins quelques pistes d'orientations sur le plan de la méthode et de la
pratique quotidienne. Or cet aspect est sans doute celui qui fait le plus défaut et qui est
le plus attendu des agents pastoraux.

PREMIERE PARTIE



LA SITUATION DES VOCATIONS AUJOURD'HUI EN EUROPE:

« La moisson est abondante
mais les ouvriers sont peu nombreux » (Mt 9, 37)

Cette premiére partie constitue un regard sapientiel sur I'Europe, en étant conscient
de sa complexité culturelle ou semble prédominer un modele anthropologique d'«
homme sans vocation ». La nouvelle évangélisation doit réaffirmer le sens fort de la
vie comme « vocation », avec son appel fondamental a la sainteté, en recréant une
culture favorable aux différentes vocations et capable de provoquer un veéritable
sursaut de qualité dans la pastorale des vocations.

« Nouvelles vocations pour une nouvelle Europe »

10. Le théme du Congres (« Nouvelles vocations pour une nouvelle Europe ») va droit
au coeur du probleme : aujourd'hui, dans une Europe nouvelle par rapport au passé, il
y a besoin de vocations toutes aussi « neuves ». Il est nécessaire de justifier cette
affirmation pour comprendre le sens de cette nouveauté et saisir son rapport avec la
pastorale « traditionnelle » des vocations au sacerdoce et a la vie consacrée. Des lors,
nous ne nous contenterons pas de photographier la situation et d'énumérer des
données, mais nous tenterons de comprendre dans quelle direction doivent aller la
nouveauté et le besoin de vocations qui en découle.

En méme temps, nous lirons la situation a laquelle nous avons a faire face
actuellement, a partir de I'expression de Jésus face a la mission qui l'attendait : « La
moisson est abondante, mais les ouvriers sont peu nombreux » (Mt 9, 37). Ces paroles
continuent d'étre vraies et constituent une précieuse clef de lecture de l'actualité.
D'une certaine maniére, nous retrouvons en elles la juste mesure de notre action et la
juste proportion (ou disproportion) entre une moisson qui semble étre en excédent et
nos pauvres forces. En nous gardant bien de toute interprétation pessimiste du présent
et de toute prétention d'autosuffisance pour demain.

Une nouvelle Europe

11. Le Document de travail avait déja fourni un cadre de la situation européenne
concernant la problématique des vocations, fortement marqué par des éléments de
nouveauté. Nous les résumons ici a grands traits, selon lI'analyse qu'en a fait le
Congres, en cherchant a saisir les plus significatifs qui sont destinés a conditionner a
long terme la mentalité et la sensibilité des jeunes et donc également les pratiques
pastorales et les stratégies en matiére de vocations.

a) Une Europe diversifiée et complexe

Avant tout, une donnée ressort avec évidence : il est pratiguement impossible de
définir la situation européenne d'une maniere statique et univoque sur le plan de la
condition des jeunes et de ses inévitables conséquences sur les vocations. Nous nous
trouvons devant une Europe diversifiée, rendue telle par les événements
sociopolitiques (voir la différence entre I'Est et I'Ouest), mais aussi par la pluralité de
ses traditions et de ses cultures (gréco-latine, anglo-saxonne et slave).



En méme temps, celles-ci constituent sa richesse et rendent significatives, dans des
contextes differents, ses expériences et ses choix. Ainsi, si la maniére de gerer la
liberté retrouvée constitue un probléme sur le versant oriental, le versant occidental
s'interroge quant a lui sur la fagon de vivre la liberté authentique.

Cette hétérogénéité est également confirmée par la courbe des vocations au sacerdoce
et a la vie consacrée, non seulement en raison de la différence tres forte entre la
floraison des vocations de I'Europe de I'Est et la crise générale dont souffre I'Occident,
mais parce que, a l'intérieur méme de cette crise, on releve aussi des signes de reprise
des vocations, particulierement dans les Eglises ou un travail post-conciliaire assidu et
constant a tracé un sillon profond et efficace.(5)

Donc, si a I'Est il est nécessaire d'engager une veritable pastorale organique au service
de la promotion des vocations, de I'animation a la formation des vocations surtout, a
I'Ouest une attention différente est indispensable. Nous devons nous interroger sur la
consistance théologique réelle et sur la linéarité d'application de certains projets de
vocation, sur le concept de vocation sur lequel ils reposent et sur le type de vocations
qui en découlent. Une demande est revenue avec insistance lors du Congres : «
Pourquoi certaines théologies ou pratiques pastorales ne 'produisent’ pas de vocations,
tandis que d'autres en produisent? ».(6)

Un autre aspect caractérise I'actualité socio-culturelle européenne: I'excédent des
possibilités, des occasions, des sollicitations, face au manque de concentration, de
propositions et de projets. Nous avons affaire ici a un autre contraste qui augmente le
degré de complexité de cette période de I'histoire, avec des retombées négatives sur le
plan des vocations. Comme la Rome antique, I'Europe moderne ressemble a un
panthéon, a un grand « temple » ou toutes les « divinités » sont présentes ou dans
lequel chaque « valeur » a sa place et sa niche.

Des « valeurs » différentes et contrastantes se mélent et coexistent, sans une
hiérarchie précise; des codes de lecture et d'évaluation, d'orientation et de
comportement, tout a fait dissemblables entre eux.

Dans ce contexte, il apparait difficile d'avoir une conception ou une vision unitaire du
monde et la capacité de faire des projets de vie devient faible elle aussi. En effet,
quand une culture ne définit plus ses possibilités suprémes de sens ou ne parvient pas
a créer une convergence autour de certaines valeurs particulierement capables de
donner un sens a la vie, mais place tout sur le méme plan, toute possibilité de choix de
projet tombe en désuétude et tout devient indifférent et plat.

b) Les jeunes et I'Europe

Les jeunes Européens vivent dans cette culture pluraliste et ambivalente, « polythéiste
» et neutre. D'un cOté, ils cherchent passionnément l'authenticité, I'affection, les
rapports personnels, la grandeur d'horizons, mais, de l'autre, ils sont profondément
seuls, « blessés » par le bien-étre, décus par les idéologies, perdus par la
désorientation éthique.

Et encore: « Dans plusieurs secteurs du monde des jeunes, on reléeve une sympathie
tres claire pour la vie congue comme valeur absolue, sacrée... »,(7) mais souvent, et



dans de nombreuses parties de I'Europe, cette ouverture a I'égard de I'existence est
démentie par des politiques qui ne respectent pas le droit a la vie, surtout celle des
plus faibles. Des politiques qui risquent de rendre le « vieux continent » toujours plus
vieux. Donc, si d'un coté ces jeunes représentent un capital remarquable pour I'Europe
d'aujourd’hui — qui investit beaucoup sur eux pour construire son avenir — de l'autre
coté les attentes des jeunes ne sont pas toujours accueillies d'une maniére cohérente
par le monde des adultes ou des responsables de la société civile.

Quoi qu'il en soit, deux aspects nous semblent capitaux pour comprendre l'attitude des
jeunes d'aujourd'hui: la revendication de la subjectivité et le désir de liberté. Ce sont
deux requétes dignes d'attention et typiqguement humaines. Souvent, cependant, dans
une culture faible et complexe comme la nétre, elles donnent lieu — en se rencontrant
— a des combinaisons qui déeforment leur sens: la subjectivité devient alors
subjectivisme, tandis que la liberté dégénére en arbitraire.

Dans ce contexte, le rapport que les jeunes Européens établissent avec I'Eglise mérite
une grande attention. Dans une de ses Propositions finales, le Congres reléve avec
courage et réalisme que: « Souvent les jeunes ne considerent pas I'Eglise comme
I'objet de leur recherche et le lieu de leur demande et attente. On remarque que ce
n'est pas Dieu qui pose probleme, mais I'Eglise. L'Eglise a conscience de la difficulté
de communiquer avec les jeunes, du manque de véritables projets pastoraux..., de la
faiblesse théologico-anthropologique de certaines catéchéeses. De nombreux jeunes
ont encore peur qu'une experience dans I'Eglise limite leur liberté »,(8) tandis que
pour beaucoup d'autres I'Eglise reste ou devient le point de repere le plus qualifié.

) « Homme sans vocation »

Ce jeu de contrastes se refléte inévitablement sur le plan de la conception du futur, qui
est considéré — par les jeunes — dans une optique limitée a leurs propres vues, en
fonction d'intéréts strictement personnels (la réalisation de soi).

C'est une logique qui réduit I'avenir au choix d'une profession, au bien-étre
économique ou a la satisfaction sentimentale et émotive, a l'intérieur d'horizons qui,
de fait, reduisent le désir de liberté et les possibilités du sujet a des projets limités,
avec l'illusion d'étre libre.

Ces choix ne présentent aucune ouverture au mystéere et a la transcendance ni méme,
peut-étre, par rapport a leur responsabilité face a la vie, la leur et celle d'autrui, a la vie
recue en don et a engendrer chez les autres. En d'autres termes, il s'agit d'une
sensibilité et d'une mentalité qui risquent de donner naissance a une sorte de culture
anti-vocationnelle. Ce qui revient a dire que dans une Europe complexe du point de
vue culturel et privée de points de repére précis, semblable a un grand panthéon, le
modele anthropologique dominant semble étre celui de I'« homme sans vocation ».

En voici une description possible : « Une culture pluraliste et complexe tend a
engendrer des jeunes caractérisés par une identité inachevée et faible entrainant une
indécision chronique face a un choix de vocation. De nombreux jeunes ne possédent
méme pas la « grammaire élémentaire » de I'existence; ce sont des nomades: ils
circulent sans s'arréter au niveau géographique, affectif, culturel et religieux; ils «
tentent »! Au milieu de la grande quantité et diversité d'informations, mais avec une



pauvreté de formation, ils semblent dispersés, avec peu de références et de points de
repere. Voila pourquoi ils ont peur de leur avenir, les choix définitifs les angoissent et
ils s'interrogent sur leur étre. Si, d'une part, ils cherchent l'autonomie et
I'indépendance a tout prix, de l'autre, ils tendent a étre trés dépendants du milieu
socio-culturel, comme un refuge, et a chercher la gratification immédiate des sens: de
ce qui « me va », de ce qui « me fait sentir bien » dans un monde affectif fait sur
mesure ».(9)

Il est trés triste de rencontrer des jeunes, intelligents et doués, chez qui le désir de
vivre, de croire en quelque chose, de tendre vers de grands objectifs, d'espérer dans un
monde qui peut devenir meilleur, notamment grace a leurs efforts, semble éteint. Ces
jeunes semblent se sentir superflus dans le jeu ou dans le drame de la vie,
démissionnant pratiquement face a elle, perdus le long des sentiers interrompus et
adoptant le profil le plus bas de la tension vitale. Sans vocation, mais aussi sans
avenir, ou avec un avenir qui, tout au plus, sera une photocopie du présent.

d) La vocation de I'Europe

Et pourtant, cette Europe aux nombreuses ames et a la culture si faible (mais qui
toutefois s'impose souvent avec force) qui manifeste des énergies insoupgonnées, est
on ne peut plus vivante et appelée a jouer un réle important sur la scene
internationale.

Jamais autant qu'a notre époque le vieux continent, malgré ses blessures dues aux
récents conflits et aux heurts parfois violents en son sein, n'a ressenti aussi fortement
I'appel a I'unité. Une unité qu'il faut encore construire, bien que certains murs soient
tombés, et qui devra s'étendre a toute I'Europe, ainsi qu'a ceux qui lui demandent
accueil et hospitalité. Une unité qui ne pourra pas étre seulement politique ou
économique, mais aussi et avant tout spirituelle et morale. Une unité, encore, qui
devra dépasser les vieilles rancoeurs et les anciennes méfiances et a laquelle ses
racines chrétiennes primitives pourraient précisément fournir un motif de convergence
et une garantie d'entente. Une unité, en particulier, qu'il reviendra aux jeunes de la
génération actuelle de réaliser et de rendre compleéte et solide, de I'Ouest en Est, du
Nord au Sud, en la défendant contre toute tentation d'isolement et de repli sur ses
propres intéréts et en la proposant au monde entier comme exemple de coexistence
sereine dans la diversité.

Les jeunes seront-ils capables d'assumer cette responsabilité?

S'il est vrai que le jeune d'aujourd'hui risque d'étre désorienté et de se retrouver sans
point de repére précis, la « nouvelle Europe » qui est en train de naitre pourrait bien
devenir un objectif et offrir un stimulant adéquat aux jeunes qui, en réalité, « ont une
nostalgie de la liberté et cherchent la vérité, la spiritualité, I'authenticité, I'originalité
personnelle et la transparence », qui « nourrissent en méme temps un désir d'amitié et
de réciprocité », qui cherchent de « la compagnie » et veulent « construire une
nouvelle société fondée sur des valeurs comme la paix, la justice, le respect de
I'environnement, I'attention envers les diversités, la solidarité, le volontariat et I'égale
dignité de la femme ».(10)



En derniéere analyse, les recherches les plus récentes décrivent les jeunes Européens
comme égares, mais non pas désespérés; imprégnes de relativisme éthique, tout en
étant désireux de vivre une « bonne vie »; conscients de leur besoin de salut, bien que
ne sachant pas ou le trouver.

Leur plus grave probléme est probablement la société neutre sur le plan éthique et
dans laquelle il leur est échu de vivre, mais les ressources qui sont en eux ne sont pas
épuisées. Spécialement en un temps de transition vers de nouveaux objectifs comme
le n6tre. On en veut pour preuve les nombreux jeunes animés d'une recherche sincere
de spiritualité et courageusement engagés dans le social, confiants en eux-mémes et
dans les autres et dispensateurs d'espérance et d'optimisme.

Nous croyons que ces jeunes, malgré les contradictions et le « poids » d'un certain
milieu culturel, peuvent batir cette nouvelle Europe. Dans la vocation de leur terre
maternelle se profile aussi leur vocation personnelle.

Une nouvelle évangélisation

12. Tout ceci ouvre de nouvelles voies et requiert de nouvelles impulsions au
processus d'évangélisation de la vieille et de la nouvelle Europe. Depuis longtemps
I'Eglise et le Pape actuel invitent & un profond renouveau des contenus et de la
méthode de I'annonce de I'Evangile, pour « rendre I'Eglise du XXéme siécle encore
plus apte & annoncer I'Evangile a I'numanité du XXeme siécle ».(11) Et, comme nous
I'a rappelé le Congres, « il ne faut pas avoir peur d'étre dans une période de passage
d'une rive a l'autre ».(12)

a) Le « semper » et le « novum »

Il s'agit donc de conjuguer le « semper » et le « novum » de I'Evangile pour I'offrir
aux nouvelles demandes et conditions de I'nomme et de la femme d'aujourd'hui. 1l est
donc urgent de proposer a nouveau le coeur ou le centre du kérygme comme «
nouvelle éternellement bonne », riche de vie et de sens pour le jeune qui vit en
Europe, comme annonce capable de répondre a ses attentes et d'éclairer sa recherche.

C'est particulierement autour des points qui suivent que se concentrent la tension et le
défi. L'image de I'nomme que I'on veut réaliser et les grandes décisions de la vie, de
I'avenir de la personne et de I'humanité dépendent de cela: de la signification de la
liberté, du rapport entre subjectivité et objectivité, du mystere de la vie et de la mort,
de I'amour et de la souffrance, du travail et de la féte.

Il faut clarifier la relation entre pratique et vérité, entre instant historique personnel et
futur définitif universel ou entre bien recu et bien donné, entre conscience du don et
choix de vie. Nous savons que c'est précisément autour de ces eléments que se
concentre aussi une certaine crise de signification dont découlent ensuite une culture
anti-vocationnelle et une image d’homme sans vocation.

Le cheminement de la nouvelle évangélisation doit donc partir de la et c'est la qu'il
doit aboutir pour évangéliser la vie et le sens de la vie, I'exigence de liberté et de
subjectivite, le sens de I'étre dans le monde et de la relation aux autres.



C'est de la que pourra émerger une culture des vocations et un modele d'homme
ouvert a I'appel. La bonne nouvelle de la Paque du Seigneur ne doit pas faire défaut a
une Europe qui doit profondément remodeler son visage, car c'est dans son sang que
les peuples dispersés se sont réunis et que les lointains sont devenus proches, « en
détruisant la barriére qui les séparait, c'est-a-dire la haine » (cf. Ep 2, 14). Nous
pouvons aller jusqu'a dire que la vocation est le coeur méme de la nouvelle
évangélisation au seuil du troisieme millénaire; elle est I'appel que Dieu adresse a
I'nomme pour un nouveau printemps de Vvérité et de liberté et pour une refondation
éthique de la culture et de la société européennes.

b) Une nouvelle sainteté

Dans ce processus d'inculturation de la bonne nouvelle, la Parole de Dieu devient
compagne de voyage de I'homme et le croise au long des routes pour lui révéler le
projet du Pere comme condition de son bonheur. C'est exactement la Parole tirée de la
lettre de Paul aux chrétiens de I'Eglise d'Ephése qui nous conduit aujourd'hui, nous,
peuple de Dieu en Europe, a découvrir ce qui peut-étre n'est pas immediatement
visible a I'oeil nu, mais qui n'en est pas moins événement, don et vie nouvelle : «
Ainsi donc, vous n'étes plus des étrangers ni des hotes; vous étes concitoyens des
saints, vous étes de la maison de Dieu » (Ep 2, 19).

Ce n'est évidemment pas une parole nouvelle, mais c'est une parole qui nous fait
regarder d'une nouvelle facon la réalité de I'Eglise du vieux continent qui est bien
autre chose qu'une « vieille Eglise ». Elle est une communauté de croyants appelés a
la « jeunesse de la sainteté », a la vocation universelle a la sainteté, soulignée avec
force par le Concile(13) et rappelée en diverses circonstances par le magistére
successif.

Il est temps désormais que cet appel retrouve sa vigueur et parvienne a tout croyant,
afin que chacun soit en mesure « de comprendre, avec tous les saints, ce qu'est la
Largeur, la Longueur, la Hauteur et la Profondeur » (Ep 3, 18) du mystere de grace
confié a sa vie.

Il est temps désormais que cet appel suscite de nouveaux desseins de sainteté, car
I'Europe a surtout besoin de cette sainteté particuliere que requiert le moment présent,
donc originale et, d'une certaine fagon, sans précédents.

Il faut des personnes capables de « jeter des ponts » pour unir toujours davantage les
Eglises et les peuples d'Europe et pour réconcilier les ames.

Il faut des « péres » et des « méres » ouverts a la vie et au don de la vie; des époux et
des épouses qui célebrent et témoignent de la beauté de I'amour humain béni par
Dieu; des personnes capables de dialogue et de « charité culturelle » pour transmettre
le message chrétien a travers les langages de notre société; des professionnels et des
personnes simples capables d'imprimer a I'engagement dans la vie civile et aux
rapports de travail et d'amitié la transparence de la vérité et I'intensité de la charité
chrétienne; des femmes qui redécouvrent dans la foi chrétienne la possibilité de vivre
pleinement leur génie féminin; des prétres au grand coeur, comme celui du Bon
Pasteur; des diacres permanents qui annoncent la Parole et la liberté de service pour
les plus pauvres; des ap6tres consacrés capables de s'immerger dans le monde et dans



I'nistoire avec un coeur de contemplatif et des mystiques si familiers du mystére de
Dieu gu'ils sachent celébrer I'expérience du divin et indiquer la présence de Dieu dans
le vif de I'action.

L'Europe a besoin de nouveaux confesseurs de la foi et de la beauté de croire, de
témoins qui soient des croyants crédibles, courageux jusqu'au sang, de vierges qui ne
le soient pas que pour elles-mémes, mais qui sachent indiquer a tous cette virginité
qui est au coeur de chacun et qui renvoie immédiatement a I'Eternel, source de tout
amour.

Notre terre a soif non seulement de saints, mais de communautés saintes, aimant
tellement I'Eglise et le monde qu'elles sachent présenter au monde une Eglise libre,
ouverte, dynamique, présente dans I'histoire contemporaine de I'Europe, proche des
souffrances des gens, accueillante envers tous, fer de lance de la justice, attentive aux
pauvres, ne se souciant pas de sa minorité numérique ni de mettre des limites a son
action, ne s'effrayant ni du climat de déchristianisation sociale (réelle, mais sans doute
pas aussi radicale et générale) ni du manque (souvent seulement en apparence) de
résultats.

Telle sera la nouvelle sainteté, capable de re-évangéliser I'Europe et d'édifier la
nouvelle Europe!

De nouvelles vocations

13. Un nouveau discours sur la vocation et sur les vocations, sur la culture et sur la
pastorale des vocations s'impose donc. Le Congrés a voulu accueillir une certaine
sensibilité, désormais largement diffuse sur ces themes, proposant toutefois en méme
temps un « 'sursaut’ idéal pour ouvrir de nouveaux printemps dans nos Eglises ».(14)

a) Vocation et vocations

Tout comme la sainteté s'adresse a tous les baptisés en JésusChrist, de méme il existe
une vocation spécifique pour tout vivant. Et, de méme que la premiére est enracinée
dans le Baptéme, la seconde est liée au simple fait d'exister. La vocation est la pensée
providentielle du Créateur sur chaque créature, elle est son idée-projet, comme un
réve qui tient a coeur a Dieu parce que la créature lui tient a coeur. Dieu le Pere veut
qu'elle soit différente et spécifique pour chaque vivant.

L'étre humain, en effet, est « appelé » a la vie et, quand il vient a la vie, il porte et
retrouve en lui I'image de Celui qui I'a appelé.

La vocation est la proposition divine pour se réaliser selon cette image; elle est unique
et singuliere précisément parce que cette image est inépuisable. Chaque créature dit et
est appelée a exprimer un aspect particulier de la pensée de Dieu. C'est la qu'elle
trouve son nom et son identité, qu'elle affirme et qu'elle met en sécurité sa liberté et
son originalité.

Donc, si chaque étre humain posséde sa propre vocation des le moment de sa
naissance, il existe dans I'Eglise et dans le monde différentes vocations qui, sur le plan
théologique, expriment la ressemblance divine imprimée dans I'homme et, au niveau



pastoral et ecclésial, répondent aux diverses exigences de la nouvelle évangélisation,
en enrichissant la dynamique et la communion ecclésiales: « L'Eglise particuliére est
comme un jardin fleuri, possédant une grande variété de dons et de charismes, de
mouvements et de ministéres. D'ou I'importance du témoignage de la communion
entre eux, en laissant de coté tout esprit de ‘concurrence’ ».(15)

Bien plus, le Congres a explicitement affirmé qu'« il faut s'ouvrir a de nouveaux
charismes et ministéres, peut-étre différents des charismes et ministéres habituels. La
place du laicat et sa mise en valeur sont un signe des temps qu'il nous faut encore
découvrir. Il se révele toujours plus fructueux ».(16)

b) Une culture de la vocation

Ces éléments pénétrent peu a peu dans la conscience des croyants mais pas encore
assez pour créer une Vvéritable culture des vocations,(17) capable de franchir les
limites de la communauté des croyants. Voila pourquoi le Saint-Pére, dans son
Discours aux participants au Congres, souhaite que I'attention patiente et constante de
la communauté chrétienne au mystere de I'appel divin entraine une « nouvelle culture
des vocations chez les jeunes et dans les familles ».(18)

Celle-ci est un élément de la nouvelle évangélisation. Elle est culture de la vie et de
I'ouverture & la vie, du sens de la vie, mais aussi de la mort.

Elle se réfere en particulier a des valeurs, peut-étre un peu oubliées, d'une certaine
mentalité émergente (« culture de mort » selon certains), comme la gratitude, I'accueil
du mystere, le sens de I'inacheveé chez I'hnomme et en méme temps de son ouverture a
la transcendance, sa disponibilité a se laisser appeler par un autre (ou par un Autre) et
interpeller par la vie, sa confiance en soi et dans le prochain, sa liberté de s'‘€émouvoir
face au don recu, face a I'affection, a la compréhension, au pardon, en découvrant que
ce que I'on a regu est toujours immeérité, excéde toujours sa propre mesure et est
source de responsabilité a I'égard de la vie.

Font encore partie de cette culture des vocations la capacité a réver et a désirer en
grand, la stupeur qui permet d'apprécier la beauté et de la choisir pour sa valeur
intrinseque, parce qu'elle rend la vie belle et vraie, I'altruisme qui n'est pas seulement
solidarité dans l'urgence, mais qui nait de la découverte de la dignité de chaque frére.

A la culture de la distraction, qui risque de perdre de vue et d'annuler les
interrogations sérieuses dans la surabondance des mots, il faut opposer une culture
capable de retrouver le courage et le goQt des grandes questions, celles qui ont trait a
I'avenir: ce sont les grandes questions, en effet, qui rendent grandes aussi les petites
réponses. Mais ce sont ensuite les petites réponses au quotidien qui provoquent les
grandes décisions, comme celle de la foi, ou qui créent une culture, comme celle des
vocations.

Quoi qu'il en soit la culture des vocations, en tant qu'ensemble de valeurs, doit passer
toujours plus d'une conscience ecclésiale a une conscience civile, de la conscience du
croyant ou de la communauté croyante a la conviction universelle de ne pouvoir
construire aucun futur pour I'Europe de I'an 2000 sur un modele d'homme sans
vocation. De fait, le Pape ajoute : « Le malaise qui traverse le monde des jeunes



révele, notamment chez les nouvelles générations, des questions pressantes sur le sens
de I'existence, confirmant ainsi que rien ni personne ne peut étouffer la question du
sens et le désir de verité. Pour beaucoup, c'est le terrain sur lequel se joue la recherche
de vocation ».(19)

Ce sont précisément cette demande et ce désir qui font naitre une authentique culture
de la vocation. Et, si demande et désir sont au coeur de chaque homme, méme de ceux
qui les nient, alors cette culture pourrait devenir une sorte de terrain commun ou la
conscience croyante rencontre la conscience laique et se confronte a elle. Elle lui
donnera, avec genérosité et transparence, cette sagesse qu'elle a recue d'en haut.

Cette nouvelle culture deviendra ainsi un véritable terrain de nouvelle évangélisation
ou pourrait naitre un nouveau modele d'homme et ou pourraient fleurir aussi une
nouvelle sainteté et de nouvelles vocations pour I'Europe de I'an 2000. En effet, la
pénurie des vocations specifiques — les vocations au pluriel — est surtout absence de
conscience vocationnelle de la vie — la vocation au singulier —, c'est-a-dire absence
de culture de la vocation.

Cette culture devient probablement aujourd'hui le premier objectif de la pastorale des
vocations(20) ou, peut-étre, de la pastorale en général. Que serait, en effet, une
pastorale qui ne cultiverait pas la liberté de se sentir appelé par Dieu et qui ne ferait
pas naitre une nouveauté de vie?

c) Pastorale des vocations : le « saut de qualité »

Un autre élément lie entre elles la réflexion d'avant le congrés et I'analyse faite au
cours de ce dernier. C'est la conscience que la pastorale des vocations se trouve face a
I'exigence d'un changement radical, d'un « 'sursaut’ idéal », selon le document
préparatoire,(21) ou d'un « saut de qualité », comme |'a recommandé le Pape dans
son Message a la fin du Congres.(22) Encore une fois, nous nous trouvons devant une
convergence evidente devant étre comprise dans sa signification authentique, dans
cette analyse de la situation que nous proposons.

Il ne s'agit pas seulement d'une invitation a réagir a une sensation de fatigue ou de
méfiance au vu des faibles résultats. Ces mots n'entendent pas non plus provoquer un
simple renouvellement de certaines méthodes ou encourager a retrouver I'énergie et
I'enthousiasme, mais ils veulent indiquer, en substance, que la pastorale des vocations
en Europe est arrivée a un tournant historique, a un passage décisif. Il y a eu une
histoire, avec une préhistoire, puis des phases qui se sont lentement succedé, au long
de ces derniéres années, comme des saisons naturelles, et qui doivent désormais
nécessairement évoluer vers I'état « adulte » et mdr de la pastorale des vocations.

Il ne s'agit donc ni de sous-évaluer le sens de ce passage, ni d'accuser quiconque pour
ce qu'il n‘aurait pas fait par le passé. Au contraire! Notre sentiment, qui est le
sentiment de toute I'Eglise, est un sentiment de reconnaissance sincere envers nos
fréres et nos soeurs qui, dans des conditions passablement difficiles, ont
généreusement aidé tant de jeunes gens et de jeunes filles a chercher et a trouver leur
vocation. Mais il s'agit, en tout cas, de comprendre encore une fois la direction que
Dieu, le Seigneur de I'histoire, imprime a notre histoire et notamment a la riche
histoire des vocations en Europe qui se trouve a un carrefour difficile.



— Si la pastorale des vocations est née comme une urgence liée a une situation de
crise et d'indigence vocationnelle, il est impossible aujourd'hui de la penser avec la
méme précarité, motivée par une conjoncture négative, mais — au contraire — elle
apparait comme I'expression stable et cohérente de la maternité de I'Eglise, ouverte au
plan de Dieu, que nul ne peut arréter et qui engendre toujours la vie en elle.

— Si, autrefois, la promotion des vocations se référait seulement ou surtout a
certaines vocations, aujourd'hui elle devrait tendre toujours plus a la promotion de
toutes les vocations, car dans I'Eglise du Seigneur tous grandissent ensemble ou
personne ne grandit.

— Si, a ses débuts, la pastorale des vocations pourvoyait a circonscrire son domaine
d'intervention a certaines categories de personnes (« les notres », ceux qui étaient les
plus proches des milieux d'Eglise ou ceux qui semblaient manifester tout de suite un
certain intérét, les meilleurs et les plus méritoires, ceux qui avaient déja fait une
option de foi, et ainsi de suite), aujourd'hui la nécessité se fait sentir d'étendre
courageusement et a tous, au moins en théorie, I'annonce et la proposition d'une
vocation, au nom de ce Dieu qui ne fait pas de préférence, qui choisit les pécheurs
dans un peuple de pécheurs, qui fait d’Amos — qui n'était pas fils de prophétes mais
simple cueilleur de sycomores — un prophete, qui appelle Lévi, qui va chez Zachée et
qui est méme capable de faire surgir des pierres des fils a Abraham (cf. Mt 3, 9).

— Si, autrefois, l'activité vocationnelle naissait pour une bonne part de la peur (de
I'extinction ou de moins compter) et du désir de maintenir les présences et les oeuvres
a des niveaux determinés, désormais la peur, qui est toujours mauvaise conseillere,
cede la place a I'espérance chrétienne, qui nait de la foi et qui est projetée vers la
nouveauté et le futur de Dieu.

— Si une certaine animation des vocations est, ou était, éternellement incertaine et
timide, jusqu'a sembler pratiqguement en condition d'infériorité par rapport a une
culture anti-vocationnelle, aujourd'hui seul celui qui est animé de la certitude qu'il
existe en chaque personne — sans exclusion — un don original de Dieu qui attend
d'étre découvert peut faire une bonne pastorale des vocations.

— Si l'objectif semblait autrefois étre le recrutement, et la méthode la propagande,
souvent en forcant un peu la liberté de I'individu et avec des épisodes de «
concurrence », il doit toujours étre clair a présent que notre but est le service a rendre
ala personne, afin qu'elle sache discerner le projet de Dieu sur la vie pour I'édification
de I'Eglise et qu'elle se reconnaisse en lui et réalise sa propre Vérité.(23)

— Si, a une époque pas tres lointaine, certains s'imaginaient pouvoir résoudre la crise
des vocations par des choix discutables, par exemple en « important des vocations »
dailleurs (souvent en les déracinant de leur contexte), aujourd'hui personne ne devrait
s'imaginer pouvoir résoudre la crise des vocations en la contournant, car le Seigneur
continue a appeler dans chaque Eglise et en tout lieu.

— Ainsi, dans la méme ligne, le « cyrénéen vocationnel », improvisateur volontaire et
souvent solitaire, devrait passer toujours davantage d'une animation faite d'initiatives
et d'expériences épisodiques a une éducation a la vocation s'inspirant de la sagesse



d'une méthode éprouvée d'accompagnement, pour pouvoir apporter une aide
appropriée a ceux qui sont en recherche.

— Par conséquent, I'animateur des vocations devrait devenir toujours plus un
éducateur de foi et formateur de vocations et I'animation sacerdotale devenir toujours
plus une action collective,(24) de toute la communauté, religieuse ou paroissiale, de
tout I'institut ou de tout le diocese, de tout prétre ou de toute personne consacrée ou
croyante, et pour toutes les vocations dans chaque phase de la vie.

— Enfin, il est temps que I'on passe clairement de la « pathologie de la fatigue »(25)
et de la résignation, que I'on justifie en attribuant a I'actuelle génération de jeunes la
cause unique de la crise des vocations, au courage de se poser les questions justes,
pour comprendre les erreurs éventuelles et les défaillances, pour parvenir a un nouvel
élan créatif fervent de témoignage.

d) Petit troupeau et grande mission(26)

C'est la cohérence avec laquelle on agira dans cette voie qui aidera toujours plus a
redécouvrir la dignité de la pastorale des vocations et sa position centrale et de
synthése naturelle dans le domaine pastoral.

Ici encore, nous venons d'expériences et de conceptions qui ont risqué de
marginaliser, d'une fagon ou d'une autre, par le passé, cette méme pastorale des
vocations, en la considérant comme moins importante. Elle présente parfois un visage
peu triomphant de I'Eglise actuelle ou est jugée comme un secteur de la pastorale
moins fondé, sur le plan théologique, par rapport a d'autres, comme un produit récent
d'une situation critique et contingente.

La pastorale des vocations vit peut-étre encore dans une situation d'infériorité qui,
d'un cdté, peut nuire a son image et indirectement a I'efficacité de son action mais, de
I'autre, peut aussi devenir un contexte favorable pour définir et expérimenter avec
créativité et liberté — liberté aussi de se tromper — de nouveaux chemins pastoraux.

Surtout, cette situation peut rappeler cette autre « infériorité » ou pauvreté dont parlait
Jésus en regardant les foules qui le suivaient : « La moisson est abondante, mais les
ouvriers sont peu nombreux » (Mt 9, 37). Face a la moisson du Royaume de Dieu,
face a la moisson de la nouvelle Europe et de la nouvelle évangélisation, les «
ouvriers » sont et seront peu nombreux, « petit troupeau et grande mission », pour
faire mieux ressortir que la vocation est initiative de Dieu, don du Pére, du Fils et du
Saint-Esprit.

DEUXIEME PARTIE
THEOLOGIE DE LA VOCATION:

« Il'y a diversité de charismes
mais c'est le méme esprit » (1 Co 12, 4)

Le but fondamental de cette partie théologique est de permettre de saisir le sens de la
vie humaine par rapport a Dieu, communion trinitaire. Le mystére du Pére, du Fils et



du Saint-Esprit fonde la pleine existence de I'homme, en tant qu'appel a I'amour dans
le don de soi et dans la sainteté et en tant que don dans I'Eglise pour le monde. Toute
anthropologie détachée de Dieu est illusoire.

Il s'agit maintenant de définir les éléments structurels de la vocation chrétienne, son
architecture essentielle qui, évidemment, ne peut étre que théologique. Cette réaliteé,
qui a déja fait I'objet de multiples analyses, notamment de la part du Magistére, est

riche d'une tradition spirituelle, biblico-théologique, qui a formé non seulement des
générations d'appelés, mais aussi une spiritualité de I'appel.

La demande de sens pour la vie

14. A I'école de la Parole de Dieu, la communauté chrétienne accueille la réponse la
plus élevée a la demande de sens qui surgit, plus ou moins clairement, dans le coeur
de I'nomme. C'est une réponse qui ne vient pas de la raison humaine, bien que
toujours provoquee, de maniere dramatique, par le probléme de I'existence et du
destin; mais de Dieu. C'est lui qui remet a I'nomme la clef de lecture servant a
éclaircir et a résoudre les grandes interrogations qui font de I'nhnomme un sujet qui
interroge: « Pourquoi sommes-nous au monde? Qu'est-ce que la vie? Quelle est la
destination finale au-dela du mystére de la mort? ».

Il ne faut cependant pas oublier que dans la culture de la distraction dans laquelle sont
surtout plongés les jeunes de notre temps, les questions fondamentales courent le
risque d'étre étouffées ou d'étre refoulées. Plus que cherché, aujourd'hui le sens de la
vie est imposé: soit par ce que I'on vit dans I'immeédiat, soit par ce qui gratifie les
besoins qui, une fois satisfaits, rend la conscience toujours plus obtuse, laissant les
interrogations les plus vraies non élucidées.(27)

La théologie pastorale et I'accompagnement spirituel ont donc pour tche d'aider les
jeunes a interroger la vie, pour parvenir a formuler, dans un dialogue décisif avec
Dieu, la question de Marie de Nazareth: « Comment est-ce possible? » (cf. Lc 1, 34).

L'icOne trinitaire

15. A I'écoute de la Parole, non sans stupeur, nous découvrons que la catégorie
biblico-théologique la plus compréhensible et la plus & méme d'exprimer le mystére
de la vie, a la lumiere du Christ, est celle de la « vocation ».(28) « Nouvel Adam, le
Christ, dans la révélation méme du mystére du Pére et de son amour, manifeste
pleinement I'homme a lui-méme et lui découvre la sublimité de sa vocation ».(29)

Voila pourquoi la figure biblique de la communauté de Corinthe présente les dons de
I'Esprit, dans I'Eglise, comme subordonnés a la reconnaissance de Jésus comme le
Seigneur. La christologie constitue véritablement le fondement de toute anthropologie
et ecclésiologie. Le Christ est le projet de I'homme. Ce n'est qu'apres que le croyant a
reconnu que Jésus est le Seigneur « sous l'action de I'Esprit Saint » (cf. 1 Co 12,3)
qu'il peut accueillir le statut de la nouvelle communauté des croyants: « Il y a, certes,
diversite de dons spirituels, mais c'est le méme Esprit; diversité de ministéres, mais
c'est le méme Seigneur; diversité d'opérations, mais c'est le méme Dieu qui opére tout
en tous » (1 Co 12, 4-6).



L'image paulinienne met clairement en évidence trois aspects fondamentaux des dons
de vocation dans I'Eglise, étroitement liés a leur origine au sein de la communion
trinitaire et en référence spécifique avec chacune des Personnes.

A la lumiere de I'Esprit, les dons sont I'expression de son infinie gratuité. 1l est lui-
méme charisme (Ac 2, 38), source de tout don et expression de la créativité divine
incompressible.

A la lumiere du Christ, les dons vocationnels sont « ministeres »; ils expriment la
diversité multiforme du service que le Fils a vécu jusqu'au don de sa vie. En effet, il «
n'est pas venu pour étre servi, mais pour servir et donner sa vie » (Mt 20, 28). Jésus
est donc le modéle de tout ministére.

A la lumiere du Pére, les dons sont « opérations » car c'est a partir de lui, source de la
vie, que tout étre déploie son dynamisme de créature.

L'Eglise refléte donc, en tant qu'icbne, le mystere de Dieu Pere, de Dieu Fils et de
Dieu Esprit Saint. Et toute vocation porte en elle les traits caractéristiques des trois
Personnes de la communion trinitaire. Les personnes divines sont source et modéle de
tout appel. Bien plus, la Trinité, en elle-méme, est un entrelacement mystérieux
d'appels et de réponses. Ce n'est que 1a, a l'intérieur de ce dialogue ininterrompu, que
chaque vivant retrouve non seulement ses racines, mais aussi son destin et son avenir,
ce qu'il est appelé a étre et a devenir, dans la vérité et la liberté, dans le concret de son
histoire.

En effet, les dons, dans le statut ecclésiologique de la premiére épitre aux Corinthiens,
ont une destination historique et concréte: « A chacun la manifestation de I'Esprit est
donnée en vue du bien commun » (1 Co 12, 7). Il existe un bien supérieur qui dépasse
naturellement le don personnel: construire le Corps du Christ dans I'unité; rendre
épiphanique sa présence dans I'histoire « afin que le monde croie » (Jn 17, 21).

Par conséquent, la communauté ecclésiale est, d'une part, enveloppée par le mystére
de Dieu, elle en est I'icdne visible et, d'autre part, elle est totalement impliquée dans
I'histoire de I'hnomme dans le monde, en état d'exode, vers les « cieux nouveaux ».

L'Eglise et toute vocation en elle expriment un dynamisme identique: étre appelé a
une mission.

Le Pére appelle a la vie

16. L'existence de chacun est le fruit de I'amour créateur du Pére, de son désir
efficace, de sa parole génératrice.

L'acte créateur du Pére possede la dynamique d'un appel, d'un appel a la vie. L'homme
vient a la vie parce qu'il est aimé, pensé et voulu par une Volonté bonne qui I'a préféré
a la non-existence, qui I'a aimé avant méme qu'il soit, connu avant méme de le former
dans le sein maternel, consacré avant qu'il vienne a la lumiére (cf. Jr 1, 5; Is 49, 1.5;
Ga 1, 15).

a) « ... ason image »



Dans I'« appel créateur », I'homme apparait immédiatement dans toute la force de sa
dignité en tant que sujet appelé a la relation avec Dieu, a étre devant lui, avec les
autres, dans le monde, avec un visage qui reflete les oeuvres divines: « Faisons
I'nomme a notre image, comme notre ressemblance » (Gn 1, 26). Cette triple relation
appartient au dessein originel, car le Pére « nous a élus en lui — le Christ — des la
fondation du monde, pour étre saints et immaculés en sa présence, dans I'amour » (Ep
1, 4).

Reconnaitre le Pere signifie que nous existons a sa maniere, puisqu'il nous a créés a
son image (Sg 2, 23). C'est donc en cela qu'est contenue la vocation fondamentale de
I'nomme: la vocation a la vie et a une vie immédiatement congue a la ressemblance de
la vie divine. Si le Pére est I'éternelle source de vie, la gratuité totale, la source
éternelle de I'existence et de I'amour, I'hnomme est appelé, a la mesure de son étre,
mesure petite et limitée, a étre comme lui; il est donc appelé a « donner la vie », a
prendre en charge la vie d'un autre.

Alors I'acte créateur du Pére est ce qui permet de prendre conscience que la vie est
consignée a la liberté de I'nomme appelé a donner une réponse tout a fait personnelle
et originale, responsable et pleine de gratitude.

b) L'amour, sens plénier de la vie

Dans cette perspective de I'appel a la vie, il nous faut exclure quelque chose: que
I'nomme puisse considérer I'existence comme une chose évidente, due et casuelle.

Il n'est peut-&tre pas facile, dans la culture contemporaine, de s'émerveiller devant le
don de la vie.(30)

Alors qu'il est plus facile de percevoir le sens d'une vie donnée, celle qui déborde vers
les autres, il faut en revanche une conscience plus mare, une certaine formation
spirituelle, pour percevoir que la vie de chacun, dans tous les cas et avant tout autre
choix, est amour recu et qu'en conséquence un projet de vocation est déja caché dans
cet amour.

Le simple fait d'exister devrait avant tout nous émerveiller et nous remplir d'une
immense gratitude envers Celui qui, d'une fagon entiérement gratuite, nous a tirés du
néant en prononcgant notre nom.

Deés lors la perception que la vie est un don ne devrait pas seulement susciter une
attitude de reconnaissance, mais elle devrait lentement suggérer la premiére grande
réponse a la demande fondamentale de sens: la vie est le chef-d'oeuvre de I'amour
créateur de Dieu et est en soi un appel a aimer: don recu qui tend par nature a devenir
bien donné.

c) L'amour, vocation de tout homme

L'amour est le sens plénier de la vie. Dieu a tant aimé I'nomme qu'il lui a donné sa
propre vie et I'a rendu capable de vivre et d'aimer a la maniere divine. C'est dans cet
exces d'amour, I'amour du commencement, que I'homme trouve sa vocation radicale,
qui est « vocation sainte » (2 Tm 1, 9), et découvre son identité unique qui le rend



immédiatement semblable & Dieu, « a I'image du Saint » qui I'aaimé (1 P 1, 15). « En
créant I'numanité de I'nomme et de la femme a son image et en la conservant
continuellement dans I'étre — commente JeanPaul 11 — Dieu inscrit en elle la
vocation, et donc la capacité et la responsabilité correspondantes, a I'amour et a la
communion. L'amour est donc la vocation fondamentale et innée de tout &tre humain
».(31)

d) Le Pére éducateur

Gréace a cet amour qui I'a créé, personne ne peut se sentir « superflu », car chacun est
appelé a répondre selon un projet de Dieu pensé expressément pour lui.

L'homme sera donc heureux et pleinement réalisé en étant a sa place, en accueillant la
proposition éducative de Dieu, avec toute la crainte qu'une telle intention suscite dans
un coeur de chair. Dieu créateur qui donne la vie est également le Pere qui « éduque
», qui tire du néant ce qui n'est pas encore pour le faire étre; il tire du coeur de
I'nomme ce qu'il y a placé, afin qu'il soit pleinement lui-méme, et ce qu'il I'a appelé a
étre, a sa maniere.

D'ou la nostalgie d'infini que Dieu a mis dans le monde intérieur de chacun, comme
un sceau divin.

e) L'appel du Baptéme

Cette vocation a la vie et a la vie divine est célébrée dans le Baptéme. Dans ce
sacrement, le Pere se penche avec une tendresse attentionnée sur la créature, fils ou
fille de I'amour d'un homme et d'une femme, pour bénir le fruit de cet amour et faire
en sorte qu'il devienne pleinement son fils. A partir de ce moment-Ia, la créature est
appelée a la sainteté des enfants de Dieu. Rien ni personne ne pourra jamais effacer
cette vocation.

Avec la grace du Baptéme, Dieu le Pere intervient pour manifester que lui, et lui seul,
est l'auteur du plan du salut, a lI'intérieur duquel chaque étre humain joue un réle
personnel. Son acte est sans précédent, antérieur; il n'attend pas l'initiative de
I'nomme, ne dépend pas de ses mérites, ni ne se modeéle a partir de ses capacités ou
dispositions. C'est le Pére qui connait, désigne, imprime une impulsion, met un sceau,
appelle encore « des la fondation du monde » (Ep 1, 4). Puis il donne la force,
chemine pres de nous, soutient les efforts, est Pere et Mére pour toujours...

La vie chrétienne acquiert ainsi une signification d'expérience de réponse: elle devient
réponse responsable pour faire grandir un rapport filial avec le Pere et un rapport
fraternel dans la grande famille des enfants de Dieu. Le chrétien est appelé a favoriser,
a travers l'amour, ce processus de ressemblance au Pere qui s'appelle vie théologale.

Aussi la fidélité au Baptéme conduit-elle a poser a la vie, et a soi-méme, des questions
toujours plus précises; surtout pour se disposer a vivre I'existence non seulement en
vertu d'aptitudes humaines, qui sont autant de dons de Dieu, mais en vertu de sa
volonté; non pas selon des perspectives mondaines, trop souvent de petit cabotage,
mais selon les désirs et les projets de Dieu.



La fidélité au Baptéme signifie dés lors regarder vers le haut, en tant que fils, pour
discerner sa volonté sur notre vie et sur notre avenir.

Le Fils appelle a le suivre
17. « Seigneur, montre-nous le Pére et cela nous suffit » (Jn 14, 8).

C'est ce que demande Philippe a Jésus, la veille de la passion.C'est la nostalgie
poignante de Dieu, présente dans le coeur de tout homme: connaitre ses racines,
connaitre Dieu. L'nomme n'est pas infini, il est immergé dans la finitude; mais son
désir gravite autour de I'infini.

La réponse de Jésus surprend les disciples: « Voila si longtemps que je suis avec vous,
et tu ne me connais pas, Philippe? Qui m'a vu a vu le Pére » (Jn 14, 9).

a) Envoyé par le Pére pour appeler I'hnomme

Le Pere nous a créés dans le Fils, « resplendissement de sa gloire, effigie de sa
substance » (He 1, 3), nous destinant a étre conformes a son image (cf. Rm 8, 29). Le
Verbe est I'image parfaite du Pere. Il est Celui dans lequel le Pere s'est rendu visible,
le Logos par lequel il « nous a parlé » (He 1, 2). Tout son étre est d'« étre envoyé »,
pour rendre Dieu, en tant que Pére, proche des hommes, pour dévoiler son visage et
son nom aux hommes (Jn 17, 6).

Si I'nomme est appelé a étre fils de Dieu, en conséquence personne mieux que le
Verbe Incarné ne peut « parler » de Dieu a I'homme et représenter I'image réussie du
fils. Voila pourquoi le Fils de Dieu, en venant sur cette terre, a appelé a Le suivre, a
étre comme lui, a partager sa vie, sa parole, sa paque de mort et de résurrection; et
méme ses sentiments.

Le Fils, envoyé de Dieu s'est fait homme pour appeler I'hnomme: I'envoyeé du Pere est
celui qui appelle les hommes.

Voila pourquoi il n'existe aucun passage de I'Evangile ou une rencontre ou un
dialogue qui n'ait une signification vocationnelle, qui n'exprime, directement ou
indirectement, un appel de la part de Jésus. C'est comme si ses rendez-vous humains,
provoqueés par les circonstances les plus diverses, étaient d'une maniére ou d'une autre
une occasion pour lui de placer la personne face a la question stratégique: « Que dois-
je faire de ma vie? », « Quel est mon chemin? ».

b) Le plus grand amour: donner la vie

A quoi Jésus appelle-t-il? A le suivre pour étre et agir comme lui. Plus
particulierement, a vivre la méme relation qu'il entretient avec le Pere et avec les
hommes: a accueillir la vie comme un don venant des mains du Pére pour « perdre »
et reverser ce don sur ceux que le Peére lui a confiés.(32)

Il existe un trait unificateur dans I'identité de Jésus qui constitue le sens plénier de
I'amour: la mission. Celle-ci exprime lI'abnégation, qui atteint son épiphanie supréme



sur la croix. « Nul n'a plus grand amour que celui-ci: donner sa vie pour ses amis »
(Jn 15, 13).

Aussi chaque disciple est-il appelé a répéter et a revivre les sentiments du Fils, qui
trouvent une synthese dans I'amour, motivation décisive de tout appel. Mais surtout
chaque disciple est appelé a rendre visible la mission de Jésus, il est appelé pour la
mission: « Comme le Pere m'a envoyé, moi aussi je vous envoie » (Jn 20, 21). La
structure de toute vocation, et méme sa maturité, consiste a continuer Jésus dans le
monde, pour faire, comme lui, de la vie un don. L'envoi en mission est en effet la
consigne du soir de Paques (Jn 20, 21) et la derniére parole avant de monter vers le
Pere (Mt 28, 16-20).

c) Jésus, le formateur

Chaque appele est signe de Jésus: en quelgue sorte son coeur et ses mains continuent
a embrasser les petits, a guérir les malades, a réconcilier les pécheurs et a se laisser
clouer en croix par amour pour tous. Le fait d'étre pour les autres, avec le coeur du
Christ, est le visage mdr de toute vocation. Voila pourquoi le Seigneur Jésus est le
formateur de ceux qu'il appelle, le seul qui puisse modeler en eux ses sentiments.

Chaque disciple, en répondant a son appel et en se laissant former par lui, exprime les
traits les plus vrais de son choix. C'est pourquoi « le fait de Le reconnaitre lui, comme
le Seigneur de la vie et de I'histoire, comporte aussi I'auto-reconnaissance du fait
d'étre disciple (...) L'acte de foi allie nécessairement la reconnaissance christologique
et l'auto-reconnaissance anthropologique ».(33)

D'ou la pédagogie de I'expérience vocationnelle chrétienne évoquée par la Parole de
Dieu: Jésus « en institua Douze pour étre ses compagnons et pour les envoyer précher
» (Mc 3, 14). Pour étre vécue en plénitude, dans la dimension du don et de la mission,
la vie chrétienne a besoin de motivations fortes et surtout de communion profonde
avec le Seigneur: dans I'écoute, dans le dialogue, dans la priére, dans l'intériorisation
des sentiments, en se laissant former par lui chaque jour et surtout dans le désir ardent
de communiquer au monde la vie du Peére.

d) L'Eucharistie: I'investiture pour la mission

Dans toutes les catéchéses de la communauté chrétienne primitive, la place centrale
du mystére pascal est évidente. Le message central du mystere pascal: annoncer le
Christ mort et ressuscité. Dans le mystére du pain partagé et du sang versé pour la vie
du monde, la communauté croyante contemple I'épiphanie supréme de I'amour, la vie
du Fils de Dieu offerte.

Voila pourquoi dans la celébration de I'Eucharistie, « sommet et source »(34) de la vie
chrétienne, est célébrée la révélation la plus haute de la mission de Jésus-Christ dans
le monde; mais I'Eucharistie célébre aussi lI'identité de la communauté ecclésiale
convoquée pour étre envoyée, appelée a la mission.

Dans la communauté qui célebre le mystére pascal, chaque chrétien entre et prend part
au style du don de Jésus, en devenant comme lui pain rompu pour I'offrande faite au
Peére et pour la vie du monde.



L'Eucharistie devient ainsi la source de toute vocation chrétienne; en elle, tout croyant
est appelé a se conformer au Christ Ressuscité totalement offert et donné. Il devient
icOne de toute réponse de vocation; comme en Jésus, en toute vie et en toute vocation
il existe une fidélité difficile a vivre jusqu'a la mesure de la croix.

Celui qui y prend part accueille I'invitation-appel de Jésus a « faire mémoire » de lui,
dans le sacrement et dans la vie, a vivre « en rappelant » dans la vérité et la liberté des
choix quotidiens le mémorial de la croix, a remplir I'existence de gratitude et de
gratuité, a briser son corps et a verser son sang. Comme le Fils.

L'Eucharistie engendre enfin le témoignage et prépare a la mission: « Allez dans la
paix ». On passe de la rencontre avec le Christ sous le signe du Pain a la rencontre
avec le Christ sous le signe de chague homme. L'engagement du croyant ne s'éteint
pas a l'entrée, mais a la sortie de I'église. La réponse a I'appel rencontre I'histoire de la
mission. La fidélité a sa vocation puise aux sources de I'Eucharistie et se mesure dans
I'Eucharistie de la vie.

L'Esprit appelle au témoignage

18. Chaque croyant éclairé par I'intelligence de la foi est appelé a connaitre et a
reconnaitre Jésus comme le Seigneur; et, en lui, a se reconnaitre soi-méme. Mais cela
n'est pas seulement le fruit d'un désir humain ou de la bonne volonté de I'homme.
Méme apres avoir vécu lI'expérience prolongée avec le Seigneur, les disciples ont
toujours besoin de Dieu. Bien plus, la veille de la passion, ils sont un peu perturbés
(Jn 14, 1), ils redoutent la solitude. Jésus les encourage en leur faisant une promesse
inouie: « Je ne vous laisserai pas orphelins » (Jn 14, 18). Les premiers appelés de
I'Evangile ne resteront pas seuls: Jésus leur assure la compagnie diligente de I'Esprit.

a) Consolateur et ami, guide et mémoire

« Il est le "Consolateur”, I'Esprit de bonté, que le Pere enverra au nom du Fils, don du
Seigneur ressuscité »,(35) « pour qu'il soit avec vous a jamais » (Jn 14, 16).

L'Esprit devient ainsi I'ami de chaque disciple, le guide au regard jaloux sur Jésus et
sur les appelés, pour faire d'eux des témoins a contre-courant de I'événement plus
bouleversant du monde: le Christ est mort et ressuscité. Il est en effet la « mémoire »
de Jésus et de sa Parole: « Lui, vous enseignera tout et vous rappellera tout ce que je
vous ai dit » (Jn 14, 26); et méme « il vous introduira dans la vérité tout entiére » (Jn
16, 13).

La nouveauté permanente de I'Esprit consiste a guider vers une intelligence
progressive et profonde de la vérité, cette vérité qui n'est pas une notion abstraite,
mais le projet de Dieu dans la vie de chaque disciple. C'est la transformation de la
Parole en vie et de la vie selon la Parole.

b) Animateur et accompagnateur des vocations
De la sorte, I'Esprit devient le grand animateur de toute vocation, Celui qui

accompagne le cheminement pour qu'il arrive au but, I'iconographe intérieur qui
modele avec imagination le visage de chacun selon Jésus.



Il est toujours présent a c6té de chaque homme et de chaque femme, pour conduire
tous les hommes au discernement de leur identité de croyants et d'appelés, pour
modeler cette identité exactement selon le modéle de I'amour divin. Cette « empreinte
divine », I'Esprit sanctificateur cherche a la reproduire en chacun de nous, patient
artisan de nos ames et « consolateur parfait ».

Mais I'Esprit rend surtout les appelés capables de « témoigner »: « il me rendra
témoignage. Mais vous aussi, vous témoignerez » (Jn 15, 26-27). Cette facon d'étre de
tout appelé constitue la parole convaincante, le contenu méme de la mission. Le
témoignage ne consiste pas seulement a suggérer les paroles de I'annonce comme
dans I'Evangile de Matthieu (Mt 10, 20), mais plut6t a conserver Jésus dans son coeur
et a I'annoncer, lui, comme la vie du monde.

c) La sainteté, vocation de tous

La question concernant le saut de qualité a imprimer a la pastorale des vocations
aujourd'hui devient une interrogation qui engage sans aucun doute a écouter I'Esprit:
car c'est lui I'annonciateur des « choses a venir » (Jn 16, 13); c'est lui qui donne une
intelligence spirituelle nouvelle pour comprendre I'histoire et la vie a partir de la
Paque du Seigneur dont la victoire comporte I'avenir de tout homme.

Il devient donc Iégitime de nous demander: En quoi réside I'appel de I'Esprit Saint
pour notre temps? Quelles corrections devons-nous apporter aux chemins de la
pastorale des vocations?

La réponse ne viendra que si nous accueillons le grand appel a la conversion, adressé
a la communauté ecclésiale et & chacun de nous en elle, comme un Véritable itinéraire
d'ascétique et de renaissance intérieure, pour que chacun retrouve la fidélité a sa
propre vocation.

Il existe une primauté de la vie dans I'Esprit qui est a la base de toute pastorale des
vocations. Cela exige de dépasser un pragmatisme diffus et I'extériorisation qui
conduit a oublier la vie théologale de la foi, de I'espérance et de la charité. L'écoute
profonde de I'Esprit est le nouveau souffle de toute action pastorale de la communauté
ecclésiale.

La primauteé de la vie spirituelle est la prémisse pour répondre a cette nostalgie de
sainteté qui, comme nous l'avons déja rappelé, traverse aussi I'époque qu'est en train
de vivre I'Eglise d'Europe. La sainteté est la vocation universelle de chaque
homme,(36) elle est la voie royale vers laquelle convergent les nombreux sentiers des
vocations particuliéres. Par conséquent, le grand rendez-vous de I'Esprit pour ce
tournant de I'histoire post-conciliaire est la sainteté des appelés.

d) Les vocations au service de la vocation de I'Eglise
Mais tendre efficacement vers cet objectif signifie adhérer a I'action mystérieuse de

I'Esprit selon certaines directions précises, qui préparent et constituent le secret d'une
vraie vitalité de I'Eglise de I'an 2000.



C'est a I'Esprit Saint que revient le r6le éternel de la communion qui se refléte dans
I'icbne de la communauté ecclésiale, visible a travers la pluralité des dons et des
ministéres.(37) Car c'est précisément dans I'Esprit que chaque chrétien découvre son
originalité absolue, I'unicité de son appel et, en méme temps, sa tendance naturelle et
indélébile vers l'unité. C'est dans I'Esprit que les vocations dans I'Eglise sont
nombreuses tout en n'étant qu'une seule et méme vocation a l'unité de I'amour et du
témoignage. C'est encore I'action de I'Esprit qui rend possible la pluralité des
vocations dans I'unité de la structure ecclésiale: la variété des vocations dans I'Eglise
est nécessaire pour réaliser la vocation de I'Eglise et, a son tour, la vocation de
I'Eglise est de rendre possibles et praticables les vocations de et dans I'Eglise. Les
diverses vocations sont donc tournées vers le témoignage de I'agapé, vers I'annonce du
Christ, unique Sauveur du monde.

Telle est précisément I'originalité de la vocation chrétienne: faire coincider la
réalisation de la personne avec celle de la communauté. Ce qui veut dire — encore
une fois — faire prévaloir la logique de I'amour sur celle des intéréts priveés, la
logique du partage sur celle de I'appropriation narcissique des talents (cf. 1 Co 12-14).

La sainteté devient donc la veritable épiphanie de I'Esprit Saint dans I'histoire. Si
chaque Personne de la Communion Trinitaire a son visage, et s'il est vrai que les
visages du Peére et du Fils sont assez familiers, car Jésus en se faisant homme nous a
révélé le visage du Pére, les saints deviennent I'icéne la plus parlante de I'Esprit. De
méme tout croyant fidele a I'Evangile, selon sa vocation particuliére et suivant I'appel
universel a la sainteté, cache et révéle le visage de I'Esprit Saint.

e) Le « oui » a I'Esprit dans la Confirmation

Le sacrement de la Confirmation est le moment qui exprime de maniere la plus
évidente et consciente le don et la rencontre avec I'Esprit Saint.

Le confirmant face a Dieu et a son geste d'amour (« Recois le sceau de I'Esprit Saint
qui t'est donné en don »),(38) mais face aussi a sa conscience et a la communaute
chrétienne, répond « amen ». Il est important de retrouver le sens fort de cet « amen »
au niveau de la formation et de la catéchese.(39)

Il veut avant tout signifier le « oui » a I'Esprit Saint et, avec lui, a Jésus. Voila
pourquoi la célébration du sacrement de Confirmation prévoit le renouvellement des
promesses baptismales et demande au confirmant de s'engager a renoncer au péché et
aux oeuvres du malin, toujours aux aguets pour défigurer lI'image chrétienne; et
surtout de s'engager a vivre I'Evangile de Jésus et, en particulier, le commandement de
I'amour. 1l s'agit de confirmer et de rénover la fidélité de sa vocation a son identité de
fils de Dieu.

L'« amen » est également un « oui » & I'Eglise. Par la Confirmation, le jeune déclare
prendre en charge la mission de Jésus que continue la communauté, en s'engageant
dans deux directions pour rendre concret son « amen »: le témoignage et la mission.
Celui qui recoit la Confirmation sait que la foi est un talent qu'il faut faire fructifier;
c'est un message a transmettre aux autres par la vie, par le témoignage cohérent de
tout son étre; et par la parole, avec le courage missionnaire de diffuser la bonne
nouvelle.



Enfin, I'« amen » exprime la docilité a I'Esprit Saint pour penser et décider de son
avenir selon le projet de Dieu. Non seulement selon ses aspirations et aptitudes; non
seulement dans les espaces mis a sa disposition par le monde; mais surtout en
harmonie avec le dessein, toujours inédit et imprévisible, que Dieu a sur chacun.

De la Trinité a I'Eglise dans le monde

19. Toute vocation chrétienne est « particuliére » car elle interpelle la liberte de
chague homme et engendre une réponse tout a fait personnelle dans une histoire
originale et unique. C'est pourquoi chacun, dans sa propre experience de vocation,
trouve une histoire qui ne peut étre réduite a des schémas généraux. L'histoire de
chaque homme est une petite histoire, mais fait toujours partie, d'une maniere
absolument unique, d'une grande histoire. Dans le rapport entre ces deux histoires,
entre sa petitesse et la grandeur qui lui appartient et le dépasse, I'étre humain joue sa
liberté.

a) Dans I'Eglise et dans le monde, pour I'Eglise et le monde

Chaque vocation nait en un lieu précis, dans un contexte concret et limité, mais ne se
referme pas sur elle-méme, ni ne tend a une perfection privée ou a l'auto-réalisation
psychologique ou spirituelle de I'appelé; elle fleurit dans I'Eglise, dans cette Eglise
qui chemine dans le monde vers le Royaume accompli, vers la réalisation d'une
histoire qui est grande car c'est une histoire de salut.

La communauté ecclésiale elle-méme possede une structure profondément
vocationnelle: elle est appelée pour la mission; elle est le signe du Christ missionnaire
du Pére. Comme le dit Lumen Gentium: « L'Eglise est, dans le Christ, en quelque
sorte le sacrement, c'est-a-dire a la fois le signe et le moyen de I'union intime avec
Dieu et de l'unité de tout le genre humain ».(40)

D'une part, I'Eglise est le signe qui refléte le mystere de Dieu; elle est I'icone qui
renvoie a la communion trinitaire sous le signe de la communauté visible et au
mystére du Christ dans le dynamisme de la mission universelle. De l'autre, I'Eglise est
immergée dans le temps des hommes, elle vit dans I'histoire dans une condition
d'exode, elle est en mission au service du Royaume pour transformer I'numanité en la
communauté des enfants de Dieu.

Aussi Il'attention envers I'histoire demande-t-elle & la communauté ecclésiale de se
mettre a I'écoute des attentes des hommes, de lire les signes des temps qui constituent
le code et le langage de I'Esprit Saint, d'entrer en un dialogue critique et fécond avec
le monde contemporain, en accueillant avec bienveillance les traditions et les cultures
pour révéler en elle le dessein du Royaume et y jeter le levain de I'Evangile.

La petite grande histoire de chaque vocation se méle a I'histoire de I'Eglise dans le
monde. De méme qu'il est né dans I'Eglise et dans le monde, chaque appel est au
service de I'Eglise et du monde.

b) L'Eglise, communauté et communion de vocations



C'est dans I'Eglise, communauté de dons pour I'unique mission, que se réalise le
passage de la condition ou se trouve le croyant inséré dans le Christ par le Baptéme a
sa vocation « particuliére » comme réponse au don spécifique de I'Esprit. Dans cette
communauté, toute vocation est « particuliere » et se spécifie a travers un projet de
vie; il n'existe pas de vocations générales.

Par ailleurs, dans sa particularité, chague vocation est a la fois « nécessaire » et «
relative ». « Nécessaire », parce que le Christ vit et se rend visible dans son corps
qu'est I'Eglise et dans le disciple qui en constitue une partie essentielle. « Relative »,
parce qu'aucune vocation n'épuise a elle seule le signe de témoignage du mystere du
Christ, mais n'en exprime qu'un aspect. Seul I'ensemble des dons manifeste I'ensemble
du corps du Seigneur. Dans I'édifice, chaque pierre a besoin de l'autre (1 P 2, 5); dans
le corps, chaque membre a besoin de I'autre pour faire grandir I'organisme tout entier
et profiter a l'utilité¢ commune (1 Co 12, 7).

Cela demande que la vie de chacun soit congue a partir de Dieu qui en est la source
unique et que tout pourvoit au bien de tout; cela exige que I'on redécouvre que la vie
n'est véritablement significative que si elle accepte de se mettre sur les traces de Jésus.

Mais il est important aussi qu'il y ait une communauté ecclésiale qui aide de fait tout
appelé a découvrir sa vocation. Le climat de foi, de priére, de communion dans
I'amour, de maturité spirituelle, de courage de I'annonce, d'intensité de la vie
sacramentelle fait de la communauté croyante un terrain adapté non seulement a
I'éclosion de vocations particuliéres, mais a la création d'une culture des vocations et
d'une disponibilité des individus a recevoir leur appel personnel. Lorsqu'un jeune
percoit I'appel et décide en son coeur d'accomplir le saint voyage conduisant a sa
réalisation, normalement il existe la une communauté qui a crée les prémisses de cette
disponibilité a I'obéissance.(41)

Ou si I'on veut: la fidélité d'une communauté croyante a sa vocation est la condition
primordiale et fondamentale de I'éclosion de la vocation individuelle des croyants, en
particulier des plus jeunes.

c) Signe, ministere, mission

Aussi chaque vocation, en tant que choix de vie stable et définitif, s'ouvre sur une
triple dimension: par rapport au Christ, tout appel est « signe »; par rapport a I'Eglise,
elle est « ministere »; par rapport au monde, elle est « mission » et témoignage du
Royaume.

Si I'Eglise est « dans le Christ, en quelque sorte sacrement », toute vocation révele la
dynamique profonde de la communion trinitaire, I'action du Pére, du Fils et de
I'Esprit, comme événement qui fait étre dans le Christ des créatures nouvelles
modelées sur lui.

Chaque vocation est des lors un signe, une fagon particuliére de révéler le visage du
Seigneur Jésus. « L'amour du Christ nous presse » (2 Co 5, 14). Jésus devient ainsi le
mobile et le modéle décisifs de toute réponse aux appels de Dieu.



Par rapport a I'Eglise, toute vocation est ministére, enraciné dans la pure gratuité du
don. L'appel de Dieu est un don pour la communauté, pour l'utilité commune, dans le
dynamisme des nombreux services ministériels. Cela est possible dans la docilité a
I'Esprit qui fait de I'Eglise la « communauté des visages »(42) et engendre dans le
coeur du chrétien I'agapé, non seulement comme éthique de I'amour, mais aussi
comme structure profonde de la personne, appelée et habilitée a vivre en relation aux
autres, dans une attitude de service, selon la liberté de I'Esprit.

Enfin, toute vocation, par rapport au monde, est mission. Elle est vécue en plénitude
parce qu'elle est vécue pour les autres, comme celle de Jésus; elle est donc génératrice
de vie: « la vie engendre la vie ».(43) D'ou la participation intrinséque de toute
vocation a lI'apostolat et a la mission de I'Eglise, germe du Royaume. Vocation et
mission constituent deux faces du méme prisme. Elles définissent le don et la
contribution de chacun au projet de Dieu, a I'image et a la ressemblance de Jésus.

d) L'Eglise, mere de vocations

L'Eglise est mére de vocations car elle les fait naitre en son sein, avec la puissance de
I'Esprit, elle les protege, les nourrit et les soutient. En particulier, elle est mére car elle
exerce une précieusefonction médiatrice et pédagogique.

« L'Eglise, appelée par Dieu, constituée dans le monde comme communauté
d'appelés, est a son tour instrument de I'appel de Dieu. L'Eglise est un appel vivant,
par la volonté du Pére, par les mérites du Seigneur Jésus, par la force de I'Esprit Saint
(...). La communauté, qui prend conscience d'étre appelée, prend en méme temps
conscience qu'elle doit continuellement appeler ».(44) C'est a travers et au long de cet
appel, sous ses diverses formes, que passe aussi I'appel qui vient de Dieu.

Elle I'exerce encore lorsqu'elle se fait I'interprete autorisé de I'appel vocationnel
explicite et qu'elle appelle elle-méme, présentant les nécessités liées a sa mission et
aux exigences du peuple de Dieu, et en invitant a répondre généreusement.

Elle I'exerce également lorsqu'elle demande au Pere le don de I'Esprit qui suscite la
réponse dans le coeur des appelés et lorsqu'elle les accueille et reconnait en eux
I'appel lui-méme, en leur donnant explicitement et en leur confiant avec ferveur une
mission concrete et toujours difficile parmi les hommes.

Nous pourrions enfin ajouter que I'Eglise manifeste sa maternité lorsque, au-dela de
I'appel et de la reconnaissance de I'aptitude des appelés, elle pourvoit a leur formation
adéquate, initiale et permanente, et a leur accompagnement tout au long de la voie
d'une réponse toujours plus fidéle et radicale. La maternité ecclésiale ne peut certes
pas s'épuiser lors de I'appel initial. De méme qu'une communauté de croyants qui ne
ferait qu'« attendre », ne faisant reposer la responsabilité de I'appel que sur l'action
divine, craignant presque d'adresser des appels, ne saurait se dire mere. Tout comme
si elle donnait pour acquis le fait que des jeunes gens et des jeunes filles, en
particulier, sachent recevoir immédiatement I'appel & une vocation; ou si elle n'offrait
pas des cheminements visant a une proposition et a un accueil de cette proposition.



La crise des vocations des appelés est également, aujourd'hui, la crise de ceux qui
appellent, désertant parfois ou n'osant pas le faire. Si personne n‘appelle, comment
quelgu'un pourrait-il répondre?

La dimension oecuménique

20. L'Europe d'aujourd'hui a besoin de nouveaux saints et de nouvelles vocations, de
croyants capables de « jeter des ponts » pour unir toujours davantage les Eglises. C'est
un aspect typique de nouveauté, un signe des temps de la pastorale des vocations de
cette fin de millénaire. Sur un continent marqué par une profonde aspiration unitaire,
les Eglises doivent étre les premieres a donner I'exemple d'une fraternité plus forte
que toutes les divisions et tout a construire et a reconstruire. « La pastorale des
vocations aujourd'hui en Europe doit revétir une dimension oecumenique. Toutes les
vocations, présentes dans chaque Eglise d'Europe, doivent s'efforcer ensemble de
relever le grand défi de I'évangelisation au seuil du troisieme millénaire, en donnant
un témoignage de communion et de foi en Jésus-Christ, unique sauveur du monde
».(45)

Dans cet esprit d'unité ecclésiale, il faut encourager le partage des biens que I'Esprit
de Dieu a semés un peu partout, ainsi que l'aide réciproque entre les Eglises.

Les Eglises catholiques d'Orient

21. Les Eglises d'Europe occidentale doivent accorder une plus grande attention aux
cheminements spirituels et de formation des Eglises catholiques orientales. Cela ne
peut qu'exercer une influence bénéfique sur la pastorale des vocations de toutes les
Eglises.

La sainte liturgie revét une importance particuliere a I'egard de la formation des
vocations pour les Eglises d'Orient. Elle est le lieu ou se réalisent la proclamation et
I'adoration du Mystere du salut, ou nait la communion et ou se construit la fraternité
entre les croyants, jusqu'a devenir la véritable formatrice de la vie chrétienne, la
synthese la plus compléte de ses différents aspects. Dans la liturgie, la confession
joyeuse d'appartenir a la tradition des Eglises d'Orient est unie a la pleine communion
avec I'Eglise de Rome.

C'est pourquoi les évéques, les supérieurs religieux et les agents pastoraux des Eglises
catholiques orientales d'Europe sont sollicités a ressentir cette urgence pour toutes
leurs Eglises, en retrouvant et en conservant intégralement leur patrimoine liturgique
respectif, patrimoine qui contribue de fagon unique a la naissance et au
développement de la théologie et de la catéchese. Cela, a I'exemple de la méthode
mystagogique des Péres, ouvre a l'expérience de I'appel et de la vie spirituelle et fait
marir un esprit oecuménique fort et sar.(46)

Dans les expériences ecclésiales diversifiées, et a travers des études qui présentent le
patrimoine historique, théologique, juridique et spirituel de leurs Eglises
d'appartenance, les jeunes orientaux peuvent opportunément trouver des milieux
éducatifs capables de faire mdrir le sens universel de leur dévouement au Christ et a
I'Eglise.



Les évéques ont pour tache de promouvoir, d'approcher avec sympathie et
d'accompagner avec un soin paternel les jeunes qui, individuellement ou en groupe,
demandent a se consacrer a la vie monastique en mettant en valeur le charisme des
communautés monastiques, riches de formateurs et de guides spirituels.

Le ministere ordonné et les vocations dans la réciprocité de la communion

22. « Dans beaucoup d'Eglises particuliéres, la pastorale des vocations a encore
besoin de faire la clarté sur les rapports entre ministere ordonné, vocation de
consécration spéciale et toutes les autres vocations. Une pastorale des vocations
unitaire se fonde sur la nature vocationnelle de I'Eglise et de toute vie humaine
comme appel et réponse. Ceci est a la base des efforts unitaires de toute I'Eglise pour
toutes les vocations et, en particulier, pour les vocations de consécration speciale
».(47)

a) Le ministere ordonné

A l'intérieur de cette sensibilité générale, une attention pastorale particuliere semble
devoir étre accordée aujourd'hui au ministére ordonné, qui represente la premiére
modalité spécifique d'annonce de I'Evangile. Il représente « la garantie permanente de
la présence sacramentelle, dans la diversité des temps et des lieux, du Christ
Rédempteur »,(48) et exprime précisément la dépendance directe de I'Eglise par
rapport au Christ qui continue a envoyer son Esprit afin qu'elle ne reste pas fermée sur
elle-méme, dans son cénacle, mais qu'elle chemine sur les routes du monde pour
annoncer la bonne nouvelle.

Cette modalité vocationnelle peut s'exprimer selon trois niveaux: épiscopal (auquel
est liée la garantie de la succession apostolique), presbytéral (qui « représente
sacramentellement le Christ Téte et Pasteur »)(49) et diaconal (signe sacramentel du
Christ serviteur).(50) Le ministére de I'appel a I'égard de ceux qui aspirent aux Ordres
sacrés, pour devenir leurs coopérateurs dans la charge apostolique, est confié aux
évéques.

Le ministére ordonné fait étre I'Eglise, surtout a travers la célébration de I'Eucharistie,
« culmen et fons »(51) de la vie chrétienne et de la communauté appelée a faire
mémoire du Ressuscité. Toute autre vocation nait dans I'Eglise et fait partie de sa vie.
Par conséquent, le ministere ordonné exerce un service de communion dans la
communauté et, en vertu de cela, posséde la tache inéluctable de promouvoir toute
vocation.

D'ou la traduction pastorale: le ministere ordonné pour toutes les vocations et toutes
les vocations pour le ministére ordonné dans la réciprocité de la communion.
L'évéque, avec son presbytérium, est donc appelé a discerner et a cultiver tous les
dons de I'Esprit. Mais en particulier I'attention accordée au séminaire doit devenir la
préoccupation de toute I'Eglise diocésaine pour garantir la formation des futurs prétres
et la constitution de communautés eucharistiques comme pleine expression de
I'expérience chrétienne.

b) L'attention accordée a toutes les vocations



Le discernement et I'attention de la communauté chrétienne doivent s'appliquer a
toutes les vocations, aussi bien a celles qui font desormais partie de la tradition de
I'Eglise qu'aux nouveaux dons de I'Esprit: la consécration religieuse dans la vie
monastique et dans la vie apostolique, la vocation laique, le charisme des Instituts
séculiers, les sociétés de vie apostolique, la vocation au mariage, les diverses formes
laiques d'agrégation-association liées aux Instituts religieux, les vocations
missionnaires, les nouvelles formes de vie consacrée.

Ces différents dons de I'Esprit sont présents de diverse facon dans les Eglises
d'Europe; mais toutes ces Eglises, en tout cas, sont appelées a donner un témoignage
d'accueil et d'attention a toute vocation. Une Eglise est d'autant plus vivante que
I'expression des diverses vocations en elle est riche et variée.

Par ailleurs, a une épogque comme la nétre, qui a besoin de prophétie, il est sage de
favoriser ces vocations qui sont un signe particulier de « ce que nous serons et qui n'a
pas encore été manifesté » (1 Jn 3, 2), comme les vocations de consécration spéciale;
mais il est sage également et indispensable de favoriser I'aspect prophétique typique
de chaque vocation chrétienne, y compris laique, afin que I'Eglise soit toujours plus,
face au monde, signe des choses futures, de ce Royaume qui est « déja maintenant et
pas encore ».

Marie, mére et modeéle de toute vocation

23. Il existe une créature en qui le dialogue entre la liberté de Dieu et la liberté de
I'nomme se réalise d'une maniére parfaite, de sorte que les deux libertés puissent agir
entre elles en réalisant pleinement le projet de vocation; une créature qui nous est
donnée afin qu'en elle nous puissions contempler un dessein parfait de vocation, celui
qui devrait s'accomplir en chacun de nous.

C'est Marie, I'image réussie du réve de Dieu sur la créature! Elle est, en effet, créature,
comme nous, petit fragment ou Dieu a pu reverser son amour divin; espérance qui
nous est donnée, pour qu'en la voyant nous puissions nous aussi accueillir la Parole,
afin qu'elle s'accomplisse en nous.

Marie est la femme ou la Trés Sainte Trinité peut manifester pleinement sa liberté
élective. Comme le dit Saint Bernard, commentant le message de I'ange Gabriel, lors
de I'Annonciation: « Ce n'est pas une Vierge trouvée au dernier moment, ni par
hasard, mais elle fut choisie avant les siécles; le Tres-Haut I'a prédestinée et se I'est
préparée ».(52) Saint Augustin lui fait écho: « Avant que le Verbe naisse de la Vierge,
il l'avait déja prédestinée pour étre sa mere ».(53)

Marie est I'image du choix divin de toute créature, choix fait depuis toute éternité et
souverainement libre, mystérieux et aimant. Choix qui doit bien au-dela de ce que la
créature peut penser d'elle: qui lui demande I'impossible et qui lui demande
simplement une chose, le courage de faire confiance.

Mais la vierge Marie est aussi le modele de la liberté humaine dans la réponse a ce
choix. Elle est le signe de ce que Dieu peut faire lorsqu'il trouve une créature libre
d'accueillir sa proposition. Libre de dire son « oui », libre de se mettre en chemin au
long du pelerinage de la foi, qui sera aussi le pélerinage de sa vocation de femme



appelée a étre Mére du Sauveur et Mére de I'Eglise. Ce long voyage s‘accomplira au
pied de la croix, a travers un « oui » encore plus mystérieux et douloureux qui la
rendra pleinement mére; puis une nouvelle fois au cénacle, ou elle engendre et
continue aujourd'hui encore a engendrer, avec I'Esprit, I'Eglise et chaque vocation.

Enfin, Marie est I'image parfaitement réalisée de la femme, synthése parfaite du génie
féminin et de I'imagination de I'Esprit, qui trouve et choisit en elle I'épouse, vierge
mere de Dieu et de I'hnomme, fille du Tres-Haut et mere de tous les vivants. En elle,
chaque femme retrouve sa vocation, de vierge, d'épouse et de mere!

TROISIEME PARTIE
LA PASTORALE DES VOCATIONS:

« ...Chacun les entendait parler
dans sa propre langue » (Ac 2, 6)

Les orientations concretes de la pastorale des vocations ne découlent pas seulement
d'une théologie correcte de la vocation, mais passent par plusieurs principes
opérationnels ou la perspective de la vocation est I'ame et le critére unificateur de
toute la pastorale.

Nous indiquons ici les itinéraires de foi et les lieux concrets ou la proposition d'une
vocation doit devenir un engagement quotidien de tout pasteur et de tout éducateur.

L'analyse de la situation nous a offert, dans la premiére partie, le cadre de la réalité
européenne actuelle sur le plan des vocations. En revanche, la seconde partie a
proposé une réflexion théologique sur la signification et sur le mystere de la vocation,
a partir de la réalité de la Trinité jusqu'a saisir son sens dans la vie de I'Eglise.

C'est précisément ce second aspect que nous voudrions maintenant approfondir, en
particulier du point de vue de I'application pastorale.

Lors de l'audience accordée aux participants de notre Congres, Jean-Paul 11 a affirmé:
« Les nouvelles conditions historiques et culturelles exigent que la pastorale des
vocations soit percue comme un des objectifs primordiaux de la communauté
chrétienne tout entiére ».(54)

L'icone de I'Eglise primitive

24. Les situations historiques changent, mais le point de référence dans la vie du
croyant et de la communauté croyante reste identique, ce point de référence que
constitue la Parole de Dieu, en particulier lorsqu'elle raconte I'histoire de I'Eglise
primitive. Cette histoire de la communauté primitive et la facon dont elle I'a vécue
constituent pour nous I'exemplum, le modéle pour étre Eglise, notamment en ce qui
concerne la pastorale des vocations. Voyons simplement quelques éléments essentiels
et particulierement exemplaires, tels que nous les propose le livre des Actes des
Ap6btres, au moment ou I'Eglise primitive était numériquement trés pauvre et faible.
La pastorale des vocations a le méme age que I'Eglise; elle nait alors avec elle, dans
cette pauvreté habitée a I'improviste par I'Esprit.



A l'aube de cette histoire singuliére, en effet, qui est d'ailleurs notre histoire a tous, il y
a la promesse de I'Esprit Saint, faite par Jésus avant de monter vers le Pére. « Il ne
vous appartient pas de connaitre les temps et moments que le Pere a fixés de sa seule
autorité. Mais vous allez recevoir I'Esprit Saint qui descendra sur vous. VVous serez
alors mes témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et jusqu'aux
extrémités de la terre » (Ac 1, 7-8). Les Apdtres sont réunis au cénacle, « assidus a la
priére avec... Marie, mére de Jésus » (1, 14) et ils s'emploient tout de suite a pourvoir
la place laissée vide par Judas en choisissant quelqu'un parmi eux qui a eté des le
commencement avec Jésus: afin qu'il devienne avec nous témoin de sa résurrection »
(1, 22). Et la promesse s'accomplit: I'Esprit descend, en grand fracas, et remplit la
maison et la vie de ceux qui, auparavant, étaient timides et peureux, comme un
vrombissement, un vent, un feu... Ils « commenceérent a parler en d'autres langues... et
chacun les entendait parler dans son propre idiome » (2, 4.6). Pierre fait alors un
discours dans lequel il raconte I'Histoire du salut, « debout... élevant la voix » (2, 14);
un discours qui « transperce le coeur » de ceux qui I'écoutent et provoque la question
décisive de la vie: « Que devons-nous faire? » (2, 37).

Les Actes décrivent alors la vie de la premiere communauté, rythmée par plusieurs
éléments essentiels, comme l'assiduité dans I'écoute de I'enseignement des Ap6étres,
I'union fraternelle, la fraction du pain, la priere, le partage des biens matériels; mais
avec aussi les sentiments et les biens de I'Esprit (cf. 2, 42-48).

Entre-temps, Pierre et les Apdtres continuent d'accomplir des prodiges au nom de
Jésus et d'annoncer le kérygme du salut, en risquant leur vie, mais toujours soutenus
par la communauté, au sein de laquelle les croyants « n'a qu'un coeur et qu'une &me »
(4, 32). En elle, d'autre part, les exigences commencent aussi a augmenter et a se
diversifier, de sorte que des diacres sont institués pour faire face aux nécessités,
notamment matérielles, de la communaute, en particulier des plus faibles (cf. 6, 1-7).

Le témoignage, fort et courageux, ne peut pas ne pas provoquer le refus de l'autorité:
voici des lors le premier martyr, Etienne, comme pour souligner que la cause de
I'Evangile prend tout de I'homme, méme la vie (cf. 6, 8 - 7, 70). Saul, le persécuteur
des chrétiens, qui bientdt sera choisi par Dieu pour annoncer aux paiens le mystere
caché dans les siecles et désormais révélé, apporte méme son soutien a la sentence qui
condamne Etienne.

Et I'histoire continue, toujours plus comme une histoire sainte: histoire de Dieu qui
choisit et appelle les hommes au salut, de fagon parfois impreévisible, et histoire des
hommes qui se laissent appeler et choisir par Dieu.

Ces quelques notes peuvent nous suffir pour saisir dans la communauté des origines
les traces fondamentales de la pastorale d'une Eglise entierement vocationnelle: sur le
plan des méthodes et des contenus, des principes généraux, des itinéraires a parcourir
et des stratégies spécifiques pour la réaliser.

Aspects théologiques de la pastorale des vocations

25. Mais quelle théologie fonde, inspire et motive la pastorale des vocations en tant
que telle?



La réponse est importante dans notre contexte, car elle sert d'élément médiateur entre
la theéologie de la vocation et une pratique pastorale cohérente avec celle-ci, qui naisse
de cette théologie et qui y retourne. De fait, sur cette interrogation, le Congres a
exprimé I'exigence d'une réflexion et d'une étude ultérieures, dans I'intention de
découvrir les motifs qui lient intrinsequement personnes et communautés dans l'action
en faveur des vocations et pour mettre en évidence une meilleure relation entre
théologie de la vocation, théologie de la pastorale des vocations et pratique
pédagogico-pastorale.

« La pastorale des vocations nait du mystére de I'Eglise et se met a son service ».(55)
Le fondement théologique de la pastorale des vocations « ne peut (donc) se faire qu'a
partir du mystére de I'Eglise, comme mysterium vocationis ».(56)

Jean-Paul Il rappelle clairement a cet égard que le « theme de la vocation est
connaturel et essentiel & la pastorale de I'Eglise », c'est-a-dire a sa vie et a sa
mission.(57) La vocation définit donc, en un certain sens, I'étre profond de I'Eglise,
avant méme son action. Son nom méme, « Ecclesia », indique sa nature vocationnelle,
car elle est vraiment une assemblée d'appelés.(58) L'Instrumentum laboris du Congres
reléve alors, a juste titre, que « la pastorale des vocations unitaire se fonde sur la
nature vocationnelle de I'Eglise ».(59)

En conséquence, la pastorale des vocations, par nature, est une activité ordonnée a
I'annonce du Christ et a I'évangélisation de ceux qui croient au Christ. La réponse a
notre question est donc la suivante: c'est précisément dans I'appel de I'Eglise a
communiquer la foi qu'est enracinée la théologie de la pastorale des vocations. Ceci
concerne I'Eglise universelle, mais s'applique tout spécialement a chaque communauté
chrétienne,(60) specialement en cette période de I'histoire du vieux continent. « Pour
cette mission sublime consistant a faire fleurir une nouvelle saison d'évangélisation en
Europe, il faut aujourd'hui des évangélisateurs particuliérement préparés ».(61)

A ce propos, il convient de rappeler plusieurs points clé mis en relief par le magistére
pontifical actuel, afin qu'ils deviennent des points de départ de la pratique pastorale
des Eglises particuliéres.

a) Une fois la dimension vocationnelle de I'Eglise mise en évidence, on comprend que
la pastorale des vocations n'est pas un élément accessoire ou secondaire, tendant
simplement au recrutement d'agents pastoraux, ni un moment isolé ou sectoriel,
déterminé par une situation ecclésiale d'urgence, mais plut6t une activité liée a I'étre
de I'Eglise et donc aussi intimement insérée dans la pastorale générale de chaque
Eglise.(62)

b) Toute vocation chrétienne vient de Dieu, mais arrive a I'Eglise et passe toujours par
sa médiation. L'Eglise (« ecclesia »), qui par nature est vocation, est en méme temps
génératrice et éducatrice de vocations.(63) Par conséquent, « la pastorale des
vocations a comme sujet actif, comme protagoniste, la communauté ecclésiale comme
telle, dans ses diverses expressions: de I'Eglise universelle a I'Eglise particuliére et,
analogiquement, de celle-ci a la paroisse et a tous les membres du peuple de Dieu
».(64)



c) Tous les membres de I'Eglise, sans exception, ont la grace et la responsabilité des
vocations. C'est un devoir qui rentre dans le dynamisme vital de I'Eglise et dans son
processus de développement. Ce n'est que sur la base de cette conviction que la
pastorale des vocations pourra manifester son visage veritablement ecclésial et
développer une action concordante, en se servant également d'organismes spécifiques
et d'instruments adéquats de communion et de co-responsabilité.(65)

d) L'Eglise particuliere découvre sa dimension existentielle et terrestre dans la
vocation de tous ses membres a la communion, au témoignage, a la mission, au
service de Dieu et des freres... Par conséquent, elle respectera et encouragera la
diversité des charismes et des ministéres, donc des différentes vocations, qui sont des
manifestations de l'unique Esprit.

e) Le pilier de toute la pastorale des vocations est la priere commandée par le Sauveur
(Mt 9, 38). Elle engage non seulement les individus mais aussi les communautés
ecclésiales tout entieres.(66) « Nous devons adresser une priére instante au Maitre de
la moisson, pour qu'il envoie des ouvriers dans son Eglise, afin de faire face aux
urgences de la nouvelle évangélisation ».(67)

Mais l'authentique priére pour les vocations, il est bon de le rappeler, ne mérite ce
nom et ne devient efficace que lorsqu'elle crée une cohérence de vie avant tout chez
I'orant lui-méme, et s'associe, dans le reste de la communauté croyante, a I'annonce
explicite et a la catéchése adéquate, pour favoriser chez ceux qui sont appelés au
sacerdoce et a la vie consacrée, comme a toute autre vocation chrétienne, une réponse
libre, disponible et généreuse, qui permette a la grace de la vocation d'opérer.(68)

Principes généraux de la pastorale des vocations

26. Un peu partout, le besoin se fait sentir de donner a la pastorale une empreinte
vocationnelle claire. Pour atteindre cet objectif programmatique, tentons de définir
plusieurs principes théoricopratiques, que nous déduirons de la théologie de la
pastorale et, en particulier, des « points clé » qui lui sont liés. Concentrons ces
principes autour de plusieurs affirmations thématiques.

a) La pastorale des vocations est la perspective originelle de la pastorale en général

L'Instrumentum laboris du Congres sur les vocations I'affirme de fagon explicite: «
Toute la pastorale, et en particulier celle des jeunes, est naturellement une pastorale
des vocations ».(69) En d'autres termes, dire vocation signifie dire dimension
constitutive et essentielle de la pastorale ordinaire, car la pastorale tend, depuis le
commencement, par nature, au discernement des vocations. C'est un service qu'elle
rend a chaque personne, afin que celle-ci puisse comprendre le cheminement qui doit
étre le sien pour réaliser un projet de vie comme Dieu le veut, selon les nécessités de
I'Eglise et du monde d'aujourd'hui.(70)

C'est déja ce qu'avait affirmé le Congreés latino-américain sur les vocations, en 1994,
Mais il nous faut élargir cette perspective: la vocation n'est pas seulement le projet

existentiel, mais tous les appels individuels de Dieu, se référant toujours, évidemment,
a un plan de vie fondamental, et disséminés tout au long de I'existence. La pastorale



authentique rend le croyant vigilant, attentif aux nombreux appels du Seigneur, prét a
capter sa voix et a lui répondre.

La fidélité a ce type d'appels quotidiens rend précisément le jeune d'aujourd'hui
capable de reconnaitre et d'accueillir « I'appel » de sa vie, et I'adulte de demain non
seulement capable de lui étre fidele, mais aussi de découvrir toujours plus sa fraicheur
et sa beauté. Chaque vocation, en effet, est « matinale »; elle est la réponse de chaque
matin a un appel nouveau chaque jour.

Voila pourquoi la pastorale sera imprégnée d'attention a la vocation, pour I'éveiller en
chaque croyant. Elle partira de I'intention explicite de placer le croyant face a la
proposition de Dieu; elle oeuvrera pour conduire le sujet a prendre ses responsabilités
a I'égard du don recu ou de la Parole de Dieu entendue; elle cherchera, de fait, a
entrainer le croyant a se compromettre face a ce Dieu.(71)

b) La pastorale des vocations est la vocation de la pastorale aujourd'hui

En ce sens, on peut dire qu'il faut « vocationnaliser » toute la pastorale, ou faire en
sorte que chaque expression de la pastorale manifeste d'une facon claire et sans
équivoque un projet ou un don de Dieu fait a la personne et stimule chez elle une
volonté de réponse et d'implication personnelle. Ou bien la pastorale chrétienne
conduit a cette confrontation avec Dieu, avec tout ce que cela implique en terme de
tension, de lutte, parfois de fugue, mais aussi de paix et de joie liées a I'accueil du
don, ou alors elle ne mérite pas ce nom.

Cela se manifeste aujourd'hui d'une fagon toute particuliére, au point de pouvoir
affirmer que la pastorale des vocations est la vocation de la pastorale: elle en constitue
peut-étre lI'objectif principal, comme un défi pour la foi des Eglises d'Europe. La
vocation est I'affaire la plus sérieuse de la pastorale contemporaine.

Alors, si la pastorale en général est « appelée » a relever ce défi, et si c'est ce qu'on
attend d'elle aujourd'hui, elle doit étre probablement plus courageuse et franche, plus
explicite pour aller au centre et au coeur du message-proposition, dirigée vers la
personne plus que vers le groupe, avec des implications plus concrétes et non pas
seulement de vagues rappels a une foi abstraite et éloignée de la vie.

Ce devra sans doute étre aussi une pastorale plus pro-vocante que consolante; capable,
en tout cas, de transmettre le sens dramatique de la vie de I'homme, appelé a faire
quelque chose que personne ne pourra faire a sa place.

Dans le passage que nous avons cité, cette attention et cette tension vocationnelles
sont évidentes: dans le choix de Matthias, dans le discours courageux (« debout en
élevant la voix ») de Pierre a la foule, dans la fagon dont le message chrétien est
annoncé et recu (« il transperce le coeur »).

Il apparait surtout clairement dans sa capacité de changer la vie de ceux qui y
adhérent, comme cela résulte des conversions et du type de vie de la communauté des
Actes.

c¢) La pastorale des vocations est graduelle et convergente



Nous avons déja implicitement vu qu'il existe différentes sortes d'appels chez
I'nomme, tout au long de sa vie: appel a la vie, avant tout, puis a I'amour, a la
responsabilité du don, puis a la foi, a suivre Jésus, au témoignage particulier de sa foi,
a étre pére ou mere, et a un service particulier pour I'Eglise ou pour la société.

Ceux qui tiennent compte, en premier lieu, de ce riche ensemble de valeurs et de
significations humaines et chrétiennes d'ou nait le sens de la vocation de la vie et de
tout vivant font de I'animation de vocations. Car ces valeurs permettent d'ouvrir la vie
a de nombreuses possibilités de vocations, convergeant ensuite vers un choix
personnel définitif.

En d'autres termes, une pastorale des vocations correcte exige que les choses se
fassent graduellement, en partant des valeurs fondamentales et universelles (le bien
extraordinaire de la vie) et des Vérités qui sont telles pour tous (la vie est un bien regu
qui tend par nature a devenir bien donné), pour passer ensuite a une spécification
progressive, toujours plus personnelle et concréte, croyante et révélée, de I'appel.

Sur un plan plus précisément pédagogique, il est important tout d'abord d'inculquer le
sens de la vie et de la gratitude pour celle-ci; pour transmettre ensuite cette attitude
fondamentale de responsabilité a I'égard de I'existence, et qui demande par nature une
réponse de la part de chacun dans la ligne de la gratuité. De Ia, on peut ensuite passer
a la transcendance de Dieu, Créateur et Pére.

Ce n'est qu'a ce moment-la qu'une proposition forte et radicale (comme devrait
toujours I'étre la vocation chrétienne) devient possible, comme celle de se consacrer a
Dieu dans la vie sacerdotale ou consacreée.

d) La pastorale des vocations est a la fois générale et spécifique

En somme, la pastorale des vocations part nécessairement d'une vaste idée de la
vocation (et d'un appel adressé a tous en vue de celle-ci), pour se restreindre et se
préciser selon I'appel de chacun. En ce sens, la pastorale des vocations est d'abord
générale, puis spécifique, respectant un ordre qu'il ne semble pas raisonnable
d'inverser et qui déconseille, en général, de proposer immediatement une vocation
particuliere, sans aucune catéchése progressive.

D'un autre c6té, toujours en vertu de cet ordre, la pastorale des vocations ne se limite
pas a souligner de facon globale le sens de I'existence, mais conduit a une implication
personnelle dans un choix précis. 1l n'y a pas de séparation, ni encore moins de
contraste, entre un appel qui souligne les valeurs communes et fondatrices de
I'existence et un appel a servir le Seigneur « selon la mesure de la grace regue ».

L'animateur des vocations, chaque éducateur dans la foi, ne doit pas craindre de
proposer des choix courageux et de don total, bien que difficiles et non conformes a la
mentalité du siécle.

Par conséquent, si chaque éducateur est un animateur de vocations, chaque
animateur de vocations est éducateur, et éducateur de toute vocation, en respectant le
charisme spécifique. De fait, chaque appel est lié a l'autre, il le suppose et le sollicite,



tandis que tous, ensemble, renvoient a la méme source et au méme objectif qui est
I'nistoire du salut. Mais chacun posséde une modalité spécifique.

L'authentique éducateur des vocations n'indique pas seulement les différences entre
un appel et un autre, en respectant les diverses tendances chez les individus appelés,
mais il laisse entrevoir et évoque ces « possibilités suprémes », de radicalisme et de
dévouement, qui sont ouvertes a la vocation de chacun et contenues en elle.

Enseigner en profondeur les valeurs de la vie, par exemple, signifie proposer (et
apprendre a proposer) un cheminement qui débouche naturellement sur la volonté de
suivre le Christ et qui peut conduire au choix d'une sequela typique de I'apdtre, du
prétre ou du (de la) religieuxse, du moine qui abandonne le monde, ou du laic
consacre dans le monde.

D'un autre c6té, proposer de suivre le Christ de fagcon précise comme objectif de vie
exige, par nature, une attention et une formation préalables pour acquérir les valeurs
élémentaires de la vie, de la foi, de la gratitude-gratuité et de lI'imitation du Christ
requises de tout chrétien.

Il en résulte une stratégie vocationnelle théologiquement mieux fondée et aussi plus
efficace sur le plan pédagogique. Certains craignent que I'élargissement de I'idée de
vocation puisse nuire a la promotion spécifique des vocations au sacerdoce et a la vie
consacree; en réalite, c'est exactement le contraire.

Le caractere graduel de I'annonce de la vocation permet, en effet, de passer de
I'objectif au subjectif et du général au particulier, sans anticiper ni braler les étapes
des propositions, mais en les faisant converger entre elles et vers la proposition
décisive pour la personne, qu'il faudra indiquer au moment opportun et mesurer
attentivement, selon un rythme qui tienne compte du destinataire en question.

L'ordre harmonieux et progressif rend beaucoup plus provocante et accessible la
proposition decisive faite a la personne. Concretement, plus on forme le jeune a
passer naturellement de la gratitude pour le don regu de la vie a la gratuité du bien
donné, plus il sera possible de lui proposer de se donner totalement a Dieu comme
résultat naturel et, pour certains, inéluctable.

e) la pastorale des vocations est universelle et permanente

Il s'agit d'une double universalité: en référence aux personnes auxquelles elle
s'adresse et en référence al'age de la vie auquel elle est faite.

Avant tout, la pastorale des vocations ne connait pas de frontiéres. Comme nous
I'avons dit plus haut, elle ne s'adresse pas seulement a quelques personnes privilégiées
ou qui ont déja fait une option de foi, ni méme uniquement a ceux de la part de qui il
semble licite de s'attendre a une réponse positive, mais elle est adressée a tous,
précisément parce qu'elle est fondée sur les valeurs élémentaires de l'existence. Ce
n'est pas une pastorale d'élite, mais populaire; ce n'est pas une récompense pour les
plus méritants, mais une grace et un don de Dieu pour chaque personne, car tout
vivant est appelé par Dieu. Elle ne doit pas non plus étre congcue comme quelque
chose que seuls certains pourraient comprendre ou estimer intéressante pour leur vie,



car tout étre humain est inévitablement désireux de se connaitre et de connaitre le sens
de la vie et sa place dans I'histoire.

En outre, ce n'est pas une proposition qui est faite une seule fois dans la vie (a
I'enseigne du « a prendre ou a laisser ») et qui est retirée, dans la pratique, aprés un
refus de la part du destinataire. Elle doit étre, au contraire, comme une sollicitation
continuelle, faite de différentes facons, en la proposant avec une intelligence qui ne se
rend pas devant un désintéressement initial, qui souvent n'est qu'apparent ou défensif.

Il faut également corriger I'idée que la pastorale des vocations est exclusivement une

pastorale de la jeunesse, car a tout age de la vie résonne une invitation du Seigneur a

Le suivre; et ce n'est qu'au moment de la mort qu'une vocation pourra étre considérée
comme complétement réalisée. Bien plus, la mort est I'appel par excellence, de méme
qu'il y a un appel dans la vieillesse, lors du passage d'une saison de la vie a une autre,
dans les situations de crise.

Il existe une jeunesse de I'esprit qui demeure dans le temps, dans la mesure ou
I'individu se sent continuellement appelé et ou il cherche et trouve a chacun cycle
vital une tache différente a accomplir, une maniere spécifique d'étre, de servir et
d'aimer, une nouveauté de vie et de mission a accomplir.(72) En ce sens la pastorale
des vocations est liée a la formation permanente de la personne, et elle est elle-méme
permanente. « Toute la vie et chaque vie sont une réponse ».(73)

Dans les Actes, Pierre et les Ap6tres ne font absolument pas de différences de
personnes; ils parlent a tous, jeunes et vieux, juifs et étrangers: tous les Parthes,
Médes et Elamites indiquent la grande masse, sans différences ni exclusions, a
laquelle s'adressent I'annonce et la pro-vocation, avec l'art de parler a chacun « dans
son propre idiome », selon ses exigences, problemes, attentes, défenses, ages ou
phases de la vie.

C'est un miracle de PentecOte et donc un don extraordinaire de I'Esprit. Mais I'Esprit
est toujours avec nous...

f) La pastorale des vocations est personnelle et communautaire

Cela peut sembler contradictoire, mais en réalité ce principe décrit bien la nature
ambivalente, en un certain sens, de la pastorale des vocations, capable — lorsqu'elle
est authentique — de composer deux polarités du sujet et de la communauté. Du point
de vue de I'animation des vocations, il est urgent aujourd'hui de passer d'une pastorale
des vocations gérée par un agent pastoral seul a une pastorale toujours plus congue
comme une action communautaire, de toute la communauté sous ses diverses
expressions: groupes, mouvements, paroisses, dioceses, instituts religieux et
séculiers...

L'Eglise est davantage appelée a étre entierement vocationnelle: en son sein « chaque
évangélisateur doit prendre conscience qu'il devient une "lampe" pour les vocations,
capable de susciter une expérience religieuse qui conduise les enfants, les adolescents,
les jeunes et les adultes & un contact personnel avec le Christ, & une rencontre ou se
révelent les vocations spécifiques ».(74)



De la méme fagon, le destinataire de la pastorale des vocations est encore toute
I'Eglise. Si c'est toute la communauté ecclésiale qui appelle, c'est encore toute la
communauté ecclésiale qui est appelée, sans aucune exception. Le pdle émetteur et le
pole récepteur s'identifient en quelque sorte a l'intérieur des diverses articulations
ministérielles du tissu ecclésial. Mais le principe est important; il est le reflet de cette
mystérieuse identification entre celui qui appelle et I'appelé a l'intérieur de la réalité
trinitaire.

En ce sens, la pastorale des vocations est communautaire. Toujours en ce sens il est
beau que tous les Apdtres, le jour de la Pentec6te, s'adressent a la foule et qu'ensuite
Pierre prenne la parole au nom des Douze. De méme lorsqu'il s'agit de choisir
Matthias, Etienne ou encore Barnabé et Saul, toute la communauté prend part au
discernement par la priére, le jelne et I'imposition des mains.

En méme temps, cependant, c'est I'individu qui doit se faire I'interpréte de la
proposition de vocation, c'est le croyant qui, en vertu de sa foi, doit en quelque sorte
prendre en charge la vocation de l'autre.

Le ministére de I'appel a la vocation ne revient donc pas seulement aux prétres ou aux
personnes consacrées, mais a tout croyant, aux parents, aux catéchistes et aux
éducateurs.

S'il est vrai que I'appel doit étre adressé a tous, il est tout aussi vrai cependant que ce
méme appel doit étre personnalisé, adressé a une personne precise, a sa conscience, a
I'intérieur d'une relation tout a fait personnelle.

Il existe un moment dans la dynamique vocationnelle ou la proposition est faite par
une personne a une personne et a besoin de tout le climat particulier que seule la
relation individuelle peut garantir. 1l est vrai, alors, qui Pierre et Etienne parlent a la
foule; mais Saul a ensuite besoin d'Ananie pour discerner ce que Dieu veut de lui (9,
13-17), de méme que lI'eunuque avec Philippe (8, 26-39).

g) La pastorale des vocations est la perspective unitaire et de synthése de la pastorale

Le point de départ est aussi le point d'arrivée. Ainsi la pastorale des vocations se pose
en catégorie unificatrice de la pastorale en général, destination naturelle de toute
peine, lieu d'abordage des diverses dimensions, presque comme une sorte d'élément
de vérification de la pastorale authentique.

Répétons-le: si la pastorale n'arrive pas a « transpercer le coeur » et a placer l'auditeur
face a la question stratégique (« que dois-je faire? »), ce n'est pas une pastorale
chrétienne, mais une hypothese de travail inoffensive.

En conséquence, la pastorale des vocations se situe et doit se situer en rapport avec
toutes les autres dimensions, par exemple avec la dimension familiale et culturelle,
liturgique et sacramentelle, avec la catéchese et le cheminement de foi dans le
catéchuménat; avec les différents groupes d'animation et de formation chrétiennes
(non seulement avec les enfants et les jeunes, mais avec les parents, les fiances, les
malades et les personnes agées...) et de mouvement (du mouvement pour la vie aux
diverses initiatives de solidarité sociale).(75)



La pastorale des vocations est surtout la perspective unificatrice de la pastorale de la
jeunesse.

Il ne faut pas oublier que I'age évolutif est une période riche en projets. Une
authentique pastorale de la jeunesse ne peut donc pas €luder la dimension de la
vocation; au contraire, elle doit I'assumer, car proposer Jésus-Christ signifie proposer
un projet de vie précis.

D'ou une collaboration pastorale féconde, bien qu'en distinguant les deux milieux de
vie: parce que la pastorale de la jeunesse englobe d'autres problématiques que la
problématique purement vocationnelle, et parce que la pastorale des vocations ne
concerne pas seulement le monde des jeunes, mais un horizon beaucoup plus large
ayant des problématiques spécifiques.

En outre, pensons a I'importance que pourrait avoir une pastorale des vocations et
familiale qui éduquerait progressivement les parents a étre les premiers animateurs-
éducateurs des vocations. Ou aux bienfaits que pourrait présenter une pastorale des
vocations parmi les malades, qui ne les invite pas seulement a offrir leurs souffrances
pour les vocations sacerdotales, mais qui les aide a vivre I'événement de la maladie,
avec toute la charge de mystére qu'elle contient, comme vocation personnelle, que le
malade-croyant a le « devoir » de vivre pour et dans I'Eglise et le « droit » d'étre aidé
a vivre dans I'Eglise.

Ce lien facilite le dynamisme pastoral car, de fait, il lui est congénital: les vocations,
comme les charismes, se cherchent entre eux, s'éclairent réciproquement, sont
complémentaires les uns des autres. En revanche, isolés ils deviennent
incompréhensibles; de méme que celui qui reste enfermé dans son secteur de
specialisation ne fait pas une pastorale d'Eglise.

Naturellement, ce discours vaut dans les deux sens: c'est la pastorale, en général, qui
doit converger dans I'animation des vocations pour favoriser lI'option vocationnelle;
mais c'est la pastorale des vocations qui doit, & son tour, demeurer ouverte aux autres
dimensions, en s'insérant et en cherchant des débouchés dans ces directions.

Elle constitue donc le point d'aboutissement qui résume les diverses provocations
pastorales et qui permet de les faire fructifier dans I'histoire existentielle du croyant.
En définitive, la pastorale des vocations requiert

beaucoup d'attention, mais elle offre en échange une dimension destinée a rendre
vraie et authentique Il'initiative pastorale de chaque secteur. La vocation est le coeur
battant de la pastorale unitaire!(76)

Itinéraires de la pastorale des vocations
27. L'icdne biblique autour de laquelle nous avons bati notre réflexion nous permet de
faire un pas en avant, en passant des principes théoriques a la définition de plusieurs

itinéraires de pastorale des vocations.

Ce sont des cheminements de foi communautaires, correspondant a des fonctions
ecclésiales précises et a des dimensions classiques du croyant, au long desquels la foi



marit et devient toujours plus manifeste ou qui permettent & la vocation de l'individu
de se confirmer progressivement, au service de la communauté ecclésiale.

La réflexion et la tradition de I'Eglise indiquent que normalement le discernement
d'une vocation advient en suivant plusieurs chemins communautaires précis: la
liturgie et la priere, la communion ecclésiale, le service de la charité ou I'expérience
de I'amour de Dieu recu et offert a travers le témoignage. Dans la communauté décrite
dans les Actes, c'est grace a eux que « le nombre des disciples augmentait
considérablement & Jérusalem » (Ac 6, 7).

La pastorale devrait aussi emprunter ces routes aujourd'hui pour stimuler et
accompagner le cheminement vocationnel des croyants. Une expérience personnelle
et communautaire, systématique et engageante dans ces directions, pourrait et devrait
aider le croyant a découvrir I'appel a sa vocation.

Cela ferait véritablement de la pastorale une pastorale des vocations.
a) La liturgie et la priére

La liturgie signifie et indique a la fois I'expression, l'origine et I'aliment de chaque
vocation et ministére dans I'Eglise. Dans les célébrations liturgiques, on fait mémoire
de I'action de Dieu par le Christ dans I'Esprit a laquelle renvoient toutes les
dynamiques de la vie du chrétien. Dans la liturgie, qui culmine avec I'Eucharistie,
s'exprime la vocation-mission de I'Eglise et de tout croyant dans sa plénitude.

Un appel a la vocation est toujours adressé par la liturgie a ceux qui y participent.(77)
Chaque célébration est un événement vocationnel. Dans le mystére célébré, le croyant
ne peut pas ne pas reconnaitre sa vocation personnelle; il ne peut pas ne pas entendre
la voix du Peére qui, dans le Fils, par la puissance de I'Esprit, I'appel a se donner a son
tour pour le salut du monde.

La priére aussi devient une voie de discernement d'une vocation, non seulement parce
que Jésus a invité a prier le maitre de la moisson, mais parce que c'est seulement en
étant a I'écoute de Dieu que le croyant peut parvenir a découvrir le projet que Dieu a
pensé pour lui: dans le mystere contemplé, le croyant découvre son identité, « cachée
avec le Christ en Dieu » (Col 3, 3).

Et c'est encore dans la priére que peuvent se mettre en place des attitudes de confiance
et d'abandon indispensables pour prononcer le « oui » et surmonter les peurs et les
incertitudes. Toute vocation nait de I'in-vocation.

Mais I'expérience personnelle de la priere, en tant que dialogue avec Dieu, appartient
aussi a cette dimension: méme si elle est « célébrée » dans l'intimité de sa « cellule »,
elle est relation avec cette paternité d'ou dérive toute vocation. Cette dimension est on
ne peut plus évidente dans I'expérience de I'Eglise des origines, dont les membres se
montraient assidus « a la fraction du pain et aux priéres » (Ac 2, 42). Toute décision,
dans cette communauté, était précédée par la priere; chaque choix, surtout pour la
mission, survenait dans un contexte liturgique (Ac 6, 1-7; 13, 1-5).



C'est la logique orante que la communauté avait apprise de Jésus lorsque, face aux

foules « lasses et prostrées comme des brebis qui n'ont pas de berger, il leur dit ?La
moisson est abondante, mais les ouvriers peu nombreux; priez donc le Maitre de la
moisson d'envoyer des ouvriers a sa moisson' » (Mt 9, 36-38; Lc 10, 2).

Ces derniéres années, les communautés chrétiennes d'Europe ont multiplié les
initiatives de priere pour les vocations, qui ont trouvé un vaste écho durant le
Congreés. La priere a I'intérieur des communautés diocésaines et paroissiales, bien
souvent rendue « incessante », jour et nuit, est une des voies les plus suivies pour
créer une nouvelle sensibilité et une nouvelle culture des vocations favorable au
sacerdoce et a la vie consacree.

L'icbne évangélique du « Maitre de la moisson » mene au coeur de la pastorale des
vocations: la priére. Une priére qui sait « regarder » le monde avec une sagesse
évangélique et chague homme dans la réalité de ses besoins de vie et de salut. Une
priere qui exprime la charité et la « compassion » (Mt 9, 36) du Christ vers I'humanite,
qui aujourd'hui encore apparait comme « un troupeau sans berger » (Mt 9, 36). Une
priere qui exprime la foi en la voix puissante du Pére, qui seul peut appeler et envoyer
travailler dans sa vigne. Une priere qui exprime I'espérance vive en Dieu qui ne
laissera jamais I'Eglise manquer d'« ouvriers » (Mt 9, 38) nécessaires pour mener a
bien sa mission.

Durant le Congres, les témoignages sur I'expérience de lectio divina dans une
perspective de vocation ont suscité beaucoup d'intérét. Dans certains diocéses, les «
écoles de priére » ou les « écoles de la Parole » sont trés répandues. Le principe dont
elles s'inspirent est le principe classique contenu dans la constitution Dei Verbum: «
Le saint Concile exhorte de fagon insistante et spéciale tous les chrétiens (...) a
apprendre, par la lecture fréquente des divines Ecritures, 'la science éminente de
Jésus-Christ' ».(78)

Quand cette science devient sagesse qui se nourrit par fréquentation habituelle, les
yeux et les oreilles des croyants s‘ouvrent pour reconnaitre la Parole qui appelle sans
cesse. Alors le coeur et I'esprit sont en mesure de I'accueillir et de la vivre sans peur.

b) La communion ecclésiale

La premiére fonction vitale qui jaillit de la liturgie est la manifestation de la
communion qui se vit a lI'intérieur de I'Eglise, comme peuple réuni dans le Christ par
sa croix, comme communauté ou toute division est pour toujours dépassée dans
I'Esprit de Dieu qui est esprit d'unité (Ep 2, 11-22; Ga 3, 26-28; Jn 17, 9-26).

L'Eglise se propose comme espace humain de fraternité ou chaque croyant peut et doit
faire I'expérience de cette union entre les hommes et avec Dieu qui est don d'en haut.
Les Actes des ApOtres, qui décrivent une communauté de croyants profondément
marquée par I'union fraternelle, par la mise en commun des biens matériels et
spirituels, des affections et des sentiments (Ac 2, 42-48), au point de n‘avoir « qu'un
seul coeur et qu'une ame » (Ac 4, 32), constituent un splendide exemple de cette
dimension ecclésiale.



Si toute vocation dans I'Eglise est un don a vivre pour les autres, comme service de
charité dans la liberte, alors elle est également un don a vivre avec les autres. Mais on
ne le découvre qu'en vivant en fraternité.

La fraternité ecclésiale n'est pas seulement une vertu au niveau du comportement,
mais un itinéraire de vocation. Ce n'est qu'en la vivant qu'on peut la choisir comme
élément fondamental d'un projet de vocation, ou seulement en la goGtant qu'il est
possible de s'ouvrir a une vocation qui, quoi qu'il en soit, sera toujours vocation a la
fraternité.(79) Au contraire, il est impossible d'étre attiré par une vocation si I'on
n'expérimente aucune fraternité et si I'on se ferme au rapport avec les autres ou si I'on
n'interpréte la vocation que comme perfection privée et personnelle.

La vocation est relation; elle est manifestation de I'nomme que Dieu a créé pour étre
ouvert a la relation. Et méme la vocation a l'intimité avec Dieu dans la vie monacale
implique une capacité d'ouverture et de partage que I'on ne peut acqueérir qu'avec
I'expérience d'une réelle fraternité. « Le dépassement d'une vision individualiste du
ministére et de la consécration, de la vie dans les diverses communautés chrétiennes,
représente une contribution historique décisive ».(80)

La vocation est dialogue; c'est se sentir appelé par un Autre et avoir le courage de lui
répondre. Comment peut mdrir cette capacité de dialogue chez celui qui n'a pas
appris, dans la vie de tous les jours et dans les rapports quotidiens, a se laisser aimer, a
répondre, a distinguer le je du tu? Comment celui qui ne se soucie pas de répondre a
son frére pourrait-il se faire appeler par le Pére?

Le partage avec le frére et avec la communauté des croyants devient alors chemin au
long duquel on apprend a faire en sorte que les autres participent a ses projets, pour
accueillir enfin sur soi le plan pensé par Dieu, plan qui sera toujours, quoi qu'il en
soit, projet de fraternite.

Les centres d'écoute, c'est-a-dire des groupes de croyants qui se rencontrent
périodiquement chez eux pour redécouvrir le message chrétien et faire part les uns
aux autres de leurs expériences respectives et de leurs dons d'interprétation de la
Parole elle-méme, constituent une expérience de partage de la Parole, signalée par
plusieurs Eglises européennes.

Pour les jeunes, ces centres revétent un aspect vocationnel grace a I'écoute de la
Parole qui appelle, a la catéchese et a la priére vécues d'une maniere personnelle, qui
les implique, plus libre et plus créatrice. Le centre d'écoute les stimule ainsi a la co-
responsabilité ecclésiale, car ils peuvent découvrir ici les différentes facons de servir
la communauté et, souvent, y faire mirir leurs vocations spécifiques.

Une autre expérience positive d'itinéraire de vocation dans les Eglises particuliéres et
dans les différents Instituts de vie consacrée est la communauté d'accueil, qui répond
a l'invitation de Jésus: « Venez et voyez ». Le Souverain Pontife définit la « régle d'or
de la pastorale des vocations ».(81) Dans ces communautés ou centres d'orientation
des vocations, grace a une expeérience tres spécifique et immédiate, les jeunes peuvent
accomplir un véritable chemin de discernement progressif. Ils sont donc accompagnés
pour leur permettre, au moment opportun, non seulement de percevoir clairement le
projet de Dieu, mais de décider de le choisir et de s'y identifier.



c) Le service de la charité

C'est une des fonctions les plus typiques de la communauté ecclésiale. Elle consiste a
vivre l'expérience de la liberté dans le Christ, dans ce sommet supréme qui consiste a
servir. « Celui qui voudra devenir grand parmi vous, sera votre serviteur » (Mt 20,
26), « Si quelqu'un veut étre le premier, il sera le serviteur de tous » (Mc 9, 35). Dans
I'Eglise primitive, cette lecon semble avoir été tres bien apprise, étant donné que le
service apparait comme un de ses éléments structurels, au point que des diacres sont
institués pour « le service des tables ».

C'est précisément parce que le croyant vit par grace I'expérience de liberté dans le
Christ qu'il est appelé a étre témoin de liberté et agent de libération pour les hommes;
de cette libération qui se réalise non par la violence et la domination, mais par le
pardon et I'amour, par le don de soi et le service, a I'exemple du Christ Serviteur.

C'est sans doute la voie royale, dans un itinéraire de vocation, pour discerner sa
propre vocation, car I'expérience de service, en particulier si elle est bien préparée,
conduite et pénétrée de son sens le plus vrai, est une expérience d'une grande
humanité qui porte a mieux se connaitre et a mieux connaitre la dignité d'autrui, ainsi
que la beauté de se consacrer aux autres.

Dans I'Eglise, I'authentique serviteur est celui qui a appris que c'est un privilege de
laver les pieds de ses fréeres les plus pauvres, c'est celui qui a conquis la liberté de
perdre de son temps pour les besoins d'autrui. L'expérience du service est une
experience de grande liberté dans le Christ.

Celui qui sert son frere rencontre inévitablement Dieu et entre en harmonie
particuliére avec lui. Il ne lui sera pas difficile de découvrir sa volonté sur lui et,
surtout, de se sentir attiré a I'accomplir. Ce sera en tout cas une vocation de service
pour I'Eglise et pour le monde.

Il en a été ainsi pour de tres nombreuses vocations au cours de ces derniéres
décennies. L'animation des vocations de I'aprés-Concile est progressivement passée
de la « pastorale de la propagande » a la « pastorale du service », en particulier des
plus pauvres et des plus nécessiteux.

De nombreux jeunes ont vraiment retrouvé Dieu et se sont retrouvés eux-mémes, ils
ont retrouvé le but de leur vie et le vrai bonheur, en donnant de leur temps et en
prétant attention a leurs freres, allant jusqu'a décider de leur consacrer non pas une
partie de leur vie, mais toute leur existence. De fait, la vocation chrétienne est
existence pour les autres.

d) Le témoignage-annonce de I'Evangile

Il s'agit de proclamer que Dieu est proche de I'homme tout au long de I'histoire du
salut, en particulier dans le Christ, et donc aussi les merveilles de miséricorde du Pére
pour I'homme, afin qu'il ait la vie en abondance. Cette annonce est a l'origine du
cheminement de foi de tout croyant. En effet, la foi est un don recu de Dieu et
manifesté par I'exemple de la communauté croyante et de tant de freres et soeurs en



son sein, ainsi que par le biais de I'instruction catéchétique sur les vérités de
I'Evangile.

Mais la foi doit étre transmise et vient un moment ou chaque témoignage devient don
actif: le don recu devient don donné a travers le témoignage et I'annonce personnels.

Le témoignage de la foi implique I'hnomme tout entier et ne peut étre fait que dans la
totalité de son existence et de son humanité, de tout son coeur, de tout son esprit, de
toutes ses forces, jusqu'au don de sa vie et méme de son sang.

Ce crescendo de significations de ce terme est intéressant; c'est un crescendo que nous
retrouvons, au fond, dans le passage biblique qui nous guide: il suffit de voir le
témoignage-catéchese de Pierre et des Apotres le jour de la Pentecdte et, par la suite,
la courageuse catéchése d'Etienne qui culmine lors de son martyre (Ac 6, 8; 7, 60) et
des Ap6étres « tout joyeux d'avoir été juges dignes de subir des outrages pour le Nom
(de Jésus) » (Ac 5, 41).

Mais il est plus intéressant encore de découvrir combien ce témoignage-annonce peut
devenir un itinéraire spécifique de vocation.

La conscience reconnaissante d'avoir regu le don de la foi devrait se traduire
normalement par un désir et par la volonté de transmettre aux autres ce que I'on a
recu, aussi bien par lI'exemple de sa propre vie que par le ministere de la catéchese.
Celle-ci est d'ailleurs « destinee a eclairer les multiples situations de la vie en
enseignant a chacun a vivre sa vocation chrétienne dans le monde ».(82) Et, si le
catéchiste est également avant tout un témoin, cette dimension de vocation n'en sera
que plus évidente.(83)

Le Congrés a confirmé I'importance de la catéchése dans la perspective des vocations
et considére que la célébration du sacrement de la Confirmation représentait un
extraordinaire itinéraire vocationnel pour les pré-adolescents et les adolescents. L'age
de la Confirmation pourrait précisément étre « I'age de la vocation », période qualifiée
de l'orientation théologique et pédagogique pour la découverte et la réalisation du don
recu et pour en témoigner.

L'action catéchétique devrait susciter la capacité de reconnaitre et de manifester le don
de I'Esprit.(84)

La rencontre directe de croyants qui vivent avec fidélité et courage leur vocation, de
témoins crédibles qui offrent des expériences concrétes de vocations réussies, peut
étre décisifs pour aider les confirmants a découvrir et a accueillir I'appel de Dieu.

En tout cas, la vocation est toujours engendrée par la conscience d'un don et par une
conscience si reconnaissante gu'elle trouve tout a fait logique de mettre son existence
au service des autres pour se charger de leur croissance dans la foi.

Ceux qui vivent avec attention et générosité le ttmoignage de la foi ne tarderont pas a
saisir le projet de Dieu sur eux pour se consacrer a sa réalisation avec toutes leurs
énergies.



Des itinéraires pastoraux a I'appel personnel

28. Nous pourrions dire, en résumé, que la condition existentielle de tout croyant se
condense dans les dimensions de la liturgie, de la communion ecclésiale, du service
de la charité et du témoignage de I'Evangile. C'est sa dignité, sa vocation
fondamentale, mais c'est aussi la condition pour que chacun puisse découvrir son
identité particuliére.

Tout croyant doit donc vivre I'événement commun de la liturgie, de la communion
fraternelle, du service caritatif et de I'annonce de I'Evangile, car ce n'est qu'a travers
cette expérience qu'il pourra identifier sa facon de vivre particuliere avec ces
dimensions de la vie chrétienne. Par conséquent, ces itinéraires ecclésiaux doivent
étre privilégiés car ils représentent en quelque sorte la voie royale de la pastorale des
vocations, grace a laquelle le mystére de la vocation de chacun peut se révéler.

Il s'agit d'ailleurs des itinéraires classiques, qui appartiennent a la vie méme de toute
communauté voulant se dire chrétienne; ils en révélent en méme temps la solidité ou
la précarité. C'est justement pour cela qu'ils représentent non seulement une voie
obligée, mais qu'ils offrent surtout une garantie de l'authenticité de la recherche et du
discernement.

De fait, ces quatre dimensions et fonctions entrainent, d'un c6té, une implication
globale du sujet et, de I'autre, elles le conduisent au seuil d'une expérience tres
personnelle, d'une confrontation pressante, d'un appel impossible a ignorer, d'une
décision a prendre, qu'il ne peut pas retarder indéfiniment. Voila pourquoi la pastorale
des vocations devra expressément aider a faire oeuvre de discernement par le biais
d'une expérience profondément et globalement ecclésiale, qui conduise tout croyant «
a la découverte de sa responsabilité dans I'Eglise et a I'assumer ».(85) Les vocations
qui ne naissent pas de cette expérience et de cette insertion dans I'action ecclésiale
communautaire risquent d'étre viciées a la racine et d'une authenticité douteuse.

Naturellement, ces dimensions seront toutes présentes, coordonnées de maniere
harmonieuse, pour une expérience qui ne pourra étre décisive que si elle englobe tout.

Souvent, en effet, certains jeunes privilégient spontanément lI'une ou l'autre de ces
fonctions (soit uniqguement engagés dans le volontariat, soit trop attirés par la
dimension liturgique ou par les grandes théories un peu idéalistes). Dés lors, il sera
important que I'éducateur des vocations conduise a un engagement qui ne corresponde
pas sur mesure aux godts du jeune, mais qui corresponde a la mesure objective de
I'expérience de foi qui ne peut pas, par définition, étre réduite. Seul le respect de cette
mesure objective peut laisser entrevoir la mesure subjective.

En ce sens, I'objectivité précede la subjectivité et le jeune doit apprendre a lui donner
la priorité s'il veut vraiment se découvrir et découvrir ce qu'il est appelé a étre. Ou
encore: il doit d'abord réaliser ce qui est requis a tous s'il tient & étre lui-méme.

Ce n'est pas tout! Car ce qui est objectif, réglé sur la base d'une norme et d'une
tradition, visant un objectif précis qui transcende la subjectivité, comporte une force
d'attraction et d'attrait vocationnel considérable. Naturellement I'expérience objective
devra également devenir subjective ou étre reconnue par l'individu comme sienne.



Toujours, cependant, a partir d'une source ou d'une vérité que le sujet ne détermine
pas lui-méme mais qui se prévaut de la riche tradition de la foi chrétienne. En
définitive, « la pastorale des vocations posséde les étapes fondamentales d'un
itinéraire de foi ».(86) Cela implique aussi la progressivité et la convergence de la
pastorale des vocations.

Des itinéraires aux communautés chrétiennes
a) La communauté paroissiale

29. Le Congres européen s'est, entre autres, fixé un objectif: amener la pastorale des
vocations au coeur des communautés paroissiales, la ou les gens vivent et ou les
jeunes, en particulier, sont impliqués de maniére plus ou moins significative dans une
expérience de foi.

Il s'agit de faire sortir la pastorale des vocations des ornieres réservées aux spécialistes
pour atteindre la périphérie de I'Eglise particuliére.

Mais en méme temps il est désormais urgent de dépasser la phase d'expérimentation
que traversent de nombreuses Eglises d'Europe pour passer a de veéritables
cheminements pastoraux, greffés dans le tissu des communautés chrétiennes, en
mettant en valeur ce qui est déja éloguent du point de vue des vocations.

Une attention particuliere doit étre accordée a I'année liturgique qui est une école de
foi permanente ou tout croyant, aidé par I'Esprit Saint, est appelé & grandir selon
Jésus. De I'Avent, temps de I'espérance, a la Pentecdte, en passant par le temps
ordinaire, le chemin de I'année liturgique, qui revient de fagon cyclique, célébre et
annonce un modele d'homme appelé a se mesurer au mystére de Jésus, I'« ainé d'une
multitude de fréres » (Rm 8, 29).

L'anthropologie que I'année liturgique porte a explorer est un authentique dessein
vocationnel qui invite chaque croyant a répondre toujours plus a I'appel, en vue d'une
mission précise et personnelle dans I'histoire. D'ou I'attention accordée aux itinéraires
quotidiens ou chaque communauté chrétienne est impliquée. La sagesse pastorale
requiert en particulier des pasteurs, guides des communautés chrétiennes, une
attention minutieuse et un discernement attentif pour faire parler les signes
liturgiques, les vécus de I'expérience de foi; car c'est de la présence du Christ aux
temps ordinaires de I'homme que viennent les appels de I'Esprit en vue d'une vocation.

Il ne faut pas oublier que le pasteur, surtout le prétre, responsable d'une communauté
chrétienne, est celui qui « cultive directement » toutes les vocations.

En vérité, on ne reconnait pas partout a plein titre la dimension vocationnelle de la
communauté paroissiale; alors qu'au contraire « les Conseils Pastoraux diocésains et
paroissiaux, en lien avec les centres nationaux des vocations (sont précisément) les
organes compétents dans toutes les communautés et dans tous les secteurs de la
pastorale ordinaire ».(87)

Il faut donc encourager l'initiative des paroisses qui ont constitué en leur sein des
groupes de responsables de I'animation des vocations et des différentes activités pour



résoudre « un probléme vital qui est au coeur méme de I'Eglise »(88) (groupes de
priere, journees et semaines pour les vocations, catécheses et témoignages et tout ce
qui peut contribuer a accorder une grande attention aux vocations).(89)

b) Les « lieux-signe » de la vie-vocation

Pour ce passage délicat et urgent d'une pastorale des vocations basée sur les
expériences a une pastorale des vocations basee sur le cheminement, il est nécessaire
de faire parler non seulement les appels a la vocation provenant des itinéraires qui
traversent la vie quotidienne de la communauté chrétienne, mais il est sage de rendre
significatifs les lieux-signe de la vie comme vocation et les lieux pédagogiques de la
foi. Une Eglise est vivante si, grace aux dons de I'Esprit, elle sait percevoir ces lieux
et les mettre en valeur.

Les lieux-signe de la nature vocationnelle de I'existence dans une Eglise particuliere
sont les communautés monastiques, témoins de visage priant de la communauté
ecclésiale; les communautés religieuses apostoliques et les fraternités des instituts
séculiers.

Dans un contexte culturel fortement attiré par les choses proches et immédiates, a
travers le vent glacé de l'individualisme, les communautés orantes et apostoliques
ouvrent de vraies horizons de vie authentiqguement chrétienne, surtout pour les
derniéres générations manifestement plus attentives aux signes qu'aux paroles.

La communauté du séminaire diocésain ou interdiocésain est un signe particulier de la
nature vocationnelle de la vie. 1l vit une histoire singuliére au sein de nos Eglises.
D'une part, c'est un signe fort car il constitue une promesse de futur. Les jeunes qui y
entrent, fils de cette génération, seront les prétres de demain. Mais ce n'est pas tout: le
séminaire rappelle concrétement la nature vocationnelle de la vie et I'urgence du
ministére ordonné pour I'existence de la communauté chrétienne.

D'autre part, le séminaire est un signe faible: car il requiert une attention constante de
I'Eglise particuliére, il sollicite une sérieuse pastorale des vocations pour repartir
chaque année avec de nouveaux candidats. La solidarité économique peut aussi étre
une sollicitation pédagogique pour éduquer le peuple de Dieu a la priére pour toutes
les vocations.

c) Les lieux pédagogiques de la foi

En plus des lieux-signe, les lieux pédagogiques de la pastorale des vocations sont
précieux. lls sont constitués par les groupes, les mouvements, les associations et
méme par I'école.

Au-dela de la différence de physionomie sociologique de telles formes d'agrégation,
surtout au niveau des jeunes, il faut apprécier leur valeur pédagogique comme lieux
ou les gens peuvent étre pleinement aidés a atteindre une véritable maturité de foi.

Ce but peut étre efficacement poursuivi si I'on prend garde a ne pas négliger trois
dimensions de I'expérience chrétienne: la vocation de chacun, la communion de
I'Eglise et la mission avec I'Eglise.



d) Des figures de formateurs et de formatrices

Une autre attention pédagogico-pastorale est proposée avec une particuliére insistance
en ce moment précis de I'histoire: la formation de figures éducatives précises.

La faiblesse et le caractére problématique des lieux pédagogiques de la foi, mis a dure
épreuve par la culture de I'individualisme, de I'associationnisme spontané ou par la
crise des institutions, est bien connu.

Par ailleurs, le besoin se fait surtout sentir chez les jeunes d'une confrontation, d'un
dialogue, de points de référence. Les sighaux a cet egard sont nombreux. En somme,
il existe une urgence de maitres de vie spirituelle, de figures significatives, capables
d'évoquer le mystére de Dieu et disposés a I'écoute pour aider les personnes a entrer
dans un dialogue sérieux avec le Seigneur.

Les personnalités spirituelles fortes ne se réduisent pas seulement a quelques
personnes particulierement dotées de charisme, mais elles sont le résultat d'une
formation particulierement attentive a la primauté absolue de I'Esprit.

Pour former les figures éducatives de notre communauté, il faut accorder une
attention particuliére dans deux directions: d'une part, il s'agit de rendre explicite et
vigilante la conscience d'éducation a la vocation chez toutes les personnes qui sont
déja appelées a oeuvrer dans la communauté aux cotés des enfants et des jeunes
(prétres, religieuxses et laics).

De l'autre, il faut soigneusement encourager et former le caractére ministériel
éducatif de la femme pour qu'elle soit surtout a coté des jeunes une figure de référence
et un guide sage. De fait, la femme est largement présente dans les communautés
chrétiennes et chacun connait la capacité intuitive du « génie féminin » et la vaste
experience de la femme dans le domaine éducatif (famille, école, groupes,
communautés).

L'apport de la femme doit donc étre considéré comme précieux, pour ne pas dire
décisif, dans le cadre du monde de la jeunesse féminine, que I'on ne peut pas traiter
comme le monde masculin, car il a besoin d'une réflexion plus attentive et plus
spécifique, surtout dans le domaine des vocations.

Cela fait peut-étre partie aussi du tournant qui caractérise la pastorale des vocations.
Alors que par le passe les vocations féminines étaient également engendrées par des
figures significatives de peres spirituels, guides authentiques des personnes et des
communautés, aujourd'hui les vocations au « féminin » ont besoin de se référer a des
figures féminines, individuelles et communautaires, capables de fournir des
propositions de modeles concrets et de valeurs.

e) Les organismes de pastorale des vocations
Pour se présenter comme une perspective unitaire et synthétique de la pastorale en

général, la pastorale des vocations doit d'abord exprimer en son sein la synthése et la
communion des charismes et des ministeres.



Depuis longtemps déja, I'Eglise ressent la nécessité de cette coordination(90) qui,
grace a Dieu, a déja porté des fruits remarquables: organismes paroissiaux et centres
diocésains et nationaux des vocations fonctionnent déja depuis plusieurs années,
procurant de multiples bienfaits.

Mais il n'en va pas partout de méme. Le Congrés qui vient de se réunir a regretté dans
certains cas lI'absence ou le manque d'incidence de ces structures dans plusieurs
nations européennes(91) et forme des voeux pour que celles-ci soient créées ou
amplifiées de fagon adéquate le plus tot possible.

Plusieurs observateurs relevent aussi que, tandis que les centres nationaux semblent
stimuler de fagon notoire et constructive la pastorale des vocations dans son
ensemble, les centres diocésains ne paraissent pas partout animés de la méme volonté
de travailler et de collaborer vraiment pour les vocations de tous. Il existe un certain
projet global de pastorale unitaire qui tarde encore a devenir une pratique d'Eglise
locale et qui semble, d'une certaine fagon, s'enrayer lorsqu'il s'agit de passer des
propositions générales a la traduction effective dans la réalité diocésaine ou
paroissiale. De fait, des perspectives et des pratiques particuliéres et moins ecclésiales
n‘ont pas encore tout a fait disparu.(92)

En ce qui concerne les centres diocésains et nationaux, plutot que de rappeler ici ce
que soulignent déja d'une maniére exemplaire divers documents quant a leur fonction,
il semble nécessaire de rappeler qu'il ne s'agit pas tant d'une question d'organisation
pratique que d'une cohérence avec le nouvel esprit qui doit imprégner la pastorale des
vocations dans I'Eglise et, en particulier, dans les Eglises d'Europe. La crise des
vocations est également crise de communion pour encourager et faire croitre les
vocations. Les vocations ne peuvent pas naitre la ou il n'existe pas d'esprit ecclésial
authentiqguement vécu.

Le Congres et ce Document recommandent donc non seulement un regain d'efforts
dans ce domaine, en lien plus étroit entre centre national, centres diocésains et
organismes paroissiaux, mais ils souhaitent aussi que ces organismes prennent
davantage a coeur deux questions: la promotion d'une authentique culture des
vocations dans la société civile et ecclésiale, que nous avons déja soulignée, et la
formation d'éducateurs-formateurs des vocations, élément véritablement central et
stratégique de I'actuelle pastorale des vocations.(93)

Le Congres demande en outre que soit serieusement prise en considération la
constitution, pour I'Europe, d'un organisme ou Centre unitaire supranational de la
pastorale des vocations, comme signe et expression concréte de communion et de
partage, de coordination et d'échange d'expériences et de personnes entre les
différentes Eglises nationales,(94) tout en sauvegardant les particularités de chacune.

QUATRIEME PARTIE
PEDAGOGIE DES VOCATIONS:

« Notre coeur n'était-il pas tout bralant
au-dedans de nous » (Lc 24, 32)



Cette partie pédagogique est puisée au sein méme de I'Evangile, s'inspirant de
I'exemple de cet extraordinaire animateur-éducateur des vocations qu'est Jésus, et en
vue d'une animation des vocations rythmée par des attitudes pédagogico-
évangeéliques précises: semer, accompagner, éduquer, former, discerner.

Nous voici parvenus a la derniére section, celle qui, dans la logique du document,
devrait représenter la partie méthodologique et applicative. De fait, nous sommes
partis de I'analyse de la situation concrete, pour définir ensuite les éléments
théologiques porteurs du theme des vocations, avant de revenir a la vie concréte de
nos communautés pour préciser le sens et la direction de la pastorale des vocations.ll
nous reste maintenant a considérer la dimension pédagogique de la pastorale des
vocations.

Il nous reste maintenant a considérer la dimension pédagogique de la pastorale des
vocations.

Crise des vocations et crise d'éducation

30. Tres souvent, dans nos Eglises, les objectifs sont clairs, tout comme les stratégies
fondamentales, mais les pas a accomplir restent trop vagues pour susciter chez nos
jeunes la disponibilité de vocation. Et cela parce que la structure éducative, a
I'intérieur comme a I'extérieur de I'Eglise, est trop faible, cette structure qui devrait
offrir, en plus de la précision de I'objectif & atteindre, les parcours pédagogiques qui y
conduisent. L'Instrumentum laboris le dit encore avec son réalisme habituel: « Nous
constatons... la faiblesse de nombreux lieux pédagogiques (groupe, communauté,
patronage, école et surtout famille).(95) La crise des vocations est certainement aussi
une crise de proposition pédagogique et de chemin éducatif.

Nous tenterons donc d'indiquer, toujours a partir de la Parole de Dieu, cette
convergence entre la fin et la méthode, convaincus qu'une bonne théologie se laisse
normalement traduire dans la pratique, devient pédagogie et fait entrevoir des
parcours, avec le désir sincere d'offrir aux différents agents pastoraux une aide, un
instrument utile a tous.

L'Evangile de la vocation

31. Chaque rencontre ou dialogue avec I'Evangile revét une signification
vocationnelle: lorsque Jésus chemine sur les routes de Galilée, il est toujours envoyé
par le Pére pour appeler I'hnomme au salut et lui révéler le projet du Pere. La bonne
nouvelle — I'Evangile — est précisément celle-ci: le Pére a appelé I'nomme par le
Fils dans I'Esprit, il I'a appelé non seulement a la vie mais a la rédemption, et pas
seulement & une rédemption méritée par d'autres, mais a une rédemption qui le touche
directement, le rendant responsable du salut des autres.

Ce salut actif et passif, recu et partagé, renferme le sens de toute vocation; il renferme
le sens méme de I'Eglise, comme communauté de croyants, de saints et de pécheurs,
tous « appelés » a participer au méme don et a la méme responsabilité. C'est
I'Evangile de la vocation.

La pédagogie de la vocation



32. A l'intérieur de cet Evangile cherchons une pédagogie qui lui corresponde, celle
de Jésus, authentique pedagogie de la vocation. C'est la pedagogie que tout animateur
des vocations ou tout évangélisateur devrait savoir appliquer pour amener le jeune a
reconnaitre le Seigneur qui I'appelle et a lui répondre.

Si le point de référence de la pédagogie des vocations est le mystére du Christ, le Fils
de Dieu fait homme, il existe de multiples aspects et dimensions significatives dans
son action « vocationnelle ».

Avant tout, Jésus nous est présenté dans les Evangiles beaucoup plus comme un
formateur que comme un animateur, précisément parce qu'il oeuvre en lien trés étroit
avec le Pere, qui répand la semence de la Parole et éduque (en tirant du néant), et
avec I'Esprit qui accompagne sur le chemin de la sanctification.

Ces aspects ouvrent des perspectives importantes a ceux qui travaillent dans la
pastorale des vocations et qui sont appelés par conséquent a étre non seulement des
animateurs des vocations, mais avant tout semeurs du bon grain de la vocation, puis
accompagnateurs sur le chemin qui conduit le coeur a « briler », éducateurs de la foi
et de I'écoute de Dieu qui appelle, formateurs des attitudes humaines et chrétiennes de
réponse a l'appel de Dieu;(96) il est enfin appelé a discerner la présence du don qui
vient d'en haut.

Ce sont les cinq caractéristiques centrales du ministére vocationnel ou les cing
dimensions du mystére de I'appel qui arrive a I'nomme a travers la médiation d'un
frére, d'une soeur ou d'une communauté.

Semer

33. « Voici que le semeur est sorti pour semer. Et comme il semait, des grains sont
tombés au bord du chemin, et les oiseaux sont venus tout manger. D'autres sont
tombés sur les endroits rocheux ou ils n'avaient pas beaucoup de terre, et aussitot ils
ont levé, parce qu'ils n'avaient pas de profondeur de terre; mais, une fois le soleil levé,
ils ont été brdlés et, faute de racine, se sont dessechés. D'autres sont tombés sur les
épines, et les épines ont monté et les ont étouffés. D'autres sont tombés sur la bonne
terre et ont donné du fruit, I'un cent, l'autre soixante, l'autre trente » (Mt 13, 3-8).

Ce passage indigue en quelque sorte la premiére étape d'un cheminement
pédagogique, la premiére attitude de la part de celui qui se place comme médiateur
entre le Dieu qui appelle et 'hnomme qui est appelé, et qui s'inspire nécessairement de
I'action de Dieu. Le semeur, c'est Dieu le Pere; I'Eglise et le monde sont les lieux ou il
continue a répandre la semence en abondance, avec une liberté absolue et sans
exclusions d'aucune sorte, une liberté qui respecte celle du terrain ot tombe le grain.

a) Deux libertés en dialogue

La parabole du semeur montre que la vocation chrétienne est un dialogue entre Dieu
et la personne humaine. L'interlocuteur principal est Dieu qui appelle qui il veut,
quand il veut et comme il veut « conformément a son propre dessein et a sa grace » (2
Tm 1, 9); qui appelle tous les hommes au salut, sans se laisser limiter par les
dispositions de celui qui recoit I'appel. Mais la liberté de Dieu rencontre la liberté de



I'hnomme, en un dialogue mystérieux et fascinant, fait de paroles et de silences, de
messages et d'actions, de regards et de gestes, une liberté qui est parfaite, celle de
Dieu, et lI'autre imparfaite, celle de I'nomme. La vocation est donc totalement activité
de Dieu, mais aussi réellement activité de I'hnomme: travail et pénétration de Dieu au
coeur de la liberté humaine, mais aussi peine et lutte de I'nomme pour étre libre
d'accueillir le don.

Celui qui se place a coté d'un frere au long du chemin de discernement d'une vocation
entre dans le mystére de la liberté et sait qu'il ne pourra apporter son aide que s'il
respecte ce mystere. Méme si cela devait correspondre, du moins en apparence, a un
moindre résultat. Comme pour le semeur de I'Evangile.

b) Le courage de semer partout

Le respect des deux libertés signifie précisément et avant tout le courage de semer le
bon grain de I'Evangile, de la Paque du Seigneur, de la foi et enfin de la sequela pour
se mettre a la suite du Christ. Telle est la condition préalable. Aucune pastorale des
vocations ne peut se faire sans ce courage. Et ce n'est pas tout: il faut semer partout,
dans le coeur de quiconque, sans aucune préférence ni exception. Si chaque étre
humain est créature de Dieu, il est également porteur d'un don, d'une vocation
particuliére qui attend d'étre reconnue.

On se plaint souvent dans I'Eglise du manque de réponses au niveau des vocations,
mais on ne s'apercoit pas que souvent la proposition est faite a I'intérieur d'un cercle
restreint de personnes et, peut-étre, retirée aussitdt apres le premier refus. Il est bon de
rappeler ici ce que réclamait Paul VI: « Que personne, par notre faute, ignore ce qu'il
doit savoir, pour orienter sa vie, difféeremment et mieux ».(97) Et pourtant, combien
de jeunes n'ont jamais entendu de proposition chrétienne quant a leur vie et leur
avenir!

Il est singulier d'observer le semeur de la parabole, avec son ample geste de la main
qui séme « partout »; il est émouvant de reconnaitre en cette image le coeur de Dieu le
Pere. C'est I'image de Dieu qui séme un plan de salut dans le coeur de tout vivant; ou,
si I'on préfere, c'est I'image du « gaspillage » de la générosité divine qui s'étend sur
tous car elle veut sauver et appeler tous les hommes a elle.

C'est cette méme image du Pére qui revient de facon évidente dans I'action de Jésus
qui appelle & lui les pécheurs, qui choisit de construire son Eglise avec des gens
apparemment inadaptés a cette mission, qui ne connait pas de barrieres et n'établit pas
de préférences de personnes.

C'est en se reflétant dans cette image qu'a son tour I'agent des vocations annonce,
propose, secoue, avec une générosité identique. Et c'est précisément la certitude de la
semence déposee par le Pere dans le coeur de chaque créature qui lui donne la force
d'aller partout et de semer le bon grain des vocations, de ne pas rester a l'intérieur des
espaces habituels et d'affronter de nouveaux environnements, pour tenter des
approches insolites et s'adresser a toute personne.

c) Semer au bon moment



La sagesse du semeur le conduit a répandre le bon grain de la vocation au moment
propice. Ce qui signifie qu'il ne s'agit pas du tout d'accélérer les temps du choix ou
prétendre qu'un pre-adolescent ait la maturité de décision d'un jeune, mais
comprendre et respecter le sens de la vocation de la vie humaine.

Chaque saison de I'existence a une signification vocationnelle, a commencer par
I'instant ou le garconla fille s'ouvre a la vie et a besoin d'en saisir le sens et tente de
s'interroger sur son réle dans cette vie. Méconnaitre cette demande au moment
opportun pourrait empécher le grain de germer: « I'expérience pastorale montre que la
premiere manifestation de la vocation nait, dans la plupart des cas, dans I'enfance et
dans I'adolescence. Voila pourquoi il semble important de retrouver ou de proposer
des formules qui puissent susciter, soutenir et accompagner cette premiére
manifestation de vocation »,(98) sans toutefois se limiter a celle-ci. Chaque personne
a ses rythmes et ses temps de maturation. L'important est d'avoir un bon semeur a c6té
de soi.

d) Le plus petit de tous les grains

L'oeuvre du « semeur de vocations » n'est certes pas simple aujourd'hui. Pour les
raisons que nous savons: il n'existe pas, a proprement parler, une culture des
vocations; le modéle anthropologique dominant semble étre celui de I'« homme sans
vocation »; le contexte social est neutre sur le plan éthique et privé d'espérance et de
modeles de projets. Tous ces éléments semblent concourir a affaiblir la proposition de
vocation et nous permettent, peut-étre, de lui appliquer ce que Jésus dit a propos du
Royaume de Dieu (cf. Mt 13, 31 et suiv.): le grain de la vocation est comme un grain
de sénevé qui, lorsqu'il est semé, ou quand il est proposé ou indiqué, est le plus petit
de tous les grains; il ne suscite trés souvent aucun attrait immediat; il est méme refusé
ou démenti, comme étouffé par d'autres attentes et d'autres projets, pas pris au sérieux;
ou encore il est considéré comme suspect et avec méfiance, presque comme une
semence de malheur.

Alors le jeune refuse, déclare qu'il n'est pas intéressé, qu'il a déja hypothéqué son
avenir (ou que d'autres I'ont fait pour lui); ou encore que cela lui plairait et I'intéresse,
mais qu'il n'est pas sar, que c'est trop difficile et que ¢a lui fait peur...

Rien d'étranger ni d'absurde dans cette réaction craintive et négative; au fond, le
Seigneur l'avait prédit. Le grain de la vocation est le plus petit de tous les grains, il est
faible et ne s'impose pas, précisément parce qu'il est I'expression de la liberté de Dieu
qui entend respecter jusqu'au bout la liberté de I'hnomme.

La liberté de celui qui guide le chemin de I'hnomme est alors nécessaire, elle aussi: une
liberté du coeur qui permette de ne pas renoncer devant le refus ou le désintéerét initial.

Jésus dit, toujours dans la breve parabole du grain de sénevé, que « quand il a pousse,
c'est la plus grande des plantes potageres » (Mt 13, 32). C'est donc un grain qui
possede une force qui n'est pas immédiatement évidente et éclatante et qui a méme
besoin de beaucoup de soin pour mdrir. 1l existe une sorte de secret élémentaire qui
fait partie de la sagesse paysanne: pour garantir une recolte a la bonne saison, il faut
s'occuper de tout, absolument de tout, du terrain au grain; il faut faire attention a tout,
de ce qui le fait croitre a ce qui empéche sa croissance; il faut méme tenir compte des



intempéries impondérables des saisons. Il se passe quelque chose de semblable dans
le domaine des vocations. Les semailles ne sont qu'une premiere étape qui doit étre
suivie de bien d'autres attentions précises pour que les deux libertés entrent dans le
mystére du dialogue de vocation.

Accompagner

34. « Et voici que, ce méme jour, deux d'entre eux faisaient route vers un village du
nom d'Emmaus, distant de Jérusalem de soixante stades, et ils conversaient entre eux
de tout ce qui était arrivé. Et il advint, comme ils conversaient et discutaient
ensemble, que Jésus en personne s'approcha, et il faisait route avec eux; mais leurs
yeux étaient empéchés de le reconnaitre » (Lc 24, 13-16).

Pour décrire les articulations pédagogiques de I'accompagnement, de I'éducation, de la
formation, nous choisissons I'épisode des deux disciples d'Emmaius. C'est un passage
significatif car, en plus de la sagesse du contenu et de la méthode pédagogique
adoptée par Jésus, il nous semble voir chez les deux disciples I'image de nombreux
jeunes d'aujourd'hui, un peu tristes et démotivés, qui semblent avoir perdu le goGt de
chercher leur vocation.

Le premier pas, ou la premiére attention dans ce cheminement, est de s'approcher: le
semeur, ou celui qui a réveillé chez le jeune la conscience du grain semé sur le terrain
de son coeur, devient des lors accompagnateur.

Dans la partie théologique de cette réflexion, le ministére de I'accompagnement a été
désigné comme une caractéristique typique de I'Esprit; c'est en effet I'Esprit du Péere et
du Fils qui demeure a c6té de I'nomme pour lui rappeler la Parole du Maitre; c'est
encore I'Esprit qui demeure dans I'nomme pour susciter en lui la conscience qu'il est
fils du Pere. L'Esprit est donc le modele auquel doit s'inspirer le grand frére ou la
grande soeur qui accompagne un petit frere ou une petite soeur en recherche.

a) Itinéraire de vocation

Une fois défini l'itinéraire pastoral de vocation, demandons-nous maintenant : qu'est-
ce qu'un itinéraire de vocation sur le plan pédagogique?

L'itinéraire pedagogique d'une vocation est un voyage orienté vers la maturité de la
foi, comme un pélerinage vers le stade adulte du croyant, appelé a décider de lui-
méme et de sa vie dans la liberté et la responsabilité, selon la vérité du mystérieux
projet pensé par Dieu pour lui. Ce voyage procéde par étapes en compagnie d'une
soeur ou d'un frere ainé dans la foi, qui connait la route, la voix et les pas de Dieu, qui
aide a reconnaitre le Seigneur qui appelle et a discerner au long du chemin la route qui
meéne a lui pour lui répondre, le tout dans une relation de disciple.

Un itinéraire de vocation est donc avant tout un cheminement avec lui, le Seigneur de
la vie, ce « Jésus en personne », comme le note Luc avec beaucoup de précision, qui
s'approche du chemin de I'nomme, emprunte le méme parcours et entre dans son
histoire. Mais souvent les yeux de chair ne savent pas le reconnaitre. Alors le chemin
de I'nomme reste solitaire et le discours inutile, tandis que la recherche risque de se
perpétuer, en un désir interminable et parfois narcissique de « faire des expériences »,



notamment celle de la vocation, sans aucun résultat décisif. La premiére tache de
I'accompagnateur d'une vocation consiste peut-étre a indiquer la présence d'un Autre
ou de confesser la nature relative de son accompagnement, pour étre médiation de
cette présence, ou itinéraire vers la découverte de Dieu qui appelle et se fait proche de
tout homme.

Comme les deux disciples d'Emmads, ou comme Samuel au coeur de la nuit, souvent
nos jeunes n'ont pas d'yeux pour voir, pas d'oreilles pour entendre Celui qui marche a
coté de chacun et, a la fois avec insistance et délicatesse, prononce leur nom. Le fréere
qui accompagne est signe de cette insistance et de cette délicatesse; sa tche consiste a
aider a reconnaitre la provenance de la voix mystérieuse; il ne parle pas de lui, mais il
annonce un Autre qui est déja présent; comme le faisait Jean-Baptiste.

Le ministére de I'accompagnement des vocations est un ministere humble, de cette
humilité sereine et intelligente qui nait de la liberté dans I'Esprit et qui s'exprime «
avec le courage de I'écoute de I'amour et du dialogue ». Grace a cette liberté, la voix
de Celui qui appelle résonne avec plus de clarté et de force. Le jeune se trouve alors
en face de Dieu, il découvre avec surprise que c'est I'Eternel qui chemine dans le
temps a c6té de lui et qui I'appelle a un choix pour toujours!

b) Les puits d'eau vive

« Jésus, fatigué par la marche, se tenait assis pres du puits... » (Jn 4, 6): c'est le début
de ce que nous pourrions considérer comme un colloque vocationnel inédit: la
rencontre de Jesus avec la Samaritaine. Cette femme, en effet, a travers cette
rencontre, accomplit un itinéraire vers la découverte d'elle-méme et du Messie, et
devient méme, d'une certaine fagon, son annonciatrice.

Ce passage fait encore une fois ressortir la liberté souveraine de Jésus qui cherche ses
messagers partout et chez tous; mais l'attention, de la part de Celui qui est le chemin
de I'nomme vers le Pére, a croiser la créature sur ses chemins ou a I'attendre lIa ou son
attente est plus évidente et intense, est également singuliere. C'est ce que lI'on peut
déduire de I'image symbolique du « puits ». Les puits, dans I'antique société juive,
étaient source de vie, condition fondamentale de survie pour un peuple toujours aux
prises avec la pénurie d'eau; or c'est précisément autour de ce symbole, I'eau pour et
de la vie, que Jésus construit avec une pédagogie trés fine son approche de la femme.

Accompagner un jeune veut dire savoir identifier « les puits » d'aujourd'hui: les lieux
et les moments, les provocations et les attentes ou, tét ou tard, tous les jeunes doivent
passer avec leurs amphores vides, avec leurs questions non posées, avec leur
insuffisance affichée et qui n'est bien souvent qu'apparente, avec leur désir profond et
ineffacable d'authenticité et davenir.

La pastorale des vocations ne peut pas étre « attentiste », mais action de ceux qui
cherchent, qui ne s'avouent pas vaincus tant qu'ils n‘ont pas trouvé et qui se font
trouver au bon endroit ou au bon puits, Ia ou le jeune donne rendez-vous a la vie et a
l'avenir.

De ce point de vue, I'accompagnateur des vocations doit étre « intelligent », quelqu'un
qui n'impose pas nécessairement ses questions, mais qui part de celles du jeune,



quelles qu'elles soient. Ou qui est capable — si nécessaire - de « susciter et de
découvrir la demande de vocation qui habite le coeur de chague jeune, mais qui attend
d'étre creusée par de véritables formateurs de vocations ».(99)

c) Partage et con-vocation

Faire I'accompagnement d'une vocation signifie avant tout partager: le pain de la foi,
de I'expérience de Dieu, de la difficulté de la recherche, jusqu'a partager aussi la
vocation: ne pas I'imposer, évidemment, mais pour confesser la beauté d'une vie qui
se realise selon le projet de Dieu.

Le registre communicatif typique de I'accompagnement d'une vocation n'est pas un
registre didactique ou d'exhortation, ni méme un registre amical, d'un c6té, et de
directeur spirituel, de l'autre (entendu comme celui qui imprime tout de suite une
direction preécise a la vie d'un autre), mais c'est le registre de la confessio fidei.

Celui qui s'adonne a I'accompagnement des vocations témoigne de son propre choix,
ou mieux, du choix que Dieu a fait de lui, il raconte — pas nécessairement en paroles
— le cheminement de sa vocation et la découverte continuelle de son identité dans le
charisme vocationnel; il raconte donc aussi ou laisse comprendre la peine, la
nouveaute, le risque, la surprise, la beaute.

Il en résulte une catéchése vocationnnelle de personne a personne, de coeur a coeur,
riche d’humanité et d'originalité, de passion et de force de conviction, une animation
des vocations sage, s'inspirant de I'expérience. Un peu comme l'expérience des
premiers disciples de Jésus, qui « vinrent donc et virent ou il demeurait, et ils
demeurerent aupres de lui ce jour-la » (Jn 1, 39). Ce fut une expérience profondément
touchante puisque Jean, bien des années plus tard, se souvient encore que « c'était
environ la dixieme heure ».

L'animation des vocations se fait seulement par contagion, par contact direct, parce
que le coeur est plein et I'expérience de la beauté continue a fasciner. « Les jeunes
sont tres intéressés par le témoignage de vie des personnes qui suivent déja un
cheminement spirituel. Prétres et religieuxses doivent avoir le courage d'offrir des
signes concrets au long de leur chemin spirituel. Voila pourquoi il est important de
passer du temps avec les jeunes, de cheminer a leur niveau, la ou ils se trouvent, les
écouter et répondre aux questions qui surgissent dans cette rencontre ». (100)

C'est pourquoi I'accompagnateur des vocations est aussi enthousiaste de sa propre
vocation et de la possibilité de la transmettre a d'autres; il est le ttmoin non seulement
convaincu, mais content, et donc convaincant et crédible.

Ce n'est qu'ainsi que le message touche la totalité spirituelle de la personne, coeur-
esprit-volonté, en proposant quelque chose qui est vrai-beau-bon.

Tel est le sens de la con-vocation: personne ne peut passer a coté d'un annonciateur
d'une si « bonne nouvelle » et ne pas se sentir touché, « totalement » appelé, a chaque
niveau de sa personnalité, et continuellement appelé, par Dieu, bien sdr, mais aussi
par de multiples personnes, idéaux, situations inédites, provocations variées,
médiations humaines de I'appel divin.



Alors le signal vocationnel peut étre mieux percu.
Eduquer

35. « Il leur dit: « Quels sont donc ces propos que vous échangez en marchant? ». Et
ils s'arrétérent, le visage sombre. Prenant la parole, I'un d'eux, nommé Cléophas, lui
dit: « Tu es bien le seul habitant de Jérusalem a ignorer ce qui y est arrivé ces jours-ci!
». « Quoi donc? » leur dit-il. Il lui dirent: « Ce qui concerne Jésus le Nazarénien, qui
s'est montré un propheéte puissant en oeuvres et en paroles devant Dieu et devant tout
le peuple, comment nos grands prétres et nos chefs I'ont livré pour étre condamné a
mort et I'ont crucifié. Nous espérions, nous, que c'était lui qui allait délivrer Israél;
mais avec tout cela, voila le troisieme jour depuis que ces choses sont arrivées!
Quelques femmes qui sont des nétres nous ont, il est vrai, stupéfiés. S'étant rendues de
grand matin au tombeau et n'ayant pas trouve son corps, elles sont revenues nous dire
qu'elles ont méme eu la vision d'anges qui le disent vivant. Quelques-uns des nétres
sont allés au tombeau et ont trouvé les choses tout comme les femmes avaient dit;
mais lui, ils ne I'ont pas vu! ». Alors il leur dit: « O coeurs sans intelligence, lents a
croire a tout ce qu'ont annoncé les Prophétes! Ne fallait-il pas que le Christ enduréat
toutes ces souffrances pour entrer dans la gloire? ». Et, commencant par Moise et
parcourant tous les Prophétes, il leur interpréta dans toutes les Ecritures ce qui le
concernait. Quand ils furent pres du village ou ils se rendaient, il fit semblant d'aller
plus loin. Mais ils le presserent en disant: « Reste avec nous, car le soir tombe et le
jour touche déja a son terme ». 1l entra donc pour rester avec eux » (Lc 24, 17-29).

Aprés avoir seme, au long du chemin d'accompagnement, il s'agit d'éduquer le jeune.
Eduquer au sens étymologique du verbe, comme pour extraire (e-ducere)de lui sa
Veérité , ce qu'il a dans son coeur, méme ce qu'il ne sait pas et ne connait pas de lui-
méme: faiblesses et aspirations, pour encourager la liberté de la réponse a la vocation.

a) Eduquer a la connaissance de soi

Jésus s'approche des deux hommes et leur demande de quoi ils parlent. Il le sait, mais
il veut que tous deux se manifestent a eux-mémes et, en disant leur tristesse et leurs
espoirs décus, que cela les aide a prendre conscience de leur probléme et de la
veritable raison de leur inquiétude. Ainsi les deux hommes sont pratiquement
contraints a relire I'histoire récente, en faisant transparaitre le vrai motif de leur
tristesse.

« Nous espérions, nous... »; mais I'histoire parait avoir pris une direction différente de
celle de leurs attentes. Bien plus, en réalité ils ont fait toutes les expériences
significatives au contact de Jésus, « puissant en oeuvres et en paroles »; mais c'est
comme si ce chemin de foi s'était soudain interrompu face & un événement
incompréhensible comme la passion et la mort de Celui qui aurait di libérer Israél.

« Nous espérions, nous, mais... ». comment ne pas reconnaitre en cette histoire
inachevée I'histoire de tant de jeunes qui semblent intéresses par un discours de
vocation, qui se laissent provoquer et manifestent de bonnes dispositions, mais qui
s'arrétent ensuite face au choix a faire? D'une certaine fagon, Jésus contraint les deux
hommes a admettre I'abime qui existe entre leurs espérances et le plan de Dieu tel
qu'il s'est concrétisé en Jésus : entre leur fagon de concevoir le Messie et sa mort sur



la croix, entre leurs attentes si humaines et intéressées et le sens d'un salut qui vient
d'en haut.

De méme, il est important et décisif d'aider les jeunes a mettre au jour une équivoque
fondamentale: cette interprétation de la vie trop terrestre et centrée sur le moi qui rend
difficile ou méme impossible le choix d'une vocation, ou qui fait sentir les exigences
de I'appel comme excessives, comme si le projet de Dieu était I'ennemi du besoin de
bonheur de I'nomme.

Combien de jeunes n'ont pas accueilli I'appel a la vocation, non pas parce qu'ils
n'étaient pas genéreux ou parce qu'ils étaient indifférents, mais simplement parce
qu'ils n'ont pas été aidés a se connaitre, a découvrir la racine ambivalente et paienne
de certains schémas mentaux et affectifs; et parce qu'ils n‘ont pas éte aidés a se libérer
de leurs peurs et de leurs défenses, conscientes et inconscientes, a I'égard de la
vocation méme! Combien d'avortements de vocations a cause de ce vide éducatif!

Eduquer signifie avant tout faire ressortir la réalité du moi, tel qu'il est, si I'on veut
ensuite le conduire a étre comme il doit étre: la sincérité est un passage fondamental
pour parvenir a la vérité, mais en tout cas une aide extérieure est necessaire pour voir
bien l'intérieur. L'éducateur doit alors connaitre les souterrains du coeur humain, pour
accompagner le jeune et I'aider a construire son vrai moi.

b) Eduquer au mystere

Le paradoxe nait ici. Lorsque le jeune est conduit aux sources de lui-méme et peut
voir en face ses faiblesses et ses craintes, il a la sensation de mieux comprendre
certains de ses comportements et certaines de ses réactions et, en méme temps, il saisit
toujours davantage la réalite du mystere comme clef de lecture de la vie et de sa
personne.

Il est indispensable que le jeune accepte de ne pas savoir, de ne pas se connaitre a
fond.

La vie n'est pas entierement entre ses mains, parce que la vie est mystere et que,
d'autre part, le mystére est vie. Ou encore: le mystére est cette partie du moi qui n'a
pas encore été découverte, qui n'a pas encore été vécue, qui doit attendre d'étre
déchiffrée et réalisée; le mystere est cette réalité personnelle qui doit encore grandir,
riche de vie et de possibilités existentielles encore intactes: c'est la partie du moi qui
doit encore germer.

Des lors, accepter le mystére est un signe d'intelligence, de liberté intérieure, de désir
de futur et de nouveauté, de refus d'une conception répétitive et passive, ennuyeuse et
banale de la vie. Voila pourquoi nous avons dit au début que la pastorale des
vocations doit étre mystagogique et donc partir et repartir du Mystere de Dieu pour
ramener au mystere de I'nomme.

La perte du sens du mystere est une des principales causes de la crise des vocations.

En méme temps, la catégorie du mystere devient catégorie propédeutique de la foi. Il
est possible, et dans certains cas naturel, qu'a ce moment-la le jeune sente naitre en lui



comme un besoin de réveélation, c'est-a-dire le désir que I'Auteur de la vie lui révele le
sens et la place qu'il doit occuper. Qui d'autre, en dehors du Pere, peut accomplir cette
révélation?

Par ailleurs, il n'est pas important que le jeune découvre tout de suite (ou que le guide
ait tout de suite l'intuition de) la route qu'il doit suivre: ce qui compte c'est qu'il
découvre et décide de placer en dehors de lui, en Dieu le Pére, la recherche du
fondement de son existence. Un authentique chemin de vocation porte toujours et
dans tous les cas a la découverte de la paternité et de la maternité de Dieu!

c) Eduquer a lire la vie

Dans I'Evangile, Jésus invite en quelque sorte les deux disciples d'Emmaldis a revenir a
la vie, a ces événements qui avaient causeé leur tristesse a travers une méthode de
lecture savante: capable non seulement de recomposer entre eux les événements
autour d'une signification centrale, mais de déchiffrer, dans le tissu mystérieux de
I'existence humaine, le fil conducteur d'un projet divin. C'est la méthode que I'on
pourrait appeler génético-historique, qui fait chercher et trouver dans sa propre
biographie les pas et les traces du passage de Dieu et donc aussi sa voix qui appelle.
Cette méthode

— est a la fois déductive et inductive, ou historico-biblique: elle part en effet de la
veérité révélée et, avec la réalité historique, favorise ainsi le dialogue ininterrompu
entre vécu subjectif (les faits cités par les deux disciples) et référence a la Parole («
Et, commencant par Moise et parcourant tous les Prophétes, il leur interpréta dans
toutes les Ecritures ce qui le concernait », Lc 24, 27).

— indique I'aspect normatif de la Parole et I'aspect central du mystere pascal du
Christ mort et ressuscité comme des points précis d'interprétation des événements
existentiels, sans refuser aucun événement, spécialement les plus difficiles et
douloureux (« Ne fallait-il pas que le Christ endurat toutes ces souffrances pour entrer
dans la gloire? », Lc 24, 26).

La lecture de la vie devient ainsi une opération hautement spirituelle — pas seulement
psychologique — car elle conduit a reconnaitre en elle la présence lumineuse et
mystérieuse de Dieu et de sa Parole. (101) Et, a I'intérieur de ce mystére, elle permet
petit a petit d'apercevoir le grain de la vocation que le Pere-semeur a déposé dans les
sillons de la vie. Ce grain, bien que petit, commence désormais a étre visible et a
croitre.

d) Eduquer a in-voquer

Si la lecture de la vie est une opération spirituelle, elle conduit nécessairement la
personne, non seulement a reconnaitre son besoin de révélation, mais a le célébrer,
par la priéere d'invocation. Eduquer veut dire é-voquer la vérité du moi. Cette
évocation nait exactement de I'in-vocation priante, d'une priére qui est plus une priére
de confiance que de demande, priere de surprise et de gratitude, mais congue aussi
comme une lutte et une tension, comme une recherche difficile de ses ambitions pour
saisir les attentes, les demandes, les désirs de I'Autre: du Pere qui, dans le Fils, peut
parler a celui qui cherche la voie a suivre.



Alors la priére devient le lieu du discernement de la vocation, pour apprendre a
écouter le Dieu qui appelle, car l'origine de toute vocation réside dans une priere
d'invocation, patiente et confiante, soutenue non pas par la prétention d'une réponse
immeédiate, mais par la certitude ou par I'espérance que l'invocation ne peut pas étre
accueillie, et fera découvrir sa vocation, au moment voulu, a celui qui invoque.

Dans I'épisode d'Emmalus, tout cela est révelé par une expression essentielle, peut-étre
la plus belle priere jamais prononcée par un coeur humain: « Reste avec nous, car le
soir tombe et le jour touche déja a son terme » (Lc 24, 29). C'est la supplique de ceux
qui savent que sans le Seigneur il fait nuit dans notre vie, que sans sa parole, il n'y a
qu'incompréhension et que confusion d'identité. La vie apparait sans sens et sans
vocation. C'est encore l'invocation de ceux qui n'‘ont peut-étre pas découvert leur
route, mais qui ont l'intuition qu'en demeurant avec lui ils se retrouvent eux-mémes,
parce que lui seul a « les paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 67-68).

Ce type de priere d'in-vocation ne s'apprend pas spontanément, mais a besoin d'un lieu
d'apprentissage. Il ne s'apprend pas tout seul, mais avec l'aide de ceux qui ont appris a
écouter les silences de Dieu. De méme que n'importe qui ne peut pas enseigner cette
priere, mais seulement celui qui est fidele a sa vocation.

Alors, si la priere est la voie naturelle de la recherche d'une vocation, aujourd'hui
comme hier ou plus qu'hier, il est nécessaire d'avoir des éducateurs des vocations qui
prient, qui enseignent a prier, qui éduquent a l'invocation.

Former

36. « Et il advint, comme il était a table avec eux, qu'il prit le pain, dit la bénédiction,
puis le rompit et le leur donna. Leurs yeux s‘ouvrirent et ils le reconnurent... mais il
avait disparu de devant eux. Et ils se dirent I'un & l'autre: « Notre coeur n'était-il pas
tout brdlant au-dedans de nous, quand il nous parlait en chemin, quand il nous
expliquait les Ecritures? » (Lc 24, 30-32).

La formation est en quelque sorte le moment culminant du processus pédagogique,
parce que c'est le moment ou le jeune se voit proposer une forme, une fagon d'étre,
dans laquelle il reconnait son identité, sa vocation, sa norme.

Le Fils, Celui qui est I'empreinte du Pere, est le formateur des hommes car il
représente I'image selon laquelle le Pere a créé les hommes. Voila pourquoi il invite
ceux qui appellent a avoir les mémes sentiments que lui et a partager sa vie, a avoir sa
« forme ». Il est a la fois le formateur et la forme.

Le formateur des vocations est ainsi en tant que mediateur de I'action divine et se
place a cote du jeune pour l'aider a « reconnaitre » son appel dans cette action et a se
faire former en elle.

a) Reconnaitre Jésus
Le moment décisif de I'épisode d'Emmaldis est sans aucun doute celui ou Jésus prend

le pain, le rompt et le leur donne: « Leurs yeux s'ouvrirent et ils le reconnurent ». Il 'y
a ici une série d'actes de « reconnaissance » liés entre eux.



Avant tout les deux disciples reconnaissent Jésus, ils découvrent la véritable identité
du voyageur qui s'est uni a eux, précisément parce que lui seul pouvait faire ce geste,
comme tous deux le savaient bien.

Dans une perspective de vocation, cela souligne I'importance de poser des gestes
forts, des signaux sans équivoques, des propositions élevées, des projets pour suivre
totalement le Christ. (102)

Le jeune a besoin d'étre stimulé par de grands idéaux, en vue de quelque chose qui le
dépasse et qui est au-dessus de ses moyens, quelque chose pour laquelle il vaut la
peine de donner sa vie. L'analyse psychologique le rappelle aussi: demander a un
jeune quelque chose qui est en dessous de ses possibilités signifie offenser sa dignité
et empécher sa pleine réalisation. En termes positifs, il faut proposer aux jeunes le
maximum de ce qu'il peut donner pour qu'il devienne et soit lui-méme.

Et si Jésus est reconnu quand il rompt le pain, la dimension eucharistique devrait
sous-tendre chagque chemin de vocation: comme « lieu » typique de la sollicitation de
la vocation, comme mystére qui dit le sens général de I'existence humaine, comme
objectif final de toute pastorale des vocations qui veuille étre chrétienne.

b) Reconnaitre la vérité de la vie

Mais alors, dans un processus authentique de formation pour choisir une vocation, une
deuxiéme « reconnaissance » doit avoir lieu: la reconnaissance-découverte, a
I'intérieur du signe eucharistique, de la signification de la vie. Si I'Eucharistie est
sacrifice du Christ qui sauve I'humanité et si ce sacrifice est corps brisé et sang versé
pour le salut de I'humanité, la vie du croyant aussi est appelée a se modeler sur la
méme correlation de significations: la vie aussi est un bien recu qui tend, par nature,
a devenir bien donné, comme la vie du Verbe. C'est la vérité de la vie, de chaque vie.

Les conséquences sur le plan des vocations sont évidentes. S'il y a un don au début de
I'existence de I'homme, qui le constitue dans son étre, alors la vie a un chemin tracé.
S'il est don, il ne sera pleinement lui-méme que s'il se réalise dans la perspective qui
porte a se donner; il ne sera heureux qu'a condition de respecter sa nature. Il pourra
faire le choix gu'il veut, mais toujours dans la logique du don, autrement il deviendra
un étre en contradiction avec lui-méme, une realité « monstrueuse »; il sera libre de
décider de I'orientation spécifique, mais il ne sera pas libre de se penser en dehors de
la logique du don.

Toute la pastorale des vocations est construite sur cette catéchese élémentaire du sens
de la vie. Si cette vérité anthropologique passe, alors on peut faire n'importe quelle
proposition de vocation. La vocation au ministere ordonné ou a la consécration
religieuse ou séculiére, avec tout ce qu'elle comporte de mystére et de mortification,
devient alors la pleine realisation de I'numain et du don que tout homme a et est au
plus profond de lui.

c) La vocation comme reconnaissance

Mais si c'est dans le geste eucharistique que les deux disciples d'Emmals «
reconnaissent » le Seigneur et chaque croyant le sens de la vie, alors la vocation nait



de la « reconnaissance ». Elle nait sur le terrain fécond de la gratitude, car la vocation
est réponse et non pas initiative de I'individu: il s'agit d'étre choisis, non pas de
choisir.

C'est précisément a cette attitude intérieure de gratitude que devrait porter la lecture
de toute la vie passée. La découverte d'avoir regu, sans aucun mérite et par surcroit,
devrait « contraindre » psychologiquement le jeune a concevoir I'offrande de soi, dans
I'option de la vocation, comme une conséquence inévitable, comme un acte libre,
certes, parce que déterminé par I'amour, mais en un certain sens aussi dd, car en face
de I'amour recu de Dieu il sent qu'il ne peut pas ne pas se donner. Il est bon et tout a
fait logique qu'il en aille ainsi; cela n'a rien d'extraordinaire en soi.

La pastorale des vocations tend a enseigner cette logique de la reconnaissance-
gratitude; une logique beaucoup plus saine et convaincante, sur le plan humain, et
plus fondée sur le plan théologique que la soi-disant « logique du héros », de celui qui
n'a pas assez mari la conscience d'avoir regu et qui se sent lui-méme auteur du don et
du choix. Cette logique a bien peu de prise sur la sensibilité du jeune d'aujourd'hui,
car elle renverse la vérité de la vie comme bien recu qui tend naturellement a devenir
bien donné.

C'est la sagesse évangélique du « Vous avez regu gratuitement, donnez gratuitement »
(Mt 10, 8) (103) adressée par Jésus aux disciples annonciateurs de sa parole, qui dit la
verité de chaque étre humain: personne ne pourrait ne pas se reconnaitre en elle.

C'est de cette vérité que dérive la forme que la vie est ensuite appelée a prendre ou
c'est de cette figure unique de la foi que naissent ensuite les différentes
représentations vocationnelles de la foi.

Alors il devient aussi possible de demander des choix forts et radicaux, comme un
appel de consécration spéciale, au sacerdoce et a la vie consacrée. Voila pourquoi la
proposition de Dieu, aussi difficile et singuliére qu'elle puisse paraitre (et elle I'est en
réalité), devient aussi une promotion inouie des aspirations humaines authentiques et
garantit le maximum du bonheur, un bonheur, comblé de gratitude que chante Marie
dans le « Magnificat ».

d) Reconnaitre Jesus en se reconnaissant disciple

Les yeux des disciples d'Emmats s'ouvrent en présence du geste eucharistique de
Jésus.

C'est en présence de ce geste que Cléophas et son compagnon pergoivent aussi le sens
de leur cheminement, non seulement comme un voyage qui porte a reconnaitre Jésus,
mais aussi a se reconnaitre: « Notre coeur n'était-il pas tout brdlant au-dedans de
nous, quand il nous parlait en chemin, quand il nous expliquait les Ecritures? » (Lc 24,
32).

Il n'y a pas seulement une certaine émotion chez les deux pélerins qui écoutent
I'explication du Maitre, mais la sensation que sa vie, son Eucharistie, sa Paque et son
mystére feront toujours plus partie de leur vie, eucharistie, pagque, mystere.



Dans le coeur brilant, il y a la découverte de la vocation et I'histoire de toute
vocation, toujours liée a une expérience de Dieu ou la personne se découvre et
découvre aussi son identité.

Former une personne a faire un choix de vocation veut dire faire découvrir toujours
plus le lien entre expérience de Dieu et découverte du moi, entre théophanie et auto-
identité. Ce qu'affirme I'Instrumentum laboris est tout a fait vrai: « Le fait de Le
reconnaitre Lui, comme le Seigneur de la vie et de I'histoire, comporte aussi l'auto-
reconnaissance du fait d'étre disciple ». (104) Lorsque l'acte de foi parvient a
conjuguer la « reconnaissance christologique » et la « reconnaissance anthropologique
», le grain de la vocation est déja mar. Bien plus, il est déja en train de fleurir.

Discerner

37. « A cette heure méme, ils partirent et s'en retournerent a Jérusalem. Ils trouverent
réunis les Onze et leurs compagnons, qui dirent: « C'est bien vrai! le Seigneur est
ressuscité et il est apparu a Simon! ». Et eux de raconter ce qui s'était passe en
chemin, et comment ils I'avaient reconnu a la fraction du pain » (Lc 24, 33-35).

Pour que le chemin d'Emmaldis devienne un itinéraire de vocation, il faut un passage
de conclusion apres la série de « reconnaissances » et « auto-reconnaissances »: le
choix effectif du jeune, auquel correspond, de la part de celui qui I'accompagne le long
de son cheminement vocationnel, le processus de discernement. Un discernement qui
ne s'achévera certes pas au moment de l'orientation de la vocation, mais qui devra se
poursuivre jusqu'a la maturation d'une décision définitive, « pour toute la vie ». (105)

a) Le choix effectif de celui qui est appelé
Capacité de décision

Dans I'épisode évangélique dont s'est inspiré notre réflexion, le choix est bien exprimeé
au verset 33: « A cette heure méme, ils partirent... ».

La note temporelle (« A cette heure méme ») montre bien la détermination des deux
hommes, provoquée par la parole et par la personne de Jésus, par la rencontre avec
lui, et mise en acte par un choix qui comporte une rupture par rapport avec ce qu'ils
étaient ou faisaient auparavant; elle indique donc une nouveauté de vie.

C'est précisément cette décision qui fait souvent défaut chez les jeunes d'aujourd'hui.

Pour cette raison, afin d'« aider les jeunes a surmonter l'indécision face aux
engagements définitifs, il semble utile de les préparer progressivement a assumer des
responsabilités personnelles, (...), leur confier des taches appropriées a leurs capacités
et a leur age, (...) favoriser une éducation progressive qui leur enseigne a faire de
petits choix quotidiens par rapport aux valeurs (gratuité, constance, sobriéte,
honnéteté...) ». (106)

D'un autre cOté, il faut rappeler que trés souvent ces peurs et indécisions indiquent
non seulement la faiblesse de la structure psychologique de la personne, mais aussi de



I'expérience spirituelle et, en particulier, de I'expérience de la vocation comme choix
qui vient de Dieu.

Lorsque cette certitude est faible, le sujet s'en remet inévitablement a lui-méme et a
ses ressources, et quand il constate leur précarité, il n'est pas étrange qu'il se laisse
étouffer par la peur de faire un choix définitif.

L'incapacité de prendre une décision n'est pas nécessairement caractéristique de la
génération des jeunes d'aujourd'hui: il n'est pas rare qu'elle soit la conséquence d'un
accompagnement vocationnel qui n'a pas assez souligné la primauté de Dieu dans le
choix ou qui ne lui a pas enseigné a se laisser choisir par lui. (107)

« Retour chez soi »

Le choix d'une vocation indique la nouveauté de vie, mais en réalité c'est également le
signe que I'on a retrouvé son identité, presque un « retour chez soi », aux racines du
moi. Dans le passage d'Emmads, il est symbolisé par I'expression: « ...et s'en
retournerent a Jérusalem » (cf. Mt 10, 22).

Combien de fois aussi les attitudes des adultes, y compris des parents, ont contribué a
créer une image négative de la vocation, en particulier au sacerdoce et a la vie
consacrée, créant notamment des obstacles a sa réalisation et décourageant ceux qui
se sentaient appelés! (108)

Ce probléme ne se résout pas par une banale propagande opposée, qui mettrait en
relief les aspects positifs et gratifiants de la vocation, mais surtout en soulignant l'idée
que la vocation est la pensée de Dieu sur la créature, que c'est le nom donné par Dieu
a la personne.

Découvrir et répondre a la vocation des croyants veut dire trouver la pierre sur
laquelle est écrit son nom (cf. Ap 2, 17-18) ou retourner aux sources du moi.

Témoignage personnel

A Jérusalem, les deux « trouverent réunis les Onze et leurs compagnons, qui dirent: «
C'est bien vrai! le Seigneur est ressuscité et il est apparu a Simon! ». Et eux de
raconter ce qui s'était passé en chemin, et comment ils I'avaient reconnu a la fraction
du pain » (Lc 24, 33-35).

L'élément le plus significatif de ce passage, en relation au choix de vocation, est le
témoignage des deux hommes, un témoignage particulier, parce qu'il survient dans un
contexte communautaire et revét un sens vocationnel précis.

De fait, lorsque les deux disciples arrivent, I'assemblée est en train de proclamer sa foi
par une formule (« C'est bien vrai! le Seigneur est ressuscité et il est apparu a Simon!
».) dont nous savons qu'elle figure parmi les témoignages les plus anciens de la foi
objective. Cléophas et son compagnon ajoutent, en quelque sorte, leur expérience
subjective, qui confirme ce que la communauté était en train de proclamer et qui
confirme aussi leur cheminement personnel de croyants et leur cheminement
vocationnel.



C'est comme si ce témoignage était le premier fruit de la vocation découverte et
retrouvée, qui est tout de suite mise au service de la communauté ecclésiale, comme le
veut la nature méme de la vocation chrétienne.

Nous retrouvons par ailleurs ce que nous avons déja dit quant au rapport entre
itinéraires ecclésiaux objectifs et itinéraire personnel subjectif, dans un rapport de
synergie et de complémentarité: le ttmoignage de I'individu aide et fait croitre la foi
de I'Eglise, la foi et le témoignage de I'Eglise suscitent et encouragent le choix de
vocation de l'individu.

b) Le discernement effectué par le guide

Dans I'Exhortation Apostolique post-synodale Pastores dabo vobis, Jean-Paul Il
affirme: « La connaissance de la nature et de la mission du sacerdoce ministériel est le
présupposé nécessaire et en méme temps le guide le plus sdr et le stimulant le plus
fort pour développer dans I'Eglise I'action pastorale, en vue de la promotion et du
discernement des vocations sacerdotales et de la formation de ceux qui sont appelés
au ministere ordonné ». (109)

Par analogie, on pourrait en dire de méme lorsqu'il s'agit du discernement de toute
vocation a la vie consacrée. Le présupposé incontournable pour discerner ces
vocations consiste, avant tout, a tenir compte de la nature et de la mission de cet état
de vie dans I'Eglise. (110)

Ce présupposé dérive directement de la certitude que c'est Dieu qui appelle et donc de
la recherche des signes qui indiquent I'appel divin.

Nous indiquons maintenant quelques critéres de discernement, que I'on peut répartir
selon quatre catégories.

L'ouverture au mystéere

Si la fermeture au mystere, caractéristique d'une certaine mentalité moderne, empéche
d'étre disponible a la vocation, son contraire, c'est-a-dire I'ouverture au mystere, est
non seulement une condition positive pour la découverte de sa vocation, mais elle
constitue le signe d'une saine option vocationnelle.

a) La certitude subjective authentique d'une vocation est celle qui laisse une place au
mystere et a la sensation que sa décision, bien qu'étant ferme, devra continuer a
scruter le mystere.

La certitude non authentique, en revanche, est une certitude non seulement faible et
incapable d'engendrer une décision, mais aussi son contraire, a savoir la prétention
d'avoir déja tout compris, d'avoir exploré les profondeurs du mystere personnel,
prétention qui ne peut que créer des raideurs et une certitude qui, bien souvent, est
démentie dans la suite de la vie.

b) L'attitude typiquement d'une vocation est I'expression de la vertu de prudence, plus
que I'exhibition d'une capacité personnelle. C'est la raison pour laquelle la sécurité de
cette lecture de son propre avenir est celle de I'espérance qui nait de la confiance



placée dans un Autre, dont on peut se fier; elle n'est pas le résultat d'une garantie
basée sur la certitude que ses propres capacités correspondent aux exigences du role
choisi.

c) Les capacités d'accueillir et d'intégrer les polarités opposées qui constituent la
dialectique naturelle du moi et de la vie humaine sont aussi un bon indice de vocation.
Par exemple, un jeune qui est suffisamment conscient de ses aspects positifs et
négatifs, de ses idéaux et de ses contradictions, de la partie saine et moins saine de son
projet de vocation, et qui ne présume ni ne désespére face a ses aspects négatifs,
possede cette capacité.

d) Le jeune qui découvre les signes de I'appel de Dieu, non seulement dans des
événements extraordinaires, mais dans son histoire, dans les événements qu'il a appris
a lire en tant que croyant, dans ses interrogations, ses angoisses et ses aspirations,
entretient une bonne familiarité avec le mystére de la vie comme lieu ou il peut
percevoir une présence et un appel.

e) Une autre caractéristique fondamentale de celui qui est authentiquement appelé
rentre dans cette catégorie: celle de lagratitude. La vocation nait sur le terrain fécond
de la gratitude et doit étre interprétée avec un élan de générosité et de radicalisme,
précisément parce qu'elle nait de la conscience de I'amour regu.

L'identité dans la vocation

Le second ordre de critéres tourne autour du concept d'« identité ». L'option
vocationnelle indique et implique en effet la définition de son identité; elle est choix
et réalisation du moi ideal, plus que du moi actuel, et devrait conduire la personne a
avoir un sens substantiellement positif et stable de son moi.

a) La premiéere condition est que la personne montre qu'elle est en mesure de se
détacher de la logique de I'identification aux niveaux corporel (= le corps comme
source d'identité positive) et psychique (= ses talents comme garantie unique et
prédominante d'estime personnelle) et qu'elle découvre en revanche la positivité
radicale liée de maniere stable a I'étre recu en don de Dieu (c'est le niveau
ontologique), et non pas a la précarité de I'avoir ou du paraitre. La vocation chrétienne
est ce qui permet a cette positivité de s'accomplir en réalisant au plus haut degré les
possibilités du sujet, selon un projet qui normalement le dépasse car il est pensé par
Dieu.

b) « Vocation » veut dire fondamentalement « appel »: il y a donc un sujet extérieur,
un appel objectif et une disponibilité intérieure a se laisser appeler et a se reconnaitre
dans un modele qui n'a pas été créé par l'appelé.

¢) Quant a la motivation ou a la modalité du choix de vocation, le critére fondamental
est celui de la totalité (ou loi de la totalite), a savoir que la décision est I'expression
d'une implication totale des fonctions psychiques (coeur-esprit-volonté) et décision en
méme temps mentale, éthique et émotive.

d) En particulier, il existe une maturité vocationnelle lorsque la vocation est vécue et
interprétée comme un don, mais aussi comme un appel exigeant: a vivre pour les



autres, non seulement pour sa propre perfection, et avec les autres, dans I'Eglise mere
de toutes les vocations, dans un « sequela Christi » spécifique.

Un projet de vocation riche de mémoire de foi

La troisieme dimension sur laquelle I'attention de celui qui discerne devrait se
concentrer est relative a la qualité du rapport entre passé et présent, entre mémoire et
projet.

a) Avant tout, il est important que le jeune soit substantiellement réconcilié avec son
passé: avec l'inévitable partie négative de celui-ci, quelle qu'elle soit, qui fait partie de
lui, et avec la partie positive, qu'il devrait étre en mesure de reconnaitre avec
gratitude; réconcilié aussi avec les figures significatives de son passé, avec leurs
richesses et leurs faiblesses.

b) 1l faut alors considérer avec attention le type de mémoire de son histoire que le
jeune entretient, quelle interprétation il donne a sa vie: en termes de remerciements ou
de lamentation? S'il se sent consciemment ou inconsciemment encore en attente de
recevoir ou ouvert pour donner?

c) L'attitude du jeune face aux traumatismes, plus ou moins graves, de sa vie passée,
est particuliérement significative. Projeter de se consacrer a Dieu veut dire, dans tous
les cas, se réapproprier de la vie que I'on veut donner, sous tous ses aspects; tendre a
intégrer ces éléments moins positifs, en les reconnaissant avec realisme, en adoptant
une attitude responsable et non pas d'autocommisération par rapport a eux. Un jeune «
responsable » est un jeune qui s'engage a adopter une attitude active et créative par
rapport a un événement négatif ou qui cherche a exploiter de facon intelligente une
experience négative personnelle.

Il faut accorder beaucoup d'attention aux vocations qui naissent des souffrances, des
déceptions ou d'incidents variés qui ne sont pas encore bien intégrés. Dans ce cas, un
discernement plus attentif est nécessaire, notamment en ayant recours a des
spécialistes, pour ne pas faire porter des fardeaux trop lourds sur des épaules trop
faibles.

La docilité a la vocation

La derniere phase de I'itinéraire d'une vocation est celle de la décision. Pour cette
phase, les criteres de maturité d'une vocation semblent étre les suivants:

a) la qualité fondamentale est le degré de docibilitas de la personne, c'est-a-dire la
liberté intérieure de se laisser conduire par un(e) freresoeur ainé(e); en particulier lors
des phases stratégiques de la ré-élaboration et de la ré-appropriation de son passe,
surtout celui qui pose le plus de problémes et, par conséquent, la liberté d'apprendre et
de savoir changer.

b) La docilité est au fond la qualité de la jeunesse, non pas tant sur le plan de I'état
civil gue comme attitude existentielle globale. Il est important que celui qui demande
a entrer au séminaire ou dans la vie consacrée soit vraiment « jeune », avec les vertus
et les vulnérabilités typiques de cette période de la vie, avec le désir de faire et le désir



de donner le maximum de soi, capable d'établir des rapports sociaux et d'apprécier la
beauté de la vie, conscient de ses défauts et de ses potentialités, conscient du don
d'avoir été choisi.

¢) Un domaine particulierement digne d'attention, aujourd'hui plus qu'hier est le
secteur affectif et sexuel. (111) Il est important que le jeune manifeste les dispositions
nécessaires pour acquérir les deux certitudes qui rendent la personne libre sur le plan
affectif, c'est-a-dire la certitude qui vient de I'expérience d'avoir déja été aimé et la
certitude, toujours acquise par lI'expérience, de se savoir aimé. Concrétement, le jeune
devrait faire preuve d'un équilibre humain qui lui permette de savoir rester debout tout
seul; il devrait posséder une assurance et une autonomie qui lui facilitent les rapports
sociaux et I'amitié cordiale, ainsi qu'un sens de responsabilité qui lui permette de vivre
les rapports sociaux en adulte, libre de donner et de recevoir.

d) En ce qui concerne les inconsistances, toujours dans le domaine affectif et sexuel,
un discernement circonspect devrait tenir compte du caractére central de ce domaine
dans I'évolution générale du jeune et dans la culture (ou sous-culture) actuelle. 1l n'est
pas si étrange ou si rare que le jeune manifeste des faiblesses spécifiques dans ce
secteur.

A quelles conditions peut-on accueillir prudemment la requéte de vocation de jeunes
présentant ce type de problémes? La condition est de rencontrer en méme temps chez
lui trois autres qualités:

1) Que le jeune soit conscient de la racine de son probléme, qui trés souvent n'est pas
sexuel & l'origine.

2) La seconde condition est que le jeune ressente sa faiblesse comme un corps
étranger a sa personnalité, comme quelque chose qu'il ne voudrait pas, qui jure avec
son ideal et contre lequel il lutte de toutes ses forces.

3) Enfin, il est important de verifier si le sujet est en mesure de controler cette
faiblesse, en vue de la dépasser, soit parce que, de fait, il tombe moins souvent, soit
parce que ces inclinations perturbent de moins en moins sa vie (notamment
psychique) et lui permettent d'accomplir ses devoirs normaux sans créer de tension
excessive ni occuper inddment son attention. (112) Ces trois criteres doivent tous
étres présents pour permettre un discernement positif.

e) Enfin, la maturité d'une vocation est déterminée par un élément essentiel qui donne
véritablement son sens a tout: I'acte de foi. L'option vocationnelle authentique est de
tout point de vue I'expression d'une adhésion de foi, et est d'autant plus authentique
qu'elle fait partie et constitue I'épilogue d'un cheminement de formation vers la
maturité de la foi. A I'intérieur de la logique qui fait une place au mystere, I'acte de foi
représente précisement le point central qui permet de maintenir un équilibre entre les
polarités parfois opposées de la vie, éternellement en tension entre la certitude de
I'appel et la conscience de son inaptitude, entre la sensation de se perdre et de se
trouver, entre la grandeur des aspirations et la pesanteur des limites, entre la grace et
la nature,entre Dieu qui appel et I'nomme qui répond. Le jeune authentiquement
appelé devrait faire preuve de la solidité de I'acte de foi en parvenant a vivre de
maniere équilibrée avec ces différents poles d'attraction.



CONCLUSION
Vers le Jubilé

38. Ce document est adressé aux Eglises d'Europe a un moment ou le peuple de Dieu
se prépare a célébrer un temps de gréace et de miséricorde, de conversion et de
renouveau lors du Jubilé de I'an 2000. Le Congres sur les vocations fait lui aussi
partie de ce chemin de préparation et il contribue en quelque sorte a I'orienter, dans
deux directions.

La premiére est une invitation a la conversion. La crise des vocations que nous avons
veécue et a laquelle nous avons encore & faire face, ne peut pas ne pas nous faire
réfléchir sur nos responsabilités, en tant que croyants appelés a diffuser le don de la
foi et a encourager en chaque frére la disponibilité a I'appel.

Tous, de différentes fagons, nous devons admettre que nous n‘avons pas répondu
pleinement & cet appel, que nous avons rendu I'Eglise, I'église de nos familles et de
nos milieux de travail, de nos paroisses et de nos dioceses, de nos congrégations
religieuses et de nos instituts séculiers, moins fidéle a sa tache consistant a faire
entendre la voix du Pere qui appelle a suivre le Fils dans I'Esprit. Nous ne sortirons de
la crise des vocations que si ce processus de conversion est sincere et porte des fruits
de nouveauté de vie.

La seconde direction que ce document voudrait contribuer a imprimer au long du
pélerinage de I'Eglise vers le Jubilé est une invitation a I'espérance. Invitation qui
émerge de I'ensemble du Congres et que nous voudrions maintenant réaffirmer avec
toute la force de notre foi. Peut-étre n'existe-t-il aucun secteur de la vie de I'Eglise qui
ait autant besoin de s'ouvrir a I'espérance que la pastorale des vocations, en particulier
14 ou la crise se fait le plus sentir.

Voila pourquoi nous réaffirmons, au terme de cette réflexion, notre certitude que le
Maitre de la moisson ne laissera pas son Eglise manquer d'ouvriers pour sa moisson.
Bien plus, si I'espérance repose non pas sur nos prévisions et sur nos calculs, que le
passé a souvent démentis, mais « sur Ta parole », alors nous pouvons et voulons
croire en une nouvelle floraison de vocations pour les Eglises d'Europe.

Ce document veut étre comme un hymne a I'optimisme de la foi remplie d'espérance,
pour le réveiller chez les enfants, les adolescents et les jeunes, chez les parents et les
éducateurs, chez les pasteurs et les prétres, chez les personnes consacrées et chez tous
ceux qui servent la vie aux cotés des nouvelles générations, dans I'ensemble du peuple
de Dieu qui est en Europe.

Prions le Maitre de la moisson
39. Notre document, qui a commencé par une action de graces au Seigneur notre
Dieu, ne peut pas s'achever sans une priére a la sainte Trinité, source et destin de toute

vocation.

« Dieu le Pére, source de I'amour, qui de toute éternité appelle a la vie et qui la donne
en abondance, tourne ton regard sur cette terre d'Europe. Appelle-la encore, comme tu



I'as appelée autrefois; mais fais surtout en sorte qu'elle soit consciente de Ton appel,
de ses racines chreétiennes, de la responsabilité qui en découle. Rends-la consciente de
sa vocation a promouvoir une culture de la vie, a respecter I'existence de chaque
homme sous toutes ses formes et a chaque instant de cette existence, a unir les
peuples, a accueillir I'étranger, a favoriser les formes de vie sociale civiles et
démocratiques, afin qu'elle soit toujours davantage une Europe unie dans la paix et la
fraternite.

Verbe éternel, qui de toute éternité accueille I'amour du Pére et répond a son appel,
ouvre le coeur et I'esprit des jeunes de cette terre afin qu'ils apprennent a se laisser
aimer par Celui qui les a penseés a I'image de son Fils et, se laissant aimer, qu'ils aient
le courage de réaliser cette image qui est la Tienne. Rends les forts et généreux,
capables de risquer sur Ta parole, libres de voler haut, fascinés par la beauté de Te
suivre. Suscite parmi eux les annonciateurs de Ton Evangile: des prétres, des diacres,
des personnes consacrées, des religieux et des laics, des missionnaires, des moines et
des moniales qui sachent a leur tour, par leur vie, appeler et proposer de suivre le
Christ Sauveur.

Esprit Saint, amour toujours jeune de Dieu, voix de I'Eternel qui ne cesse de résonner
et d'appeler, libére le vieux continent de tout esprit de suffisance, de la culture de I'«
homme sans vocation », de la peur qui empéche de risquer et rend la vie plate et
insipide, du minimalisme qui crée une accoutumance a la médiocrité et qui tue tout
élan intérieur et I'authentique esprit de jeunesse dans I'Eglise. Fais redécouvrir a nos
jeunes le sens plénier de la « sequela » comme appel a étre pleinement eux-mémes,
pleinement et pour toujours jeunes, chacun selon un projet pensé expressément pour
lui, unique individu incomparable. Dans une Europe qui risque de devenir toujours
plus vieille, fais le don de nouvelles vocations qui sachent témoigner de la « jeunesse
» de Dieu et de I'Eglise, universelle et locale, d'Est en Ouest, et qui sachent formuler
et encourager des projets de nouvelle sainteté, pour la naissance d'une nouvelle
Europe.

Vierge Sainte, jeune fille d'lsraél, que le Pere a choisie comme épouse de I'Esprit pour
engendrer son Fils sur la terre, engendre chez les jeunes d'Europe ce méme courage
hardi qui fut le tien; ce courage qui, un jour, te rendit libre de croire a un projet plus
grand que toi, libre d'espérer que Dieu allait le réaliser. Toi qui es la mére du Prétre
Eternel, nous te confions les jeunes appelés au sacerdoce; toi qui es la premiere
consacrée du Pére, nous te confions les jeunes gens et les jeunes filles qui choisissent
d'appartenir totalement au Seigneur, unique trésor et bien suprémement aimé, dans la
vie religieuse et consacrée; toi qui as vécu comme aucune créature la solitude de
I'intimité la plus entiére avec le Seigneur Jésus, nous te confions ceux qui quittent le
monde pour se consacrer toute leur vie a la priére de la vie monastique; toi qui as
engendré et assisté I'Eglise naissante avec un amour maternel, nous te confions toutes
les vocations de cette Eglise, afin qu'elles annoncent a toutes les nations, aujourd'hui
comme alors, que Jésus-Christ est le Seigneur, dans I'Esprit Saint, a la gloire de Dieu
le Pere! Amen ».

Rome, le 6 janvier 1998, Solennité de I'Epiphanie de Notre Seigneur Jésus-Christ.

Pio Card. Laghi
Président



José Saraiva Martins
Archevéque tit. de Tuburnica
Vice-Président

(1) Ont participé a ce Congres: 253 délégués provenant de 37 nations européennes et
des représentants des différentes catégories vocationnelles (laics, personnes
consacrées, prétres, évéques), ainsi que quelques représentants des Eglises soeurs
(protestants, orthodoxes et anglicans).

(2) Oeuvre Pontificale pour les vocations ecclésiastiques, La pastorale des vocations
dans les Eglises particuliéres d'Europe. Document de travail du Congres sur les
vocations au sacerdoce et & la vie consacrée en Europe, Rome 1996, n. 88.
Désormais ce texte sera cité sous le sigle IL (Instrumentum Laboris).

(3) Ibidem, 15.

(4) Voir notamment Développements de la pastorale des vocations dans les Eglises
particuliéres, expériences du passé et programmes pour I'avenir, Document final du
Ileme Congres international des évéques et autres responsables des vocations
ecclésiastiques (document émanant des Congregations pour les Eglises Orientales,
pour les Religieux et les Instituts Séculiers, pour I'Evangélisation des Peuples, pour
I'Education Catholique), Rome 10-16 mai 1981; Oeuvre Pontificale pour les vocations
ecclésiastiques, Développement de la pastorale des vocations dans les Eglises
particulieres (document émanant des Congrégations pour I'Education Catholique et
pour les Instituts de Vie Consacrée et les Sociétés de Vie Apostolique), Rome 1992;
Déclaration finale du ler Congres continental latinoaméricain sur les vocations, Itaici
1994 (publiée in « Seminarium », 31994643-655).

(5) IL, 18.

(6) Cf. Propositions finales du Congres européen sur les vocations au sacerdoce et a
la vie consacrée, 8. A partir de maintenant, nous citerons ce texte en le désignant par
le terme Propositions.

(7) IL, 32.

(8) Propositions, 7.

(9) Propositions, 3.

(10) Propositions, 4.

(12) Paul VI, Evangelii Nuntiandi, 2. VVoir aussi, a ce sujet, de Jean-Paul Il,
Christifideles laici, 33-34, et Redemptoris missio, 33-34.

(12) Propositions, 19.

(13) Lumen Gentium, 32; 39-42 (chap. V).



(14) IL, 6.

(15) Propositions, 16.

(16) Propositions,19.

(17) La « culture des vocations » fut le theme du Message pontifical pour la 30éme
Journée mondiale de priére pour les vocations, célébrée le 2V1993 (cf. «
L'Osservatore Romano », 18X111992; cf. aussi Congrégation pour I'Education
Catholique, O.P.V.E., Messages pontificaux pour la Journée mondiale de priere pour
les vocations, Rome 1994, pp. 241-245).

(18) Jean-Paul 11, Discours aux participants au Congres sur les vocations en Europe,
in « L'Osservatore Romano », 11V1997, 4.

(19) Ibidem.

(20) Cf. Propositions, 12.

(21) IL, 6.

(22) Discours du Saint-Pére, in « L'Osservatore Romano », 11 mai 1997, n. 107.

(23) Cf. Propositions, 20.

(24) Cf. Jean-Paul 11, Vita consecrata, 64.

(25) IL, 85.

(26) Une expression analogue a déja été utilisée dans le Document final du Ileme
Congreés international des Evéques et autres responsables des vocations
ecclésiastiques, cf. Sviluppi, 3. A partir de maintenant, nous citerons ce document
sous le sigle DF (Document final).

(27) Propositions, 3.

(28) Paul VI, Populorum progressio, 15.

(29) Gaudium et spes, 22.

(30) A ce propos, une thése finale du Congres affirmait: "Dans le contexte européen,
il est important de faire ressortir le premier moment vocationnel, celui de la naissance.
L'accueil de la vie montre que I'on croit en ce Dieu qui 'voit' et qui ‘appelle’ des le sein
maternel” (Propositions, 34).

(31) Jean-Paul 11, Familiaris consortio, 11.

(32) C'est pourquoi, comme l'affirme une these du Congrés, "ce n'est qu'au contact

vivant de Jésus-Christ Sauveur que les jeunes peuvent développer la capacité de
communion, faire marir leur personnalité et décider de Le suivre™ (Propositions, 13).



(33) IL, 55.

(34) Sacrosanctum Concilium, 10.

(35) Cf. Veritatis splendor, 23-24.

(36) Cf. Lumen gentium, chap. V.

(37) Cf. Propositions, 16.

(38) Rite de la Confirmation.

(39) Cf. Propositions, 35.

(40) Lumen gentium, 1.

(41) Cf. Propositions, 21.

(42) 11 Epiclese.

(43) DF, 18.

(44) DF, 13.

(45) Cf. Propositions, 28.

(46) Ceci fait partie de I'enseignement dispensé avec insistance par Jean-Paul Il dans
les Lettres Encycliques « Slavorum Apostoli » (1985) et « Ut unum sint » (1995), ainsi
que dans I'Exhortation Apostolique « Orientale lumen » (1995).

(47) IL, 58.

(48) Jean-Paul 11, Christifideles laici, 55.

(49) Jean-Paul 11, Pastores dabo vobis, 15.

(50) « Dans la pastorale spécifique des vocations, une place doit étre faite a la
vocation au diaconat permanent. Les diacres permanents constituent déja une
présence précieuse dans diverses paroisses et il serait réducteur de ne pas les inclure
au nombre des nouvelles vocations de la nouvelle Europe » (Propositions, 18).

(51) Sacrosanctum Concilium, 10.

(52) « In laudibus Virginus Matris », Homilia 1, 4: Sancti Bernardi opera, 1V,
Romae, Editiones Cistercenses, 1966, p. 23.

(53) « In lohannis Evangelium Tractatus » VIII, 9: CCL 36, p. 87.



(54) Discours de Jean-Paul Il aux participants au Congrés sur le théme: « De
nouvelles vocations pour une nouvelle Europe » in « L'Osservatore Romano », 11 mai
1997, no 107.

(55) DF, 5.

(56) Cette expression se trouve dans I'Exhortation Apostolique de Jean-Paul 11
Pastores dabo vobis, no 34. Ce méme document indique bien les motifs fondateurs
qui lient intrinsequement la pastorale des vocations a I'Eglise.

(57) Ibidem.

(58) Ibidem.

(59) IL, 58.

(60) L'expression « communauté chrétienne » est, en soi, une expression genérale qui
entend indiquer une Eglise particuliere ou locale, comme par exemple une paroisse.
Elle est I'équivalent d'un groupe de chrétiens vivant en un lieu et représente I'Eglise
d'une maniere actuelle, lorsqu'elle se rassemble pour prier et servir, pour rendre
témoignage de I'amour et de la présence du Christ au milieu d'eux. En revanche,
I'expression « communauté ecclésiale » posséde un sens plus précis, car elle met en
évidence la présence des éléments qui constituent I'Eglise, a partir du caractére central
du mystere eucharistique. Elle s'applique en propre aux dioceses et aux paroisses qui
sont des communautés ecclésiales eucharistiques grace a la présence du ministére
ordonné; les autres le sont par extension de sens. Cf. a ce propos DF, 13-16.

(61) Jean-Paul 11, Discours au VIeme Symposium des Conférences Episcopales
Européennes, 11.10.1985.

(62) Pastores dabo vobis, 34.
(63) Ibidem, 35.

(64) Ibidem, 41.

(65) Cf. ibidem, 41.

(66) Ibidem, 66.

(67) Vita consecrata, 64.
(68) Ibidem.

(69) IL, 59.

(70) Cf. Déclaration, 26.

(71) Cf. Propositions, 25.



(72) Cf. Vita consecrata, 70.

(73) Propositions, 4.

(74) Propositions, 13.

(75) Cf. Propositions, 10.

(76) Cf. Propositions, 10.

(77) « La liturgie apparait en soi comme un appel. C'est le lieu privilégié ou
I'ensemble du peuple de Dieu se retrouve d'une maniére visible et ou se réalise le
mystere de la foi » (Propositions, 13).

(78) Dei Verbum, 25.

(79) « Le premier lieu de témoignage est la vie d'une Eglise qui se redécouvre
"communion” et ou les paroisses et les réalités associatives sont vécues comme
communion de communauté » (Propositions, 14).

(80) Propositions, 21.

(81) Vita consecrata, 64.

(82) Lumen gentium, 12; 35; 40-42.

(83) Cf. Catechesi tradendae, 186.

(84) Propositions, 35, ou les Evéques se voient une nouvelle fois rappeler la grande
opportunité que leur offre la célébration de la Confirmation pour « appeler » les
jeunes qui recoivent ce sacrement.

(85) Propositions, 10.

(86) Propositions, 11.

(87) Propositions, 10.

(88) Pastores dabo vobis, 41.

(89) Cf. les sages indications sur ce theme du Document Final du lléme Congres
International de 1981, DF, 40.

(90) Cf. Optatam totius, 2; DF, 57-59; cf. aussi Développements de la pastorale, 89-
91.

(91) Cf. Propositions, 10.

(92) « Parfois — a-t-on remarqué lors du Congres — on constate une certaine
difficulté dans les rapports entre Eglise locale et vie religieuse. Il est important de



sortir d'une lecture fonctionnelle de la vie religieuse, méme si I'on entrevoit déja des
signes d'orientations nouvelles aprés le Synode sur la vie consacrée. Cela vaut
également pour les Instituts séculiers » (Propositions, 16).

(93) « Dans une situation religieuse et culturelle qui évolue rapidement, il devient
indispensable de former des animateurs de base: catéchistes, paroisses, diacres,
personnes consacrées, évéques... et de prendre soin de leur formation permanente »
(Propositions, 17).

(94) Cf. Propositions, 29, ou, parlant de ce Congres européen pour les vocations,
s'exprime le désir que celui-ci, comme geste de charité et d'échange de dons,
"pourvoit aussi a une ?banque’ de personnes qualifiées pour collaborer a la formation
des formateurs™. Quant a la constitution de cet organisme, on trouve aussi une
sollicitation en ce sens dans I'Instrumentum laboris, 83 et 90h. Une expérience
positive se déroule deja depuis plusieurs années en Amérique latine. A Bogota
(Colombie), au siege du Conseil épiscopal latino-américain (CELAM), le
"Departimento de Vocaciones y Ministerios" (DEVYM) oeuvre de fagon stable. Cet
organisme a également constitué le point de référence pour la préparation et la
célebration du premier Congres continental pour I'Amérique latine, qui s'est déroulé a
Itaici (Sao Paulo, Brésil) du 23 au 27 mai 1994.

(95) IL, 86.

(96) Cf. Propositions, 9.

(97) Paul VI, Regardez le Christ et I'Eglise, Message pour la XVVéme Journée
mondiale de priére pour les vocations (161VV1978), in Insegnamenti di Paolo VI, XVI,

1978, pp. 256-260 (cf. aussi Congrégation pour I'Education Catholique, O.P.V.E.,
Messages Pontificaux, 127).

(98) Propositions, 15.

(99) Propositions, 9.

(100) Propositions, 22. Et encore: « La naissance de I'intérét pour I'Evangile et pour
une vie qui lui est radicalement consacrée, dépend en grande mesure du témoignage
personnel de prétres et de religieuxses heureux de leur condition. La majorité des

candidats a la vie consacrée et au sacerdoce déclarent attribuer leur vocation a une
rencontre avec un prétre ou une personne consacree » (ibidem, 11).

(101) Propositions, 12.
(102) Aiinsi, la Proposition 23 affirme: « Il est important de souligner que les jeunes
sont ouverts aux défis et aux propositions forts (qui sont "supérieurs a la moyenne”,

c'est-a-dire qui ont quelque chose "de plus™!) ».

(203) Qui revient sous forme de provocation dans les paroles de Paul aux Corinthiens
: "Qu'as-tu que tu n‘aies recu?" (1 Co 4, 7).

(104) IL, 55.



(105) Propositions, 27.

(106) Propositions, 25.

(107) Cf. Propositions, 25.
(108) Cf. Propositions, 14.
(109) Pastores dabo vobis, 11.

(110) Cf. Jurado, Il discernimento, 262. Cf. aussi L. R. Moran, « Orientaciones
doctrinales para una pastoral eclesial de las vocaciones », in Seminarium, 4 (1991),
697-725.

(111) Nous parlons ici d'une maturité affectivo-sexuelle de base, comme condition
préalable a I'admission aux voeux religieux et au ministére ordonné, selon les deux
voies des Eglises catholiques d'Europe, au ministere comportant le célibat (Eglise
occidentale) et au ministére marié (Eglises orientales). Il est important que de la
pastorale des vocations a la formation proprement dite les programmes pédagogiques
soient cohérents et précis, pour que la préparation au ministére ordonné soit adaptée
dans un cas comme dans l'autre, en particulier sur le plan de la solidité affective, et
que I'exercice du ministéere puisse ainsi atteindre I'objectif de I'annonce de I'amour de
Dieu comme origine et terme de I'amour humain.

(112) Voir en ce sens la recommandation du Potissimum Institutioni d'écarter, en ce
qui concerne I'nomosexualité, non pas ceux qui ont cette tendance, mais "ceux qui ne
parviendront pas a maitriser ces tendances™ (39), méme si le verbe "maitriser" doit
étre compris — selon nous — au sens plénier, non pas simplement comme effort de la
volonté, mais avec la liberté progressive a I'égard des tendances elles-mémes, dans le
coeur et en esprit, au niveau de la volonteé et des désirs.



