GLOSSAIRE - JMJ
Eglise Brésil (et latino-américaine)

du courant « Libération »

Ce glossaire sera peut — étre un peu long (sans étre exhaustif), mais il peut étre consulté comme un
dictionnaire suivant la nécessité du moment. Il pour y avoir des reprises, dues au fait que chaque
article devra pouvoir se lire pour lui-méme.

Ce qui est écrit est évidemment I'utopie espérée mais aussi réalisée. Dans le diocése de Riobamba en
Equateur, nous aimions parler du diocése comme d’un lieu « mythique », au sens d’important pour le
travail réalisé, mais aussi au sens de modestie vu tout ce qu’il restait a concrétiser.

Théologie de la Libération

La premiére chose a dire est que la théologie de la libération est une théologie, un discours
sur Dieu. En quel Dieu croyons — nous et quel est le Dieu de Jésus-Christ crucifié et ressuscité
qui nous envoie I'Esprit pour vivre fraternellement ?

Ensuite il faut dire gu’une des principales caractéristiques de cette théologie est de
reconnaitre que toute théologie, qu’elle le reconnaisse ou non, intégre dans son élaboration
une analyse sociologique. La théologie de la libération ne dit pas qu’elle est contextuelle, elle
dit que toute théologie est contextuelle.

Ensuite elle fait clairement le choix d’une analyse qui affirme et qualifie les situations
d’injustice qui empéchent les hommes de vivre humainement et dont ils meurent.

1 -elle propose des éléments de compréhension de cette injustice
2 - pour la dénoncer et la combattre pour que 'homme vive.

Pour le dire simplement : elle dit qu’il y a des pauvres parce qu’il y a des riches. Cette
situation n’est donc pas un hasard ou un destin. C'est contraire a la Volonté de Dieu. Cette
situation est créée par 'lhomme et peut donc étre déconstruite pour vivre I’Amour de Dieu
et du frere. Il faut libérer (théologie de la libération) I'opprimé, le pauvre pour gu’il vive (la
Gloire de Dieu c’est ’homme vivant), mais aussi libérer I'oppresseur de I'oppression qu’il fait
subir a son frere et qui le déshumanise lui-méme.

L’évangélisation est vécue au sens strict du terme, comme I'annonce d’'une Bonne Nouvelle
de libération des pauvres et des opprimés. (Luc 4,18).

Il y a annonce et pratique historique : I'orthodoxie de la foi repose sur une ortho-praxis.



Cette Bonne Nouvelle de libération s’adresse a tous, mais de maniere différente :

- Libération de I'opprimé
- Conversion pour 'oppresseur (Zachée).

L’évangélisation est vécue au sens précis d’annonce d’'une bonne nouvelle de libération des
opprimés, libération historique qui se réalise réellement grace a la « pédagogie des opprimés » et a
« I"éducation, congue comme une pratique de la liberté ».

Conscientisation

Pour pratiquer cette option de libération, I'Eglise a bénéficié du travail d’éducation populaire rendu
possible par I'invention d’une pédagogie des opprimés.

Cette expression « Pédagogie des opprimés » reprend le titre d’un livre du pédagogue Brésilien Paulo
FREIRE. Envoyé par son gouvernement pour alphabétiser des paysans dans le « nordeste » du Brésil
au début des années 60, Paulo Freire élabore et pratique une méthode d’alphabétisation congue
comme une « pratique de la liberté », pour reprendre le titre d’un autre de ses livres traduit en
francais.

Au — dela de I'apprentissage de la lecture de la lettre d’un texte, Paulo Freire par sa pédagogie des
opprimés entend rendre les personnes, hier marginalisées, capables de lire et donc de comprendre
leur réalité pour acquérir la capacité de la changer par eux — mémes.

Se met en place un travail de formation, d’éducation populaire, appelé souvent « conscientisation »
en Amérique Latine, terme qui doit étre bien compris : il ne s’agit pas seulement d’une connaissance
intellectuelle des choses; il s’agit d’'une connaissance qui permet une action de transformation
sociale.

Ce travail de conscientisation comprend plusieurs moments distincts et complémentaires qui se
déroulent dans le temps et qui sont en méme temps concomitants. lls peuvent s’étaler chacun sur
des semaines ou des mois a travers des visites aux villages paysans ou des réunions de quartier dans
la périphérie des villes.

Le premier temps a pour but de donner aux gens la possibilité d’exprimer tout ce qu’ils vivent a tous
les plans de leur vie sociale, économique, politique, religieuse. Des paysans indiens dans les Andes ou
des paysans métis, jusque la silencieux, prennent la parole et expriment ce qui fait leur vie. lls disent
la réalité dans laquelle ils sont immergés sans en avoir une connaissance utile.

Le temps suivant, toujours inspiré de la méthode de Paulo Freire, est plus précisément le temps de la
conscientisation. Le but recherché est que les gens acquiérent une connaissance utile de leur réalité
en reliant des événements a d’autres, en comprenant les causes ou les conséquences de ce dont ils
ont parlé dans le premier temps. La méthode utilisée consiste essentiellement pour les animateurs a
créer en quelque sorte un « effet miroir », qui permet a ceux qui ont parlé d’une situation,
« d’émerger », de prendre un peu de distance par rapport a elle, de I'analyser, de la relier a d’autres

situations identiques vécues par d’autres villages ou d’autres groupes sociaux.



Pour réaliser cet effet miroir qui va permettre de « réfléchir » la réalité (aux deux sens du terme),
pour ré - exprimer devant le groupe ce qu’il a dit, en quelque sorte pour le lui renvoyer, diverses
méthodes pédagogiques sont possibles, comme, par exemple, I'utilisation de dessins. On peut
représenter deux situations diverses qui par leur juxtaposition provoquent des questions : un village
sans point d’eau et a c6té, une fontaine qui sert a la décoration des places publiques de la ville
voisine. On peut encore dessiner un arbre, avec le tronc représentant la situation évoquée, les
racines pour exprimer les causes, les branches pour préciser les conséquences.

Une autre méthode fréquemment utilisée, le « sociodrame », consiste a faire représenter la situation
par quelques participants, et ensuite a engager un DIALOGUE avec I'assemblée sur ce qui a été vu et
compris. Ainsi des gens jusque - la immergés dans des événements qu’ils ne maitrisent pas,
commencent a en comprendre les rouages et seront donc en capacité, s'ils le désirent, d’agir et non
plus seulement de dépendre.

Deux groupes villageois revendiquant la méme terre s’apercoivent alors qu’ils I'ont achetée a deux
propriétaires différents prétendant, chacun, avoir les titres légaux de propriété. lls découvrent que
I'adversaire n’est peut — étre pas tant l'autre paysan contre lequel ils se battent, que plutét une
structure sociale injuste ou interviennent des propriétaires, mais aussi des avocats, des organisations
de I'Etat etc... ; que cette situation est I'héritage d’une histoire de type colonial, que la situation est la
méme dans d’autres provinces, dans tout le pays et méme dans tout le continent.

Le chrétien, on va y revenir, découvre simultanément que c’est une situation vieille comme le monde
et dénoncée depuis des lustres par les prophetes d’Israél : « Malheur ! Ceux — ci joignent maison a
maison, champ a champ, jusqu’a prendre toute la place et a demeurer seuls au milieu du pays » Is. 5,
8 (TOB)

DE LA CONSCIENTISATION A L’ACTION

Surgit alors la question inévitable: « Que faire ? ». Il faut insister fortement pour dire que la
conscientisation n’est pas seulement une démarche de connaissance théorique, mais que dans la
perspective de Paulo Freire, elle conduit nécessairement a I'action. La conscientisation a lieu s’il y a
réflexion — action — réflexion...

La capacité de compréhension acquise par les gens dans ce processus et complétée en permanence
par des cours de formation sur la Bible, sur les lois du pays, sur les réalités historiques, sociales,
économiques, permet au groupe, s’il le veut, quand il le veut, d’engager une action pour un
changement social. La décision d’agir ne viendra jamais des animateurs.

Cette action peut porter au début sur des revendications concrétes faites aupres des autorités pour
obtenir I'eau, I'électricitt ou un chemin carrossable. Ensuite viennent les problemes de
commercialisation des produits ou la création de coopératives d’achat. Et un jour ou l'autre,
surgissent les questions de propriété de la terre, ceci dans I'ensemble des pays d’Amérique Latine,
mais spécialement au Brésil. Pour les chrétiens, la décision d’agir s’appuie sur le fait qu’ils
s’identifient au peuple croyant de la Bible et aux premiéres communautés chrétiennes. La lecture de
St Jacques : « La foi qui n’agit pas est une foi morte », inspire et soutient leur mise en route.



Un point important qu’il faut mentionner, est que cette action se décide et se réalise toujours
collectivement. Tout le travail d’éducation par la conscientisation vise a un changement social grace a
I'organisation de gens jusque - la isolés. Des responsables émergent naturellement. Mais leur travail
n’aboutit que s’ils sont délégués d’un village ou d’un quartier, et représentatifs de la population.

CONSCIENTISATION ET LIBERATION CHRETIENNE

Lorsque des catholiques du continent se sont convertis au « choix prioritaire des pauvres » dans les
années 70, ils ont trouvé dans la « pédagogie des opprimés » de Paulo Freire le moyen de réaliser
leur ambition nouvelle. Il ne suffisait pas d’avoir la bonne intention de se rapprocher des pauvres, il
fallait encore savoir comment faire. La pédagogie de Paulo Freire a accompagné la relecture de la
Bible qui s’est faite alors, ce qui a rendu possible la naissance de ce qui a été appelé « la théologie de
la libération » a la suite de la publication du livre de Gustavo Gutierrez.

Option préférentielle pour les pauvres

Une des caractéristiques de ce courant de la libération est ce que l'on appelle «l'option
préférentielle pour les pauvres » (ou « choix prioritaire des pauvres ».)

Ce sont trois mots qui viennent de Medellin et qui ont été exprimés explicitement a Puebla.
Pauvres : Dans la Bible, on parle des pauvres concrets, de la pauvreté réelle.

Pour Gutiérrez, le texte de Luc, 6,20: « Heureux, vous les pauvres » est un enseignement
théologique. Si les pauvres concrets (économiques) sont appelés « Heureux », c’est parce que Dieu
lui-méme est pauvre, ce qui est révélé par 'humanité pauvre de Jésus. « Qui me voit, voit le Pére ».

Il 'y a aussi la pauvreté spirituelle dans Matthieu 5,3. Pour Gutiérrez, la béatitude « Heureux les
pauvres en esprit » est un enseignement anthropologique. Le chrétien est appelé a mettre sa vie
dans les mains de Dieu, mais ceci pour étre solidaire des pauvres et pour lutter contre la pauvreté qui
déshumanise. Le philosophe Ricceur a écrit : « on n’est pas vraiment avec les pauvres si on n’est pas
contre la pauvreté ».

L’option est pour les pauvres réels et concrets de I'histoire.

Préférentielle : parce qu’on ne peut pas oublier I'universalité de 'amour de Dieu. Personne ne peut
étre en dehors de I'amour de Dieu mais les premiers seront les derniers... Il y a tension entre
préférence et universalité, comme il y a en a une entre priére et action. Tension ne veut pas dire
contradiction. Le mot « préférence » est la parce que c’est théocentrique. Préférence vient de
« premier », qui suppose qu’il y a aussi un second et un troisieme. Ce n’est pas exclusif... On ajoute
« non exclusive »... mais c’est un pléonasme qui n’ajoute rien, parce qu’on est dans la logique de
I’'amour de Dieu.

Option : le malheur de ce mot c’est qu’on peut I'entendre comme optionnel... En espagnol c’est tres
fort : c’est un choix décidé. Ce n’est pas une option « optionnelle ».



CEB (Communauté Ecclésiale de base)

La « Communauté ecclésiale de base » est la communauté chrétienne réunie pour vivre ce lien entre
I’évangélisation, bonne nouvelle de libération des pauvres et des opprimés et la pédagogie des
opprimés pratiquée comme une conscientisation libératrice. Cette organisation des communautés
sous ce mode s’est faite a la demande officielle et écrite de I'épiscopat latino-américain réuni en
1968 a Medellin en Colombie autour du pape Paul VI.

Cette communauté se réunit pour partager la Parole de Dieu, partager le Corps du Christ lorsqu’un
prétre est présent, et repartir dans la vie construire la fraternité évangélique en travaillant au plan
politique a la construction d’une société plus juste et fraternelle. Une CEB est une communauté
chrétienne qui vit le « voir, juger, agir » a la Lumiére de la Parole de Dieu. C'est une communauté qui
n’oublie pas la phrase de St Jean : celui qui dit j'aime Dieu, mais qui n’aime pas son frere (1Jn4, 20)
est un menteur.

On pourrait parler d’évangélisation « conscientisatrice » ou de conscientisation évangélisée.
L’évéque de Riobamba, Mgr Proafio a écrit un livre : « Evangélisation, conscientisation et politique »,
résumant bien la dynamique.

C'est dans ce lien entre pédagogie des opprimés et évangélisation comme annonce d’une bonne
nouvelle de libération que I'on peut comprendre le sens que I'Eglise d’Amérique latine a donné a la
Communauté ecclésiale de base. Il ne s’agit pas de n‘importe quelle petite communauté.

La Parole de Dieu

La vie et la priere des chrétiens s’appuie sur la Bible a laquelle les pauvres (souvent analphabétes)
vont désormais avoir accés. Deux prétres frangais « Fidei Donum » du CEFAL ont été a 'origine de la
fameuse « Biblia Latinoamérica » : premiére traduction de la Bible dans I'espagnol d’Amérique du
Sud, comportant beaucoup de commentaires actualisés, liés a la vie des gens.

Ainsi au cours des réunions des « communautés ecclésiales de base », les chrétiens ont pu découvrir
dans la Bible — en particulier dans le livre de I'Exode — un Dieu présent dans I’histoire des hommes
pour les accompagner dans leur histoire de libération.

Exode lll, 7-12 : Dieu dit « J’ai vu la misére de mon peuple et je I’ai entendu crier sous les coups. Oui je
connais ses souffrances. Je suis descendu pour le délivrer. Je t’envoie pour faire sortir mon peuple
d’Egypte. Quand tu auras fait sortir le peuple, vous servirez Dieu sur cette montagne. »

Tout texte de la Bible, lu en communauté, est I'objet d’échanges et de discussions qui éclairent et
orientent le travail de formation et les actions décidées par le groupe.

Isaie 58,6 « Le jeline que je préfere, n’est ce pas ceci: rompre les chaines injustes, délier les liens du
joug ; renvoyer libres les opprimés, briser tous les jougs ; partager ton pain avec I'affamé, héberger
les pauvres sans abri, vétir celui que tu vois nu. »



La découverte de la Bible conduit aussi a une redécouverte de Jésus de Nazareth a travers sa vie : le
méme Christ de la foi traditionnelle des gens, mais cette fois reconnu comme un homme concret,
intégré a un peuple, a une réalité sociale et a une histoire. Découverte aussi de sa Parole qui est
recue comme une bonne nouvelle.

Luc 4, 18 « L’Esprit du Seigneur est sur moi. Il m’a envoyé annoncer la Bonne Nouvelle aux pauvres,
rendre la liberté aux opprimés. »

L’évangélisation est vécue au sens précis d’annonce d’'une bonne nouvelle de libération des
opprimés, libération historique qui se réalise réellement grace a la « pédagogie des opprimés » et a
« I’éducation, concue comme une pratique de la liberté ».

C'est dans ce lien entre cette pédagogie des opprimés et I'évangélisation comme annonce d’une
bonne nouvelle de libération qu’est I'espérance du continent latino — américain pour demain. Ceux,
qui il n’y a pas si longtemps, étaient exclus, méprisés et opprimés parce que considérés comme des
gens « stupides » et sans importance, deviennent aujourd’hui incontournables dans la société et
dans I'histoire de leur pays, et au sein de I'Eglise, ils sont ceux qui aujourd’hui nous évangélisent.

« Je te remercie Pére d’avoir révélé cela aux humbles et aux petits ».

Eglise signe du Royaume

Le courant de la théologie de la libération intégre la notion de I'Eglise distincte du Royaume de Dieu.

L’Eglise se veut signe du Royaume de Dieu qui vient, en s’efforcant de vivre en son sein les valeurs du
Royaume.

Et cette Eglise, a travers son réseau de Communautés Ecclésiales de Base, se met au service de
I’organisation populaire qui elle travaille a faire advenir dans I’histoire le « déja la » du Royaume qui
est a venir et qui vient. L’Eglise se vit alors servante et pauvre au service des hommes qui s’efforcent
de construire une société juste qui sera I'anticipation du Royaume a venir dans une tension toujours
a préserver et a évaluer sans cesse.

Medellin, Puebla, Santo Domingo, Aparecida

Ce sont les noms de grandes villes d’Amérique latine ou se sont tenues les grandes Conférences du
CELAM (le Conseil Episcopal latino-américain) :

- Medellin (Colombie) en 1968 : application du Concile Vatican Il avec la présence de Paul VI.



- Puebla (Mexique) en 1979, avec la participation de Jean-Paul Il.
- Santo Domingo (République dominicaine) en 1992, 500 ans apres I'arrivée de Colomb.
- Aparecida (Brésil), 2007 avec la participation de Benoit XVI.

La Conférence d’Aparecida est la 5°, car la premiére avait eu lieu a Rio de Janeiro en 1955. Mais elle
est moins médiatisée. Cette premiere Conférence avait eu lieu a Rio parce que l'inventeur de cette
dynamique est Mgr Helder Camara, a I'’époque évéque auxiliaire de Rio.

Il semblerait que cette 5° Conférence en 2007 devait avoir lieu a Quito en Equateur, mais que le Pape
Benoit XVI ait choisi Aparecida au Brésil dans le contexte de I'expansion des communautés
chrétiennes évangéliques dans ce pays. La méme raison pourrait éclairer le choix de Rio pour ces JMJ
de 2013.

Il faut noter qu’il y a eu en 1997 un Synode des Amériques, mais qui a eu lieu a Rome et qui
rassemblait les Eglise d’Amérique du Nord et du Sud. Or il faut savoir que les synodes n’ont que voix
consultative.

Alors que les Grandes Conférences latino-américaines ont le statut d’Assemblée délibérative. A noter
seulement, que les textes votés, et de Puebla, et d’Aparecida ont été modifiés par la minorité apres
le vote définitif des documents de conclusion, ce qui a entrainé diverses protestations.

CPT

Il s’agit de la Commission Pastorale de la Terre qui est un organisme officiel de la Conférence
Nationale des Evéques du Brésil (CNBB). C'est la structure pastorale de I'Eglise du Brésil qui
accompagne les paysans sans — terre dans leurs luttes.

Quelgues évéques:

Helder Camara, 1909-1999
Apres avoir été évéque auxiliaire de Rio, il a été archevéque de Recife dans le Nordeste.

A lorigine, intellectuellement « intégraliste », en ce sens qu’il souhaitait une Eglise de
chrétienté qui aurait dominé et dirigé la société civile, il s’est converti (comme il I'a écrit
dans son livre qui porte ce titre) a une position de libération historique et politique des
pauvres dans une option de non — violence évangélique.

Il a été calomnié d’étre un « communiste » suite aux consignes explicites du rapport de 1969
du nord — américain Rockfeller qui défendait sans vergogne les intéréts économiques de
domination des USA sur '’Amérique latine. A cela il répondait par la fameuse phrase qui



résume parfaitement tout le débat sur la théologie de la libération : « Si je donne du pain a
un affamé, on dit que je suis un saint, mais si je pose la question : pourquoi ce frere a-t-il
faim ? On me traite de communiste ».

C'est lui qui ainventé :

- La conférence des évéques du Brésil : la CNBB
- Le CELAM : conseil épiscopal latino-américain
- Les grandes Conférences de |'"épiscopat latino-américain

C’était un grand ami du pape Paul VI, mais la dictature militaire brésilienne a laquelle il s’est
toujours opposé a empéché qu’il soit un jour nommé cardinal.

Oscar Romero, (1917 — 24 mars 1980)

Evéque de San Salvador au Salvador, assassiné a I'offertoire de la messe qu’il célébrait parce
qu’il s’opposait a la répression faite contre le peuple par un régime militaire dictatorial
appuyé par les USA.

La veille, le dimanche, dans son homélie a la cathédrale, il avait prié les soldats salvadoriens
de ne pas tuer leurs freres et il avait demandé nommément aux USA d’arréter de fournir des
armes au régime militaire.

Sa cause de béatification est en cours a Rome, mais pour tout le peuple croyant d’Amérique
latine, il est depuis le 24 mars 1980 « saint Romero d’Amérique ».

Leonidas Proaiio, 1910 — 1988
Evéque de Riobamba en Equateur de 1954 & 1985. Evéque des Indiens.

Dénoncé comme communiste par les commercants riches de son diocése, a eu en 1972 une
enquéte canonique de la part du Vatican, dont la sentence n’a pas été donnée.

A été arrété par la dictature militaire de son pays en 1976 avec une cinquantaine d’agents de
pastorale qui réfléchissaient leur mission d’évangélisation.

Déclaré en 2010 par I'Etat équatorien : « Personnalité Symbole national ».

Voici le message prophétique de I'Evéque des Indiens, Prophéte des Pauvres et les grandes causes
pour lesquelles il a donné sa vie :

¢ la vie en plénitude des Peuples Indigenes, avec le respect de tous leurs droits, leur auto-
détermination et leur autonomie,

b la libération des opprimés,

» I'option préférentielle pour les pauvres,



» la construction de la société nouvelle,

» le changement d’une Eglise pyramidale (constantinienne) a une Eglise Vivante, Peuple de Dieu,
» la naissance d’une Eglise Indigéne,

» la construction de la Grande Patrie Latino — Américaine, libre du joug de I'Empire, solidaire et
souveraine,

» I'éducation libératrice,

k la défense et le respect de la « Pachamama » (la terre mére),

» le renforcement de I'organisation populaire comme moyen de libération

b la pratique permanente de la solidarité, de la justice, de I’équité et de la paix dans tous les
processus, dans toutes les instances et dans tous les peuples.

Pedro Casaldaliga, né en Espagne en 1928
Evéque pendant 35 ans du diocése brésilien de Sao Felix do Araguia. Poéte.

Engagé aupres des paysans pauvres pour leur libération.

Samuel Ruiz, (1924-2011) évéque de San Cristobal de las Casas dans le Chiaps au Mexique
de 1959 a 1999.

L’évéque actuel du diocése de San Cristobal, Mgr Felipe Arizmendi et son auxiliaire, Mgr Enrique Diaz
résument ainsi les points essentiels de I’héritage de Dom Samuel :

- La promotion intégrale des indiens pour qu’ils soient sujets dans I’Eglise et dans la société.

- L'option préférentielle pour les pauvres et la libération des opprimés, comme signe du
Royaume de Dieu.

- Laliberté pour dénoncer les injustices face a tout pouvoir arbitraire.

- La défense des droits humains.

- LUinsertion dans la réalité sociale et dans I'histoire.

- Uinculturation de I'Eglise, en promouvant ce qu’exige le Concile Vatican Il, qu’il y ait des
Eglise autochtones, incarnées dans les différentes cultures, indiennes et métis.

- La promotion de la dignité de la femme et de sa coresponsabilité dans I'Eglise et dans la
société.

- Une Eglise ouverte au monde et serviteur du peuple.

- L'cecuménisme non seulement avec les autres confessions chrétiennes, mais avec toute
religion.

- Une pastorale d’ensemble avec des responsabilités partagées.

- Lathéologie indienne, comme recherche de la présence de Dieu dans les cultures premieres.

- Le diaconat permanent, comme un processus spécifique pour les Indiens.

- Laréconciliation des communautés.

- L'unité dans la diversité.

- La Communion affective et effective avec le successeur de Pierre et avec I'Eglise universelle.



Quelgues Théologiens:

Gustavo Gutiérrez, né en 1928 a Lima

Pasteur et théologien. Son livre de 1970 a donné son nom a ce courant théologique : « La
théologie de la libération ».

Leonardo Boff, né au Brésil en 1938

Ancien franciscain, développe aujourd’hui des themes favorables a I’écologie enracinée dans
la culture autochtone d’Amérique latine. (la pachamama, la terre meére).

A écrit en 1971, un livre classique : « Jésus-Christ libérateur » qui enracine la théologie de la
libération dans une christologie partant de I’lhumanité historique du Christ.

José Comblin, prétre belge 1923 — 2011
Théologien lié a Helder Camara.

Le théologien belge José Comblin est décédé au Brésil le 27 mars 2011 a 'dge de 88 ans. Docteur en
théologie de I'université catholique de Louvain, c’était I'un des plus importants représentants de la
théologie de la libération en Amérique latine. Il est arrivé au Brésil en 1958, comme prétre fidei
donum, suite a I'encyclique du pape Pie XII. Installé dans la région de Sao Paulo, il est aumonier de la
JOC et professeur a I'Ecole Théologique des Dominicains, ou il forme, entre autres, Frei Tito de
Alencar et Frei Betto qui s’engagerent dans la résistance a la dictature militaire brésilienne.

Aprés trois ans au Chili de 1962 a 1965, il revient au Brésil pour répondre a l'invitation de Dom
Helder Camara, évéque de Recife, I'évéque défenseur des droits de ’lhomme et de I'option de I'Eglise
d’Amérique latine pour les pauvres. Il est alors professeur a l'institut de théologie du diocése et
conseiller de I'évéque. Mais du fait de son engagement en faveur de la libération, il devient la cible
du régime militaire brésilien qui I'expulse en 1971. (Il sera réhabilité officiellement par I’Etat du Brésil
en 2010).

Il vit alors 8 ans comme exilé au Chili ou il aide a créer un séminaire rural a Talca. Aprés un livre ou il
dénonce l'idéologie de la « sécurité nationale » qui sert a légitimer les dictatures militaires, il est
également expulsé du Chili par le régime de Pinochet. Il revient alors au Brésil dans I'Etat de Paraiba
ou il fonde la aussi un séminaire rural ou les jeunes se forment a la prétrise sans quitter leur milieu
social.

Il a écrit de nombreux livres, entre autres : « Théologie de la Paix », « Anthropologie Chrétienne »,
« Théologie de la Houe ».

En plus de ses livres et des séminaires ruraux qu’il a fondés, José Comblin a aussi créé divers
mouvements pour laics comme les « Missionnaires de la Campagne » et les « Missionnaires du Milieu
Populaire ».

A la demande de nombreux évéques, il se déplagait dans toute I’Amérique latine pour accompagner
des acteurs de pastorale dans leur réflexion théologique. Beaucoup lui doivent une réflexion



théologique scientifique toujours enracinée dans la vie des plus pauvres du continent. Sa « théologie
de la houe » (qui est bien un outil agricole comme le signale le Larousse) en est un exemple
révélateur.

Le ton recto tono avec lequel il s’exprimait était inversement proportionnel a la force de ses analyses
théologiques qu'’il puisait dans sa foi chrétienne.

Jon Sobrino, théologien salvadorien d’origine espagnole. Né en 1938.

Développe I'aspect proprement christologique de la théologie. Influencé par le théologien
luthérien Moltmann auteur du livre : « le Dieu crucifié ».

Livre au cerf en 1986: «Jésus en Amérique latine ». Sa théologie s’enracine dans la
connaissance de I'humanité du Christ, seul lieu de connaissance du Dieu chrétien.

Les martyrs

Des évéques (Romero au Salvador, Angelelli en Argentine, Gerardi au Guatemala), des
prétres, des religieux, des religieuses et d’'innombrables laics ont été assassinés par les forces
de répression pour leur simple proximité avec les pauvres et pour leur engagement social.

La publication DIAL (Diffusion Information Amérique Latine) a réalisé 2 martyrologes en
signalant a chaque jour de I’'année les martyrs du jour. Presque toutes les dates de I'année
sont concernées et parfois par des centaines de noms, villages paysans et /ou indiens,
victimes de massacres).

En ce qui concerne la France, il faut signaler :

- Gabriel Longueville, prétre fidei donum de Viviers le 18/07/76 en Argentine. Sa cause
de béatification a commencé a Rome.

- Les sceurs des Missions étrangeres, Alice Domon et Léonie Duquet, en Argentine le
10/12/77. Alice Domon avait consacré une partie de sa vie a soigner I'enfant
handicapé du dictateur, le général Videla (qui vient récemment d’étre encore
condamné a la prison a vie pour le rapt d’enfants des femmes assassinées.) Le corps
d’Alice, jetée vivante d’un avion dans I'océan n’a jamais été retrouvé.

- André Jarlan, prétre fidei donum de Rodez, au Chili le 4 septembre 1984. Monté prier
dans sa chambre lors de la répression d’une manifestation, il a été atteint par une
balle qui a traversé la paroi de bois de la maison. Il est tombé mort sur sa Bible
ouverte a la page des psaumes. (« Des profondeurs, je crie vers toi Seigneur »).

- Gabriel Maire, prétre fidei donum du diocése de Saint Claude, au Brésil le 23/12/89.
Le proces est toujours en cours au Brésil.



- 2 prétres sont morts a leur retour en France des suites de mauvais traitements subis
dans des prisons : Jacques Renevot du diocése de Quimper, ancien d’Argentine en
1978 et Francois Jentel du diocese de Versailles, ancien du Brésil, en 1979.

Inculturation

La méthode d’éducation populaire de Paulo Freire permet de vivre une inculturation de la foi. Elle est

basée sur le dialogue.
A lieu un dialogue entre I'évangile enraciné dans une culture et une culture autre.
Il'y a réciproquement :

- Reconnaissance du positif de chacun.

- Interrogation et critique de ce qui peut apparaitre comme a changer ou a convertir dans
chacune des cultures, que ce soit celle qui annonce I'évangile ou celle qui le recoit.

- Et recherche commune d’une nouvelle et meilleure inscription de la foi dans la culture de

chacun.

Ceci suppose pour celui qui évangélise une dépossession de soi, car il faut faire confiance a I'autre
qui crée dans sa propre culture une inculturation de la foi chrétienne qui n’a encore jamais été mise
en pratique dans I'histoire ; Il y a nécessairement invention et créativité comme fruit de cet échange

et de ce dialogue.
C’est ce que vit le courant de la libération aujourd’hui dans son dialogue :

- avec les religions autochtones, soit les noirs (santeria a Cuba, candomble au Brésil, vaudou a
Haiti) ou indiennes (quichuas ou aymaras etc)

- avec le courant de la libération de la femme

- avec le courant de la défense écologique de la nature.

Avec (au lieu de Pour)

En décidant de donner la « priorité aux pauvres », 'Eglise décide de travailler non pas « pour » eux,
mais « avec » eux. L’Eglise décide d’étre solidaire de ceux qui vont &tre considérés désormais comme

sujets de leur propre libération.



Pacte des catacombes

Ce « pacte» entre évéques a Rome lors du Concile est peu connu. Or il permet de
comprendre I'engagement inébranlable des évéques latino-américains dans leur option en
faveur des pauvres, (pour et avec les pauvres). Leur choix était communautaire et pris
solennellement au coeur du diocése de Pierre, au cours d’'un Grand Concile, méme si ce
Concile n’a pas encore exprimé clairement cet engagement.

Quelques illustrations a Riobamba :

- Apres I'effondrement du toit de sa cathédrale, I'’évéque Proafio déclare : nous allons
d’abord construire I'Eglise vivante (les CEB) avant de rebatir les murs de I’édifice.

- Il se rendait a Rome voir le Pape habillé du poncho qui ne le quittait jamais. Il avait
renoncé a mitre, crosse, anneau, soutane, mais il était I'évéque le plus connu du

pays.
A Recife au Brésil :

- Helder Camara avait quitté son palais épiscopal pour vivre dans une petite maison en
périphérie de la ville et déjeunait le midi dans un petit restaurant populaire.

Le « Pacte des catacombes »

Dans les derniers jours du Concile, le 16 novembre 1965, sous
I'impulsion de Helder Camara (Recife, Brésil) et de Charles-Marie
Himmer (Tournai, Belgique), quarante évéques, en majorité latino-
américains, ont concélébré une eucharistie dans les catacombes de sainte
Domitille a Rome et ont signé ce qui s'est appelé le «Pacte des
catacombes ». Joseph Comblin, dans son exposé intitulé « L'Eglise : crise et
espérance », considere cet événement comme 'apparition d’'un « nouveau
franciscanisme » en Amérique latinel.

Les signataires ont été discrets. Les Informations Catholiques
Internationales en parlent a deux reprises: 'annonce de ce que l'on a
appelé le schéma XIV (n° du 15 décembre 1965) et le texte complet en 13
points (n° du 1¢r janvier 1966). C'est de ce numéro qu’est transcrit le texte
suivant.

Maurice Cheza

1 Exposé présenté le 18 mars 2010 au congres d’El Salvador, organisé a 1'occasion du
trentieme anniversaire de I’assassinat de Mgr Romero.



Nous, évéques réunis en Concile Vatican II,

ayant été éclairés sur les déficiences de notre vie de pauvreté selon 'Evangile ;
encouragés les uns par les autres, dans une démarche ou chacun de nous
voudrait éviter la singularité et la présomption ;

unis a tous nos fréres dans 1'Episcopat ;

comptant surtout sur la force et la grace de Notre Seigneur Jésus-Christ, sur la
priere des fideles et des prétres de nos dioceses respectifs ;

nous plagant par la pensée et la priere, devant la Trinité, devant 'Eglise du
Christ, devant les prétres et les fideles de nos dioceses, dans I'humilité et la
conscience de notre faiblesse mais aussi avec toute la détermination et la force
dont Dieu veut bien nous donner la grace,

nous nous engageons a ce qui suit :

1.

Nous essaierons de vivre selon le mode ordinaire de notre population en ce qui
concerne 1'habitation, la nourriture, les moyens de locomotion et tout ce qui
s’ensuit (cfr Mt., 5, 3, Mt., 6, 33, Mt,, 8, 20).

Nous renongons pour toujours a l'apparence et a la réalité de richesse
spécialement dans les habits (étoffes riches, couleurs voyantes), les insignes en
matiere précieuse (ces signes doivent étre en effet évangéliques) (cfr Mc, 6,9,
Mt., 10, 9-10, Actes, 3, 6).

Nous ne posséderons ni immeubles, ni meubles, ni comptes en banque, etc., en
notre propre nom; et s’il faut posséder, nous mettrons tout au nom du
diocese, ou des ceuvres sociales ou caritatives (cfr Mt., 6, 19-21, Lc., 12, 33-34).

Nous confierons, chaque fois qu’il est possible, la gestion financiere et matérielle,
dans nos dioceses, a un comité de laics compétents et conscients de leur role
apostolique, en vue d’étre moins des administrateurs que des pasteurs et
apotres (cfr Mt., 10, 8 ; Actes, 6, 1-7).

Nous refusons d’étre appelés oralement ou par écrit par des noms et des titres
signifiant la grandeur et la puissance (Eminence, Excellence, Monseigneur).
Nous préférerons étre appelés du nom évangélique de Pére.

Nous éviterons, dans notre comportement, nos relations sociales, ce qui peut
sembler donner des priviléges, des priorités ou méme une préférence quelconque
aux riches et aux puissants (ex. : banquets offerts ou acceptés, classes dans les
services religieux (cfr Lc, 13, 12-14, 1 Cor., 9, 14-19).

Nous éviterons de méme d’encourager ou de flatter la vanité de quiconque en
vue de récompenser ou de solliciter les dons, ou pour toute autre raison. Nous
inviterons nos fidéles a considérer leurs dons comme une participation



10.

11.

12.

normale au culte, a I'apostolat et a 1’action sociale (cfr Mt., 6, 2-4, Lc. 15, 9-13, 2
Cor., 12, 14).

Nous donnerons tout ce qui est nécessaire de notre temps, réflexion, cceur,
moyens, etc., au service apostolique et pastoral des personnes et des groupes
laborieux et économiquement faibles et sous-développés, sans que cela nuise
aux autres personnes et groupes du diocese. Nous soutiendrons les laics,
religieux, diacres ou prétres que le Seigneur appelle a évangéliser les pauvres
et les ouvriers en partageant la vie ouvriére et le travail (cfr Lc, 4, 18, Mg, 6, 4,
Mt., 11, 45, Actes, 18, 3-4, Actes, 20, 33-35, 1 Cor., 4, 12 et 9, 1-27).

Conscients des exigences de la justice et de la charité et de leurs rapports
mutuels, nous essaierons de transformer les ceuvres de « bienfaisance » en
ceuvres sociales basées sur la charité et la justice qui tiennent compte de tous et
de toutes les exigences, comme un humble service des organismes publics
compétents (cfr Mt., 25, 31-46, Lc. 13, 12-14, et 33-34).

Nous mettrons tout en ceuvre pour que les responsables de notre
gouvernement et de nos services publics décident et mettent en application les
lois, les structures et les institutions sociales nécessaires a la justice, a I'égalité et
au développement harmonisé et total de tout '’homme chez tous les hommes
et par la a I'avénement d’un autre ordre social, nouveau, digne des fils de
I’homme et des fils de Dieu (cfr Act., 2, 44-45, Act., 4, 32-35, Act., 5, 4, 2 Cor., 8
et 9 entiers, 1 Tim., 5, 16).

La collégialité des évéques trouvant sa plus évangélique réalisation dans la
prise en charge commune des masses humaines en état de misere physique,
culturelle et morale - les 2/3 de 'humanité - nous nous engageons :

- a participer, selon nos moyens, aux investissements urgents des épiscopats
des nations pauvres ;

- a acquérir ensemble, au plan des organismes internationaux mais en
témoignant de I'Evangile, comme le Pape Paul VI a 'O.N.U., la mise en place
de structures économiques et culturelles qui ne fabriquent plus de nations
prolétaires dans un monde de plus en plus riche, mais permettent aux masses
pauvres de sortir de leur misére.

Nous nous engageons a partager dans la charité pastorale notre vie avec nos
freres dans le Christ, prétres, religieux et laics, pour que notre ministere soit
un vrai service ; ainsi

- nous nous efforcerons de « réviser notre vie » avec eux ;

- nous susciterons des collaborateurs pour étre davantage des animateurs
selon I'esprit que des chefs selon le monde ;

-nous chercherons a étre plus humainement présents, accueillants ;

- nous nous montrerons ouverts a tous, quelle que soit leur religion (cfr Mc., 8,
34-35, Actes, 6, 1-7, 1 Tim., 3, 8-10).



13. Revenus dans nos dioceses respectifs, nous ferons connaitre a nos diocésains

notre résolution, les priant de nous aider par leur compréhension, leur
concours et leurs priéres.

Que Dieu nous aide a étre fideles.

Emergence du monde Indien (indigene)

(autochtone)

Un des fruits importants de cette option d’un secteur important de I'Eglise catholique en
faveur de la libération, c’est 'émergence du monde indien dans I'ensemble du continent,
méme si d’autres personnes non — chrétiennes y ont également contribué.

Cela concerne :

Le Chiapas au sud du Mexique

Les Indiens du Guatemala

Les Indiens Quichuas des Andes et Amazoniens d’Equateur

La Bolivie avec pour la premiere fois un président indien

Les Mapuches au sud du Chili qui avaient résisté a la colonisation espagnole jusqu’a
la fin du 19° siecle.

Un exemple de cette émergence, c’est le premier soulévement indien national en Equateur
en 1990.

Ce soulévement a été national, suite a tout ce travail d’évangélisation - conscientisation
commencé par |I'évéque Proafio dés 1954.

L’aspect national de ce soulévement lui a permis d’étre pacifique et d’empécher I'Etat
équatorien de répondre par une répression mortelle.

C’est un signe de la lutte de la théologie de la libération pour la vie des gens et contre la
violence structurelle et ensuite répressive de I'Etat.

BIBLIOGRAPHIE

Gustavo GUTIERREZ Théologie de la libération. (Lumen Vitae)

Paulo FREIRE « Pédagogie des opprimés » (Maspero) et « L’éducation pratique de la liberté » (Cerf)

Leonidas PROANO Evangelizacién, concientizacién y politica SIGUEME (en espagnol)



