
N° 9   Février 2010
Trimestriel

L’Année sacerdotale

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

L’A
nn

ée
sa

ce
rd

ot
ale

N
°

9

2010

Alphonse Borras n Marie-Emmanuel Crahay n André Dupleix 

Béatrice et Jacques Jarrige n Richard Lukaszewski 

Philippe Mallet n Paul Quinson n Gilles Routhier 

Jean-Paul Russeil n Albert Vanhoye n André Vingt-Trois 

Rosanna Virgili

Ce numéro est dédié au thème donné par le Pape
Benoît XVI, « L’année sacerdotale ». C’est, pour nos commu-
nautés, une belle occasion de réfléchir, notamment à l’arti-
culation entre sacerdoce presbytéral et sacerdoce commun. 
Nous avons choisi de mettre l’accent sur des contributions
qui dialoguent avec Vatican II. Parmi nos auteurs, tous théo-
logiens de renom, les cardinaux Vanhoye et Vingt-Trois.
Ensemble, ils font de ce spécial « Année sacerdotale » une
collection de textes d’une belle portée analytique. Nous
avons adjoint à nos rubriques habituelles une section témoi-
gnage dédiée à deux grandes figures : le Curé d’Ars et
Dom Helder Camara. 





N° 9     Février 2010
Église et Vocations

LA
RE

VU
E

D
E

LA
PA

ST
O

RA
LE

D
ES

VO
C

AT
IO

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Eric Poinsot, 

Paule Zellitch, Sœur Anne-Marie David

Abonnements 2010 :
France : 37 € (le numéro : 12 €)
Europe : 39 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0410 G 82818
© UADF, Service National des Vocations, 2010
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70
E-mail : snv@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



L’année sacerdotale

ÉDITO 5
Paule Zellitch

RÉFLEXIONS

La nouveauté du sacerdoce du Christ 9
Cardinal Albert Vanhoye

Vérités négligées concernant le ministère presbytéral 27
Alphonse Borras

Penser avec Vatican II le ministère presbytéral 39
Gilles Routhier

Sur la formation des prêtres : 67
une triple lecture du décret de création des séminaires 
Jean-Paul Russeil

FIGURES DE TÉMOINS

Le saint Curé d’Ars : un grand témoin sprirituel 85
André Dupleix

Dom Helder Camara, figure de chrétien, de prêtre et d’évêque 95
Philippe Mallet



N° 9 Février 2010

PARTAGE DE PRATIQUES

Accueillir et accompagner les vocations 105
Cardinal André Vingt-Trois

Quelle formation pastorale à Paris ? 113
Paul Quinson

Paroissiens et séminaristes 123
Béatrice et Jacques Jarrige

“En chemin” vers la prêtrise 125
Richard Lukaszewski

Auxiliaires du sacerdoce ? 131
Marie-Emmanuel Crahay

CONTRIBUTIONS

L’Évangile de la vocation : 139
dynamiques de l’appel et de la réponse
Rosanna Virgili

Abonnement 159





ÉDITO

Ce numéro est dédié au thème donné par le pape Benoît XVI,
« L’année sacerdotale ». C’est, pour nos communautés, une belle occasion
de réfléchir, notamment à l’articulation entre sacerdoce presbytéral et sacer-
doce commun. 

Le service des baptisés dans leur relation avec le Seigneur est une belle
tâche dont il n’est pas toujours certain que l’enjeu ultime soit toujours perçu
avec la force qu’il requiert. Ce service, ce ministère est ordonné à la crois-
sance d’une relation, celle d’un peuple avec Dieu ; des hommes et des fem-
mes, en capacité par l’Esprit d’accueillir l’état auquel Dieu les prédispose
pour que d’autres puissent à leur tour vivre ce triple « statut » : prêtres, rois
et prophètes. La croissance d’un tel peuple, dans la foi au Ressuscité est le
fruit de la mission reçue du Christ « pour le bien du Corps entier » : élargir
ce peuple/Corps jusqu’aux confins de la terre. Servir ce peuple appelé à
délivrer et à enfanter, est la plus belle et la plus ardue des tâches. Il s’agit
d’accompagner ces hommes libérés à l’assomption d’une liberté plus gran-
de encore, celle du Fils dans son Incarnation. Ce service de l’Annonce, de
la communion au Christ pour être manifeste passe ainsi par l’expérience de
la fraternité en son sens le plus profond et le plus abouti, celui dont le
Seigneur lui même témoigne.

Nous avons choisi, émerveillés par la richesse et la diversité des
apports qui fleurissent ces temps-ci, tous nés de cette impulsion donnée par
le Saint Père, de mettre l’accent, en première partie, plutôt sur des apports
théologiques qui dialoguent avec le Concile.

S’agissant des pratiques, en ouverture de cette partie du dossier des
témoignages, celles de deux figures éminentes et complémentaires, à l’am-
plitude spirituelle qu’il convient de restituer, le Curé d’Ars et Dom Helder
Camara. Suivent des éclairages variés, touchant aux aspects concrets de la
formation des futurs prêtres. Ils sont donnés non seulement par ceux qui ont
la charge d’élaborer des contenus ordonnés au but l’exercice de la charge
pastorale – mais aussi par des formateurs, comme par ceux qui reçoivent ces
formations. Les approches sont à l’échelle hexagonale, concernent différen-
tes tranches d’âges et de statuts comme vous pourrez le constater ; cepen-
dant chaque article est représentatif du type d’expérience qu’il partage.

Dans la section « Contributions », nous avons le plaisir de vous pro-
poser la traduction d’une belle intervention entendue lors du Congrès euro-
péen des vocations à Rome, en juillet 2009. Vous serez sûrement sensibles
aux accents singuliers, inaccoutumés en nos contrées, de cette contribution
informée. Bonne lecture ! n



Éléments de bibliographie

• Jean-Louis SOULETIE (dir.), Prêtres dans le souffle de Vatican II, Les
éditions de l’Atelier, 2010.

• Monique HÉBRARD, Prêtres, enquête sur le clergé d’aujourd’hui,
Buchet-Chastel, 2008.

• Walter KASPER, Serviteur de la joie. La vie du prêtre et le service
sacerdotal, Cerf, 2007.

• Céline BÉRAUD, Le métier de prêtre, Les éditions de l’Atelier, 2006.
• Enzo BIANCHI, Aux prêtres, Parole et Silence, 2006.
• Georges GILSON, Les prêtres, parlons-en, DDB, 2006.
• Hippolyte SIMON, Libres d’être prêtres, Les éditions de l’Atelier, 2001.
• Jean RIGAL, Découvrir les ministères, DDB, 2001.
• Jean-Paul RUSSEIL, Une culture de l’appel pour la cause de l’Évan-

gile, Cerf, coll. « Théologie », 2001.
• Jean-Marie LUSTIGER, Les prêtres que Dieu donne, DDB, 2000.
• Henri-Jérôme GAGEY et Patrick PRÉTOT, « Ministères ordonnés et

sacrements. Sur l’articulation du munus gubernandi et du munus
sanctificandi », Documents épiscopat 13, sept. 1999.

• Hervé LEGRAND, « Presbytre/prêtre », Dictionnaire critique de théo-
logie, Paris, PUF, 1998.

• Albert VANHOYE, Prêtres anciens, prêtre nouveau selon le Nouveau
Testament, Seuil, coll. « Parole de Dieu », 1980.

Prochains numéros d’Église et vocations :
• La pastorale des temps forts
• La vocation baptismale
• “Proposer les vocations dans l’Église locale” 

(thème de la JMV 2011)

En cette Année sacerdotale, 
une rencontre internationale des prêtres 

se déroulera à Rome du 9 au 11 juin 2010.



R É F L E X I O N S





Cardinal Albert Vanhoye
jésuite

professeur honoraire d’exégèse

Chers amis, 

Permettez-moi de vous exprimer d’abord la grande joie que
j’éprouve à me trouver ce matin parmi vous et à me mettre à votre
service en vous parlant du sacerdoce dans le Nouveau Testament,
sujet que j’ai traité dans mon livre Prêtres anciens, Prêtre nouveau
selon le Nouveau Testament 1. En une brève conférence, je ne peux
évidemment pas vous résumer tout cet ouvrage, je tâcherai simple-
ment de bien mettre en évidence la nouveauté que le sacerdoce du
Christ a apportée par rapport au sacerdoce de l’Ancien Testament,
nouveauté qui, souvent, n’est pas suffisamment reconnue. 

En un certain sens, rien n’est plus ancien que le sacerdoce et rien
n’est plus nouveau que le sacerdoce du Christ. Le sacerdoce est une
institution très ancienne. La préoccupation des rapports avec la divi-
nité s’est manifestée dès l’origine du genre humain comme trait fonda-
mental de la vie spirituelle de l’être humain et cette préoccupation s’est
exprimée très tôt dans la vie sociale par l’institution de prêtres, c’est-
à-dire d’hommes spécialisés pour le culte religieux. Le sacerdoce n’est
donc pas une invention de la Bible, il est plus ancien qu’elle. Ce n’était
pas un privilège du peuple élu. La Bible parle aussi de prêtres païens,
elle en parle même avant l’institution de prêtres israélites. Le premier
prêtre dont parle l’Ancien Testament est Melchisédek, roi de Salem
(Gn 14, 18) ; ensuite apparaissent des prêtres égyptiens, dans l’his-
toire de Joseph (Gn 41, 45.50 ; 46, 20 ; 47, 22.26), puis un prêtre

9

La nouveauté 
du sacerdoce du Christ

RÉFLEXIONS



madianite, dans l’histoire de Moïse (Ex 2, 16 ; 3, 1). Le sacerdoce
lévitique apparaît plus tard et ne constitue pas une nouveauté. Les
fonctions des prêtres hébreux étaient semblables à celles des prêtres
païens. Les uns comme les autres étaient chargés des cérémonies du
culte dans le sanctuaire, ils devaient transmettre les oracles divins aux
personnes qui venaient consulter la divinité, ils offraient des sacrifices
et avaient la responsabilité de diverses observances. 

Par nature, les institutions sont stables ; elles tendent à se main-
tenir dans l’existence. Cela est spécialement vrai du sacerdoce, insti-
tution sociale sacrée. Pour cette raison, on observe une forte tendance
à concevoir toujours le sacerdoce de la même façon et à assimiler le
sacerdoce chrétien au sacerdoce ancien. En réalité, le sacerdoce du
Christ se présente dans le Nouveau Testament comme une stupéfiante
nouveauté. Il ne s’insère pas dans les textes comme une chose qui
allait de soi et prolongeait simplement l’institution ancienne. Bien au
contraire, au lieu d’exprimer une continuité naturelle, il marque une
rupture qui, à première vue, semblait complète. Le sacerdoce du
Christ était tellement nouveau qu’il ne semblait pas être un sacerdoce.
Les Évangiles ne parlent jamais de sacerdoce à propos de Jésus, ni à
propos des apôtres. A Jésus, on appliquait beaucoup de titres : rabbi,
maître, prophète, Fils de David, Fils de l’homme, Messie, Seigneur,
Fils de Dieu ; on ne l’appelait jamais prêtre, ni grand prêtre. 

L’absence de tout titre sacerdotal indique clairement que l’Église
primitive était consciente de se trouver en présence d’une nouveauté
si forte qu’il n’était pas possible de l’exprimer dans les termes
anciens. Une radicale ré-élaboration des catégories sacerdotales a
été indispensable pour que devienne possible leur application au
mystère du Christ. Cette ré-élaboration a requis bien des années. Son
utilité s’est révélée de première importance pour l’approfondissement
de la foi chrétienne. Le résultat final est que le seul traité méthodique
de christologie présent dans le Nouveau Testament est un traité de
christologie sacerdotale, celui que l’on trouve dans la lettre aux
Hébreux. Dans d’autres écrits du Nouveau Testament, on trouve de
très importants éléments de christologie, mais ils ne sont jamais déve-
loppés aussi amplement. Les conséquences de cette christologie
sacerdotale sont extrêmement importantes pour nous qui avons part
au sacerdoce du Christ. 

10

RÉFLEXIONS



Une conception nouvelle du sacerdoce 

Si nous voulons exprimer en une formule brève la nouveauté du
sacerdoce du Christ, il me semble que nous devons l’appeler « le sacer-
doce de la nouvelle alliance ». A la dernière Cène, Jésus a pris la coupe
de vin et a dit : « Cette coupe est la nouvelle alliance en mon sang »
(Lc 22, 20 ; 1 Co 11, 25). Le Christ est un prêtre d’un genre nouveau,
parce qu’il est « médiateur d’une nouvelle alliance » (He 9, 15). 

Nouveauté de l’insistance sur la médiation 

L’insistance sur l’alliance et sur la médiation constitue déjà une
première innovation par rapport à l’Ancien Testament. A cette
époque, en effet, le lien entre sacerdoce et alliance, qui implicitement
existait, n’était pas exprimé. Au Sinaï, selon le récit biblique, la
conclusion de la première alliance s’était effectuée sans l’intervention
d’aucun prêtre (Ex 24, 4-8), bien qu’ils aient été mentionnés aupara-
vant (Ex 19, 22.24). Lorsqu’on parlait des prêtres lévitiques, l’aspect
qui retenait davantage l’attention n’était pas celui d’une médiation
d’alliance, mais celui du culte divin. Le sacerdoce était considéré
avant tout comme un grand honneur à cause du rapport privilégié des
prêtres avec Dieu. Les prêtres étaient prêtres pour Dieu. A Moïse, Dieu
avait dit : « Fais approcher Aaron et ses fils pour qu’ils soient prêtres
pour moi » (Ex 28, 1). Aux prêtres était réservé le droit d’offrir à Dieu
les sacrifices et d’entrer dans sa maison. Le grand prêtre avait le privi-
lège de pénétrer, une fois par an, dans la partie la plus sainte du
Temple et de s’approcher du trône de Dieu. Il apparaissait donc
comme un être presque céleste, élevé au-dessus de tout le peuple.
Lorsque le Siracide se met à parler d’Aaron, le premier mot qui lui
vient à l’esprit est le verbe « élever ». Dieu « éleva Aaron » (Si 45, 6).
Ensuite le Siracide décrit avec enthousiasme la gloire sacerdotale
d’Aaron, exprimée en de splendides vêtements « que jamais un étran-
ger n’a revêtus » (Si 45, 7-13). Son enthousiasme n’est pas moins
grand lorsqu’il parle du grand prêtre de son temps, Simon, qu’il
compare au « soleil rayonnant » et aux astres (Si 50, 6-7). 

11

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



À la dernière Cène, au contraire, Jésus s’est présenté en toute
simplicité « comme celui qui sert » (Lc 22, 27) et il a lavé les pieds de
ses disciples (Jn 13, 4-5). Dans l’institution de l’eucharistie, il a
exprimé et renforcé une double relation : d’abord, sa relation avec
Dieu, son Père, dans la prière d’action de grâces, et aussitôt après,
sa relation avec ses disciples, à qui il a donné son corps et son sang.
Cette seconde relation a eu une expression plus forte que la première. 

De façon analogue, la lettre aux Hébreux remplace la vision
unilatérale du sacerdoce, proposée par l’Ancien Testament, par une
perspective bilatérale. L’auteur insiste sur l’aspect de médiation en
disant : « Tout grand prêtre, pris d’entre les hommes est établi pour
les hommes dans les relations avec Dieu » (He 5, 1). Au lieu de dire
« établi pour Dieu », comme le prescrit l’Ancien Testament (Ex 29, 1),
l’auteur n’hésite pas à dire « établi pour les hommes », avant d’ex-
primer l’autre côté de la médiation, celui des « relations avec Dieu ».
Au Christ, il applique trois fois le titre de « médiateur » (He 8, 6 ;
9, 15 ; 12, 24), qu’on ne trouve jamais dans le Pentateuque et seule-
ment une fois dans les autres parties de l’Ancien Testament, mais
dans un souhait considéré comme irréalisable. Parlant de Dieu, Job
s’exclamait : « Ah ! s’il y avait entre nous deux un médiateur ! » (Jb 9,
33 LXX). La lettre aux Hébreux, elle, affirme que le Christ est média-
teur et elle précise chaque fois « médiateur d’alliance », car elle relie
fortement le sacerdoce à l’alliance. De tous les écrits du Nouveau
Testament elle est celui qui parle le plus souvent de l’alliance : le mot
grec diathèkè, qui désigne l’alliance, s’y trouve dix-sept fois, alors
que, dans tout le reste du Nouveau Testament, il n’est employé que
seize fois, et jamais plus de trois fois dans un même écrit. 

Nouvelle idée de la sanctification 

De cette première innovation, qui concerne la façon de
comprendre le sacerdoce, plusieurs autres ont dérivé. Alors que
l’Ancien Testament soulignait la nécessité, pour le prêtre, de se main-
tenir séparé des autres, le Nouveau Testament insiste, au contraire,
sur la nécessaire solidarité du prêtre avec tous ses frères et sœurs en
humanité (cf. He 2, 17-18). 

12

RÉFLEXIONS



L’Ancien Testament se préoccupait avant tout de la relation entre
le prêtre et Dieu. Il cherchait donc à préserver le prêtre de tout contact
susceptible de porter atteinte à sa consécration et de le rendre ainsi
moins apte à l’exercice de ses fonctions sacerdotales. Les Israélites
étaient convaincus que, pour être admis à s’approcher de la redou-
table sainteté de Dieu, une spéciale consécration ou sanctification
était indispensable. N’étant pas en mesure de procurer une sanctifi-
cation intérieure qui atteigne la conscience, la Loi de Moïse proposait
et exigeait une sanctification extérieure, obtenue au moyen de sépa-
rations rituelles. Il y avait tout un système de telles séparations, une
sorte de pyramide constituée de gradins successifs. Une première
séparation était établie entre le peuple d’Israël et les autres nations ;
Israël était le peuple élu, mis à part pour appartenir à Dieu. Ensuite,
une des douze tribus d’Israël, celle de Lévi, avait été séparée des
autres pour être appliquée au service du Temple. Dans cette tribu, une
famille avait reçu une consécration particulière, qui la mettait sur un
gradin plus élevé. Dans cette famille était choisi le grand prêtre, qui
se trouvait au sommet de la pyramide. Les rites de sa consécration
sont décrits avec minutie dans les livres de l’Exode (Ex 29) et du
Lévitique (Lv 8-9) : bain rituel pour purifier le prêtre des contacts avec
le monde profane, onction pour l’imprégner de sainteté, vêtements
qui exprimaient son appartenance au monde sacré et surtout de
multiples immolations d’animaux. De sévères prescriptions l’obli-
geaient à conserver cette consécration au moyen d’observances qui
maintenaient sa séparation du monde profane. Il lui était interdit, en
particulier, de prendre le deuil et de s’approcher du corps d’un
défunt, même de son père ou de sa mère (Lv 21, 11), car cela aurait
été pour lui un contact avec la mort et donc une impureté inconcilia-
ble avec l’exercice du culte. Entre la corruption de la mort et la sain-
teté du Dieu vivant, on percevait une totale incompatibilité. 

Dans le sacerdoce du Christ, au contraire, l’insistance sur
l’aspect de médiation change complètement la perspective et la
renouvelle d’une manière radicale. L’idée de sanctification par des
rites de séparation est éliminé ; à sa place, on a la sanctification au
moyen d’un dynamisme de communion. L’institution de l’eucharistie
en est la réalisation la plus impressionnante. 

Très significative dans le même sens est la phrase de la lettre aux
Hébreux où l’on trouve la première mention du sacerdoce du Christ,

13

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



la phrase d’Hébreux 2, 17. L’auteur y déclare que, « pour devenir
grand prêtre », le Christ « devait se rendre semblable en tout à ses
frères ». Le contexte fait comprendre que l’expression « semblable en
tout » ne se réfère pas seulement à la nature humaine, que le Fils de
Dieu a assumée dans le mystère de l’incarnation, mais qu’elle
concerne aussi et surtout les aspects les plus douloureux et les plus
humiliants de l’existence humaine : les épreuves, les souffrances et la
mort. Le Christ a « goûté » l’amère saveur de « la mort » (He 2, 9) ;
il a été « rendu parfait par des souffrances » (2, 10) ; « parce qu’il a
souffert personnellement quand il a été éprouvé, il est en mesure de
venir en aide à ceux qui sont éprouvés » (2, 18). 

Une pareille façon de devenir grand prêtre est en opposition
diamétrale avec la conception ancienne. Au lieu d’une séparation
rituelle, nous trouvons une solidarité existentielle. Au lieu d’un mouve-
ment d’élévation au dessus des autres, nous trouvons un extrême
abaissement. Au lieu d’une interdiction de tout contact avec la mort,
l’exigence d’accepter la souffrance et la mort. 

Jésus n’occupait pas une place privilégiée dans le système des
séparations rituelles. Il n’était pas d’une famille sacerdotale. Il n’ap-
partenait pas à la tribu mise à part pour le service du Temple. On ne
le voit jamais manifester la moindre préoccupation de pureté rituelle ;
il n’hésitait pas à toucher un lépreux (Mc 1, 41), ni à prendre par la
main une morte (Mc 5, 41) ; il se mettait à table avec des publicains
et des pécheurs (Mc 2, 16 ; Lc 15, 1-2) ; autant de contacts qui
semblaient incompatibles avec la participation aux cérémonies du
culte et provoquaient donc le scandale des pharisiens. La solidarité
existentielle de Jésus avec les plus misérables des hommes atteignit
son comble dans sa mort sur le Calvaire, qu’il avait rendue présente
à l’avance à la dernière Cène, lorsqu’il donna à ses disciples son
sang versé. La mort de Jésus n’a rien eu d’un « sacrifice » au sens
ancien du terme. Elle a été exactement le contraire, l’exécution d’un
condamné à mort. Un sacrifice, en effet, est un acte de consécration
rituelle qui glorifie. On l’effectuait dans le lieu saint ; la fumée qui
montait vers le ciel symbolisait l’élévation de la victime jusqu’au trône
céleste de Dieu (cf. Gn 8, 21). L’exécution d’un condamné, au
contraire, était un acte d’exécration, l’opposé d’une consécration, un
acte de rejet complet et définitif, infamant. On l’effectuait hors de la
ville sainte. Jésus n’est pas mort dans un lieu saint, mais « hors de la

14

RÉFLEXIONS



porte » de la cité (He 13, 12 ; cf. Lv 24, 14), suspendu à une croix,
ce qui en faisait un « maudit » (Ga 3, 13 ; Dt 21, 23). Sa mort l’ex-
cluait complètement du culte sacerdotal de l’Ancien Testament. 

En ce temps, la dignité sacerdotale était considérée comme la
plus élevée qui soit. Déjà à l’époque de l’Exode, elle avait suscité des
ambitions et des rivalités (cf. Nb 16–17 ; Si 45, 18). Après le retour
de l’exil, celles-ci s’étaient faites plus âpres encore. En donnent témoi-
gnage les Livres des Maccabées et l’historien juif Josèphe. Pour se
hisser à la position de grand prêtre, les ambitieux employaient tous
les moyens, jusqu’aux plus malhonnêtes et aux plus cruels, comme la
corruption et l’assassinat (cf. 2 M 4, 7-8.24-26.32-34). 

Jésus, tout au contraire, a pris le chemin inverse, celui de l’ac-
ceptation volontaire de l’humiliation et de la souffrance. Bien loin de
rechercher pour lui-même une position élevée, « il s’anéantit lui-même,
prenant une condition d’esclave, […] il s’humilia, se faisant obéissant
jusqu’à la mort, et à la mort sur une croix » (Ph 2, 7.8). Il renonça à
tout privilège et se rendit « semblable en tout à ses frères » (He 2, 17)
et se mit même au dernier rang de tous, celui des criminels condam-
nés à mort. C’est en cela que consista sa consécration sacerdotale.
Nouveauté inouïe, terriblement exigeante, qui bouleversait la façon de
comprendre le sacerdoce, en donnant une importance fondamentale
à la fonction de médiation et à un dynamisme de communion. 

Nouveauté de l’oblation sacerdotale du Christ 

À la nouveauté du sacerdoce correspond la nouveauté de
l’oblation sacerdotale, la nouveauté du sacrifice. Nouveau est le but
assigné à l’oblation ; nouveau, son contenu ; nouveau, le moyen pour
la réaliser ; nouveau, le dynamisme qui en résulte ; nouvelles, les
possibilités de participation. 

Nouveau but de l’oblation 

La manière spontanée de comprendre les oblations sacrificielles
consiste à les considérer comme des cadeaux offerts à Dieu pour s’at-

15

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



tirer ses faveurs. Le rapport entre celui qui offre et Dieu est conçu sur
le modèle des rapports entre deux personnes humaines ou deux
groupes humains, qui cherchent à vivre en bonne harmonie. Le récit
biblique du sacrifice de Noé après le déluge suggère nettement cette
perspective. Noé se montre généreux envers Dieu en lui offrant des
holocaustes, dont la fumée monte jusqu’au ciel. Dieu en respire
l’odeur agréable et la satisfaction qu’il en éprouve le porte à être, à
son tour, généreux envers les hommes ; il promet de ne plus jamais
maudire la terre (Gn 8, 20-22). Les sacrifices d’expiation pour les
péchés peuvent, de même, être compris comme des cadeaux offerts
à Dieu pour lui faire oublier les fautes commises. A Dieu justement
irrité par les fautes, on offre des oblations sacrificielles dans l’espoir
de « calmer sa colère ». 

Une longue discussion serait possible sur ces conceptions, qui
peuvent contenir des éléments valables. Mais dans l’ensemble, le
Nouveau Testament et, en particulier, la lettre aux Hébreux montrent
clairement leur insuffisance. Dans les Actes des Apôtres, saint Paul
s’oppose fermement à la prétention humaine de faire des cadeaux à
Dieu. Il déclare : « Dieu, qui a fait le monde et tout ce qu’il contient,
lui, le Seigneur du ciel et de la terre, n’habite pas dans des temples
faits de main d’homme. Il n’est pas non plus servi par des mains
humaines, comme s’il avait besoin de quoi que ce soit, lui qui donne
à tous, vie, souffle et toutes choses » (Ac 17, 24-25). Cette déclaration
du discours à l’Aréopage conteste radicalement l’idée ordinaire de
culte rendu à Dieu dans un temple, au moyen d’oblations sacrificielles. 

Les oblations ne servent pas à Dieu ; elles ne peuvent pas chan-
ger les dispositions de Dieu envers les hommes. Selon la lettre aux
Hébreux, le but des oblations n’est pas de provoquer un changement
d’attitude de la part de Dieu, mais d’obtenir une transformation inté-
rieure de celui qui les offre. L’auteur critique les sacrifices anciens,
parce que « ils n’étaient pas capables de rendre parfait dans sa cons-
cience celui qui rendait le culte » (He 9, 9). Il leur concède une
certaine efficacité pour « la pureté de la chair » (9, 13), c’est-à-dire
pour la pureté rituelle extérieure, condition pour la participation au
culte extérieur, mais il affirme à plusieurs reprises leur manque
complet d’efficacité pour la purification des consciences (10, 1.4.11)
et donc pour l’authentique relation avec Dieu. 

16

RÉFLEXIONS



L’oblation du Christ, au contraire, a eu pleine valeur, parce
qu’elle a été une transformation intérieure du Christ lui-même. La
lettre aux Hébreux nous enseigne que le Christ a été « rendu parfait »
par son oblation (He 5, 9 ; cf. 2, 10 ; 7, 28). Au lieu d’être une tenta-
tive humaine de changer les dispositions de Dieu, son sacrifice a
consisté à s’ouvrir lui-même à l’action de Dieu, avec amour recon-
naissant et docilité parfaite, afin que sa nature humaine soit transfor-
mée, rendue parfaite, et devienne ainsi « source de salut » pour nous
tous (He 5, 9-10). 

Nouveau contenu de l’oblation 

Ce changement radical de perspective porte avec soi, évidem-
ment, un changement du contenu de l’oblation. Sur ce point, la lettre
aux Hébreux critique sévèrement le culte de l’Ancien Testament. Le
grand défaut de l’ancien culte sacrificiel était d’être irrémédiablement
extérieur. On y effectuait, selon la lettre aux Hébreux, des « rites de
chair » (He 9, 10), des rites extérieurs, où n’entrait pas le Saint Esprit.
Pour entrer dans le Saint des Saints, le grand prêtre se servait d’un
« sang qui n’était pas le sien » (9, 25), « le sang des boucs et des
veaux » immolés en sacrifice (9, 12.13.19). Il ne pouvait pas s’offrir
lui-même, car il n’en était ni digne, ni capable. Il n’en était pas digne,
car il était pécheur, comme les autres hommes ; or, une offrande
présentée à Dieu doit être « sans tache », le livre du Lévitique le répète
à satiété (Lv 1, 3.10 ; 3, 1.6.9 ; etc.). Le grand prêtre n’était donc pas
une victime sacrificielle acceptable. La Loi lui prescrivait d’offrir
d’abord pour ses propres péchés, ensuite pour ceux du peuple
(Lv 9, 7 ; 16, 6.15). D’autre part, étant pécheur, le grand prêtre
n’avait pas en lui l’intense force de charité qui est indispensable pour
s’élever jusqu’à Dieu. Son ministère consistait donc à effectuer des rites
extérieurs. Une liturgie de ce genre ne pouvait pas l’unir réellement à
Dieu ni avoir une véritable efficacité pour les personnes humaines. 

L’oblation du Christ a été, au contraire, une oblation person-
nelle. On le voit à la dernière Cène. Jésus a pris son propre corps,
son propre sang. Dans une attitude d’amour reconnaissant, il les a
mis à la disposition de l’amour qui vient de Dieu et il les a donnés à

17

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



ses disciples. La lettre aux Hébreux déclare que le Christ « s’est offert
lui-même » (He 9, 14 ; 7, 27). « Il est entré dans le sanctuaire, non
pas avec du sang de boucs et de veaux, mais avec son propre sang »
(9, 12). Il a fait une fois pour toutes « le sacrifice de lui-même » (9, 26),
« l’offrande de son corps » (10, 10). Il était en mesure d’effectuer
cette oblation personnelle, parce qu’il était parfaitement digne de se
présenter à Dieu, étant une victime « sans tache » (9, 14), lui qui est
« saint innocent, immaculé » (7, 26), indemne de toute complicité
avec le péché (4, 15). « Qui d’entre vous, disait-il aux Juifs, peut me
convaincre de péché ? » (Jn 8, 46). Saint Pierre l’appelle : « agneau
sans défaut et sans tache » (1 P 1, 15) et saint Paul : « celui qui n’a
pas connu le péché » (2 Co 5, 21). 

D’autre part, il n’était pas seulement une victime agréable à
Dieu, mais il était en même temps prêtre capable, car il avait dans
son cœur toute la force généreuse de la charité divine, qui y était
versée par l’Esprit Saint. 

Nouveau moyen d’effectuer l’oblation 

Pour la réalisation d’un sacrifice, en effet, l’élément le plus
important n’est pas la chose offerte, mais le moyen employé pour la
faire parvenir jusqu’à Dieu. Dans le culte ancien, pour faire monter la
victime jusqu’au trône céleste de Dieu, les prêtres avaient à leur dispo-
sition le feu de l’autel. Au moyen de ce feu, les animaux immolés,
portés sur l’autel des holocaustes, se transformaient en fumée qui
montait dans le ciel et pouvait être respirée par Dieu. Nous l’avons vu
déjà à propos du sacrifice de Noé (Gn 8, 21). Il faut noter à ce
propos que, selon les traditions bibliques, le feu de l’autel n’était pas
un feu quelconque, qu’on pouvait laisser s’éteindre, puis rallumer.
Pour faire monter l’offrande jusqu’à Dieu, il fallait un feu qui soit venu
de Dieu. Seul un feu venu du ciel est capable de remonter au ciel et
d’y porter les offrandes. Le livre du Lévitique souligne donc que le
culte sacrificiel du peuple de Dieu s’effectuait au moyen d’un feu qui
était venu de Dieu. Pour l’inauguration de ce culte, en effet, « la gloire
du Seigneur se fit voir à tout le peuple, une flamme jaillit de devant le
Seigneur et dévora sur l’autel l’holocauste et les graisses » (Lv 9, 23-
24). Le culte du Temple de Salomon était situé dans la même perspec-

18

RÉFLEXIONS



tive. Le jour de sa dédicace, « quand Salomon eut fini de prier, le feu
descendit du ciel, consuma l’holocauste et les sacrifices et la gloire du
Seigneur remplit le Temple » (2 Ch 7, 1). Selon les prescriptions de la
Loi, le feu céleste venu alors sur l’autel y était entretenu avec soin, de
façon à pouvoir servir continuellement pour les sacrifices. Un précepte
du Lévitique ordonne que le feu soit toujours maintenu allumé sur l’au-
tel et qu’on ne le laisse jamais s’éteindre. L’importance attribuée à ces
traditions se manifeste clairement dans une légende pittoresque
rapportée dans le second livre des Maccabées (2 M 1, 18-36). 

Dans ces textes de l’Ancien Testament se manifeste une intuition
profonde sur la nature de l’oblation sacrificielle, une intuition que
nous devons redécouvrir, car nous l’avons oubliée. Le mot « sacri-
fice », en effet, n’est plus compris correctement. Dans le langage
courant, il a pris un sens négatif ; il désigne une privation pénible.
C’est pourquoi il vaut mieux, souvent, le remplacer par les mots
« oblation » ou « offrande ». « Sacrifice », cependant, exprime mieux
la réalité religieuse, car, loin de signifier « privation », il désigne une
action très positive, l’action de rendre sacrée une chose. « Sacrifier »
signifie « rendre sacré », comme « purifier » veut dire « rendre pur »
et « simplifier », « rendre simple ». La Bible nous fait comprendre que
« sacrifier » est une grande entreprise, un acte positif, si grand et si
positif qu’un homme est incapable de l’accomplir par lui seul. Celui
qui se croirait capable de faire un sacrifice, une oblation sacrificielle,
serait dans l’illusion. Dieu seul, en effet, peut rendre sacré, en commu-
niquant sa sainteté. L’oblation sacrificielle est un acte qui valorise
immensément une réalité ou une personne, en l’imprégnant de sain-
teté divine. L’homme n’est pas en mesure d’accomplir cette action, car
il ne peut disposer à son gré de la sainteté. Il peut seulement présen-
ter une offrande. Pour que celle-ci devienne sacrée, il faut une inter-
vention de Dieu lui-même, il faut que Dieu prenne l’offrande, la trans-
forme et la fasse monter près de lui au moyen de son feu divin. Telle
est l’intuition de l’Ancien Testament ; elle reste toujours valable. 

Cette intuition, toutefois, n’était pas parfaite ; elle s’arrêtait à mi-
chemin, car le feu divin y était conçu de façon matérielle. Grâce à la
foudre tombée du ciel sur l’autel des holocaustes, les prêtres juifs
pensaient avoir à leur disposition le feu divin. L’auteur de la lettre aux
Hébreux s’est libéré de cette conception rudimentaire. En méditant le
mystère pascal du Christ, il a découvert le sens du symbole : le vrai

19

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



feu de Dieu, ce n’est pas la foudre qui tombe des nuages, mais c’est
l’Esprit Saint, Esprit de sanctification, seul capable d’effectuer la
transformation sacrificielle, en communiquant à l’offrande la sainteté
de Dieu. L’auteur affirme donc que c’est « par l’Esprit éternel » que le
Christ « s’est offert lui-même sans tache à Dieu » (He 9, 14). A cette
phrase, saint Jean Chrysostome donne comme commentaire : « L’ex-
pression “par l’Esprit Saint” montre que le sacrifice n’a pas été effec-
tué au moyen du feu ou d’autre chose. » Aucune force matérielle, pas
même celle du feu, n’est capable de faire monter une offrande
jusqu’à Dieu, car il ne s’agit pas d’un voyage dans l’espace. Pour
s’approcher de Dieu, c’est d’un élan intérieur que l’homme a besoin,
et non d’un mouvement matériel ; il lui faut une transformation de son
cœur, et non une combustion physique. Celui qui opère cette trans-
formation et qui communique cet élan, c’est l’Esprit de Dieu. 

L’oblation sacrificielle du Christ ne s’est donc pas réalisée « au
moyen du feu qui brûlait continuellement » sur l’autel du Temple de
Jérusalem (1 Esd 6, 23 LXX), mais au moyen de l’Esprit éternel. Ainsi
est indiqué l’élément actif qui a produit le dynamisme intérieur de
l’oblation du Christ. Animé de la force de l’Esprit Saint, Jésus, à la
dernière Cène et ensuite sur le Calvaire, a eu l’élan intérieur qui était
nécessaire pour transformer sa mort de condamné en offrande
parfaite de lui-même à Dieu. Cette force spirituelle a réalisé la vraie
transformation sacrificielle ; elle a fait passer la nature humaine du
Christ du plan de la chair et du sang (He 2, 14), où elle se trouvait
en vertu de l’incarnation, au plan de l’intimité céleste avec Dieu
(He 9, 24 ; cf. Mc 16, 19 ; Ac 2, 33 ; Ep 1, 20 ; 1 P 3, 22), à laquelle
elle était destinée. 

Pour mieux comprendre de quelle manière s’est effectuée l’ac-
tion de l’Esprit Saint dans l’oblation sacerdotale du Christ – et donc
aussi de quelle façon nous devons accueillir cette action dans notre
vie –, il nous est utile de recourir à la description de l’offrande du
Christ que nous trouvons au chapitre 5 de la lettre aux Hébreux. Il
s’agit d’une description dramatique de la Passion, qui nous montre les
traits existentiels de l’oblation du Christ. L’auteur situe cette oblation
« dans les jours de sa chair » (He 5, 7). Cette indication nous aide à
approfondir le mystère. Elle nous montre que l’offrande du Christ n’a
pas été un élan facile d’un être déjà tout spirituel, qui se serait élevé
jusqu’à Dieu sans rencontrer aucun difficulté. Elle a été, au contraire,

20

RÉFLEXIONS



un effort pénible, une transformation douloureuse, à travers des souf-
frances et des larmes. Pour Jésus, le point de départ de l’oblation n’a
pas été glorieux, mais, au contraire, très humble. Il avait vraiment
assumé notre chair, faible, fragile, mortelle, « semblable à la chair
pécheresse », comme dit saint Paul (Rm 8, 3). Il se trouvait donc dans
une situation d’angoisse terrible, celle d’un homme qui doit lutter
contre la mort, et en conséquence « il offrit des demandes et des
supplications, avec un cri très fort et des larmes » (He 5, 7). L’oblation
du Christ a commencé de cette façon, par une offrande de prières. 

Notons, à ce propos, une grande différence avec les sacrifices
de l’Ancien Testament. Dans le livre du Lévitique, les prescriptions sur
la façon d’offrir les sacrifices ne contiennent jamais la moindre allu-
sion à une prière du prêtre. L’oblation sacrificielle s’effectuait selon un
rituel objectif, sans aucune implication de la personne du prêtre.
Jésus, au contraire, « offrit des demandes et des supplications » ; il les
présentait à Dieu, dit l’auteur, avec « un profond respect (eulabeia) »
(He 5, 7), car il disait à son Père : « Cependant, non pas comme moi
je veux, mais comme toi tu veux » (Mt 26, 39). Par ce profond respect,
Jésus ouvrait à l’action de l’Esprit Saint son être humain angoissé et
l’Esprit Saint lui donna l’élan nécessaire pour « aimer jusqu’au bout »
(Jn 13, 1) et devenir ainsi « cause de salut » pour nous tous. 

Selon la Bible, l’Esprit Saint se verse dans le cœur. Lorsque le
prophète Ézéchiel reprend, pour la compléter, la splendide prophétie
de Jérémie sur la nouvelle alliance (Jr 31, 31-34), il annonce en
même temps la transformation des cœurs et le don de l’Esprit Saint.
Dieu fait cette promesse : « Je vous donnerai un cœur nouveau, je
mettrai en vous un esprit nouveau. J’ôterai de votre chair le cœur de
pierre et je vous donnerai un cœur de chair ; je mettrai en vous mon
esprit… » (Ez 36, 26-27). Ce texte nous permet de mieux compren-
dre la portée de l’oblation sacerdotale du Christ. Il nous suggère, en
effet, que le Christ a accueilli dans son cœur humain l’action inté-
rieure de l’Esprit Saint et a accepté une certaine transformation de
son propre cœur, à notre profit. Il me semble que c’est là l’aspect le
plus profond et le plus important de son oblation sacerdotale, réali-
sation de la nouvelle alliance. 

Effectivement, le problème du culte authentique est en rapport
étroit avec le cœur de l’homme. C’est ce que révèle le reproche divin
rapporté par le prophète Isaïe et repris par Jésus lui-même : « Ce

21

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



peuple m’honore des lèvres, mais son cœur est loin de moi »
(Is 29, 13 ; Mt 15, 8 ; cf. Jr 7, 21-24). Il est possible de tromper un
homme avec de belles paroles et des cadeaux matériels auxquels ne
correspondent pas des sentiments sincères, mais il n’est pas possible
de tromper Dieu, car Dieu « regarde au cœur » (1 S 16, 7). Dieu ne
peut pas se contenter d’oblations extérieures, qui s’efforcent de
masquer l’indocilité du cœur. Pour pouvoir être agréée de Dieu, une
oblation doit être avant tout une oblation de tout le cœur. 

Mais aucun homme n’était capable d’offrir une telle oblation,
car le péché, comme un ver dans un fruit, était niché dans le cœur de
chacun. Avec le psalmiste, chacun devait avouer : « Dans la faute j’ai
été enfanté ; dans le péché ma mère m’a conçu » (Ps 51, 7). Même
du peuple élu, Dieu devait continuellement constater : « Leur cœur est
double » (Os 10, 2) ; « Ce peuple a un cœur dévoyé et rebelle »
(Jr 5, 23 ; cf. Ps 95, 10). L’homme pécheur n’a pas la capacité d’ac-
cueillir dans son cœur l’action de l’Esprit Saint, surtout quand cette
action s’exerce au moyen de la souffrance éducatrice. Il ne comprend
pas, il résiste, il se révolte, il « contriste l’Esprit Saint » (Is 63, 10).
« Qui risquerait son cœur, demandait Dieu, pour s’approcher de
moi ? » (Jr 30, 21). 

Jésus s’est présenté : « Voici, je suis venu, ô Dieu, pour faire ta
volonté » (He 10, 9 ; Ps 40, 8-9). Les multiples oblations extérieures
du culte ancien, il les a remplacées par l’oblation de son cœur ; il a
accepté que l’Esprit Saint effectue dans son cœur humain la transfor-
mation douloureuse qui était nécessaire pour procurer aux pécheurs
le « cœur nouveau » promis par Dieu (Ex 36, 26). Son oblation a été
une oblation du cœur, non dans le sens d’une limitation à une atti-
tude intérieure, mais dans le sens qu’elle s’est effectuée dans la partie
la plus intime de son âme, pour s’étendre de là à tout son être humain
et à toute son existence humaine jusqu’à sa mort. 

L’oblation réalisée à cette profondeur a eu comme résultat que le
Christ « a appris, par ses souffrances, l’obéissance » (He 5, 8). Ainsi
s’est accomplie, dans le cœur humain du Christ, la prophétie de la
nouvelle alliance : ayant appris l’obéissance, le Christ a la Loi de Dieu
écrite, de façon nouvelle, dans son cœur d’homme, comme l’avait
prédit le prophète Jérémie (Jr 31, 33). Le Christ ressuscité a le « cœur
nouveau », promis par Ézéchiel (Ez 36, 26), un cœur tout rempli
d’Esprit Saint, car le Christ ressuscité est « l’homme spirituel » (1 Co

22

RÉFLEXIONS



15, 45-46). Ce cœur nouveau est à notre disposition, car c’est pour
nous que l’oblation du Christ a été réalisée. Pour lui-même, en effet,
le Christ n’avait pas besoin de l’obéissance rédemptrice. La lettre aux
Hébreux dit explicitement qu’il l’a acceptée « bien qu’il soit Fils »
(He 5, 8). Étant « saint, innocent, immaculé » (7, 26), étant même
« resplendissement de la gloire » de Dieu « et expression parfaite de
son être » (1, 3), il n’était soumis à aucune nécessité de transforma-
tion personnelle. Son oblation a donc été purement sacerdotale, c’est-
à-dire destinée à nous procurer l’accès auprès de Dieu, grâce à son
« cœur nouveau », source et centre de la « nouvelle alliance ».

La source d’un nouveau dynamisme 

Ces considérations nous amènent à constater encore une autre
nouveauté : dans l’oblation du Christ s’est réalisée une surprenante
union entre la docilité envers Dieu et la solidarité avec les pécheurs, et
cette union est devenue la source d’un nouveau dynamisme d’alliance. 

Dans la perspective de l’Ancien Testament, on ne voyait pas la
moindre possibilité d’unir ces deux orientations : pour être en grâce
avec Dieu, il paraissait nécessaire de s’opposer aux pécheurs, enne-
mis de Dieu. Pour ce motif, après l’idolatrie du veau d’or, les Lévites
ne s’étaient pas seulement séparés de leurs frères pécheurs, mais, sur
l’ordre de Moïse, ils les avaient exterminés et ils avaient ainsi obtenu
le sacerdoce (Ex 32, 26-29). De même Finéès, dans l’épisode de
Baal-Péor (Nb 25, 5-13). 

Jésus, lui, a obtenu son sacerdoce d’une manière inverse : au
moyen d’une complète solidarité avec les hommes pécheurs, en
acceptant même le sort des criminels condamnés à mort. La solidarité
ne pouvait pas être poussée plus loin. Jésus savait que sa mission,
définie par son Père céleste, était de « sauver ce qui était perdu »
(Lc 19, 10). Il savait que Dieu voulait « la miséricorde et non le sacri-
fice rituel », immolation d’animaux. Loin donc de mettre obstacle à sa
solidarité avec les pécheurs, sa docilité filiale l’a poussé à pratiquer
à l’extrême cette solidarité (laquelle, précisons-le, ne signifie absolu-
ment pas la moindre complicité dans le mal, mais uniquement le
support généreux de toutes les souffrances engendrées par le mal).
Au lieu de s’exclure mutuellement, docilité envers le Père et solidarité

23

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



avec les pécheurs se sont renforcées mutuellement. Pour correspondre
pleinement à l’amour qui lui venait du Père, Jésus a donné sa vie pour
ses frères pécheurs. Ainsi donc, dans l’oblation sacerdotale du Christ
se sont soudées les deux dimensions de l’amour – amour pour Dieu,
amour pour le prochain – auxquelles correspondent les deux dimen-
sions, verticale et horizontale, de la croix, maintenues unies par le
Cœur du Christ. Caractérisé désormais par l’union de ces deux
dimensions, le sacerdoce du Christ met en mouvement un puissant
dynamisme de réconciliation et de communion. Il s’agit vraiment d’un
dynamisme d’alliance, le dynamisme de la Nouvelle Alliance, qui
tend à abolir toutes les séparations et à réunir toutes les personnes
dans l’amour qui vient de Dieu. Ce dynamisme nous est communiqué
par l’eucharistie, sacrement de communion. 

Dans le mystère pascal du Christ, rendu présent dans l’eucha-
ristie, la relation avec Dieu et la relation avec les hommes sont
conduites simultanément, l’une par l’autre, à leur perfection. Toutes
les séparations anciennes ont été abolies. Un « chemin nouveau et
vivant » (He 10, 20) existe désormais pour la communication entre
les hommes et Dieu. Ce chemin, c’est le Christ lui-même (Jn 14, 6),
prêtre parfait, qui met à notre disposition ses stupéfiantes capacités
de relations, chèrement acquises, pour que nous propagions dans le
monde la communion dans l’amour. 

Sacerdoce ouvert à la participation 

L’abolition de toutes les séparations anciennes a comme consé-
quence un autre aspect nouveau, qui caractérise le sacerdoce du
Christ, son ouverture à la participation. Cet aspect est particulière-
ment important. Il résulte directement de la façon dont le Christ a
obtenu sa consécration sacerdotale, façon radicalement différente de
la façon ancienne. Pour les grands prêtres de l’Ancien Testament, la
consécration s’effectuait au moyen de rites de séparation, qui
voulaient élever le grand prêtre au dessus des autres hommes de
manière à le rapprocher de Dieu. Pour le Christ, au contraire, la
consécration sacerdotale s’est réalisée de façon paradoxale au
moyen d’une complète solidarité avec les hommes pécheurs et d’un

24

RÉFLEXIONS



abaissement jusqu’au niveau des criminels condamnés à mort, pour
les sauver selon la volonté de Dieu. 

Fondé sur des rites de séparation, le sacerdoce de l’Ancien
Testament n’était pas ouvert à la participation. Lorsque le grand
prêtre, une seule fois chaque année, pénétrait dans le Saint des
Saints, il ne pouvait être suivi par personne, absolument personne. La
Loi de Moïse est formelle. Il était même interdit de se trouver alors
dans la partie antérieure du sanctuaire, le Saint (Lv 16, 17). Fondé
au contraire sur un acte de solidarité, le sacerdoce du Christ est plei-
nement ouvert à la participation. Unis au Christ grand prêtre, tous les
chrétiens sont prêtres avec lui. L’Apocalypse le proclame (Ap 1, 6 ;
5, 10), ainsi que la première lettre de Pierre (1 P 2, 5.9). Par son
offrande sacerdotale, le Christ leur a ouvert le chemin jusqu’à Dieu :
il est lui-même le chemin. Ils jouissent du privilège du grand prêtre
d’entrer dans le sanctuaire. La lettre aux Hébreux le leur dit : ils ont
« pleine liberté d’entrer dans le sanctuaire grâce au sang de Jésus »
(He 10, 19). Leur privilège est même plus grand que celui du grand
prêtre, car il n’est pas limité à une seule occasion chaque année et il
ne s’agit plus d’entrer simplement dans un sanctuaire matériel, cons-
truit par les hommes ; il s’agit d’entrer avec le Christ dans l’intimité
même de Dieu. Tous les chrétiens ont également le privilège sacerdo-
tal d’offrir des sacrifices en union avec le sacrifice du Christ et il ne
s’agit plus de mettre sur l’autel du Temple des cadavres d’animaux et
de les faire consumer par un feu matériel. Saint Paul invite les chré-
tiens à « offrir leurs corps comme sacrifice vivant, saint, agréable à
Dieu » (Rm 12, 1), c’est-à-dire à mettre toutes leurs forces à la dispo-
sition de Dieu pour le service de son amour dans le monde. Le feu qui
doit, non pas consumer, mais bien plutôt animer cette offrande est
évidemment le feu de l’Esprit Saint, le feu de la charité divine. 

Comment peuvent-ils obtenir ce feu de l’Esprit Saint ? C’est
grâce au ministère sacerdotal qu’ils peuvent l’obtenir, car ce feu ne
peut leur venir que par la médiation du Christ, et celle-ci se rend
présente dans le ministère épiscopal et presbytéral. Pour exercer leur
sacerdoce baptismal, les chrétiens ont absolument besoin de la
médiation du Christ ; pour pouvoir être accueillie, cette médiation doit
se manifester. Dans ce but, le Christ, « médiateur de la Nouvelle
Alliance » (He 9, 15), établit des « ministres de la nouvelle alliance »,

25

LA NOUVEAUTÉ DU SACERDOCE DU CHRIST



comme dit saint Paul (2 Co 3, 6), qui ont une participation spéciale à
son sacerdoce. Ils sont, pour ainsi dire, sacrement de sa médiation
sacerdotale. Par la Parole de Dieu et par les sacrements, ils commu-
niquent aux chrétiens le feu de l’Esprit Saint, qui sanctifie l’offrande
que ceux-ci font d’eux-mêmes, l’unit à celle du Christ et la rend ainsi
agréable à Dieu. Dans la lettre aux Romains, saint Paul définit de
cette façon son ministère (Rm 15, 16). Il ne parle pas explicitement de
sacerdoce à ce sujet, parce que la doctrine du sacerdoce du Christ
n’avait pas encore été élaborée, mais ce qu’il dit correspond à l’idée
du sacerdoce chrétien ministériel. 

Le sacerdoce du Christ est donc ouvert à une double participa-
tion. Ce dernier aspect met, pour ainsi dire, le comble à la nouveauté
du sacerdoce du Christ et le rend profondément différent du sacer-
doce de l’Ancien Testament. Il nous remplit d’admiration et suscite
une fervente action de grâces. n

Nous sommes heureux de publier, avec l’aimable autori-
sation du service des formations permanentes du diocèse de
Nice, cette conférence donnée par le cardinal Albert Vanhoye
dans le cadre de l’Année saint Paul et du synode diocésain, à
Laghet, le 12 février 2009.

26

RÉFLEXIONS

1 - Abert VANHOYE, Prêtres anciens, prêtre nouveau selon le Nouveau Testament, Paris, Seuil, coll. « Parole
de Dieu », 1980.

NOTES



Alphonse Borras,
vicaire général du diocèse de Liège,

professeur à l’université catholique de Louvain

Dans le cadre de cette année sacerdotale, il m’a été demandé
de partager quelques réflexions sur « le » prêtre ou, pour mieux dire,
sur le ministère presbytéral. 

En m’inspirant de la démarche de Karl Rahner dans un article
fameux, il y a plus d’un demi-siècle 1, j’ai choisi d’intituler ma contri-
bution « Vérités négligées concernant le ministère presbytéral ». Non
pas vérités « oubliées », car elles ont été rappelées notamment par le
dernier Concile, mais « négligées », c’est-à-dire à proprement parler
« qui ne font pas l’objet d’une attention suffisante » ou « auxquelles
on n’accorde pas d’importance ». La démarche de K. Rahner concer-
nait la pénitence. Elle consistait à rappeler des vérités dont l’oubli
mettait en péril une juste compréhension et surtout une correcte mise
en œuvre de ce sacrement à la lumière de la grande tradition de
l’Église. En parlant de négligence, je veux d’emblée suggérer l’insuf-
fisante attention à certaines vérités, pourtant hautement traditionnel-
les. Je veux en outre souligner le risque de mettre en danger la
perspective plus équilibrée induite par le concile Vatican II en la
matière. Je me propose donc en toute simplicité de partager quelques
vérités qui méritent d’être honorées et du point de vue doctrinal, et du
point de vue pastoral, dans la mesure où théologie et pratique ne vont
jamais l’une sans l’autre et se fécondent mutuellement. Je m’en tien-
drai à trois vérités « négligées ».

27

Vérités négligées 
concernant le ministère presbytéral

RÉFLEXIONS

     



Le ministère presbytéral et la mission de l’Église

Première vérité : à l’instar du ministère des évêques et de tous les
autres ministères, le ministère des prêtres se comprend à l’intérieur de
la mission de l’Église, que celle-ci s’entende au sens de l’Église qui se
réalise en un lieu (l’Église locale ou particulière) ou de la communion
de toutes les Églises (l’Église tout entière ou universelle). Comme tous
les autres ministères, le ministère presbytéral contribue à ce que, par
le service de quelques-uns, en l’occurrence les prêtres, l’Église soit
« disposée à sa mission 2 ». C’est donc bel et bien aujourd’hui comme
aux origines que l’Église est « missionnaire » : en langage théolo-
gique, nous dirons qu’elle porte autant qu’elle est portée par la foi
catholique. Or, la foi est dite « catholique » en vertu même de la capa-
cité inhérente à la Bonne Nouvelle de la grâce – l’Évangile – d’être
parlante pour tout être humain, dans tous les temps, sous tous les
cieux. Dieu désire en effet rencontrer notre humanité par le Christ dans
l’Esprit pour entrer en alliance avec elle, vivre en communion.
Reconnaître la catholicité de la foi et confesser l’Église « catholique »,
cela conduit à comprendre la mission comme étant d’abord et avant
tout celle du corps ecclésial du Christ. Cela exige intrinsèquement l’in-
culturation de la foi. Ce ne sont pas les prêtres qui se doivent d’être
« missionnaires », c’est d’abord et avant tout l’ensemble du corps
ecclésial dans la diversité de ses composantes qui, comme tel, est
témoin de l’amour de Dieu pour toute l’humanité. 

En clair, les prêtres sont appelés, consacrés et envoyés 3, au sein
et au service de l’Église, pour la disposer à sa mission dans l’histoire.
On redonne ainsi toute l’importance à la relation hautement tradi-
tionnelle entre ministerium et ecclesia, entre le ministère et la commu-
nauté, relation quelque peu occultée par l’émergence d’un nouveau
paramètre au début du deuxième millénaire, à savoir le rapport entre
sacerdos et eucharistia, entre le prêtre et l’eucharistie. Ce dernier
paramètre s’est forgé sous l’effet de différents facteurs 4. Je cite
notamment l’instauration progressive d’un régime de chrétienté où,
en principe, tous les habitants de nos contrées européennes étaient
sensés participer à la même religion. 

Dans ce monde de « terres chrétiennes », les « autres » étaient
les infidèles, en interne les juifs, en externe – aux frontières – les

28

RÉFLEXIONS



musulmans. Dans cet univers, l’attention se portait sur l’édification des
fidèles par les sacrements et en particulier l’eucharistie qui, curieuse-
ment, en vint même à ne plus être habituellement « consommée » par
eux, mais « adorée ». Notons donc ce double recentrage : le minis-
tère des prêtres se recentre sur l’eucharistie et, par surcroît, sur la
communion eucharistique puisque les fidèles sont le plus souvent relé-
gués au rang d’assistants et ne communient que rarement. Il faudra
attendre le XVIe siècle pour ouvrir à nouveau l’horizon de la mission
« au loin », et le XIXe siècle pour le renouveau liturgique qui allait
conduire à redécouvrir au XXe siècle que c’est l’ensemble de l’ecclesia
qui prend part à la liturgie dans la diversité des rôles et des ministè-
res (cf. SC 28, 30 et surtout 48).

Dans ce cadre de chrétienté où se joue le rapport entre spirituel
et temporel (d’abord deux pôles en interaction jusqu’au IXe siècle, puis
deux pouvoirs en concurrence jusqu’au XIVe siècle, ensuite deux socié-
tés jusqu’au XIXe siècle), le sacerdoce des prêtres en est venu progres-
sivement à intégrer sinon à absorber l’ensemble des ministères ou
ordres, d’ailleurs disposés comme des degrés vers le sacerdoce.
Cela s’est produit sous l’effet de l’établissement d’une carrière cléri-
cale, un véritable cursus, culminant dans l’ordination sacerdotale. 

Le rapport entre le prêtre et l’eucharistie faisait de lui le sujet
actif principal dans la célébration de ce sacrement. Il entraînait
également qu’il soit le ministre par excellence de l’Église, du fait que
le sacerdoce était devenu le point culminant de la carrière cléricale,
l’épiscopat étant alors soit une dignité, soit une juridiction.

Devenus les ministres par antonomase* de l’Église, les prêtres
ont non seulement été perçus comme les porteurs principaux de sa
mission, mais aussi comme les représentants emblématiques de la vie
ecclésiale, notamment sous l’effet de certains courants de spiritualité :
dès le XVIIe siècle, les prêtres deviennent ainsi par l’exercice de leur
ministère, par leur dévouement autant que par leur dévotion, des
modèles offerts à l’édification des autres fidèles. 

Vatican II a ouvert la voie à une compréhension du ministère
ordonné à l’intérieur et au service de la mission de toute l’Église. C’est
cette vérité qu’il ne faut pas négliger… et après de longs siècles où
les prêtres étaient les ministres par excellence de l’Église, il en coûte
encore à la plupart des fidèles – et même à des prêtres zélés – de
comprendre que c’est l’Église, concrètement la communauté ecclé-

29

VÉRITÉS NÉGLIGÉES CONCERNANT LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL

* Figure de style
consistant à rem-
placer un nom
commun par un
nom propre ou
inversement
(NDLR).



siale, paroissiale ou autre, qui en un lieu, ici et maintenant, vit de
l’Évangile et en atteste la fécondité. Plus concrètement encore, là où
des prêtres ne résident plus habituellement, le rayonnement de l’Évan-
gile repose désormais sur les autres fidèles, les habitants de la loca-
lité, dans la mesure où ils se donnent la peine d’offrir une visibilité
minimale à la présence de l’Église en leur lieu. L’Église n’est-elle pas
là où des baptisés vivent, annoncent et célèbrent l’Évangile ?

Honorer la priorité de l’ecclesia sur le ministerium, cela revient
concrètement pour les prêtres à s’émerveiller devant l’action de Dieu
(en latin, opus Dei) dans son peuple appelé à devenir toujours plus
protagoniste de la mission en ce lieu. L’angoisse à peine voilée devant
le soi-disant manque de prêtres ne cache-t-elle pas bien souvent un
déficit radical de confiance dans les fidèles et les communautés –
autant qu’une insuffisante considération de la diversité des ministères
émergents ? En ces temps de grands bouleversements, il n’y aura
d’Église que là où il y aura des baptisés suffisamment conscients de
leur vocation ! Les prêtres sont et seront là comme pasteurs 5 pour
nourrir en eux la légitime fierté d’être aimés par grâce et de porter
cette Bonne Nouvelle aux « autres ».

L’articulation entre le culte et la mission

La focalisation séculaire sur l’eucharistie a conduit à justifier un
sacrement par un autre sacrement, à ordonner des prêtres pour avoir
des ministres de l’eucharistie. La doctrine de Vatican II sur l’épiscopat
a eu pour effet de remettre en valeur le « ministère de la commu-
nauté ». Dès lors, ce n’est plus en fonction du sacrifice eucharistique
que se comprend d’abord le ministère (sacerdotal de l’évêque et des
prêtres), mais en fonction du peuple de Dieu 6. Il reste qu’au seuil du
concile et durant l’élaboration du décret sur le ministère et la vie des
prêtres, beaucoup de Pères conciliaires avaient encore la représenta-
tion du ministère des prêtres à partir du culte et plus spécialement des
sacrements alors que tout un courant émergent prônaient une
conception de leur ministère à partir de la mission, notamment à
partir du renouveau pastoral et du réveil missionnaire dans les Églises
de vieille chrétienté, particulièrement en France. Voilà que s’affron-

30

RÉFLEXIONS



taient ainsi deux visions : le prêtre, ministre des sacrements ou servi-
teur de la mission ? Cela s’exprimait dans l’alternative : sacramenta-
lisation ou évangélisation. 

Cette dualité subsiste encore aujourd’hui dans le chef de nom-
breux prêtres et fidèles. Elle nous convainc du poids des représenta-
tions séculaires du prêtre, homme du culte, muni de la potestas confi-
ciendi sacramenta, c’est-à-dire habilité à administrer les sacrements.
La vision dite missionnaire est somme toute relativement récente, et
quelques décennies ne suffisent pas à modifier des représentations 7

fortement ancrées dans le monde catholique. Autrement dit, la
compréhension du prêtre « ministre du culte » n’est pas du tout une
vérité oubliée chez les catholiques. Et celle du prêtre « missionnaire »
est également très vive dans certains milieux. 

Le problème est et demeure l’articulation des deux, le culte et la
mission – la sacramentalisation et l’évangélisation. Le Concile était
pourtant parvenu non seulement à dépasser l’antagonisme entre les
deux visions – l’une classique, l’autre émergente – mais aussi à arti-
culer la composante liturgique ou sacramentelle et la composante
apostolique ou missionnaire. Qu’il suffise de citer à ce propos le texte-
clé en la matière : « Participant, pour leur part, à la fonction des apô-
tres, les prêtres reçoivent de Dieu la grâce qui les fait ministres du
Christ Jésus auprès des nations, assurant le service sacré de l’Évangile,
pour que les nations deviennent une offrande agréable, sanctifiée par
l’Esprit-Saint [11]. En effet, l’annonce apostolique de l’Évangile
convoque et rassemble le peuple de Dieu, afin que tous les membres
de ce peuple, étant sanctifiés par l’Esprit-Saint, s’offrent eux-mêmes en
“victime vivante, sainte, agréable à Dieu” (Rm 12,1) » (PO 2d) 8.

La vérité négligée, c’est bel et bien cette heureuse articulation de
Vatican II qui ne semble pas encore suffisamment « digérée » par des
prêtres, du moins dans nos contrées. Les uns sont restés dans une
vision purement « missionnaire » disqualifiant la sacramentalisation,
même s’ils doivent – parfois à contre-cœur – se résoudre à jouer les
hommes du culte, ne fût-ce que par réalisme pastoral, « les gens »
s’adressant principalement à eux pour la satisfaction de leurs besoins
religieux. Les autres, souvent parmi des plus jeunes, en sont venus,
comme par contre-pied avec leurs aînés « branchés apostolat (des
laïcs) », à souligner la dimension liturgique de leur ministère, l’actua-
lité leur donnant raison, surtout dans un contexte de diminution du

31

VÉRITÉS NÉGLIGÉES CONCERNANT LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



nombre de prêtres. Aussi importe-t-il de s’approprier cette heureuse
articulation opérée par le Concile dans un effort qui, au-delà de l’idéo-
logie ou de la nostalgie, permet non seulement de rencontrer les condi-
tions actuelles de la proposition de la foi à nos contemporains, mais
aussi de s’apprécier et de s’accueillir à l’intérieur du presbytérium.

Honorer cette articulation et s’engager joyeusement dans cette
voie, n’est-ce pas une chance pour retrouver l’indispensable estime
de soi, non par nos propres mérites mais par grâce, celle de l’appel
du Seigneur en son Église ? Cette grâce nous a pris dans tout notre
être et pour toute notre vie.

Je reste convaincu que cette nécessaire articulation s’impose
comme un des grands chantiers et de la théologie du presbytérat, et
de la pratique du ministère des prêtres. Il est bon à ce propos de faire
le rapprochement avec la théologie de l’épiscopat de Vatican II, plus
précisément avec ce que le Concile dit de l’ordination épiscopale
(cf. LG 21). Celle-ci confère sacramentellement l’habilitation (potestas
sacra) à exercer la triple fonction d’enseignement (prophétique), de
sanctification (sacerdotale) et de gouvernement (royale), faisant de
l’évêque le pasteur d’une Église locale et le collègue d’un corps dont
la tête est le Pape, avec comme première mission d’annoncer l’Évan-
gile. Il y a un lien inhérent et une interaction intrinsèque à ces trois
fonctions (tria munera). Le pastorat dans l’Église consiste à conduire
ou diriger selon l’Évangile de sorte que la communauté devienne le
corps ecclésial du Christ habité par l’Esprit. Cela implique nécessaire-
ment la sanctification : en Église, qui dirige sanctifie. Mais cela
implique également l’annonce de l’Évangile, à temps et à contretemps.
La sanctification présuppose l’enseignement et, en même temps, celui-
ci est déjà communication de la grâce de Dieu, c’est-à-dire sanctifi-
cation 9. Le rapprochement – sous l’angle des tria munera – avec le
ministère épiscopal nous invite en tout cas à souligner l’inscription du
ministère des prêtres dans et au service d’un peuple.

La dimension pneumatologique 
du ministère presbytéral

Nous voici reconduits à la première vérité négligée, la priorité
de la mission du corps ecclésial. Et en même temps, cette attention à

32

RÉFLEXIONS



la catholicité inhérente à la vie ecclésiale n’est pas encore un fait
acquis pour beaucoup de pasteurs et de fidèles. Cela tient sans doute
au fait que dans l’Église latine on est spontanément plus sensible à la
dimension christologique du ministère presbytéral : les prêtres jouent
un rôle de vis-à-vis, non pas en leur nom propre, mais en vertu de
leur ordination au nom du Christ, le bon Berger, le Pasteur par excel-
lence, dont ils représentent sacramentellement l’unique médiation
(cf. 1 Tm 2, 5). Ils sont sacrement du Christ-tête de son corps qu’il
convoque à l’alliance et envoie comme témoin de celle-ci. Telle est la
perspective christologique (ou anamnétique) parfaitement assimilée
dans l’Église catholique latine 10.

La vérité négligée, c’est en revanche la perspective pneumatolo-
gique (ou épiclétique) du ministère. Elle considère d’une part l’Église
(locale) à partir de l’envoi de l’Esprit qui actualise en elle l’alliance de
Dieu par le Fils et l’anime par la diversité de ses dons, et d’autre part
le ministère presbytéral en référence à l’Esprit du Christ et à sa fonc-
tion d’attestation et de discernement avec autorité des charismes,
initiatives, intuitions et autres actions de l’Esprit Saint. Trop habitués à
la fonction christologique du ministère des prêtres qui représentent
sacramentellement le Christ Pasteur qui rassemble son peuple
(repraesentatio Christi), nous sommes peu sensibles au fait que les
prêtres représentent l’Église animée par l’Esprit dont ils attestent l’ac-
tion (repraesentatio Ecclesiae).

De fait, rares sont les textes de Vatican II qui mettent en valeur la
dimension pneumatologique du ministère pastoral des évêques et des
prêtres (LG 12b et AA 3d). Les prêtres sont ordonnés au service de tout
le peuple de Dieu pour le rassembler au nom du Christ dans l’Esprit
saint 11. D’ailleurs, le dernier concile a rappelé que les prêtres étaient
configurés au Christ « par l’onction du Saint-Esprit » (PO 2c, 12b) 12.

Honorer la dimension pneumatologique du ministère des prê-
tres, c’est reconnaître leur service d’authentification de l’action de
l’Esprit saint parmi leurs frères et sœurs : en tant que pasteurs (cf. LG
12b et AA 3d), ils jouent eux aussi une fonction d’attestation :
« éprouvant les esprits pour savoir s’ils sont de Dieu, ils découvriront
et discerneront dans la foi les charismes des laïcs sous toutes leurs
formes, des plus modestes aux plus élevées, ils les reconnaîtront avec
joie et les développeront avec ardeur » (PO 9b). Ils n’ont pas tous les
charismes ; ils n’exercent pas non plus tous les ministères, même si

33

VÉRITÉS NÉGLIGÉES CONCERNANT LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



pendant de longs siècles cela a été le cas. Ils ne sont pas la source
des intuitions et des initiatives et ils n’en ont pas le monopole. Ils ne
font pas tout, mais ils veillent à ce que tout se fasse en vertu de la
diversité des dons de l’Esprit. 

Honorer la dimension pneumatologique, c’est favoriser la diver-
sité et la complémentarité des ministères (cf. PO 9d) ; c’est ainsi
promouvoir une correcte articulation des différents ministères au
service de la mission qui ne repose pas uniquement sur les prêtres,
mais qui est – rappelons-le – la mission de tout le corps ecclésial.
Concrètement, dès lors qu’ils président à la communauté chrétienne et
à son eucharistie, les prêtres ont à favoriser la vocation des baptisés et
la diversité des ministères nécessaires à l’édification de l’Église et à la
réalisation de sa mission en ce lieu. Les prêtres ont à promouvoir le
rôle propre de chacun dans la mission de l’Église (PO 9b ; cf. c. 275
§ 2 et c. 529 § 2) et s’associent des laïcs qui participeront étroitement
avec eux à l’exercice de la charge pastorale (cf. c. 519 in fine). 

Sur le plan paroissial, les curés ne sont dès lors plus « au
centre », les laïcs tournant autour d’eux. Désormais ils « tournent »
allant d’une communauté locale à l’autre. N’y a-t-il pas là une redé-
couverte d’une certaine « itinérance conforme au ministère aposto-
lique » ? N’est-ce pas cette figure du prêtre que semblent requérir les
conditions de la mission aujourd’hui ? En vertu de l’ordination, il leur
revient d’engendrer à la foi (paternité spirituelle), de rassembler
l’Église de Dieu par le Christ dans l’Esprit (communion ecclésiale) et
de nourrir en elle, par la mission, l’inquiétude de l’universel (ouver-
ture missionnaire) 13. Cette mission – … de toujours ! –, les prêtres ne
l’opèrent plus dans le cadre d’une société traditionnelle, en régime de
chrétienté, marquée par la stabilité, notamment spatiale, la transmis-
sion pacifique des savoirs et des valeurs, etc. Ils la vivent en revanche
dans un monde globalisé, caractérisé par l’émergence du sujet, la
culture du débat, la pluralité des croyances et des convictions, la
renégociation permanente du lien social, la rapidité de l’information,
la mobilité, la quête de sens, etc. – un monde, par surcroît où, sous
l’effet de la précarité de l’existence et de l’histoire, l’espérance semble
parfois manquer.

En jouant ainsi leur rôle de pasteurs dans l’harmonie de la
double dimension christologique et pneumatologique, les prêtres
permettent aux baptisés de porter la mission en ce lieu, concrètement

34

RÉFLEXIONS



dans leur environnement propre et auprès de leurs contemporains. Ils
les disposent à vivre « la mission que Dieu a confiée à l’Église en ce
monde » (c. 204 § 1 in fine, cf. LG 31b) ! Bien plus, grâce à leur
ministère qui « participe à l’autorité par laquelle le Christ construit,
sanctifie et gouverne son Corps » (cf. PO 2c), le ministère presbytéral
opère un véritable effet d’entraînement sur la fonction prophétique,
sacerdotale et royale de la communauté ecclésiale. Tous les baptisés,
en effet, ont à annoncer la Bonne Nouvelle de l’alliance de Dieu avec
les hommes. Tous ont à faire de leur vie une existence agréable à
Dieu, à la fois filiale et fraternelle – un sacrifice spirituel –, et à lui
rendre grâce inlassablement. Tous ont à diriger leur existence et l’his-
toire selon la dynamique du Royaume en œuvrant à un monde plus
fraternel tel que Dieu le veut. Dans cette perspective, les prêtres sont
au service d’un corps ecclésial tout entier prophétique, sacerdotal et
royal dont le Christ est la tête par l’action de l’Esprit.

Des témoins habités  
par le mystère qu’ils annoncent !

Les prêtres sont ainsi positionnés en témoins de l’œuvre de Dieu
par le Christ dans son Esprit qui rassemble et envoie son Église. Cela
requiert d’abord et avant tout qu’ils soient habités par ce dont ils sont
les porteurs, à savoir le mystère d’alliance de Dieu avec notre huma-
nité, son désir de rencontrer tout être humain, sans exception, sans
exclusive. D’où l’indispensable sollicitude pour tous, la délicate bien-
veillance pour chacun, bref une véritable charité pastorale !

Au service de la mission de toute la communauté ecclésiale, les
prêtres ont, parmi les fidèles, en vertu de leur ministère – et pas
uniquement au titre de leur baptême – une fonction de témoignage
en faveur de Jésus Christ et d’attestation de l’action de l’Esprit Saint.
J’entends volontiers ici le témoignage (ou l’attestation) au sens péda-
gogique, à savoir l’action de cet intervenant, souvent dans le rôle
d’enseignant ou de formateur, grâce auquel se produit un « transfert
pédagogique », précisément dans le cadre de cette relation entre le
maître et l’apprenant. Le témoignage implique que l’apprenant
s’identifie au maître, à ce dont il témoigne.

35

VÉRITÉS NÉGLIGÉES CONCERNANT LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



Autrement dit, les personnes en contact avec les prêtres – bénéfi-
ciant de leur ministère ou cheminant avec eux dans la foi – sont suscep-
tibles de s’identifier à leurs pasteurs, à ce dont ils témoignent, à ce qui
les fait vivre. Mais cette identification est toujours à reprendre ; elle est
sans cesse à travailler, car nos prêtres sont là pour nous renvoyer au
seul grand-prêtre, à l’unique médiateur, au seul Pasteur, au bon berger
par excellence ! Comment opérer l’effacement nécessaire pour qu’à
travers cette relation, grâce au ministère des prêtres, les gens soient mis
en contact avec la Tradition vivante et, par elle, au plus intime de leur
existence, avec le Ressuscité pour vivre de son Esprit ?

Dans une culture qui exalte parfois à outrance la subjectivité
avec ses dérives narcissiques, les prêtres ont à jouer, de manière juste,
leur rôle de témoins joyeux de l’actualité du salut. Ils ont sans cesse à
apprendre à donner le meilleur d’eux-mêmes et à vivre une véritable
charité pastorale pour tous, mais sans jamais oublier qu’à l’instar de
Jean-Baptiste, ils doivent s’effacer devant l’action de Dieu dans le
mystère de la liturgie comme dans l’aventure de la mission. N’ont-ils
pas à « donner à son peuple de connaître le salut par la rémission de
ses péchés », et cela non pas par leurs propres forces, voire par leurs
mérites, mais « grâce à la tendresse de l’amour de notre Dieu », qui
nous a visités dans le Christ, soleil levant dans notre histoire, « pour
illuminer ceux qui habitent les ténèbres et l’ombre de la mort, pour
conduire nos pas au chemin de la paix » (Lc 1, 77-79) ? n

36

RÉFLEXIONS



37

VÉRITÉS NÉGLIGÉES CONCERNANT LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL

11 -- Dans sa version française : Karl RAHNER,
« Vérités oubliées concernant le sacrement de
pénitence », Écrits théologiques, t.2, Paris-Bruges,
Desclée de Brouwer, 1958, p. 149-194.

22 -- « Pour que l’Église vive et remplisse sa mission
de service de l’Évangile en ce monde, il faut que,
en elle, certains acceptent de servir pour la dispo-
ser à sa mission – autrement dit : d’assurer en son
sein des ministères. » Je reprends cette belle
formule à Joseph DORÉ et Maurice VIDAL, « Intro-
duction générale. De nouvelles manières de faire
vivre l’Église », dans Joseph DORÉ et Maurice VIDAL

(dir.), Des Ministres pour l’Église, Paris,
Bayard/Centurion/Fleurus-Mame/ Cerf, coll.
« Documents d’Église », 2001, p. 14.

33 -- Le lecteur attentif devine que je paraphrase la
définition générale du sacrement de l’ordre dans
le Code de droit canonique où il est dit que, parmi
les fidèles, certains sont constitués ministres
sacrés (= ordonnés), autrement dit « appelés » à
cet effet et dès lors consacrés et députés, c’est-à-
dire envoyés pour une mission (cf. c. 1008 § 1).

44 -- Je renvoie à cet égard à l’ouvrage de Laurent
VILLEMIN, Pouvoir d’ordre et pouvoir de juridiction.
Histoire théologique de leur distinction, Paris,
Éd. du Cerf, coll. « Cogitatio fidei » n°228, 2003.

55 -- Métaphoriquement parlant, être pasteur c’est
pourvoir à la nourriture et à la sécurité du trou-
peau ; le pasteur rend un service vital pour le trou-
peau.C’est un service de sollicitude,de soin –  cura
en latin, épiscopè en grec – c’est toujours un
service pour le bien des autres (cf. Jean-Yves
BAZIOU, « À la recherche d’un art d’exercer l’auto-
rité », Prêtres diocésains nº 1403 (2003), p. 103-
117, en l’occurrence p. 105-106).

66 -- La doctrine de Vatican II sur l’épiscopat a eu
pour effet de remettre en valeur le « ministère de
la communauté », au sens du service qui a pour
objet la communauté (cf. LG 20b).

77 -- Soit dit en passant, les Églises issues de la
Réformation ont dépassé ces représentations en
considérant le pasteur comme ministre de la
Parole.

88 -- La tendance de consulter Vatican II sur le site
www.vatican.va se généralisant, je reprends par

commodité cette traduction, certes officielle, mais
non authentique (le seul texte authentique est le
texte latin voté par les Pères et promulgué par le
Pape en concile). Il est intéressant de se reporter
au texte latin et de constater que la note 11
renvoie à Rm 15, 16, les Pères prenant le soin de
préciser « texte grec », où le verbe hierourgein
(exercer un sacerdoce ou accomplir un culte ou
encore assurer un service sacré) rend cette citation
tout à fait apte à concilier culte et mission. Cette
citation met en exergue que la fonction évangéli-
satrice implique aussi une activité de type cultuel.
D’après saint Paul, en effet, être ministre du Christ
parmi les païens, c’est exercer le sacerdoce de
l’Évangile de Dieu (hierourgounta to Evangelion
tou Theou), de sorte que l’apostolat est un acte
liturgique dans lequel le ministre est celui qui offre
et les païens sont l’offrande adressée au Père par
le Christ dans l’Esprit.

99 -- À l’instar du ministère épiscopal (cf. LG 25-27),
le ministère des prêtres est présenté selon le
modèle ternaire de ce qui relève de l’annonce de
l’Évangile (PO 4), de la sanctification (n° 5) et de la
direction pastorale (n° 6). À l’instar des évêques
(LG 21) également, les prêtres sont configurés au
Christ-Prêtre par le sacrement de l’Ordre pour être
rendus « capables d’agir au nom du Christ-Tête en
personne » (PO 2) non seulement dans l’eucharis-
tie (LG 28 ; PO 13), mais aussi, bien qu’avec moins
d’emphase que pour les évêques, dans la triple
fonction d’enseignement, de sanctification et de
direction (PO 2), cette dernière étant par ailleurs
soulignée moyennant l’incise « à leur niveau d’au-
torité » (n° 6).

1100 -- Bernard Sesboüé désigne la double dimen-
sion christologique et pneumatologique respecti-
vement par les concepts d’anamnèse et d’épiclèse
et qualifie le statut du ministère dans l’Église de
tradition et invocation (cf. Bernard SESBOÜÉ, Pour
une théologie œcuménique, Paris, Éd. du Cerf, coll.
« Cogitatio fidei », n°160, 1990, p. 262-267).

1111 -- On se souviendra de la formule très heureuse
de Jean-Paul II parlant du ministère ordonné dont
il disait qu’il agissait dans l’Église « au nom du
Christ-tête et pour la rassembler dans l’Esprit Saint
par le moyen de l’Évangile et des sacrements »
(Jean-Paul II, exhortation apostolique post-syno-

NOTES



dale Christifideles laici sur la vocation et la mission
des laïcs », DC 86 (1989), p. 152-196, en l’occur-
rence le n° 22c, in fine). La double perspective
christologique et pneumatologique correspond
dans une vision trinitaire à la double mission du
Fils et de l’Esprit. La perspective christologique est
cependant première selon la logique même de
l’incarnation car la mission du Fils – vrai Dieu, vrai
homme (union hypostatique) –, unique média-
teur et seul grand prêtre, est le préalable de la
mission de l’Esprit à qui il revient d’actualiser la
médiation du Christ.

1122 -- Le don de l’Esprit à l’ordination fait des prê-
tres des auxiliaires et des conseillers indispensa-
bles de l’évêque (PO 7a, voir 15a ; Rituel 2.23)
dont ils sont les « coopérateurs » (PO 4a), bien
plus « coopérateurs avisés de l’ordre épiscopal
dont ils sont l’aide et l’instrument » (LG 28b).
L’évêque doit les considérer « comme des fils et
des amis » (ib.), et même « comme des frères et
des amis » (PO 7a).

1133 -- Albert ROUET (e.a.), Un nouveau visage
d’Église. L’expérience des communautés locales à
Poitiers, Paris, Bayard, 2005, p.56.Cela conduit à ce
que j’appelle volontiers une « nouvelle gouver-
nance ». Du fait des évolutions contemporaines

des sociétés et des bouleversements actuels dans
le champ paroissial, désormais, dans la (nouvelle)
paroisse, le curé ne gouverne plus seul pour la
simple et bonne raison qu’il ne le peut plus. Alors,
de deux choses l’une : soit le curé collabore avec
son équipe pastorale, les différents groupes à
tâches et les autres instances de concertation
pastorale ou de gestion économique ; dans ce cas,
la vie paroissiale se développe et il n’y a pas de
raison de douter du rayonnement évangélique
dans son environnement humain. Soit le curé ne
coopère pas et la vie paroissiale végète parce qu’il
n’a ni le temps,ni l’énergie de tout faire seul ;dans
ce cas, il y a des raisons de craindre un rapide déli-
tement des relations entre les groupes paroissiaux
et, à terme, la déliquescence du tissu paroissial (cf.
Olivier BOBINEAU, Dieu change en paroisse. Une
comparaison franco-allemande, Rennes, Presses
Universitaires de Rennes, coll. « Sciences des
Religions », 2005, p. 263-296, en l’occurrence
p. 270). On mesure combien se joue ici la crédibi-
lité de l’Évangile vécu en acte au sein des commu-
nautés. La nouvelle « gouvernance » n’est pas
simplement une question de management
moderne, de technique contemporaine de
gouvernement multipolaire. Elle est la mise en
œuvre d’une ecclésiologie de communion.

38

RÉFLEXIONS



Jean-Paul Russeil
vicaire général du diocèse de Poitiers

La formation des prêtres constitue un sujet généralement réservé
à ceux qui en ont la charge 1. Nous devons reconnaître que pour
nombre de catholiques, cette formation apparaît souvent lointaine au
point d’échapper à leur appréhension 2. Pourtant, l’actualité du sujet
ne peut passer inaperçue, pour peu que l’on ait le souci du présent et
de l’avenir de la mission de l’Église dans la société. La question paraît
si actuelle que la Conférence des évêques de France en a fait ces
dernières années l’un de ses sujets de réflexion en suscitant, sur ce
thème, un groupe de travail. « L’année sacerdotale » voulue par le
pape Benoît XVI invite à mesurer l’importance et le soin que l’Église
attache à la formation des prêtres. 

Il ne s’agit pas ici de tenter une analyse du contexte où nous
sommes, ni non plus de présenter les documents de référence en la
matière. Ces derniers sont connus : décret du concile Vatican II sur la
formation des prêtres Optatam totius (1965) ; canons 232-264 du
Codex latin (1983) ; exhortation apostolique post-synodale sur la
formation des prêtres Pastores dabo vobis (1992) ; Ratio institutionis
sacerdotalis et Ratio studiorum pour les séminaires de France (1998).
Antérieurement à la publication de ces documents, je voudrais – plus
modestement – me référer à ce « moment » de l’histoire qui a vu la
rédaction du décret de création des séminaires. C’est le concept de
séminaire que promeut alors le concile de Trente. Restituer ce
« moment » vise à mettre en valeur des pièces du dossier parfois
oubliées. Pour ce faire, je présenterai en premier lieu ce décret qui

67

Sur la formation des prêtres
une triple lecture du décret de création des séminaires

RÉFLEXIONS

     



offre le paradoxe d’être célèbre et méconnu, j’indiquerai ensuite ses
sources directes ou indirectes, j’esquisserai enfin la pertinence de
données attestées jusqu’à ce jour. Ces pages s’inscrivent ainsi dans
une triple tâche : « faire valoir la vérité commune et toujours plus
grande, avoir le souci que le dialogue ne cesse pas de se référer à la
vérité et que tous puissent s’y exprimer, et faire rentrer dans le jeu les
aspects tombés en oubli 3 ».

Une première lecture :
le décret de création des séminaires

Approuvé le 15 juillet 1563, lors de la XXIIIe session du concile
de Trente (1545-1563), le décret de création des séminaires Cum
adolescentium aetas 4 a été unanimement souhaité par les Pères conci-
liaires. Depuis, les historiens ont amplement salué l’intérêt de ce décret
nécessaire à la réforme catholique 5. Cependant, certains ont posé la
question de son originalité 6. Un tel décret doit être situé dans l’œuvre
tridentine, particulièrement la session XXIII, décret dogmatique et
décret de réforme ensemble. Le canon 18 du décret de réforme porte
pour titre : « Comment ériger des séminaires, principalement en
faveur des jeunes clercs ; plusieurs points à observer dans leur érec-
tion ; de l’éducation des clercs à promouvoir dans les églises cathé-
drales et majeures ». Selon le texte, ceux qui sont reçus dans ces collè-
ges doivent avoir plus de douze ans, savoir lire et écrire, leur
caractère et leur volonté laissant « espérer qu’ils se consacreront pour
toujours aux ministères de l’Église ». Le Concile a une prédilection
pour « les enfants des pauvres », sans exclure pour autant les enfants
de familles riches mais à condition qu’ils « soient nourris à leurs prop-
res frais et manifestent le grand désir de servir Dieu et l’Église ».

Le renouvellement doit être assuré de telle manière « que ce
collège soit comme une sorte de pépinière (seminarium) de ministres
de Dieu ». Le mot seminarium – appelé à devenir l’expression de cette
institution – est utilisé ici de manière analogique. Vie et formation sont
réglementées 7, cherchant à superposer deux plans : la formation
humaniste, commune à tous les hommes cultivés de ce temps et la

68

RÉFLEXIONS



formation propre aux « ministres de Dieu ». Pour ce faire, les « chai-
res d’enseignement » doivent être données à des docteurs, maîtres,
licenciés en théologie ou en droit canon, mais aussi à des personnes
aptes à remplir par elles-mêmes cet emploi. L’évêque a charge de
« conserver et développer une si précieuse et sainte institution ».

Pour créer les séminaires, il est nécessaire de résoudre un obsta-
cle important : le coût matériel et financier. Ce point constitue une
partie très importante et particulièrement détaillée du décret. Une
commission 8 doit être créée à cet effet de façon à prélever les revenus
en vue d’ériger un séminaire, d’assurer des gages aux professeurs et
de nourrir les élèves. Enfin, s’il n’est pas possible d’ériger un sémi-
naire dans le diocèse, le synode provincial ou le métropolitain assisté
de deux plus anciens suffragants veilleront à ce qu’un séminaire
commun soit établi. Mais il est possible aussi d’établir plusieurs sémi-
naires si la taille du diocèse le justifie. Maître d’œuvre de ce projet de
réforme, il appartient à l’évêque – avec ses collaborateurs – de
« décider et d’assurer toutes et chacune des choses qui sembleront
nécessaires et opportunes pour l’heureux progrès de ces séminaires ».

Au total, les Père tridentins envisagent une institution stable,
avec un recrutement continu, une formation aux objectifs clairement
définis, des professeurs et des éducateurs ordonnés à cette mission
spécifique, des ressources prises sur l’ensemble du diocèse de façon
à pourvoir à cette nécessité de l’heure. Cette brève présentation du
décret invite à s’interroger sur les motifs qui ont conduit les Pères
conciliaires à la rédaction de ce décret.

Une deuxième lecture :
sources et influences sur la rédaction du décret

Le contexte historique éclaire l’objet du décret et les accents qu’il
développe. Sans aucun doute, les collèges jésuites 9 offrent alors un
modèle d’éducation. C’est en 1552 qu’est créé à Rome le collège
germanique sous l’impulsion du cardinal Morone et, de 1548 à la
reprise du Concile en 1562, une quarantaine de collèges jésuites sont
fondés en diverses villes.

69

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



Déjà par le passé, l’ignorance du clergé a conduit nombre de
pasteurs à souhaiter une formation adaptée. Pour ne prendre ici
qu’un seul exemple, Guillaume Durand, évêque de Mende – auteur
d’un mémoire en vue du concile de Vienne (1311-1312) – constate
« qu’il y a peu de prêtres instruits dans les articles de foi et dans tout
ce qui regarde le salut des âmes ». Il en vient à envisager de
nouveaux modes de formation : « Ceux que leurs parents ont destinés
dès leur jeune âge à l’état clérical, devraient être tonsurés ou chargés
de l’office de lecteur, puis gardés et enfermés ensemble dans une
maison ; là, ils passeraient les années de déchaînements des passions,
non dans la luxure, mais dans les disciplines ecclésiastiques, ils y
seraient confiés à un ancien plein d’expérience qui serait à la fois leur
maître en science sacrée et le surveillant de leur vie. A l’âge de dix-
huit ans, ils choisiraient : ceux qui voudraient être clercs, feraient vœu
de chasteté et resteraient dans le clergé en attendant d’être promus
aux ordres aux époques fixées par les statuts », les autres pourraient
s’en aller et se marier 10. Cette proposition reprend le canon 1 du
IIe concile de Tolède (531) 11 ainsi que le canon 24 du IVe concile de
Tolède (633) 12. Dès le VIe siècle, il existe des écoles épiscopales.
Celles-ci se multiplient à l’époque carolingienne revêtant le caractère
« d’écoles publiques de science tant divine qu’humaine 13 ». Nombre
de conciles médiévaux – à la suite de la réforme grégorienne, du
nom du pape Grégoire VII (1073-1085) – légifèrent en ce domaine
sans engager pour autant la réforme nécessaire. Sur ce point, la
législation conciliaire demeure balbutiante 14. Selon le IVe concile du
Latran (1215), « l’église métropolitaine doit entretenir un maître en
théologie pour enseigner l’Écriture sainte aux prêtres et autres clercs
et surtout les former à tout ce qui touche la charge d’âmes 15 ». La
formation souhaitée vise donc la cura animarum 16.

Cependant le mal dont souffre l’Église – à la veille du XVIe siècle –
n’est pas seulement personnel, il est aussi institutionnel 17. Le clergé est
tout à la fois ignorant et pléthorique. Cette situation est clairement
énoncée dans le rapport préparé par une commission de neuf cardi-
naux, rapport lu devant le pape Paul III le 9 mars 1537 : « Le premier
abus est l’ordination de clercs et de prêtres, pour laquelle aucune
attention sérieuse n’est portée : ils sont partout très ignorants, de très
bas milieu social, de mauvaises mœurs, jeunes ; malgré tout cela, on
les admet aux ordres sacrés, particulièrement au sacerdoce, à ce

70

RÉFLEXIONS



caractère qui exprime souverainement le Christ 18. » A l’aube du
concile de Trente, le problème est clairement identifié.

Moins connue, l’influence protestante sur le décret de création
des séminaires n’est pas moins réelle. Philippe Mélanchthon, principal
rédacteur de la Confession d’Augsbourg (1530), s’exprime ainsi lors
de la Diète de Ratisbonne en 1541 : « Les écoles ne sont pas seulement
des séminaires pour l’Église, mais c’est encore là que l’on prépare les
esprits pour le gouvernement de tout le reste de la vie. Bien plus, les
écoles sont des sources d’humanité pour la vie entière […]. C’est là
que s’entretient et se propage la doctrine de l’Évangile et que se trans-
mettent les autres connaissances honnêtes et utiles tant pour expliquer
la doctrine céleste que pour régler l’accomplissement des autres
devoirs de la vie. » Le réformateur Martin Bucer, quant à lui, est l’au-
teur d’un texte adressé à l’empereur sur les abus de l’Église et sur la
manière de les corriger. Pour Bucer, « on établira des écoles auxquel-
les sera confiée une semence de jeunes clercs (semen aliquod iuniorum
clericorum), pour qu’il n’y ait plus tard que des clercs bien formés et
préparés ». Nicolas Pseaume, évêque de Verdun et membre en 1563
de la commission chargée d’étudier les abus relatifs au sacrement de
l’ordre, a connaissance du rapport de Martin Bucer. Il en fait part au
cardinal de Lorraine, responsable de la délégation française. Pour
Nicolas Pseaume, il s’agit « de connaître les suggestions des adversai-
res sur la réforme, et de les examiner en même temps que les pétitions
des catholiques 19 ». Ces textes attestent du fait que les deux Réformes
– protestante et catholique – ont perçu l’importance d’un moyen
adapté et spécifique pour la formation des pasteurs et des prêtres.

Le terme « séminaire » que l’on vient de rencontrer pour la
première fois est un terme du XVIe siècle qui vient de seminarium (pépi-
nière). Ce mot « séminaire » garde alors un sens commun. Ainsi,
parle-t-on de seminarium rixarum, « germe de discorde 20 ». On dit
également que « la prison est un séminaire de voleurs 21 » ou encore
que « c’est le clapier qui est le séminaire de la garenne 22 ». C’est
seulement dans la seconde moitié du XVIe siècle que ce terme désigne
l’institution destinée à la formation des prêtres diocésains 23. C’est le
cardinal Réginald Pole qui applique pour la première fois le mot de
« séminaire » à ces nouveaux centres de formation, lors du concile du
Lambeth (Londres) en 1556, canon 11 24. Le mot seminarium – cité
dès la première phrase du texte – montre que cette institution se met

71

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



en place en raison de la « pénurie » (penuria) de prêtres. C’est donc
le problème du manque de prêtres qui est invoqué pour la création
de cette institution nouvelle. Ce canon, attribué au cardinal R. Pole,
regroupe tout à la fois la discipline des conciles de Tolède et du Latran
ainsi que l’expérience des collèges fondés par les jésuites. C’est ce
canon du concile de Londres qui a directement inspiré la rédaction du
décret tridentin.

Au total, ces sources et influences sur la rédaction du décret de
création des séminaires montrent que son intérêt réside davantage
dans le fait qu’il devient normatif pour l’Église que de son aspect
proprement novateur. Ou plutôt, il est novateur en ce qu’il devient
normatif. 

Une troisième lecture : l’actualité du décret

Je voudrais ici relever les lieux de débat lors de l’élaboration du
décret de création des séminaires ainsi que les principaux motifs qui
fondent l’argumentation. La réception de ces motifs éclaire une
pensée constamment attestée.

D’une préoccupation de nombre à une finalité éducative

Lors du débat conciliaire, le premier motif invoqué pour la créa-
tion des séminaires a été la pénurie du clergé, reprenant ainsi le motif
initial du concile de Londres (1556) évoqué plus haut. Or, ce propos
initial n’apparaît plus dans le décret final de 1563. En effet, l’argu-
ment du nombre a été abandonné pour faire droit à un argument
proprement éducatif 25. Dès lors, dans la pensée des Pères tridentins,
l’institution des séminaires relève moins d’un problème de recrutement
que d’un problème de formation. C’est ainsi que la première phrase
du décret reprend les arguments introduits par Laynez (successeur
d’Ignace de Loyola) qui exerça une réelle influence au concile de
Trente. Nous avons ici confirmation, dans le texte même, de la fina-
lité éducative introduite par l’expérience des collèges jésuites.

72

RÉFLEXIONS



Cette ligne de pensée demeure toujours présente. En effet, le
préambule du décret Optatam totius, affirme « l’importance
capitale » de la formation, sachant par ailleurs que « pour l’ensem-
ble du choix et de la probation des candidats, il faut toujours procé-
der avec la fermeté d’âme nécessaire, même si on doit déplorer une
pénurie (penuria) de prêtres, car Dieu ne laissera pas son Église
manquer de ministres, si on appelle aux ordres ceux qui en sont
dignes 26 ». Cette affirmation – comme on vient de le voir, la crainte
du manque de prêtres était le motif initial pour la création des sémi-
naires, alors que le décret final privilégie la finalité éducative – est
largement attestée dans l’histoire. Ainsi pour saint Thomas d’Aquin,
« Dieu n’abandonne jamais son Église au point qu’on ne puisse trou-
ver des ministres qualifiés en nombre suffisant pour pourvoir aux
nécessités des fidèles, si l’on appelle des sujets qui en sont dignes et
si l’on écarte les indignes. Et dans l’hypothèse où l’on n’en pourrait
trouver un nombre égal à celui de maintenant “mieux vaudrait un
petit nombre de bons ministres qu’un plus grand nombre de ministres
mauvais” 27. » Dès lors, poursuit saint Thomas, l’évêque doit « compte
tenu de l’importance de l’ordre ou de l’office à conférer, s’assurer des
qualités des ordinands, tout au moins en recourant au témoignage
d’autrui. L’Apôtre l’écrivait à Timothée : “N’impose hâtivement les
mains à personne” (1 Tm 5, 22) 28 ». La leçon mérite d’être retenue.

La priorité donnée à la formation lors du concile de Trente invite
à saluer le déploiement des dimensions de cette formation dans les
documents récents. Ainsi, le décret Optatam totius développe les trois
dimensions de la formation initiale : la formation spirituelle (n° 8-12),
la formation intellectuelle (n° 13-18) et la formation pastorale (n° 19-
21). L’exhortation apostolique Pastores dabo vobis exprime en ce
domaine trois éléments nouveaux particulièrement révélateurs de
notre temps : elle introduit tout d’abord une première dimension à la
formation initiale, c’est « la formation humaine, fondement de toute
la formation sacerdotale » (n° 43-44) ; elle encourage ensuite un
temps de préparation ou « période propédeutique » avant la forma-
tion initiale (n° 62) ; enfin elle consacre un chapitre entier, le sixième
et dernier, à l’importance de la formation permanente des prêtres
sous le titre : Je t’invite à raviver le don que Dieu a déposé en toi
(2 Tm 1, 6). Ce large déploiement de la formation peut être lu comme
un signe des temps et mérite conséquemment toute l’attention requise.

73

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



Un séminaire par diocèse… 

Le décret tridentin demande à tous les diocèses d’établir un
séminaire. Un lieu de formation en tout diocèse s’inscrit dans l’an-
cienne tradition où les futurs prêtres sont rassemblés autour de leur
évêque, pour être formés spirituellement, intellectuellement et morale-
ment sous sa responsabilité. Ainsi, il n’y a pas à perdre de vue la
signification d’un séminaire par diocèse, même si les conditions
actuelles ne donnent pas la possibilité de le réaliser. Comme l’ex-
prime le pape Jean-Paul II – dans son discours aux évêques des
provinces ecclésiastiques de Rennes et Rouen – lors de la dernière
visite ad limina, « en France, les séminaires ont une longue histoire et
une riche expérience. […] Le Code de droit canonique prévoit qu’il y
ait dans chaque diocèse un séminaire pour la formation des futurs
prêtres (canon 237). Évidemment, les conditions pastorales actuelles
ne vous permettent pas d’envisager que ce soit possible partout, ni
même souhaitable : en effet, comme le montre l’expérience, le
regroupement des forces est souvent nécessaire et il peut donner aussi
un réel dynamisme. Mais le législateur, dans sa sagesse, a voulu
montrer le lien profond et intrinsèque qui existe entre l’Église diocé-
saine et la formation des prêtres. […] Comment, dès lors, l’Église
diocésaine pourrait-elle se désintéresser de la formation de ses futurs
pasteurs ? […] Dans cet esprit, une concertation entre les évêques de
France pourrait être d’une grande utilité, afin de réfléchir ensemble
et avec les formateurs responsables à la question de la répartition des
séminaires, de façon à ce qu’ils ne soient pas trop éloignés des diocè-
ses qui leur confient leurs candidats. Les provinces nouvelles, créées
tout récemment pour un meilleur service de votre action pastorale, ne
pourraient-elles pas constituer un cadre de référence, permettant aux
évêques de mettre en commun leurs forces pastorales disponibles
pour une meilleure formation des candidats au sacerdoce ? 29 » Le lien
intrinsèque entre le diocèse et la formation des prêtres est clairement
attesté et – dans la situation actuelle – l’encouragement est donné à
mener « une concertation ». Est exprimé le souci de lieux de forma-
tion judicieusement répartis, l’éloignement pouvant générer la
méconnaissance. Le cadre des provinces ecclésiastiques est suggéré
comme « un cadre de référence 30 ». Ainsi, la « concertation entre les
évêques de France » encouragée lors de la dernière visite ad limina

74

RÉFLEXIONS



doit conduire à « un meilleur service de leur action pastorale ».
Prenant au sérieux la situation présente, ce discours indique une voie.
Il invite à honorer la suggestion faite par une réflexion approfondie
et concertée mais aussi par des actes qui en portent témoignage.

…mais le séminaire n’est pas une condition 
pour l’ordination

En instituant les séminaires, le concile de Trente n’en fait pas
cependant obligation. L’avant-projet demandait que tous passent par
les séminaires. Cette condition n’a pas été retenue dans le texte défi-
nitif. Ainsi, le fait qu’il n’y ait pas obligation pour tous de se former
dans un séminaire indique que l’Église ne confond pas le moyen de
formation que constitue le séminaire avec la finalité de cette forma-
tion, c’est-à-dire l’appel en vue de l’ordination. Il est remarquable
que la pensée de l’Église soit restée constante jusqu’aux textes offi-
ciels récents. Selon le Codex latin de 1983, « les hommes d’âge
mûr » seront « préparés de manière appropriée » (canon 233 § 2).
Cette ligne de pensée est confirmée par l’exhortation apostolique
post-synodale Pastores dabo vobis : « Comme cela s’est toujours
produit au cours de l’histoire de l’Église, on observe actuellement,
avec une nouveauté et une fréquence réconfortantes, le phénomène
de vocations sacerdotales naissant à l’âge adulte 31, après une plus ou
moins longue expérience de vie laïque et d’engagement profession-
nel. Il n’est pas toujours possible, ni même opportun bien souvent,
d’inviter ces adultes à suivre l’itinéraire éducatif du grand séminaire.
On doit plutôt, après un soigneux discernement de l’authenticité de
ces vocations, présenter quelque forme spécifique d’accompagne-
ment et de formation, de manière à assurer, moyennant les adapta-
tions voulues, l’indispensable formation spirituelle et intellectuelle. Un
bon dosage de relations avec les autres candidats au sacerdoce et de
périodes de présence dans la communauté du grand séminaire
pourra garantir la pleine insertion de ces vocations dans l’unique
presbyterium et leur communion intime et cordiale avec lui 32.» Ce
texte est cité et développé par l’actuelle Ratio institutionis sacerdota-
lis des séminaires de France 33. Ainsi, la préparation d’adultes au
ministère ordonné des prêtres diocésains demande un discernement

75

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



approprié et, conséquemment, des modalités spécifiques de forma-
tion peuvent s’avérer légitimement opportunes.

Absent du décret, le mot « vocation » 
a reçu ultérieurement une détermination théologique 

Le mot « vocation » n’est pas utilisé une seule fois dans le décret.
Ce fait paraît surprenant pour les mentalités contemporaines.
L’analyse du décret fait apparaître avec clarté que le concept organi-
sateur et structurant de la vie et la mission des séminaires, c’est le
ministère épiscopal 34. Le texte stipule que l’on recevra ceux dont « le
caractère et la volonté font espérer qu’ils se consacreront pour
toujours aux ministères de l’Église ». Parmi ceux qui peuvent être
renvoyés figurent « ceux qui ont mauvais caractère et sont incorrigi-
bles, et ceux qui sèment de mauvaises mœurs ». On ne parle pas de
ceux qui seraient à renvoyer faute de « vocation ». On peut dire
– tout au plus – que les conditions formulées pour l’accès aux ordres
incluent la dimension « vocationnelle » : pour être ordonné prêtre, il
faut être utile et nécessaire pour le diocèse, selon le jugement de
l’évêque 35 ; pour recevoir les ordres mineurs, l’examen porte sur
l’âge, les mœurs, la doctrine et la foi 36 ; pour recevoir les ordres
majeurs, on doit respecter l’âge requis (22 ans pour les sous-diacres,
23 ans pour les diacres, 25 ans pour les prêtres 37), mais également
avoir bonne réputation, avoir fait ses preuves dans les ordres mineurs
et pratiquer la continence 38. Pour le Catechismus romanus ad paro-
chos, « sont appelés de Dieu ceux qui sont appelés par les ministres
légitimes de l’Église (vocari autem a Deo dicuntur qui a legitimis
Ecclesiae ministris vocantur) 39 ». Ainsi, dans le texte voté par les Pères
tridentins, la responsabilité de l’évêque est clairement attestée tandis
que l’utilité et la nécessité – selon les conditions requises – constituent
la norme de référence pour appeler à l’ordination ceux qui sont en
formation. Pour fondée qu’elle soit ultérieurement – au xVIIe siècle –
aucun signe avant-coureur de la notion de vocation n’existe alors.

Adrien Bourdoise fait prêcher sur la vocation à Paris en 1626.
Saint Vincent de Paul reprend ce thème en 1628 à Beauvais lors des
premiers exercices des ordinands 40. Pour faire bref, c’est dans un
contexte de réforme 41 – avec l’Ecole française de spiritualité – que

76

RÉFLEXIONS



l’on en vient à systématiser l’ensemble des conditions nécessaires à
l’exercice du ministère pastoral 42. Depuis, séminaire et vocation ont
partie liée. Le débat ouvert au début du XXe siècle 43 entre le sulpicien
Louis Branchereau 44 et le chanoine Joseph Lahitton45, professeur au
séminaire du diocèse d’Aire et Dax, a conduit – pour la première fois
sur ce sujet – à une prise de position du magistère romain. La commis-
sion cardinalice mise en place par le pape Pie X a publié les résultats
de son étude le 2 juillet 1912, sous la forme d’une lettre adressée par
le cardinal Merry del Val, Secrétaire d’Etat, à Mgr de Cormont,
évêque d’Aire et Dax 46. Plusieurs points sont clairement établis. Tout
d’abord, personne n’a droit à l’ordination avant l’appel de l’évêque,
mais on ne dit pas pour autant que la vocation consiste uniquement
dans l’appel de l’évêque. Ensuite, le texte affirme que la vocation ne
consiste pas, du moins pas nécessairement et de façon ordinaire, en
des inspirations ou des attraits du sujet, ou invitations du Saint Esprit.
Le texte ajoute que l’intention droite et l’idonéité 47 suffisent pour être
ordonné licitement. Enfin, il est précisé que l’idonéité consiste en des
dons de nature et de grâce, en une probité de vie et une science suffi-
sante laissant espérer un ministère fécond. Ainsi, pour qu’il y ait
« vocation » au sens théologique du mot, il faut qu’il y ait :

1. appel de l’évêque ;
2. idonéité (c’est-à-dire probité de vie et science nécessaire) ; 
3. droiture d’intention 48.
C’est bien cette ligne de pensée qu’assume le décret Optatam

totius. Pour celui-ci, en effet, est confiée « aux ministres légitimes de
l’Église (legitimis Ecclesiae ministris) la mission, après avoir reconnu
leur idonéité, d’appeler et de consacrer […] par le sceau de l’Esprit,
les candidats éprouvés qui auront demandé une si grande charge
avec intention droite et pleine liberté 49 ». Un quatrième critère –  celui
de la liberté du sujet – est désormais intégré 50.

La liturgie d’ordination déploie de belle façon une telle intelli-
gence de la vocation des prêtres diocésains. Celle-ci trouve un enra-
cinement dans la structure appel/réponse/envoi largement attestée
dans les récits bibliques. A cet égard, comment ne pas souhaiter
qu’une catéchèse appropriée – de la vocation baptismale mais aussi
des vocations spécifiques – soit faite lors de l’initiation chrétienne ? Il
est possible de susciter la responsabilité propre du Peuple de Dieu
quand ses membres découvrent par quels chemins s’opèrent la

77

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



formation de ceux qui sont appelés à recevoir le sacrement de l’ordi-
nation. Mais il est en même temps de la responsabilité des prêtres de
veiller à l’épanouissement de toute vocation personnelle ainsi qu’à la
formation d’authentiques communautés chrétiennes 51. En ce sens,
l’ecclésiologie de communion 52 déployée par le IIe concile du Vatican
nous offre « une boussole fiable pour nous orienter sur le chemin du
siècle qui commence 53 ».

Ouverture

Nous le savons d’expérience, « l’Église est toujours une Église
du temps présent. Elle ne regarde pas son héritage comme le trésor
d’un passé révolu, mais comme une puissante inspiration pour avan-
cer dans le pèlerinage de la foi sur des chemins toujours
nouveaux 54 ». Restituer cette page de l’histoire concernant la forma-
tion des prêtres vise à manifester l’actualité du sujet. D’une part, les
quatre motifs mis en valeur dans la troisième partie de cette contri-
bution montrent la pertinence d’une pensée constamment attestée.
D’autre part, ces mêmes motifs offrent de la ressource pour une
réflexion qui porte le souci du présent et de l’avenir. Il y va de l’an-
nonce de l’Évangile comme mission confiée à toute l’Église. Les prê-
tres sont appelés à y exercer une part singulière. Parce qu’elle a pour
finalité propre la cura pastoralis, la formation des prêtres cherche à
manifester combien « l’amour du Christ nous presse » (2 Co 5, 14). n

78

RÉFLEXIONS



79

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES

11 -- Cet article a été publié dans la revue Prêtres
diocésains, novembre 2007, p. 389-404.

22 -- On en parle généralement lors de la Journée
mondiale de prière pour les vocations (4e diman-
che de Pâques), lors des ordinations ou des jubilés
d’ordination, lorsque les séminaires organisent
des portes ouvertes ou lorsque les séminaristes
sont en insertion pastorale. Il arrive parfois que
« le manque » de prêtres apparaisse ancré dans
les mentalités au point de provoquer l’étonne-
ment quand s’exprime un propos d’une autre
nature, celui de l’espérance chrétienne, de la joie
du don et de la passion d’annoncer l’Évangile, en
un mot du bonheur de croire et de la beauté de
l’Église en sa mission reçue.

33 -- W. KASPER, La théologie et l’Église, Paris, Cerf,
coll. « Cogitatio Fidei » 158, 1990, p. 51.

44 -- J’utiliserai l’édition française (G. ALBERIGO dir.),
Les conciles œcuméniques. 2** Les Décrets : De
Trente à Vatican II, Paris, Cerf, 1994, p. 750-753.
Pour les autres conciles œcuméniques cités, je me
référerai aussi à cette édition.

55 -- A.DEGERT,Histoire des séminaires français jusqu’à
la Révolution, Paris, 1912, t. I, p. 28-29 ; A. MICHEL,
Histoire des conciles d’après les documents origi-
naux, t. X, (Ch.-J. HEFELE dir.), Les décrets du concile
de Trente, 1938, p. 501-504 ; L. CRISTIANI, Histoire de
l’Église depuis les origines jusqu’à nos jours, t. XVII
(A. FLICHE et V. MARTIN dir.), L’Église à l’époque du
concile de Trente, Paris, Bloud et Gay, 1948, p. 205-
210 ; J.-A. O’DONOHOE, Tridentine seminary legisla-
tion. Its sources and his formation, Louvain, 1957 ;
F.-M. HERNANDEZ, « Precedentes historicos del canon
18 sobre la fundacion de los seminarios »,
Seminarium, t. 15, 1963, p. 376-395 ; A. DUVAL,
« Réforme du clergé et théologie du sacerdoce »,
Des sacrements au concile de Trente, Paris, Cerf,
1985, p. 398 ; J. DELUMEAU, Le catholicisme entre
Luther et Voltaire, Paris, PUF, 19945, p. 82.

66 -- Ainsi, par exemple, M. VENARD, Histoire du chris-
tianisme (J.-M. MAYEUR, Ch. PIETRI, A. VAUCHEZ,
M. VENARD, dir.), t. VIII : Le temps des confessions
(1530-1620), Paris, Desclée, 1992, p. 245.

77 -- Est indiquée la répartition par classes, selon
leur nombre, leur âge et leurs progrès. Ils doivent
porter la tonsure et l’habit clérical. Ils doivent

apprendre la grammaire, c’est-à-dire être initiés
aux humanités que la Renaissance met alors en
œuvre. Ils doivent étudier également « l’Écriture
Sainte, les livres de science ecclésiastique, les
homélies des saints, tout ce qui paraît opportun
pour administrer les sacrements et surtout pour
entendre les confessions, les règles concernant les
rites et les cérémonies ». Il est prévu qu’ils assis-
tent à la messe tous les jours, qu’ils se confessent
tous les mois et qu’ils rendent service aux jours de
fête à la cathédrale ou dans les autres églises.

88 -- Cette commission doit être composée de
l’évêque, assisté de deux membres du chapitre et
de deux membres du clergé de la ville.Les revenus
sont prélevés sur la mense épiscopale, sur le
chapitre et sur les bénéfices du diocèse. Un
compte-rendu doit être fait chaque année à
l’évêque en présence de ses assistants.

99 -- La Compagnie de Jésus est reconnue par
l’Église en 1540 et Ignace de Loyola est élu
préposé général en 1541.

1100 -- G. DURAND, Tractatus de modo generalis conci-
lii celebrandi, Paris, éd. Clousier, 1671, p. 246-247.

1111 -- J.-D. MANSI, Sacrorum Conciliorum nova et
amplissima collectio, Florence-Venise, 1757-1758 ;
nouv. éd. Paris-Leipzig, 1907-1927, t. VIII, col. 785.
Ce texte indique le rassemblement en un lieu sous
le regard de l’évêque, l’éducation et la vigilance
continuelle par un délégué qui est à la fois direc-
teur et maître.

1122 -- J.-D. MANSI, t. X, col. 626.

1133 -- Canon 10 du concile national de Savonnières
(859) : J.-D. MANSI, t. XV, col. 539.

1144 -- Canon 10 du IIe concile du Latran (1139) ;
canons 3 et 17-18 du IIIe concile du Latran (1179) ;
canon 13 du IIe concile de Lyon (1274).

1155 -- Canon 11 ; voir aussi les canons 27 et 30 de ce
même concile.

1166 -- Selon GRÉGOIRE LE GRAND, « c’est l’art des arts
(ars artium) que le gouvernement des âmes »,
Règle pastorale, I, 1, Paris, Cerf, (Sources chrétien-
nes 381/1), 1992, p. 128-129. Ce thème de la cura
animarum est largement attesté dans les conciles
médiévaux ainsi qu’au concile de Trente.

NOTES



1177 -- Voir P. IMBART DE LA TOUR, Les origines de la
Réforme, Paris, Hachette, t. II, 1909, p. 445-484.
Comme l’a montré Joseph LORTZ, « ce ne sont pas
seulement les mentalités caractéristiques du
Moyen Age qui changent, mais aussi les structures
par lesquelles elles se traduisaient dans l’Église et
dans le monde : l’ordre médiéval se désagrège. Il
faut penser ici à tous les faits où nous voyons s’al-
térer la nature de l’Église comme réalité aposto-
lique et religieuse et que nous englobons sous la
notion d’ “abus” ecclésiastiques, au sens le plus
large du terme, de même qu’aux transformations
d’ordre social, culturel et politique », dans La
réforme de Luther, Paris, Cerf, 1970, t. I, p. 25
(première édition allemande, 1939).

1188 -- O. DE LA BROSSE et alii, Histoire des conciles
œcuméniques (G. DUMEIGE dir.), Latran V et Trente,
Paris, éd. de l’Orante, 1975, cité p. 435.

1199 -- Les citations sont faites d’après A. LAURENT,
« L’influence du protestantisme sur l’origine des
séminaires », La pensée catholique, 1950, p.26-41.
L’auteur reprend sa thèse de doctorat.

2200 -- L. QUICHERAT et A. Daveluy, Dictionnaire latin-
français, Paris, Hachette, 1862, p. 1074.

2211 -- P.LAROUSSE,Grand dictionnaire universel du XIXe

siècle, Paris, t. XIV, 1875, p. 520.

2222 -- É. LITTRÉ, Dictionnaire de la langue française,
Paris, Hachette, t. IV, 1876, p. 1888.

2233 -- A. DUVAL note que cette idée était déjà suggé-
rée par plusieurs auteurs, à commencer par
Cajetan dès 1522, op. cit. p. 399.

2244 -- J.-D. MANSI, t. XXXIII, col. 1029-1031.

2255 -- Citons la première phrase du décret adopté :
« L’adolescence, si elle n’est pas bien éduquée, est
portée à suivre les voluptés du monde. Si elle n’est
pas formée dès les tendres années à la piété et à
la religion, avant que l’habitude des vices ne s’em-
pare entièrement des hommes, elle ne persévé-
rera jamais parfaitement dans la discipline ecclé-
siastique, à moins d’une aide très grande et toute
particulière du Dieu tout-puissant. » En France, un
tel motif a trouvé sa réalisation dans les petits
séminaires des XIXe et XXe siècles particulièrement.

2266 -- Décret Optatam totius, n° 6.

2277 -- SAINT THOMAS D’AQUIN, Opera omnia. Commen-
tum in quartum librum sententiarum, Parmae,

typis P. Fiaccadori, t. VII, vol. II, 1858, p. 894. Saint
Thomas cite ici un texte attribué par les Pseudo-
Décrétales au pape saint Clément, texte qui se
trouve reproduit dans le Décret de Gratien. Le IVe

concile du Latran – reconnu pour son pragma-
tisme, il a inspiré nombre de statuts synodaux au
xIIIe siècle – reprend ce motif :« […] Il vaut mieux,
en effet, surtout dans l’ordination des prêtres,
avoir de bons ministres en petit nombre que de
mauvais en grand nombre, car si “un aveugle
conduit un autre aveugle, tous deux tomberont
dans un trou” (Lc 6, 39 ; Mt 15, 14) » (canon 27).

2288 -- Ce ligne de pensée est reprise par Pie XI dans
son encyclique Ad catholici sacerdotii du 20
décembre 1935. Il commente 1 Tm 5, 22, en citant
saint Léon le Grand et saint Jean Chrysostome,
AAS, t. XXVIII, 1936, p. 41-42.

2299 -- JEAN-PAUL II ET LES ÉVÊQUES DE FRANCE, « Discours
aux évêques des provinces de Rouen et Rennes »,
Visites ad limina, Paris, Bayard/Fleurus-Mame/
Cerf, 2004, p. 40-42.

3300 -- Les provinces ecclésiastiques sont créées
« pour promouvoir l’action pastorale commune à
divers diocèses voisins, selon les circonstances de
personnes et de lieux, et pour mieux favoriser les
relations mutuelles entre évêques diocésains »
(canon 431)

3311 -- Déjà en 1950, le chanoine Boulard s’inter-
roge : « D’un recrutement à base exclusive d’en-
fants, le clergé passerait-il lentement – comme
aux premiers siècles de l’Église – à un recrute-
ment majoritaire de jeunes hommes apportant à
la fois l’expérience de la vraie vie de travail et les
ressources irremplaçables de la jeunesse ? […]
Un clergé venant en plus grosse partie de la vie de
travail s’accorde peut-être mieux aux exigences
d’une Église redevenue en état de mission dans
un monde majeur et paganisé. N’est-ce pas ainsi
qu’en semblables circonstances, les trois premiers
siècles de l’Église avaient résolu le problème ? »,
Essor ou déclin du clergé français ? Paris, Cerf,
1950, p. 160-161.

3322 -- Exhortation apostolique sur la formation des
prêtres Pastores dabo vobis 64 § 2 ;voir aussi 61 § 5.

3333 -- LES ÉVÊQUES DE FRANCE, La formation des futurs
prêtres, Paris, Centurion/Cerf, coll. « Documents
d’Église », 1998, p. 57-58 : « Les vocations d’adul-
tes ».

80

RÉFLEXIONS



3344 -- Le décret utilise 20 fois le mot « évêque » (17
fois au singulier et 3 fois au pluriel) ; 2 fois « ordi-
naires » ; 3 fois « archevêque » (2 fois au singulier
et 1 fois au pluriel) ; 1 fois « métropolitain » lié à
« suffragants ».

3355 -- Session XXIII, canon 14.

3366 -- Session XXIII, canon 7.

3377 -- Certains –  ainsi les cardinaux signataires du
rapport lu devant le pape Paul III en 1537 ou
encore saint Jean d’Avila et saint Ignace de
Loyola – envisagent alors l’ordination des prêtres à
30 ans.Leur position souligne l’importance de l’ex-
périence et de la maturité.Elle n’a pas été retenue.

3388 -- Session XXIII, canons 12 et 13.

3399 -- Catechismus ad parochos ex decreto Concilii
Tridentini, Paris, 1656, partie II, chapitre X, 1, 4.

4400 -- SAINT VINCENT DE PAUL, « Le règlement pour les
exercices des ordinands », Lettres et conférences
(supplément). Procès verbaux des Assemblées et
des conseils, règlements divers, Paris, D. Dumoulin
et Cie, 1888, p. 447. Citons le propos : « Au second
jour, on traite de la vocation à l’état ecclésiastique,
et on leur fait voir combien il importe d’être bien
appelés de Dieu avant que de se présenter aux
ordres, en quoi consiste cette vocation et quelles
en sont les marques avec les moyens de les recon-
naître et d’y bien répondre. »

4411 -- Un nouveau sens de l’homme apparaît à la fin
du Moyen Age et au début de l’époque moderne.
On devient attentif à ses propres états d’âme de
telle manière que la vie spirituelle intègre cette
conscience nouvelle dans sa propre évolution,ainsi
par exemple les exercices spirituels avec saint
Ignace de Loyola ou encore l’école carmélitaine
avec sainte Thérèse d’Avila et saint Jean de la Croix.

4422 -- Que l’on pense ici aux « marques de la voca-
tion » présentées par des auteurs comme Hallier,
Bourgoing, Beuvelet, Godeau et bien sûr Jean-
Jacques Olier. Comme l’écrit ce dernier, « il faut
entrer par la porte de la vocation »,Traité des saints
ordres (1676) comparés aux écrits authentiques de
Jean-Jacques Olier (1657), édition critique avec
introduction et notes de G.CHAILLOT,P.COCHOIS, I.NOYE,
Paris, Compagnie de Saint-Sulpice, 1984, p. 102. Ce
n’est donc pas l’appel extérieur que l’on considère,
mais c’est la réponse intérieure et personnelle à
l’appel de Dieu que l’on examine.

4433 -- Pour mémoire, ce débat a lieu dans le
contexte de la crise moderniste.

4444 -- L. BRANCHEREAU, De la vocation sacerdotale,
Paris,Vic et Amat,1896.L’ouvrage reprend et déve-
loppe la position communément admise alors.

4455 -- J. LAHITTON, La vocation sacerdotale, Paris,
Lethielleux,1909.L’ouvrage  connaît six éditions de
1909 à 1932. Citons une phrase de la lettre adres-
sée par le secrétaire d’État Merry del Val au
chanoine Lahitton : « […] Encouragé par Monsei-
gneur votre évêque, vous vous efforcez de mettre
en lumière, dans une synthèse rapide, mais claire
et précise, la pure doctrine de l’Église concernant la
vocation sacerdotale. […] », AAS, t. I, 1909, p. 778.

4466 -- AAS, t. IV, 1912, p. 485.

4477 -- Ce terme technique invite à relire 2 Tm 2, 2 :
« Ce que tu as appris de moi en présence de
nombreux témoins, confie-le à des hommes fidè-
les qui seront eux-mêmes capables de l’enseigner
encore à d’autres (Quae audisti a me per multos
testes haec commenda fidelibus hominibus, qui
idonei erunt et alios docere). »

4488 -- Nous avons ici confirmation des critères
attestés par Thomas d’Aquin et par Alphonse de
Liguori. En effet, pour saint Thomas, deux critères
sont nécessaires pour être appelé aux ordres : une
vie moralement bonne et une science de la Sainte
Écriture qui corresponde aux fonctions qui seront
confiées : voir op. cit., p. 892. A ces deux premiers
points qui constituent l’idonéité, saint Alphonse
ajoute un nouveau critère, celui de la droiture d’in-
tention : Selva ou recueil de discours et instruc-
tions pour donner des retraites aux prêtres et leur
servir aussi de lectures particulières et utiles,
Clermond-Ferrand, 1852, p. 188.

4499 -- Décret sur la formation des prêtres Optatam
totius, n° 2. Le n° 6 de ce même décret affirme à
nouveau ces éléments de discernement : « On
étudiera très soigneusement, compte tenu de leur
âge et de leur progrès, la droiture d’intention des
candidats et la liberté de leur volonté, leurs apti-
tudes spirituelles, morales et intellectuelles, leur
santé physique et psychique, qui doit être suffi-
sante – sans négliger les dispositions qui pour-
raient provenir de leur famille – leur capacité,
enfin, à porter les charges sacerdotales et à exer-
cer leurs devoirs pastoraux. »

81

SUR LA FORMATION DES PRÊTRES



5500 -- Il provient d’une instruction de la Sacrée
Congrégation pour les sacrements en date du 27
décembre 1930, AAS, t. XXIII, 1931, p. 120-127
(avec appendice p. 127-129).

5511 -- « Comme éducateurs de la foi, les prêtres ont
à veiller, par eux-mêmes ou par d’autres, à ce que
chaque chrétien parvienne, dans le Saint Esprit, à
l’épanouissement de sa vocation personnelle
selon l’Évangile, à une charité sincère et active et
à la liberté par laquelle le Christ nous a libérés. Des
cérémonies, même très belles, des groupements,
même florissants, n’auront guère d’utilité s’ils ne
servent pas à éduquer des hommes et à leur faire
atteindre leur maturité chrétienne. […]. La
charge de pasteur ne se limite pas au soutien indi-

viduel des chrétiens ; elle a encore pour tâche
propre la formation d’une authentique commu-
nauté chrétienne. » Décret sur le ministère et la vie
des prêtres Presbyterorum ordinis, n° 6.

5522 -- « L’ecclésiologie de communion est le
concept central et fondamental dans les docu-
ments du concile », selon le « Rapport final du
synode extraordinaire des évêques vingt ans après
le concile », DC 83, 1986, p. 35.

5533 -- JEAN-PAUL II, Lettre apostolique Au début du
nouveau millénaire n° 57 (6 janvier 2001).

5544 -- JEAN-PAUL II, Homélie à Reims (22 septembre
1996), DC 93, 1996, p. 873.

82

RÉFLEXIONS



Gilles Routhier
Faculté de théologie et de sciences religieuses

Université Laval (Québec)

Au cours de l’année sacerdotale inaugurée au mois de juin
dernier, la figure de Jean-Marie Vianney, dont nous célébrons le cent-
cinquantième anniversaire du décès, est fortement sollicitée. Voilà une
figure concrète de prêtre présenté comme modèle aux prêtres d’au-
jourd’hui. Toutefois, cette opération ne va pas sans risque car le Curé
d’Ars a exercé son ministère dans un contexte tout différent du nôtre,
si bien que toute approche déshistoricisée de cette éminente figure
pastorale risque de conduire à de graves méprises ; ce n’est que
replacé dans son contexte et dans l’histoire de cette époque que son
geste pastoral peut retrouver sa force d’inspiration et sa fécondité.

Au plan du discours magistériel, l’enseignement de Vatican II
sur le ministère des prêtres sera lui aussi fortement sollicité au cours
de cette année. On voudra, près de cinquante ans après l’ouverture
du Concile, revisiter cet enseignement de manière à en redécouvrir
pour aujourd’hui les potentialités et les vertus. Pourtant, même si la
période qui nous sépare de Vatican II est beaucoup plus courte que
celle qui nous sépare de Jean-Marie Vianney, le recours à cet ensei-
gnement ne va pas sans risque. Là aussi, sur notre route, nous trou-
vons quelques objections qui nous obligent à penser notre rapport à
Vatican II. En effet, vouloir se référer à l’enseignement de Vatican II
soulève toutefois deux problèmes. Le premier peut se formuler comme
ceci : l’enseignement de Vatican II sur le ministère presbytéral, en
regard de la longue tradition, est-il suffisamment significatif pour
constituer une référence sûre dans la réflexion sur ce ministère ? Cet

39

Penser avec Vatican II 
le ministère presbytéral

RÉFLEXIONS

     



enseignement a-t-il l’étoffe des grands textes qui ont marqué l’histoire
de l’Église jusqu’à façonner les mentalités et inspirer des « figures »
de prêtres ou des formes historiques distinctes de l’exercice de leur
ministère ? En somme, si l’on peut parler du « prêtre tridentin », du
« curé de la réforme » ou du « bon pasteur », du prêtre de l’École
française, des « bons prêtres », peut-on parler, de la même manière,
du « prêtre de Vatican II » ou des « nouveaux curés » ou du « curé
communautaire » 2 ? En somme, cet enseignement a beau avoir le
caractère d’un enseignement solennel de l’Église catholique, a-t-il
suffisamment de vigueur pour traverser le temps et marquer l’exercice
du ministère presbytéral ? La question mérite d’être posée, au
moment où certains croient que le moment est venu de prendre leurs
distances par rapport au concile Vatican II. 

L’autre question, plus importante encore, a trait au caractère
historiquement marqué de cet enseignement. Conçu dans un contexte
différent du nôtre, même si nous en sommes séparés par moins d’un
demi-siècle, certains se demandent si cet enseignement peut encore
nous inspirer dans la situation actuelle, situation à plusieurs égards
bien différente de celle qui prévalait à l’époque du Concile. C’est là
une autre manière de prendre ses distances par rapport à Vatican II
et de refuser de le recevoir. Avant de vouloir penser aujourd’hui avec
Vatican II le ministère presbytéral, il importe de s’attarder un peu sur
ces questions, même s’il ne sera pas possible d’aller au fond de ces
deux problèmes dans cette courte introduction.

La première objection veut relativiser l’enseignement de
Vatican II sur le ministère presbytéral en en réduisant finalement le
poids et la portée. Il s’agirait finalement d’un enseignement peu signi-
ficatif en regard de celui de Trente, par exemple, ou des développe-
ments post-tridentins. On connaît cette blague que l’on prête à un
Père conciliaire qui voulait résumer à sa façon l’enseignement de
Vatican II : « Aux évêques, tout le pouvoir ; aux diacres, tout le plai-
sir [parce qu’ils pourraient se marier], aux laïcs, toute la liberté, aux
prêtres, tout le travail 3. » Cette manière schématique de résumer l’en-
seignement du concile voulait souligner que les prêtres – mais aussi les
religieux – avaient été relativement négligés par le concile Vatican II
qui s’était préoccupé avant tout des évêques, après que Vatican I,
dont le programme n’a pu être conduit à terme, se soit limité à un
enseignement sur le Pape. Cette boutade rappelle aussi que Vatican II

40

RÉFLEXIONS



s’est beaucoup intéressé à la question des laïcs, question négligée
jusque-là par les conciles œcuméniques ou généraux, mais qui avait
connu cependant un développement doctrinal considérable au cours
de la première moitié du XXe siècle. On voulait aussi signaler que le
schéma concernant les prêtres doit être rangé au nombre des « tard
venus », après que que la grogne manifestée par certains prêtres et
quelques évêques ait alerté et convaincu les responsables de
l’agenda conciliaire (la commission de coordination et les modéra-
teurs) qu’il fallait récupérer ce retard et proposer un texte sur les prê-
tres. De plus, il faut dire que, contrairement aux interminables et déli-
cats débats sur les évêques et sur les diacres, le débat sur les prêtres
n’a pas soulevé les passions, si l’on excepte les échos médiatiques sur
le célibat – question que Paul VI avait soustraite au débat conciliaire.

Ceci dit, et j’insiste sur ce sed contra, on trouve dans Vatican II
un enseignement assez ample sur le ministère presbytéral, enseigne-
ment substantiel qui, à certains égards et dans certains de ses déve-
loppements, renouvelle de manière assez importante la compréhen-
sion de ce ministère. Il est dommage que cet enseignement sur les
prêtres et leur formation manque ici ou là de profondeur ou d’affine-
ment en raison du peu de temps que l’on a eu pour polir les textes
soumis à l’approbation des Pères, comme d’un approfondissement
insuffisant de la théologie du presbytérat au cours des années
préconciliaires. Aussi, cet enseignement riche et substantiel peut nous
inspirer encore aujourd’hui et est souvent en avance sur plusieurs
discours produits depuis sur le sujet. De plus, cet enseignement
permet de dépasser – en les approfondissant – certaines probléma-
tiques sur le sacrement de l’ordre héritées de la réflexion médiévale
et de l’enseignement de Trente. Ce concile avait travaillé dans un
contexte défavorable puisqu’il devait réagir aux thèses des réforma-
teurs plus qu’il ne se proposait de donner un exposé complet sur le
ministère presbytéral 4. Comme le disait Jean XXIII dans son discours
d’ouverture, au moment de Vatican II, l’Église bénéficiait d’une liberté
incomparable par rapport à celle dont elle jouissait lors des conciles
précédents, si bien qu’elle a pu aborder, avec beaucoup plus de séré-
nité, les questions qui se présentaient à son examen : « Il suffit de jeter
un coup d’œil sur l’histoire de l’Église pour voir tout de suite avec
évidence que les conciles œcuméniques eux-mêmes, dont les vicissi-
tudes sont inscrites en lettres d’or dans les fastes de l’Église, ont

41

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



souvent connu de graves difficultés et des motifs de tristesse à cause
de l’intrusion du pouvoir civil. Ces princes séculiers se proposaient
certes parfois sincèrement de protéger l’Église ; mais la plupart du
temps cela ne se faisait pas sans dangers ni dommages pour le spiri-
tuel, car ils étaient bien souvent poussés par des motifs politiques et
trop soucieux de leurs propres intérêts.

Il est vrai qu’aujourd’hui Nous avouons éprouver une peine très
vive à cause de l’absence parmi vous d’un grand nombre d’évêques
qui Nous sont très chers et qui, à cause de leur foi dans le Christ, sont
en prison ou bien empêchés d’autre manière. Cela nous incite à prier
pour eux avec ferveur. Cependant, c’est avec espérance et un grand
réconfort que Nous le constatons : aujourd’hui l’Église, enfin libérée
de tous les obstacles profanes d’autrefois, peut depuis cette basilique
vaticane, comme d’un second Cénacle, faire entendre par vous sa
voix pleine de majesté et de gravité. »

Cette circonstance historique remarquable a permis à l’Église de
réfléchir paisiblement – en dehors de pressions extérieures et de polé-
miques qui infléchissent la raison – aux questions soumises à l’exa-
men des Pères si bien que cet enseignement de Vatican II permettait
de rééquilibrer des élaborations post-tridentines, souvent élaborées
dans un climat polémique et davantage héritières de la spiritualité et
de l’ascétique que de la théologie. L’enseignement de Vatican II sur le
presbytérat est non seulement substantiel et solide, mais il s’agit d’un
enseignement qui a marqué la figure du prêtre et l’exercice de son
ministère au même titre que les grands textes sur le prêtre que connaît
l’histoire de l’Église. 

Du reste, on observera que l’enseignement de Vatican II sur le
ministère presbytéral ne se limite pas à Presbyterorum ordinis ou à
Optatam totius ou au seul article de Lumen gentium (LG 28) qui four-
nit un enseignement ex professo sur les prêtres. Il importe en effet de
considérer Vatican II comme un corpus et non comme une
« brochette » de documents indépendants les uns les autres et ne
tenant ensemble que par la reliure. Ainsi, nous trouvons des ensei-
gnements qui concernent éminemment les prêtres dans tous les docu-
ments de Vatican II, notamment dans la constitution sur la liturgie,
voire dans les documents conciliaires où ils ne sont pas toujours
expressément nommés, notamment dans Nostra aetatis, Unitatis
redintegratio, Gaudium et spes, etc. 

42

RÉFLEXIONS



Par ailleurs, l’enseignement de Vatican II étant lui-même le
produit d’une époque et de ce fait, marqué historiquement, il faut le
saisir dans son contexte historique et, à près de cinquante ans du
concile, examiner comment cet enseignement peut aujourd’hui nous
interpeller et nous inspirer encore dans une situation différente. Dans
les pages qui vont suivre, j’appréhenderai donc le texte conciliaire en
le situant dans son contexte et sur l’horizon des idées sur le presbyté-
rat qui existaient à l’époque de son élaboration et aussi en faisant
appel à l’histoire de sa rédaction. 

Je ne reprendrai pas ici l’ensemble des enseignements de
Vatican II sur le ministère presbytéral, me contentant de faire écho à
trois grandes orientations de cet enseignement qui se dégagent à
l’analyse du décret Presbyterorum ordinis :

• les prêtres situés dans le peuple de Dieu et dans le monde de
ce temps ;

• un ministère pastoral qui se construit autour de l’annonce de
la Parole, la célébration des sacrements et la construction de
l’Église ;

• une spiritualité liée au ministère.

Une perspective fondamentale :
les prêtres inscrits dans le peuple de Dieu 
et dans le monde de ce temps

Lorsque l’on se situe à l’horizon des idées sur le ministère pres-
bytéral encore en circulation au cours de la période qui précède
Vatican II, on observe d’abord que Presbyterorum ordinis met en
avant une perspective nouvelle. En effet, il y a une manière de parler
des prêtres dont s’est écarté Vatican II, c’est-à-dire d’en parler de
manière absolue ou dans leur unique lien avec Dieu, à partir de l’on-
tologie ou de « l’être prêtre » construit uniquement à partir de la théo-
logie du caractère et de la christologie.

Schématiquement, cette position en venait à penser la figure du
prêtre (et aussi sa vie, sa formation et sa condition) à partir de la
sanctification d’une personne, sanctification acquise par sa plus ou
moins grande proximité avec le Christ (il fallait de plus en plus

43

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



ressembler à un ange et de moins en moins à un homme) et sa plus
ou moins grande participation à la vie du Christ, le prêtre dépassant
sur ce chapitre tous les autres fidèles puisqu’il agissait in persona
Christi capitis, étant regardé comme alter Christus 5, position qui le
rendait en mesure de sanctifier tous les autres.

Vatican II s’éloigne largement de cette perspective qui considère
le prêtre en soi, à partir de l’ontologie. Cela est le fruit de longues
discussions, parfois âpres, et du lent mûrissement des idées dans l’as-
semblée conciliaire ; l’élaboration d’un document conciliaire peut être
comparé à un lent processus de décantation et de discernement. En
revanche, ce que Vatican II va mettre en avant au moment de traiter
du presbytérat, c’est avant tout la mission de l’Ecclesia ; cela conduira
le Concile à construire la figure du prêtre à partir de son insertion
dans l’Église et de son rapport à l’activité missionnaire de l’Église ou
son rapport au monde. 

Cela représente un renversement (tout au moins un changement
significatif) de perspective porteur d’une véritable fécondité, dont il
nous faut prendre acte aujourd’hui, au moment où on se préoccupe,
comme jamais dans nos Églises, d’évangélisation. Ce choix de
perspective n’est pas le fruit d’un hasard, mais d’une décision cons-
ciente et mûrie. Un premier schéma en effet, intitulé Schema decreti
de Clericis 6, abordait la question du presbytérat (ou des clercs pour
être plus exact) de manière absolue, c’est-à-dire sans le considérer en
premier lieu à partir de son ministère, sans situer le prêtre dans
l’Église et dans le monde et sans prendre, pour point de départ de la
réflexion, la mission de l’Église. Le point de départ était plutôt, comme
l’indiquait le titre du premier chapitre, « De vitae sacerdotalis perfec-
tione », le sacerdoce conçu comme un état de perfection pour le
prêtre. 

Ce n’est donc que graduellement que l’on passe de la considé-
ration des personnes (les clercs ou les prêtres) et de la vie que doivent
mener ces personnes revêtues de la dignité sacerdotale, à une mise
en avant du ministère exercé par les prêtres. Ce changement n’inter-
viendra qu’en novembre 1964 où, après la première discussion du
schéma en assemblée conciliaire, la commission est amenée à placer
le ministère comme premier terme du titre du décret 7. Ce déplace-
ment d’accent n’est pas bénin quand on pense au changement qu’il

44

RÉFLEXIONS



représente : c’est d’abord et en premier lieu le ministère confié aux
prêtres qui est appelé à définir leur identité, car les prêtres n’existent
qu’en fonction de ce ministère qui leur est confié. 

Aussi, en fidélité au concile Vatican II, toute réflexion sur le pres-
bytérat doit aujourd’hui partir du ministère des prêtres. C’est son
ministère qui permet, à rebours, de comprendre ce qu’est un prêtre
dans l’Église et pour le monde, ce que sont sa vie et sa spiritualité et
en quoi doit consister sa formation. Le ministère, posé comme point
de départ de la réflexion, constitue un des acquis principaux de
Vatican II. Le concile a dépassé le contexte de la polémique antipro-
testante qui avait déterminé les débats du concile de Trente et des
siècles qui suivirent. Il a ainsi réfléchit sereinement au ministère pres-
bytéral sans élaborer une pensée toute en réaction à des positions
adverses. 

L’examen de la structure des différents schémas indique égale-
ment l’évolution de la pensée qui conduira au décret conciliaire, dont
l’enseignement sur le ministère presbytéral. Cette structure d’énoncia-
tion n’apparaîtra en pleine clarté qu’en 1965. Si, au point de départ
on considère le prêtre en soi, détaché de son ministère dans l’Église
et pour le monde, on en vient progressivement à manifester l’unité
entre le ministère et la vie des prêtres, unité qui s’articule autour du
caractère missionnaire de l’Église. À cette activité missionnaire qui est
celle de toute l’Église, les prêtres contribuent de manière originale, en
raison de leur ministère. En amont, il y a un acquis conciliaire fonda-
mental : une compréhension renouvelée de l’Église dans l’histoire
trinitaire de Dieu et dans sa relation au monde qui en fait ressortir le
caractère missionnaire. De plus, cette appréhension de l’Église-pour-
le-monde considère également que tous les fidèles forment un seul et
même peuple sacerdotal appelé à participer à l’activité missionnaire
de l’Église dans le monde. Se conjugue ici la réflexion sur l’Église don
de Dieu pour le monde et sur l’Église comme peuple de Dieu, unique
sujet de cette mission dans le monde. Ces acquis de Lumen gentium
conduisent à une vision renouvelée du ministère presbytéral dans
l’Église et dans le monde. Des schémas initiaux, centrés sur l’état cléri-
cal considéré comme état de perfection supérieur, nous sommes
parvenus à une réflexion théologique et pastorale sur le ministère et
la vie des prêtres. 

45

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



Structure des quatre premiers textes

L’examen du plan des schémas successifs montre bien que le
point de départ du De clericis est la perfection de la vie sacerdotale
et son rôle capital dans la sanctification du monde 9, idée qui n’est
pas étrangère au pseudo-Denys. Le premier chapitre du De Clericis

1. Sacerdotum cum laicis
conversatio

I - De vitae 8

sacerdotalis
perfectione

I - De vita spiri-
tuali sacerdotum

1 - Exigentia sanctitatis
sacerdotalis eiusque
fundamentum
2 - Sacerdotis sanctita-
tis proprii muneris
adimpletione alitur
atque augetur

3 - Vita sacerdotalis ad
evangelii normas
componenda

2. Vita sacerdotalis ad
Evang. Formam compo-
nenda (partim).
3. Quae in ministerio
sacerdotali elucere
debent

4. Sacerdotum inter se
confraternitas

II - De studio et
scientia pastorali

II - De studio et
scientia pastorali

4 - Studium ad essen-
tialia officia status
sacerdotalis pertinet

5. Studium ad essentialia
officia status sacerdotalis
pertinet

5 - Scientia pastoralis
pro locorum adiunctis
acquirenda

6. Scientia pastoralis pro
loc. adiunctis acquirenda

7. Sacerdotum sollicitudo
omnium Ecclesiarum

6 - Cleri distributio apte
fovenda

8. Cleri distributio apte
fovenda

III - De recto usu
bonorum eccle-
siasticorum

III - De recto usu
bonorum eccle-
siasticorum

7 - Fines ad quos bona
in Ecclesia destinatur

9. Fines ad quos bona in
Ecclesia destinantur

8 - Officiis ecclesiasticis
princeps locus in iure
tribuatur

10. officiis ecclesiasticis
princeps locus in iure
tribuendus

9 - Aequa remuneratio
clericis providenda

11. Aequa remuneratio
clericis providenda

10 - Massa communis
bonorum in singulis
diocesibus constituenda

12. Massa communis
bonorum in singulis
diocesibus constituenda

46

RÉFLEXIONS



exhorte les prêtres à vivre en conformité avec la sainteté de leur état.
Du fait de sa consécration, le prêtre se trouve séparé du monde et est
appelé à la sainteté d’une manière particulière. La sainteté sacerdo-
tale apparaît alors comme le moyen privilégié par lequel le prêtre
réalise les fins du sacerdoce présenté comme l’élément clé de la sanc-
tification du monde. 

Au fondement de la sainteté sacerdotale, nous trouvons, d’une
part, le caractère reçu avec le sacrement de l’Ordre 10, qui fait du
prêtre l’instrument de la présence sacerdotale du Christ-Tête, et, d’au-
tre part, la sainteté du ministère sacerdotal qui requiert la sainteté du
ministre et réclame que les prêtres « qui célèbrent le mystère de la
mort du Seigneur se consacrent à Dieu de façon plus appropriée que
les autres fidèles 11 ». Ainsi, le prêtre est appelé à rendre visible la
sainteté de celui qui agit en lui et par lui, il est d’une façon particu-
lière « homme de Dieu 12 ».

Si le De Clericis élabore sa pensée autour de l’état clérical,
Presbyterorum Ordinis envisage, en revanche, le presbytérat à
travers le prisme de l’Église et de son activité missionnaire et consa-
cre ses sous-titres à situer les prêtres dans l’Église et dans le monde 13.
Le déplacement le plus important a été de tout faire dépendre de la
nature missionnaire de l’Église, les prêtres s’intégrant désormais à la
figure de l’Église missionnaire dans laquelle l’ordre des prêtres (ou le
presbytérat) occupe une place spécifique et originale. Ainsi, c’est l’ac-
tivité missionnaire de l’Église dans le monde, elle-même inscrite dans
les missions trinitaires ou dans le dessein de Dieu, qui fonde le minis-
tère des prêtres et qui, subséquemment, définit ce ministère, oriente la
vie des prêtres et définit leur spiritualité. C’est en vue de l’accomplis-
sement de cette œuvre missionnaire que les prêtres participent, pour
leur part, aux fonctions prophétique, sacerdotale et royale du Christ
(première partie du chapitre II sur les fonctions des prêtres). C’est
encore ce même motif qui, dans la deuxième partie du chapitre II
(relations des prêtres avec les autres), orientera la réflexion sur les
rapports entre les prêtres et les évêques, les rapports des prêtres entre
eux et leurs rapports avec les fidèles laïcs. C’est également en raison
du caractère missionnaire de l’Église que le Concile se préoccupera
ensuite de veiller à une juste répartition du clergé et à ce que les voca-
tions sacerdotales ne tarissent pas (troisième partie du chapitre II). La
nature missionnaire de l’Église constitue donc le pôle d’attraction qui

47

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



unifie le ministère et la vie des prêtres et l’axe structurant de la
réflexion du concile Vatican II sur le ministère presbytéral. 

Cette option fondamentale a été adoptée après quelques discus-
sions, dont l’une à propos du plan et de la perspective d’ensemble du
schéma. Dans cette discussion se distingue l’intervention de
Mgr Sartre qui critiquait les schémas antérieurs, leur reprochant de
ne pas marquer le lien entre le ministère presbytéral et celui du Christ
et avec toute l’Ecclesia. Ainsi, soulignait-il, on réduit la spiritualité du
prêtre à la seule piété. Il faisait alors une proposition en cinq points
de refonte du schéma qui doit « prendre comme point de départ la
mission de toute l’Église 14 ».

Par la suite, lors de l’expansio modorum 15, en réponse au modus
d’un Père qui ne voulait pas souscrire à cette nouvelle perspective et
qui plaidait pour un retour à l’ancienne problématique, la commission
compétente, explicite sa position en ces termes : « Le plan restera ce
qu’il est. S’il est exact que les fonctions des prêtres doivent être compri-
ses dans la mission de l’Église, ce qu’il faut dire et ce qui est dit de la
vie des prêtres, ne se comprend également que dans la mission de
l’Église ; c’est pourquoi, avant de pouvoir traiter des fonctions et du
ministère, puis de la vie des prêtres, le décret traite de la nature du
presbytérat, c’est-à-dire du presbytérat dans la mission de l’Église 16. »

Les évolutions que nous venons de retracer brièvement devaient
être couronnées, lors de la rédaction ultime (novembre 1965), en
dégageant du reste du texte les articles 2 et 3 (sur le prêtre dans l’Église
et dans le monde) qui constituèrent désormais le chapitre premier du
décret sur le prêtre dans la mission de l’Église. Jusque là, en effet,
comme l’indique la synopse des différentes versions des schémas qui
ont conduit au décret, les deux versions du texte (entre novembre 1964
à novembre 1965) attachaient ces deux premiers articles du décret à
la première partie du schéma. En en faisant le chapitre inaugural du
document, le concile donnait un plus grand relief à ces deux articles,
indiquant du coup, par l’emplacement qu’ils avaient désormais dans le
décret, que ces articles étaient à proprement parler programmatiques
et indiquaient la perspective à partir de laquelle il fallait lire tout le
schéma. Situer le prêtre et son ministère dans l’Église et le monde deve-
nait ainsi la visée essentielle du décret et la perspective de fond à partir
de laquelle il faut le lire. La réponse au modus dont nous parlions à
l’instant est explicite : « Cet exposé sur la nature du presbytérat doit

48

RÉFLEXIONS



précéder [le reste], puisqu’il montre le fondement de ce qu’il développe
tant sur le ministère que sur la vie des prêtres. » Nous avons donc là le
fondement de tout le reste de l’enseignement du décret.

Évolution de la rédaction du schéma au cours de la dernière
année du Concile

On le voit, à la lumière de l’histoire de la rédaction du décret,
des débats, des discussions en assemblée et en commissions, penser
le presbytérat dans la mission de l’Église n’est pas un énoncé acci-
dentel et je m’inquiète toujours lorsque cette option systématique est
remise en cause de diverses manières, soit en retournant à la
perspective antérieure (celle des schémas De Clericis ou De
Sacerdotalibus) qui ne met en avant que la relation au Christ dans la
définition du ministère presbytéral, soit en isolant la réflexion sur le
prêtre de la réflexion sur l’Église et son caractère missionnaire, soit
en négligeant sa relation au monde. Penser aujourd’hui avec
Vatican II le ministère presbytéral, c’est retrouver ce site de réflexion :
le prêtre situé dans l’Église (peuple de Dieu entièrement sacerdotal) et
sa mission pour le monde, ce qui nous conduit à le situer dans l’his-
toire trinitaire de Dieu ou la missio Dei pour le monde (le dessein du
Père à l’égard du monde, l’envoi du Fils et de l’Esprit). 

Il faut tout de suite tirer une première conséquence de cette option
pour la formation des prêtres : celle-ci doit les conduire à construire leur
identité en rapport avec l’Église et le monde et à penser le presbytérat
dans la mission de l’Église, dans et pour le monde. Il en va de même
pour l’identité presbytérale qui doit se construire, certes dans le rapport
au Christ, mais qui ne peut pas faire l’économie de se penser dans la
mission de l’Église dans le monde. C’est là le lieu normal pour penser

Texte A (nov. 1964) Texte B (avril 1965) Texte C (oct. 1965)

Prooemium
§ I – De Presbyterorum
Ministerio

1. De natura 
presbyteratus

Prooemium
§ I – De Presbyterorum
Ministerio

1. De natura et condi-
cione presbyteratus

1. Prooemium
Ch. I – Presbyteratus in missione
Ecclesiae

2. Natura presbyteratus
3. Presbyterorum in mundo 
condicio

Ch. II – Presbyterorum ministerium

49

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



le presbytérat, ministère qui ne peut se penser en soi, in abstracto, en
dehors du ministère de l’Église dans le monde. C’est en le situant au
cœur d’un peuple (l’Église) et en l’inscrivant dans un monde concret
que l’on peut arriver à penser le plus adéquatement le prêtre et son
ministère. C’est d’ailleurs à cela que nous renvoie l’incardination. 

Cette perspective fondamentale ne constitue cependant pas un
acquis solide aujourd’hui, même si l’examen de documents plus
récents nous indique qu’elle n’est pas encore complètement assimilée.
Ainsi, une comparaison entre Presbyterorum ordinis et Pastores dabo
vobis indique que la priorité du ministère sur la vie des prêtres n’est
pas encore complètement assurée.

Comparaison entre les intitulés de Presbyterorum ordinis et
Pastores dabo vobis :

La structure du Directoire pour le ministère et la vie des prêtres
me semble brouiller encore davantage la perspective fondamentale
mise en avant par Vatican II, l’affirmation nette de l’insertion du
prêtre dans la mission de l’Église et dans le monde et la priorité au
ministère du prêtre sur son identité ou sa spiritualité, l’une et l’autre
découlant de son ministère, étant obscurcie dans un ensemble où ils
finissent par être rejetés dans l’ombre, son ministère étant traité dans
le chapitre sur la spiritualité sacerdotale et son insertion dans l’Église
dans le chapitre traitant de son identité.  

Cela indique probablement que, quarante ans après Vatican II,
dans un contexte qui a changé, la question de l’identité du prêtre et
celle de sa spiritualité sont revenues sur le devant de la scène. On peut
le comprendre, ces questions étant devenues une véritable préoccu-
pation. Si tel est le cas, il faut saisir ces questions qui méritent notre
attention. Toutefois, elles ne peuvent probablement pas trouver une
solution satisfaisante si on ne garde pas au premier plan celle du
ministère des prêtres comme Vatican II l’avait fait ; cela implique de le
situer dans la mission de toute l’Église et dans le monde. En somme,
ces nouvelles questions ne doivent pas nous éloigner de la perspective
mise en avant par Vatican II, mais plutôt nous conduire à assumer plus

Presbyterorum Ordinis Pastores dabo vobis

Le ministère et la vie des prêtres La vie et le ministère du prêtre 1177

50

RÉFLEXIONS



fermement encore cette perspective de manière à traiter de manière
satisfaisante les questions d’identité et de spiritualité presbytérale.

Un ministère pastoral qui se construit 
autour de l’annonce de la Parole, la célébration
des sacrements et la construction de l’Église

Si Vatican II définit le presbytérat à partir du ministère, il
importe d’en préciser le contenu. Auparavant, on remarquera que les
quatre premiers schémas ne comportaient aucun développement sur
le ministère des prêtres. Il fallut attendre le texte du mois de novem-
bre 1964, avant de voir apparaître trois développements sur le sujet ;
cela devait donner, dans la version finale, la première partie du
chapitre II  entièrement consacré au ministère des prêtres. On mesure
le chemin parcouru en une seule année. 

Évolution de la rédaction sur le ministère des prêtres 

Propositions 
(oct. 1964)

Texte A 
(nov. 1964)

Texte B 
(avril 1965)

Texte C 
(oct. 1965)

Prooemium Prooemium
§ I – De Presbyterorum
Ministerio.

1. De natura presbyte-
ratus

2. Presbyteri, verbi Dei
ministri
4. Presbyteri,
Sacramentorum et
Eucharistiae ministri
5. Presbyteri, populi Dei
rectores

Prooemium
§ I – De Presbyterorum
Ministerio.

1. De natura et condi-
cione Presbyteratus

2. Presbyteri, verbi Dei
ministri
3. Presbyteri,
Sacramentorum et
Eucharistiae ministri
4. Presbyteri, populi
Dei rectores

1. Prooemium
Ch. I – Presbyteratus in
mission Ecclesiae
2. Natura presbyteratus

3. Presbyterorum in
mundo condicio

Ch. II – Presbyterorum
ministerium
§ I – Presbyterorum
munera
4. Presbyteri, verbi Dei
ministri
5. Presbyteri,
Sacramentorum et
Eucharistiae ministri
6. Presbyteri, populi Dei
rectores

51

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



Le plan même de ce développement indique clairement l’objet
de ce ministère : l’annonce prophétique de la Parole de Dieu, la célé-
bration des sacrements et en particulier de l’Eucharistie et le gouver-
nement du Peuple de Dieu. Toutefois, l’examen de la structure de
Presbyterorum ordinis ne nous permet pas seulement de dégager la
triple dimension de son ministère, mais également la séquence dans
laquelle interviennent les différentes fonctions de son ministère :
annonce de parole, célébration des sacrements et gouvernement
ecclésial. Si l’on suit la systématique du texte, la « première fonction
des prêtres », comme l’indique clairement déjà PO 4, est l’annonce
de l’Évangile 18. La figure du prêtre qui est ainsi dessinée n’est pas
celle de l’homme du sacré, mais de l’homme de la Parole. Cela
correspond du reste à ce qu’enseigne Lumen gentium, d’abord à
propos des évêques (LG 25) et ensuite pour les prêtres (LG 28).
L’enseignement de Vatican II est donc très constant dans la priorité
qu’il donne au ministère de la Parole et on trouverait du reste beau-
coup d’indications en ce sens dans les autres documents de ce
concile, notamment dans Sacrosanctum concilium qui accorde une
grande place au ministère de la Parole dans le cadre de l’assemblée
liturgique et la célébration des sacrements. 

On notera aussi au passage que le même ordre est repris à l’ar-
ticle 4 d’Optatam totius qui en est le correspondant. On y lit que toute
l’éducation des séminaristes « doit tendre à faire d’eux, sur le modèle
de Notre-Seigneur Jésus-Christ, maître, prêtre et pasteur, de vérita-
bles pasteurs d’âme 19 ». Cette indication est intéressante, car elle
permet justement de prendre le ministère du Christ comme modèle de
la figure du prêtre et non la figure des prêtres de l’Ancien Testament
dont la fonction principale n’était pas la fonction prophétique, mais
la fonction cultuelle ou sacerdotale. 

Cela est du reste cohérent avec l’option terminologique prise
par Presbyterorum ordinis. En effet, Vatican II utilise largement le mot
presbyter pour désigner le prêtre, tandis que Trente usait du terme
sacerdos. Là encore, l’évolution est sensible au cours de la rédaction
du décret sur le ministère et la vie des prêtres qui, on le sait, a connu
sept rédactions. Lors de la quatrième rédaction, c’est-à-dire après la
première discussion in aula du schéma, les prêtres sont désignés pour
la dernière fois du terme latin sacerdotes ; on les désignera ensuite
par presbyteri 20. Toujours au plan terminologique, le concile

52

RÉFLEXIONS



Vatican II utilisera l’adjectif sacerdotal, notamment dans l’expression
« ministère sacerdotal » qui est ordinairement utilisé, sauf en LG 10
où est employé – cas unique  – l’expression « sacerdoce ministériel ».
Le terme « sacerdoce » est donc ordinairement un adjectif et un attri-
but du substantif ministère 21.

Cette option terminologique du Concile est toujours en attente
de réception dans le langage courant, malgré une tendance margi-
nale, inspirée probablement du vocabulaire en usage dans les égli-
ses évangéliques, plus proches du vocabulaire néotestamentaire,
(pasteurs, anciens, bergers, presbytres). En effet, beaucoup de
langues confondent habituellement les deux univers terminologiques :
d’un côté le sacerdoce et sacerdotal, et de l’autre prêtre et presbyté-
ral, mot difficilement recevable en français courant. Le premier trouve
son étymologie dans le latin sacerdos et sacerdotium et désigne les
préposés aux sacrifices cultuels des religions païennes et de l’Ancien
Testament. Les autres remontent au latin presbyter (en grec presbyte-
ros). Force est de constater que le premier vocabulaire est totalement
absent des épitres pastorales, alors que le second y est très répandu.
En effet, le Nouveau Testament évite de manière constante d’utiliser le
vocabulaire sacerdotal pour désigner les ministres de l’Église, ce
vocabulaire étant réservé au Christ, dans l’épître aux Hébreux, et au
peuple des baptisés dans la première lettre de Pierre. Cet interdit
néotestamentaire de désigner les prêtres de la nouvelle alliance à
partir du terme sacerdos que l’on réserve au Christ a considérable-
ment aidé les pères conciliaires à préciser le vocabulaire le plus
adéquat et, ce faisant, à construire la figure du prêtre non seulement
à partir du culte, mais à partir de ces trois fonctions, en mettant en
premier lieu le ministère de la Parole. Ceci dit, il est indéniable que
le ministère presbytéral ait une dimension sacerdotale, mais cela
demeure une dimension de son ministère et ne l’absorbe pas. 

Il n’y pas que dans le langage courant que ce déplacement
d’accent n’est pas reçu, mais aussi dans la littérature théologique et
les textes ecclésiaux. A titre d’exemple, on peut remarquer des
inflexions et des déplacements d’accents lorsque l’on compare
Presbyterorum ordinis à Pastores dabo vobis 22.

Il ne faut pas être surpris outre mesure que cette réception soit
encore en attente, tant cette option recouvre un enjeu de taille. En

53

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



effet, penser le ministère des prêtres à partir de la catégorie de sacer-
doce nous renvoie au culte. De plus, dans ce cas, la construction de
la figure du prêtre a davantage pour référence l’Ancien Testament
que le ministère du Christ. Cela entraîne une série de conséquences
dont l’insistance sur la séparation du monde avec le développement
d’un type de spiritualité et de formation, la mise en avant du célibat,
une manière de concevoir l’exercice de l’autorité, etc. Cela renvoie
également à une conception de l’eucharistie. Dans le deuxième cas,
le ministère est conçu à partir de la figure pastorale du Christ, comme
on l’a vu dans Optatam totius 4 et non à partir de l’image du grand
prêtre et du sacrifice, et des trois munera comme s’est appliqué à le
faire Presbyterorum ordinis. Il est aussi pensé dans son rapport à
l’Église et au monde, comme nous l’avons vu. 

Plus important encore, la réception de cette perspective n’est pas
reçue non plus dans la pratique du ministère et les réaménagements
pastoraux actuels risquent encore plus de centrer le ministère presby-
téral non pas sur l’annonce de l’Évangile, mais sur le culte, ce qui
compromet gravement la réception de l’enseignement de Vatican II
sur le ministère pastoral. 

On conviendra facilement que cette compréhension du ministère
presbytéral correspond aux défis actuels de notre Église qui doit
remettre au centre l’annonce de la Parole au moment où ce ministère
est de plus en plus accaparé par le culte. A ce chapitre, l’article 4 de
PO n’est pas dépassé, mais il demeure plein d’actualité et il mérite-
rait qu’on y revienne, non seulement au niveau de la formation et de
la construction de l’identité presbytérale, mais au niveau aussi de
l’exercice du ministère et de l’organisation actuelle de la pastorale.

Enfin, il est intéressant de noter l’articulation présentée de ces
trois fonctions ou de ces trois dimensions du ministère presbytéral qui
ne sont pas trois domaines indépendants et autonomes, mais qui se
présentent comme différents temps d’un seul mouvement qui édifie
l’Église et rend gloire à Dieu : un ministère missionnaire qui unit le
prophète, le prêtre et le pasteur. Cette articulation entre les trois fonc-
tions dans une séquence dynamique nous est donnée à l’article 2 du
décret : « Participant, pour leur part, à la fonction des Apôtres, les
prêtres reçoivent de Dieu la grâce qui les fait ministres du Christ Jésus
auprès des nations, assurant le service sacré de l’Évangile, pour que
les nations deviennent une offrande agréable, sanctifiée par l’Esprit-

54

RÉFLEXIONS



Saint. En effet, l’annonce apostolique de l’Évangile convoque et
rassemble le Peuple de Dieu afin que tous les membres de ce peuple,
étant sanctifiés par l’Esprit-Saint, s’offrent eux-mêmes en “victime
vivante, sainte, agréable à Dieu” (Rm 12,1). Mais c’est par le minis-
tère des prêtres que se consomme le sacrifice du Christ, unique
médiateur, offert au nom de toute l’Église dans l’Eucharistie par les
mains des prêtres, de manière sacramentelle et non sanglante,
jusqu’à ce que vienne le Seigneur lui-même. C’est là qu’aboutit leur
ministère, c’est là qu’il trouve son accomplissement commençant par
l’annonce de l’Évangile, il tire sa force et sa puissance du Sacrifice du
Christ et il aboutit à ce que “la Cité rachetée tout entière, c’est-à-dire
la société et l’assemblée des saints, soit offerte à Dieu comme un sacri-
fice universel par le Grand Prêtre qui est allé jusqu’à s’offrir pour nous
dans sa Passion, pour faire de nous le Corps d’une si grande Tête”. » 

Ainsi, pas d’opposition possible entre évangélisation et sacra-
mentalisation, mais continuité dynamique 23. De plus, cette position ne
doit pas conduire à une dévalorisation de la pastorale sacramentelle,
mais à mieux articuler ministère de la Parole et des sacrements dans
la ligne de ce que nous présente Dei Verbum qui lie, de manière
dynamique, parole et action dans le déploiement de la révélation
(DV 2) ou dans le ministère du Christ (DV 4). En somme, l’approche
par le presbytérat plutôt que par le sacerdoce du ministère des prê-
tres rééquilibre ce qu’une approche trop unilatérale par le munus
sanctificandi avait finit par brouiller dans la construction de la figure
du prêtre, en en faisant principalement l’homme du culte ou du sacré,
mais ne veut pas éliminer la dimension proprement sacerdotale de
son ministère qui ne s’y réduit cependant pas. 

Une spiritualité enracinée dans le ministère

Penser le presbytérat à partir du ministère allait également avoir
une conséquence au chapitre de la spiritualité des prêtres. Alors que
le premier schéma (De clericis, mars 1963), commençait par consi-
dérer le statut clérical comme un état de perfection, ce n’est qu’après
avoir situé les prêtres dans l’Église et dans le monde (chapitre I) et
considéré leur ministère (chapitre II), que Presbyterorum ordinis

55

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



aborde la question de la vie des prêtres, portant alors une attention
particulière à leur vie spirituelle. La rédaction de ce développement
sur la vie spirituelle des prêtres, étroitement liée à l’exercice de leur
ministère, a beaucoup bénéficié de la réflexion approfondie menée
par les Pères conciliaires au moment de la discussion du chapitre V
de Lumen gentium sur la vocation universelle à la sainteté dans
l’Église. Cette réflexion avait conduit à établir clairement que l’appel
à la sainteté, enraciné dans le baptême, n’était pas simplement l’af-
faire des religieux ou des clercs, mais concernait tous les fidèles du
Christ, tous sanctifiés par l’Esprit Saint. En conséquence, l’unique sain-
teté à laquelle étaient appelés les disciples du Christ n’avait pas à se
construire sur le modèle de la vie religieuse, mais devait trouver sa
voie particulière en fonction de son état de vie et du ministère que l’on
était appelé à exercer dans l’Église. Cette réflexion avait ouvert la voie
à une considération de la pratique multiforme de la sainteté (LG 41)
qui se décline suivant les genres de vie et les occupations des uns et
des autres. Ce long débat avait conduit les Pères conciliaires à réflé-
chir à la sainteté, non à partir de la vie religieuse comme référence,
mais à partir des genres et des états de vie et à partir des fonctions et
des occupations concrètes des chrétiens. De là devait apparaître une
« pratique » de la sainteté ajustée à chaque fidèle. Cette manière
d’aborder la question allait ouvrir un chemin de la réflexion allait
s’avérer fécond, car plutôt que de partir d’une seule forme ou d’une
seule pratique de la sainteté, forme et pratique considérées comme
parfaites ou supérieures aux autres, on allait considérer les situations
concrètes dans lesquelles était vécue la vie chrétienne. 

Soucieux de réfléchir à la forme de sainteté qui convient parti-
culièrement aux évêques et aux prêtres, Lumen gentium enseignait
que, « à l’image du Grand-Prêtre éternel, […], les pasteurs du trou-
peau du Christ doivent, […], accomplir leur ministère dans la sain-
teté, avec élan, humilité et courage. Un tel ministère ainsi rempli sera
pour eux un moyen idéal de sanctification. […] » (LG 41) On pose ici
deux affirmations en équilibre : d’une part, la nécessité d’une vie
sainte pour les ministres de l’Église, affirmation fortement accentuée
dans les schémas préparatoires, mais équilibrée ici par l’affirmation
que la sainteté des prêtres découle de l’exercice même de leur minis-
tère. On conclura de cette affirmation que « les prêtres doivent, par
l’accomplissement quotidien de leur devoir, grandir dans l’amour de

56

RÉFLEXIONS



Dieu et du prochain […] loin d’être arrêtés par les soucis, les périls et
les fatigues de l’apostolat, ils parviendront, au contraire, par ces
moyens, à une haute sainteté, s’ils ont soin de nourrir et d’alimenter
leur action aux sources inépuisables de la contemplation pour la joie
de l’Église de Dieu tout entière. » (LG 41). C’est donc par le ministère
qu’ils cheminent vers la sainteté parfaite et non en dépit des tâches
du ministère. La sainteté n’est donc pas quelque chose qui s’acquiert
indépendamment du ministère et qui lui serait préalable, mais
quelque chose qui en découle.

Ainsi, si le ministère réclame la sainteté du prêtre, il en est le
chemin, le ministère étant en quelque sorte au service de la sanctifi-
cation du ministre. Si le De Clericis affirmait aussi que la perfection
de la vie sacerdotale se réalise par l’exercice du ministère, il se
souciait peu cependant, contrairement à Presbyterorum Ordinis,
d’harmoniser le ministère et la vie des prêtres, en particulier leur
sanctification. Son but était de présenter la perfection de la vie sacer-
dotale dans laquelle devait s’inscrire le ministère. 

Pour Presbyterorum ordinis, « c’est l’exercice loyal, inlassable
de leurs fonctions, dans l’Esprit du Christ, qui est, pour les prêtres, le
moyen authentique d’arriver à la sainteté » (PO 13). Cela ressort clai-
rement de cet article 13, intitulé « L’exercice de la triple fonction
sacerdotale exige et en même temps favorise la sainteté », qui
examine de manière approfondie les trois dimensions de son minis-
tère, ministère de la Parole, ministère liturgique et ministère de cons-
truction de l’Église, pour montrer comment, à travers l’exercice de son
ministère, le prêtre dispose des moyens de se sanctifier. Cette affir-
mation est répétée de multiples manières : « Ce qui ordonne leur vie
à la perfection, ce sont leurs actes liturgiques de chaque jour, c’est
leur ministère tout entier » ; « c’est en exerçant le ministère d’Esprit et
de justice qu’ils s’enracinent dans la vie spirituelle » (PO 12).

Ainsi, ayant porté attention au ministère des prêtres,
Presbyterorum ordinis évitera de construire la vie spirituelle du prêtre
– et en particulier du prêtre séculier ou diocésain – sur le modèle de
la vie religieuse, même si l’on n’est pas parvenu à déraciner complè-
tement cette idée dans les années qui suivirent le Concile, comme en
témoigne Pastores dabo vobis qui revient aux conseils évangéliques
– qui ne sont pas propres, certes, à la vie religieuses, mais qui y sont
étroitement associés, terminologie qui avait été écartée – bien qu’il en

57

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



restât des réminiscences aux articles 15, 16 et 17 – au moment de la
rédaction de Presbyterorum ordinis 24. 

Comparaison entre Presbyterorum ordinis et Pastores dabo vobis

Reste que, malgré cette avancée importante qui vient de la consi-
dération de la situation concrète du ministère du prêtre diocésain, on
n’a pas encore, malgré des bribes de réflexion en ce sens (en parti-
culier l’article 3, « condition du prêtre dans le monde »), réfléchi à la
valeur de la sécularité pour le prêtre séculier et à ce que cela veut dire
vivre « dans le monde ». On n’a pas réussi à tirer toutes les consé-
quences que cela peut avoir pour la vie du prêtre et au plan des
formes de vie spirituelle 25. En effet, dans la section consacrée à la vie
spirituelle des prêtres, il y a bien peu de choses sur le rapport au
monde et on a ainsi négligé un des principes qui servait de soubasse-
ment à tout le décret. C’est en effet – si l’on se rapporte à la première
partie de cet article – dans cette section que l’on retrouve le moins de
référence au monde d’aujourd’hui, si bien que l’on a persisté à conce-
voir la vie spirituelle sans référence prégnante à la culture présente et
à distance de la situation des prêtres dans le monde. 

Cela me semble demeurer un défi pour les années à venir. C’est
d’ailleurs souvent autour de cette question – comment imaginer la vie
des prêtres dans le monde moderne ? – que se sont focalisés les
débats, parfois passionnés de la fin des années 1960. Au cours de
cette période un peu trouble, les plus radicaux réclamaient une
déclergification du sacerdoce 26, alors que plusieurs cherchaient plus
simplement comment être un homme de leur siècle et à exercer le
ministère pastoral dans la sécularité. À la suite de Presbyterorum
ordinis, on cherchait comment être frères de tous les hommes et arri-
ver à participer plus étroitement « à la vie commune des hommes de
notre temps : vie professionnelle, habitat, activités socio-culturelles,
vie politique, etc. 27 ». Ce qui est recherché, suivant l’expression même
de l’époque, c’est un « nouveau style de vie sacerdotale » : « Nous
pensons qu’il nous incombe de redessiner de nouvelles figures du

58

RÉFLEXIONS

Presbyterorum Ordinis Pastores dabo vobis

Exigences spirituelles particulières dans la
vie des prêtres

Conseils évangéliques



sacerdoce en le réintégrant dans la condition humaine. » Cette
requête, parfois violente, de rupture avec l’état clérical et « avec le
style de vie et le mode de relations aux hommes qu’il implique » est
symptomatique d’un malaise qui n’a probablement pas été traité sur
le fond 28, tant il a éveillé des craintes et suscité des peurs. On a craint
une « naturalisation », une « humanisation », une « laïcisation » ou
une « sécularisation » du ministère presbytéral et, plutôt que d’af-
fronter l’enjeu sous-jacent à la discussion sur la vie des prêtres et l’in-
terrogation de fond sur l’identité de la personne du ministre, on est
demeuré à la surface des choses, oubliant que Vatican II, précisé-
ment, avait mis en amont de la question de la vie des prêtres, celle
de leur ministère, celle-ci devant être en fonction de celle-là.
Demeurant sur le site de la « déclergification du sacerdoce » ou fixé
sur les questions qui relèvent de la vie des prêtres ou de la personne
des ministres, on n’est pas remonté à la question qui s’imposait :
penser le ministère dans l’Église et le monde d’aujourd’hui, ce qui
aurait conduit à réexaminer les figures du ministère et les formes de
vie des prêtres. Plutôt, pris de panique, on a tenté de colmater la
brèche et de remettre le couvercle sur la marmite. 

Un autre défi consiste, aujourd’hui, à centrer la vie spirituelle sur
l’essentiel et non sur le périphérique. À ce sujet, les indications
d’Optatam totius 8 m’apparaissent toujours actuelles et on n’aurait
pas à les retoucher beaucoup : « La formation spirituelle doit avoir un
lien étroit avec la formation doctrinale et pastorale et, avec l’aide
principalement du directeur spirituel, elle doit être donnée de telle
façon que les séminaristes apprennent à vivre continuellement dans
la familiarité du Père, par son Fils Jésus-Christ, dans l’Esprit Saint. La
sainte ordination devant les configurer au Christ prêtre, qu’ils s’habi-
tuent déjà à lui être attachés comme des amis, également dans l’inti-
mité de toute leur vie. Qu’ils vivent son mystère pascal de façon à
savoir initier à ce mystère le peuple qui leur sera confié. Qu’on leur
enseigne à chercher le Christ, dans la méditation fidèle de la parole
de Dieu, dans la communion active aux très saints mystères de
l’Église – en premier lieu dans l’eucharistie et l’office divin – dans
l’évêque qui les envoie et dans les hommes à qui ils sont envoyés,
surtout les pauvres, les petits, les malades, les pécheurs et les
incroyants. Qu’avec une filiale confiance ils aiment et honorent la
bienheureuse Vierge Marie que le Christ Jésus, mourant sur la croix,

59

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



donna comme mère à son disciple. Qu’on encourage les exercices de
piété éprouvés par l’expérience vénérable de l’Église : mais on
évitera que la formation spirituelle consiste seulement en ces exerci-
ces et ne développe que le sentiment religieux. »

On a là l’essentiel : vivre en présence de Dieu, s’attacher au
Christ, demeurer ouvert à l’Esprit Saint, fréquenter la Parole, célébrer
les saints mystères, reconnaître la présence du Christ dans les pauvres.
On est loin ici d’une spiritualité fondée sur le sentiment religieux, l’af-
fectivité et les pratiques dévotionnelles parfois douteuses. Il m’apparaît
de plus en plus que la spiritualité du prêtre séculier doit reposer sur la
contemplation, celle-ci entendue comme capacité de reconnaître la
venue du Royaume de Dieu au milieu de nous, la présence du Christ
dans la kénose (travail de la foi), la visite de Dieu au milieu de son
peuple. La contemplation se développe par l’aiguisement du regard, la
relecture dans la foi des événements, et l’attention à la vie du monde. 

Penser la spiritualité des prêtres avec Vatican II nous permettrait
aujourd’hui de véritables approfondissements du chemin spirituel
particulier qui est le leur ou du chemin qui permet de vivre la spiri-
tualité chrétienne dans leur condition 28.

Conclusion

Jean-Paul II observait que Vatican II constituait une boussole
fiable pour orienter l’Église dans sa route au cours du troisième millé-
naire 30. Sur la question du presbytérat, Presbyterorum ordinis joue ce
rôle et nous offre aujourd’hui des ressources pour penser le ministère.
Ses orientations de fond sont encore valables si l’on veut poursuivre
l’approfondissement théologique du ministère presbytéral, penser le
ministère des prêtres, leur spiritualité, leur vie et leur formation.
Plusieurs de ses indications attendent encore une pleine réception.
Surtout, au-delà des indications précises sur tel ou tel sujet, il nous
donne une orientation nette pour penser le ministère presbytéral :
adopter comme point de départ le ministère (et non celle du statut
clérical pensé comme un état de perfection) situé dans l’Église et dans
le monde de ce temps. Cela demeure encore très actuel aujourd’hui
où l’on serait tenté, sous la pression des circonstances, d’entrer dans

60

RÉFLEXIONS



le débat à partir de la personne des ministres, de l’identité des clercs
ou de leur perfection. Certes, la crise identitaire de jeunes qui ressen-
tent leur marginalité dans un monde où ils se trouvent de plus en plus
minoritaire et les scandales actuels nous pousseraient à choisir la
question de l’identité ou de la sainteté comme portes d’entrée pour la
réflexion. Toutefois, la réflexion et le discernement de 2 500 Pères
conciliaires pendant près de deux ans, montre la fécondité d’entrer
dans cette problématique à partir de la question du ministère qui
nous conduira à poser celle de l’identité, du style de vie, de la spiri-
tualité et de la sainteté. 

Faisant le bilan de son parcours dans la théologie des minis-
tères, Congar observait que « la porte par laquelle on entre dans une
question décide des chances d’une heureuse ou d’une moins
heureuse solution. Les concepts qu’on utilise alors sont largement
déterminants pour toute la suite 31». Je demeure persuadé, après avoir
repris à plusieurs reprises la question au cours des vingt dernières
années, que la porte d’entrée par le ministère est plus féconde que
celle qui nous ferait partir de la personne des ministres et que le choix
du terme presbytérat comme concept a plus de chance que l’emploi
du terme sacerdoce de nous mener à une théologie équilibrée de ce
ministère. Si l’on demeure sur le site de l’identité ou de la vie des prê-
tres, on risque d’arriver aux mêmes impasses, mais en parcourant le
chemin à rebours, que les revendications fiévreuses des années 1968
du programme de déclergification. Pour rassurant qu’il puisse être à
court terme, un programme de reclergification du presbytérat répon-
dant à des revendications non moins passionnées que celles enten-
dues dans les années 1968, ne présentera pas de fécondité à long
terme. Ce qu’il nous faut examiner, c’est le ministère des prêtres,
question souvent éludée aujourd’hui et balayée sous le tapis, alors
qu’ils se retrouvent souvent responsables de cinq ou dix clochers,
itinérants et spirituellement dispersés, confinés souvent à la prési-
dence de célébrations à répétition. La spiritualité des prêtres, leur
équilibre de vie et, aussi, la question de leur célibat, ne sera pas réel-
lement prise au sérieux si ces questions ne sont pas abordées.
Abordant précisément la délicate question de leur équilibre de vie, du
sentiment de dispersion ou de la fragmentation de leur activité, sous
le titre « Unité et harmonie de la vie des prêtres », Presbyterorum
ordinis (14) nous renvoie à nouveau à leur ministère construit à partir

61

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL



de celui de Jésus et non pas à leur style de vie, à leur loisirs ou à leur
vacances ou au nombre de journées de congés : « Dans le monde
d’aujourd’hui, on doit faire face à tant de tâches, on est pressé par
tant de problèmes divers – et réclamant souvent une solution urgente
– qu’on risque plus d’une fois d’aboutir à la dispersion. Les prêtres,
eux, sont engagés dans les multiples obligations de leurs fonctions, ils
sont tiraillés, et ils peuvent se demander, non sans angoisse, comment
faire l’unité entre leur vie intérieure et les exigences de l’action exté-
rieure. Cette unité de vie ne peut être réalisée ni par une organisation
purement extérieure des activités du ministère, ni par la seule
pratique des exercices de piété qui, certes, y contribue grandement.
Ce qui doit permettre aux prêtres de la construire, c’est de suivre,
dans l’exercice du ministère, l’exemple du Christ-Seigneur, dont la
nourriture était de faire la volonté de Celui qui l’a envoyé et d’ac-
complir son œuvre. » n

62

RÉFLEXIONS



63

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL

11 -- Ce texte reprend en partie un article plus
élaboré sur le sujet qui sera publié dans la Revue
théologique de Louvain (janvier 2010) sous le titre
« L’écho de l’enseignement de Vatican II sur le
presbytérat dans la situation actuelle ».

22 -- J’emprunte ces appellations au beau livre de
Nicole LEMAITRE, Histoire des curés, Paris, Fayard,
2002.

33 -- Conciliabules, Paris, Fayard, 1966.

44 -- Il faut rappeler que les Pères de Trente, dési-
reux de ne pas trancher entre les positions des
diverses écoles théologiques et canoniques qui ne
s’accordaient sur aucune question touchant le
sacerdoce, renoncèrent à présenter un exposé
complet de la doctrine du sacrement de l’ordre et
se contentèrent de condamner le plus brièvement
possible les négations protestantes durcies à l’ex-
trême, laissant ouvertes pour la suite plusieurs
questions débattues. Aussi, le décret de la XXIIIe

session de Trente est donc loin de représenter la
théologie catholique du sacerdoce, comme on l’a
trop souvent compris par la suite. Ils se contentè-
rent de justifier le sacerdoce ordonné en fonction
du sacrifice eucharistique comme le pouvoir de
consacrer et d’offrir le corps et le sang du Seigneur
et de remettre ou de retenir les péchés, risquant
du coup de perdre de vue le contexte ecclésiolo-
gique de l’apostolicité du ministère ordonné. De
plus, pour éviter toute apparence d’aller dans le
sens de Luther, on laissa tomber de larges passa-
ges du premier schéma, qui parlait positivement
du sacerdoce des fidèles et du ministère de la
Parole. Toutefois, les décrets de réforme, élaborés
en parallèle, témoignent d’une théologie du
ministère où le ministère de la Parole est fort valo-
risé, la prédication et la catéchèse étant mise au
premier plan de son ministère, ce que rappellera
Vatican II. De plus la fonction de gouvernement
est envisagé dans une vraie perspective pastorale
: plus d’ordinations absolues ou ad missam, devoir
de résidence,de visite de ses paroissiens et de soin
pastoral (cura animarum). Il ne faut pas caricatu-
rer le concile de Trente et le réduire au tridenti-
nisme qui en naitra par la suite sous l’influence de
polémiques (Voir Giuseppe ALBERIGO, « Du concile
de Trente au tridentinisme », Irénikon, 54 (1981),
p. 192-210).

55 -- Alors que certains, à Vatican II, proposaient de
définir le prêtre à partir de l’expression « alter
Christus », le décret Presbyterorum ordinis ne
retint pas l’expression pour parler du prêtre. Il est
significatif que, à l’article 12 du décret, la citation
de l’encyclique Ad Catholici Sacerdotii de Pie XI
s’interrompe juste avant l’expression « alter
Christus » que l’on trouve dans le texte de Pie XI.

66 -- Les titres successifs des divers schémas sont les
suivants : De Clericis (25 mars 1963) ; De
Sacerdotibus (27 novembre 1963) ; De vita minis-
terio sacerdotali (octobre 1964) ; De Ministeria et
Vita Presbyterorum Texte A (novembre 1964).

77 -- Il est significatif que ce déplacement inter-
vienne une fois qu’on ait discuté la constitution
sur l’Église.On est alors mieux en mesure de situer
les prêtres dans l’Église,comme le fait le chapitre II
de Lumen gentium, et de le situer en rapport avec
la mission de l’Église telle qu’elle apparaît au
début de Lumen gentium, l’Église étant présentée
dans le cadre des missions trinitaires, comme
sacrement du salut pour le monde.

88 -- Ce schéma est suivi de trois annexes : De cleri-
corum vitae sanctitate ; De distributione cleri ; De
officiis et beneficiis clericorum.

99 -- Le De Clericis citait le concile de Trente : « Il
n’est rien qui puisse davantage disposer les autres
de façon permanente à la piété et au culte de
Dieu, que la vie et l’exemple de ceux qui se sont
donnés au ministère divin. En effet, quand on les
aperçoit, retirés des affaires du monde et placés
dans une situation plus élevée, tous les autres
jettent les yeux vers eux comme vers un miroir, et
ils retirent d’eux ce qu’ils ont à imiter. » (Trente,
session XXIII, décret De Reform. Cap. I)

1100 -- Sur le caractère du sacrament de l’ordre, la
meilleure étude demeure celle de Jean Galot, La
Nature du caractère sacramental. Étude de théolo-
gie medievale, Paris, Desclée de Brouwer, 1957.

1111 -- De Clericis, dans René WASSELYNCK, Les Prêtres,
élaboration du décret de Vatican II. Histoire et
Genèse des textes conciliaires,Paris,Desclée et Cie,
1968, p. 6.

1122 -- Ibid., p. 6.

NOTES



64

RÉFLEXIONS

1133 -- Le premier chapitre est intitulé « Le presbyté-
rat dans la mission de l’Église » et comporte deux
articles ; le premier, « la nature du presbytérat »
présente l’originalité du ministère presbytéral
dans l’Église, le rapportant aux autres charismes et
fonction, et le deuxième s’intitule « conditions des
prêtres dans le monde ».

1144 -- Mgr Sartre s’exprimait au nom de plusieurs
évêques.Voir AS III/Iv, p. 471-472. Pour un résumé
en français de son intervention, voir La
Documentation catholique,1436 (1964), col.1491.

1155 -- Après avoir adopté en principe un schéma
conciliaire, les Pères avaient le loisir de proposer
des amendements au texte. La commission
compétente examinait tous les amendements et
justifiait dans un texte son acceptation ou son
refus des amendements. C’est ce qu’on appelle
l’expansio modorum,qui était ensuite présenté en
assemblée pour être adoptée lors d’un vote.

1166 -- Sous-commission VII, modus 3, cité par René
WASSELYNCK, Les prêtres : élaboration du décret de
Vatican II. Histoire et genèse des textes conciliai-
res, Paris, Desclée et Cie, 1968, p. 38.

1177 -- En faisant précéder son chapitre sur la vie
spirituelle du prêtre par celui traitant de la mission
du sacerdoce ministériel, Pastores dabo vobis
manifeste la subordination de la vie au ministère
des prêtres et suit en cela Presbyterorum Ordinis.
Cependant, cette structure est peu lisible en raison
du nombre élevé de passages qui font précéder le
ministère du prêtre par sa vie. En ce sens, Pastores
dabo vobis manifeste soit une incohérence struc-
turelle, soit un manque d’assimilation de la
perspective de Presbyterorum Ordinis. Cette
dernière hypothèse nous semble plus vraisembla-
ble car Pastores dabo vobis possède une structure
solidement construite. En effet, les chapitres 2 et 3
nous présentent le sacerdoce ministériel et la vie
spirituelle du prêtre en faisant graviter ceux-ci
autour d’un axe : le Christ Prêtre.

1188 -- Voir aussi l’article 13 qui reprend le même
ordre dans l’énumération des munera.

1199 -- Le texte poursuit ainsi : « Que donc ils soient
préparés au ministère de la parole, afin de péné-
trer toujours plus profondément la divine parole
révélée, de l’assimiler par la méditation, de l’ex-
primer par leurs paroles et toute leur conduite.
Qu’ils soient préparés au ministère du culte et de

la sanctification, afin qu’ils réalisent l’œuvre du
salut, dans la prière et la célébration de la sainte
liturgie, par le sacrifice eucharistique et les sacre-
ments. Qu’ils soient préparés au ministère pasto-
ral, afin qu’ils sachent rendre présent aux
hommes le Christ qui “n’est pas venu se faire
servir, mais servir et donner sa vie en rançon pour
la multitude”, et afin qu’ils se fassent les serviteurs
de tous les hommes pour en gagner davantage. »

2200 -- C’est également l’option retenue par les
livres liturgiques. Voir Pontificale romanum. De
ordinatione diaconi, presbyteri et episcopi, ed.
typica, Vatican, 1968. Pontificale romanum. De
ordinatione episcopi, presbyterorum et diacono-
rum, ed. typica altera, Vatican, 1990. Dans la
version française, on ne parle pas d’ordination
sacerdotale ou au sacerdoce, mais d’ordination au
presbytérat.

2211 -- Il est intéressant de relire l’opinion de Congar
sur la question : « Le gros point c’est que l’expres-
sion sacerdoce n’est pas biblique telle quelle et
aussi qu’elle privilégie, dans les tria munera, que
le Concile a utilisés souvent comme pratiques
pour l’analyse des fonctions pastorales, un aspect
au détriment des autres. Si bien que sacerdoce,
qui qualifie tous les chrétiens en réalité et qui ne
qualifie à titre authentique plénier que Jésus
Christ, seul prêtre, n’est pas très bon. Alors quoi
dire ? On a dit parfois – Pie XII a employé l’ex-
pression, le Concile l’a employée également –
sacerdoce ministériel. Nous préférons : ministère
sacerdotal, en série avec ministère diaconal,
ministère presbytéral, ministère épiscopal, mais
aussi ministère catéchistique, ministère liturgique,
etc. Ministère sacerdotal peut très bien convenir
en ce sens que le prêtre ordonné – bien sûr,
l’évêque – est un ministre, un serviteur de
l’unique prêtre Jésus-Christ, qui est le vrai célé-
brant de tous nos sacrements et de toutes les
paroles qui soient vraiment des paroles de Dieu,
un acte de Dieu pénétrant les âmes comme tel. Il
s’agit d’être le ministre du vrai prêtre pour un
peuple sacerdotal, et là l’Écriture attribue ce mot
hiereus à tous les fidèles, à tout le corps sacerdo-
tal du Christ. » (Y. CONGAR, Tous responsables dans
l’Église ? Le ministère presbytéral dans l’Église
tout entière “ministérielle”, Paris, Le Centurion,
p. 61-62).

2222 -- Presbyterorum ordinis connaît la séquence
docteur,prêtre et roi alors que Pastores dabo vobis



65

PENSER AVEC VATICAN II LE MINISTÈRE PRESBYTÉRAL

préfère la séquence prêtre,prophète et roi.Dans ce
dernier document, l’ordre des termes peut varier
même si le terme sacerdotal est premier. Il arrive
aussi que le terme ou la mention de la fonction
prophétique soit absent.

2233 -- Quant à l’article 5, il présente ainsi l’articula-
tion entre ces diverses fonctions ou dimensions du
ministère presbytéral : « Or, les sacrements, ainsi
que tous les ministères ecclésiaux et les tâches
apostoliques, sont tous liés à l’Eucharistie et
ordonnés à elle. Car la sainte Eucharistie contient
tout le trésor spirituel de l’Église, c’est-à-dire le
Christ lui-même, lui notre Pâque, lui le pain
vivant, lui dont la chair, vivifiée par l’Esprit-Saint
et vivifiante, donne la vie aux hommes, les invi-
tant et les conduisant à offrir, en union avec lui,
leur propre vie, leur travail, toute la création. On
voit donc alors comment l’Eucharistie est bien la
source et le sommet de toute l’évangélisation:
tandis que les catéchumènes sont progressive-
ment conduits à y participer, les chrétiens, déjà
marqués par le baptême et la confirmation, trou-
vent en recevant l’Eucharistie leur insertion
plénière dans le Corps du Christ.»

2244 -- Les schémas A et B (novembre 1964 et avril
1965) portaient encore la mention des conseils
évangéliques, terminologie que l’on ne retrouve
plus dans la version finale du décret en 1965. Les
articles 15 à 17 sont ceux qui bénéficient le moins
du renouveau de la pensée présente dans l’en-
semble du décret. Ils récupèrent beaucoup d’élé-
ments des quatre premières versions du décret et
présentent, de ce fait, moins d’homogénéité avec
la démarche et la pensée de l’ensemble.

2255 -- Il faudrait notamment revoir tout le débat
conciliaire sur l’office divin lors de la discussion de
Sacrosanctum concilium.Plusieurs Pères, dont une
intervention remarquable du cardinal Léger,
faisaient observer que l’Office divin tel qu’il était
conçu l’était d’abord pour les moines et les reli-
gieux conventuels et peu adapté aux prêtres
diocésains, à leur vie spirituelle et à leur ministère.

2266 -- Je pense à la publication dans Le Monde de
deux articles de Marc Oraison intitulés
« Déclergification du sacerdoce » et à l’entrevue
de Jacques Duquesne, Demain une Église sans
prêtres (ICI, 311, p. 22-23) où il parle de « décler-
gifier le sacerdoce », « ce genre de vie ne

correspondant ni aux réalités, ni aux possibilités,
ni aux nécessités actuelles. »

2277 -- Voir le forum des 300 prêtres tenus à Lyon du
23 au 25 septembre 1968, La Documentation
catholique 1528, p. 2004. Voir également la lettre
collective d’une cinquantaine de prêtres parisiens
(3 novembre, publiée le 22 novembre, et qui aura
été signée par 526 prêtres au début janvier), qui
réclament un certain affranchissement de leur
statut clérical « qui les empêche d’être responsa-
bles de notre vie, d’être solidaires d’autres
hommes » (DC 1531, 16-17).

2288 -- À titre d’exemple d’une réaction qui saisissait
en profondeur cette requête, on lira la lettre de
Mgr Marty aux prêtres de Paris (26 novembre
1968), dans laquelle il les interroge sur les chan-
gements dans la condition de vie sacerdotale qui
peuvent être envisagés et les transformations des
structures ecclésiastiques souhaitables (DC 1530,
2163-64).

2299 -- E. Bianchi s’interroge sur la justesse de l’ex-
pression « spiritualité presbytérale ». Il note perti-
nemment qu’il n’y a qu’ « une seule spiritualité,
celle de l’Église, fondée sur le baptême et nourrie
de la Parole de Dieu et des sacrements ». Cette
unique spiritualité est vécue selon un mode parti-
culier par ceux qui exercent le ministère. Voir
Bianchi, Ai Presbyteri, Bose Qiqajon, p. 13.

3300 -- « Quelles richesses le concile Vatican II ne
nous a-t-il pas données dans ses orientations ! »,
écrivait Jean-Paul II le 6 janvier 2001. « À mesure
que passent les années (les textes du Concile) ne
perdent rien de leur valeur ni de leur éclat. Il est
nécessaire qu’ils soient lus de manière appropriée,
qu’ils soient connus et assimilés, comme des
textes qualifiés et normatifs du Magistère, à l’inté-
rieur de la Tradition de l’Église… Je sens plus que
jamais le devoir d’indiquer le Concile comme la
grande grâce dont l’Église a bénéficié au ving-
tième siècle ; il nous offre une boussole fiable
pour nous orienter sur le chemin du siècle qui
commence », Jean-Paul II, Lettre apostolique Au
début du nouveau millénaire, n° 57.

3311 -- Yves CONGAR, « Mon cheminement dans la
théologie du laïcat et des ministères », in
Ministères et communion ecclésiale, Paris, Éd. du
Cerf, coll. « Théologie sans frontières » 23, 1971,
p. 17.



Acteurs de mutations inouïes, quinze prêtres, formés durant le concile
Vatican II, relatent leur itinéraire et examinent la puissance de l’événement
au regard des empreintes qu’il a laissées dans leur manière de concevoir leur
ministère.

Alors que rien ne les y avait destinés, ces prêtres, par leur audace
missionnaire, ont été des passeurs au milieu de changements inédits. Leur
travail apostolique a préparé le terreau pour que naissent de nouvelles géné-
rations.Celles-ci sont aujourd’hui face à des défis redoutables sans commune
mesure avec ceux des années 1960. Et pourtant, la force de leurs aînés n’a-t-
elle pas consisté à développer le mouvement impulsé par Vatican II tout en
éveillant les baptisés et leurs jeunes confrères à la complexité des temps
nouveaux, leur passant ainsi le témoin d’une manière étonnante ?

JJeeaann--LLoouuiiss SSoouulleettiiee est théologien. Il enseigne à l’Institut supérieur de pastorale caté-
chétique de l’Institut catholique de Paris. Il est auteur de La crise, une chance pour la foi, (Les
Editions de l’Atelier, 2000).

DDoommiinniiqquuee QQuuiinniioo est directrice du quotidien La Croix.

Avec les contributions de Jean-Noël Bezançon, François Bousquet, Claude
Bressolette, Raymond Courcy, Xavier Dubreil, Michel Guittet, Maxime Leroy, Jean Miossec,
Robert Peloux, Roger Peter, Robert Phalip, Gaston Piétri, Christian Ponsori, Georges Poyeton,
Michel Saulnier.

Les Édtions de l’Atelier, 2010, 224 p., 21,50 €



F I G U R E S D E T É M O I N S





André Dupleix
secrétaire général adjoint 

de la Conférence des évêques de France

La vie et le message de Jean-Marie Vianney, le saint Curé d’Ars
s’inscrivent dans la grande tradition mystique et culturelle du christia-
nisme. Encore faut-il en percevoir les traits spirituels et pastoraux
majeurs qui se sont déjà imposés de son temps et se sont inscrits défi-
nitivement dans la vie de l’Église.

Pour oser parler ainsi il faut dépasser, voire oublier, un certain
nombre d’images inexactes qui ont pu enfermer ce grand saint dans
des clichés souvent réducteurs et privilégiant à tort sa faiblesse intel-
lectuelle ou une piété éloignée des questions essentielles qui sont les
nôtres aujourd’hui. Il y a chez cet homme beaucoup de lumière, un
cœur ouvert à la nouveauté permanente de l’Évangile du Christ et
surtout – ce que l’on n’a pas suffisamment mis en valeur – un lien
solide entre la foi et ses conséquences anthropologiques et sociales.
Jean-Marie Vianney fut un pasteur et un éducateur hors normes des
personnes et du peuple qui lui était confié. 

Le Curé d’Ars, tel qu’il est, en sa transparence spirituelle autant
qu’en sa complexité psychologique, en sa disponibilité personnelle
autant qu’en son incessante activité pastorale, est un témoin de la foi
d’une surprenante actualité. Il nous permet de comprendre la
profonde signification de la sainteté dans la vie de l’Église et de l’hu-
manité. La sainteté qui n’est pas une distribution des prix ou une
récompense des élites, mais un appel adressé à tout homme quel qu’il
soit, d’où qu’il vienne, pourvu qu’il choisisse d’aimer.

85

Le saint Curé d’Ars :
un grand témoin spirituel

FIGURES DE TÉMOINS



Les paroles et le témoignage de saint Jean-Marie Vianney, pour-
tant très dépendants d’une époque donnée, dépassent, en fait, large-
ment cette époque, pour viser à l’universel. Ce message est, dès l’ori-
gine, une croisée d’espoirs, un défi chrétien à toutes les forces
d’enfermement, de repli ou de négation spirituelle. Un défi aux
violences de la haine et du mensonge, aux provocations de la puis-
sance et de l’opulence.

Le saint curé du petit village d’Ars est bien l’homme de tous les
paradoxes. Ce prêtre, à l’excessive humilité, se disant un « mauvais
instrument entre les mains de Dieu », fut et demeure un guide lumi-
neux pour des foules entières d’hommes et de femmes assoiffés de
sens. Ce pasteur, d’une grande liberté intérieure, court encore le
risque d’être « figé », par ceux qui le vénèrent ou l’admirent, dans un
modèle unique dont il s’est pourtant toujours démarqué par ses auda-
ces et ses traits de génie spirituel, pastoral et missionnaire.

Il y a beaucoup de vérité dans le visage et le témoignage du
saint Curé d’Ars. Beaucoup de simplicité, et cette mystérieuse ouver-
ture à toutes les situations, toutes les mutations qui marquaient déjà
son temps et se multiplient en ce nouveau millénaire. Découvrir
Monsieur Vianney – comme on l’appelait alors – ne nous immobilise
pas mais, bien au contraire, nous fait découvrir la bouleversante
expérience d’une foi aussi familière des réalités du monde que l’était
son regard, auquel rien n’échappait.

Pas un trait de ce modeste mais fulgurant message n’a vieilli. A
l’heure des grands développements technologiques mais aussi des
crises morales sans précédent, une voix continue de nous crier : seul
Dieu peut répondre aux questions croissantes des hommes et des
femmes de notre temps. Seul Dieu peut réconcilier, à proportion des
ruptures et des provocations qui cisaillent nos existences et l’histoire.
Seul Dieu peut nous apprendre à aimer, nous qui sommes faits par
Amour et pour l’Amour.

Le langage d’Ars est tout d’intériorité. Certes, il n’échappe point
à l’analyse mais il doit être appréhendé et reçu tel qu’il s’est lui-même
constitué, échappant à une structuration précise, procédant par intui-
tions, jaillies d’une expérience constante de proximité à Dieu par la
prière. Existence et expérience sont indissociables. Chez Jean-Marie
Vianney, c’est la force de l’expérience intérieure qui a donné son
poids à l’existence. 

86

FIGURES DE TÉMOINS



Sa vie n’eut qu’un but : permettre à tous ceux vers qui il était
envoyé de faire le passage de l’incertitude vers l’espoir, de l’inconnu
vers la rencontre de Dieu. Tout le reste n’avait de sens que pour cela.
Son ascèse et sa mortification étaient des moyens pour y parvenir. Les
manifestations bruyantes du « démon-contradiction » furent des oppo-
sitions. Mais rien ne compta que le but. La spiritualité de Jean-Marie
Vianney est, d’une certaine façon, inclassable. Elle n’en est pas moins
réelle. Échappant à une présentation méthodique, elle apparaît dans
son ampleur lorsqu’on accompagne attentivement l’homme, sans
préjugés, et dans une attitude patiente de communion plus que d’ana-
lyse. Il faut vivre avec lui, le suivre, l’écouter. II faut juger moins sur la
forme que sur le contenu qui était un acte perpétuel, un témoignage
public. Il parla autant par le dynamisme incessant de son ministère
que dans ses sermons, catéchèses ou entretiens, beaucoup plus
proches des élans spontanés du cœur que d’une réflexion élaborée.

Le Précurseur et la Voie

Il semble que le premier grand trait de la spiritualité du curé
d’Ars est d’être un appel à la conversion et au « passage ». Une voie
tracée pour préparer à la rencontre. Cette rencontre dont le premier
événement de son arrivée à Ars demeure un peu le symbole. Le 13
février 1818, marchant vers sa nouvelle paroisse, M. Vianney
demanda la route à un jeune berger, Antoine Givre et lui dit ces mots
devenus célèbres : « Tu m’as montré le chemin d’Ars, je te montrerai
de chemin du ciel... » La statue évoquant cette scène et fixant le jeune
curé une main sur l’épaule de l’enfant et l’autre balayant l’espace, ne
peut manquer de rappeler la figure de Jean-Baptiste dont le jeune
Jean-Marie ajoutera le nom à son nom de baptême lors de sa confir-
mation en mars 1807.

La conscience spirituelle de M. Vianney fut effectivement déter-
minée par sa conviction d’être l’homme de la préparation évangé-
lique, de l’exhortation, de la vigilance, pour annoncer que Dieu
attend l’homme et ne quitte pas son histoire : « Sa patience nous
attend... Depuis le commencement du monde jusqu’à la venue du

87

LE SAINT CURÉ D’ARS : UN GRAND TÉMOIN SPIRITUEL



Messie, ce n’est que la miséricorde... Approchez-vous de Dieu, Il
s’approche de vous... » Comme le Baptiste, bien souvent, refusant de
rester au centre de la relation, il s’effaçait et ne considérait l’entretien
ou la rencontre que comme le nouvel éveil, le retour de la personne à
Dieu. Deux aspects, sur lesquels nous reviendrons, peuvent être déjà
notés dans ce sens : la référence à sainte Philomène, en qui
M. Vianney vénérait surtout l’Église des martyrs et des premiers
témoins, la jeune sainte devenant celle qui renvoyait à Dieu ; le
confessionnal, qui sera progressivement la forme habituelle de l’en-
tretien, indiquant ainsi que la première démarche était bien de retrou-
ver l’alliance rompue par le péché, et que, dans ce cas, le cœur de la
rencontre n’était plus l’homme, le précurseur, mais Dieu lui-même... 

Appel à la conversion, appel à l’alliance. Ces deux dimensions
indissociables se retrouvent tout au long du ministère d’Ars.
L’Eucharistie et le pardon furent les deux foyers d’une même respon-
sabilité, celle de rappeler à l’homme qu’il est fait pour la communion
avec Dieu, pour l’équilibre d’une vie que doit gérer l’Amour, pour la
transmission d’un message de renouvellement, de renaissance. Jean-
Marie Vianney était hanté par le véritable bonheur de l’homme. A
l’occasion de son sermon sur Jean- Baptiste, il exalte avec intérêt, et
non sans fondement biblique, la figure du dernier et du plus grand
des prophètes, « abîme de grandeur » quel que soit l’aspect sous
lequel on l’envisage. Le Baptiste est pour lui un modèle de sainteté
parce que, tourné vers le Christ et type même de toute fonction apos-
tolique, il ouvre la voie du salut et de l’Amour. « Oui mes frères, cet
office de précurseur est si relevé, que nous n’avons point de termes
pour en parler dignement... »

M. Vianney fut, dans l’effacement mais la résolution ferme, le
signe de l’attente de Dieu. De Dieu qui attend l’homme, et de l’homme
qui attend Dieu. Ses longues veilles devant le tabernacle, ses visites
spontanées chez ses paroissiens, ses départs immédiats vers les
malades indiquèrent bien l’attention et la vigilance d’un ministère
placé sous le signe du Baptiste. Il reste, pour cette raison, témoin de
la voie évangélique. Entièrement donné à Celui qui doit venir, à Celui
qui vient, et qu’il sut montrer ou faire découvrir à tant d’hommes et
de femmes qui avaient perdu jusqu’à la moindre trace de Dieu.

88

FIGURES DE TÉMOINS



La Présence, du don au pardon

Les mots caractérisant le message d’Ars traduisent une convic-
tion dont tout le reste dépend : Dieu est là ! Tel est le contenu majeur
du témoignage. Quelle que soit la disproportion entre l’homme et
Dieu, entre la permanence de la révélation et les refus de l’homme,
entre sa lumière et les nuits de l’histoire, Il est là. Et ceci détermine un
nouveau trait de la spiritualité de M. Vianney : être signe de la
« présence ». Présence de Dieu à l’homme et donc, indissociable-
ment, présence de l’homme à l’homme, solidarité et amour fraternel.
Car pour ce prêtre dont les temps de prière étaient si longs face à la
présence eucharistique, la tâche pastorale et les activités du ministère
avaient une importance d’autant plus grande. « Aimer Dieu de tout
son cœur, c’est n’aimer que lui, c’est le rendre présent dans tout ce
que nous aimons... On ne peut pas aimer Dieu sans le lui témoigner
par nos œuvres. » Et la première œuvre sera d’être soi-même présent
dans la vie des hommes, partageant leur travail, leur souffrance, et
devenant signe au milieu d’eux, de l’Espérance évangélique.

Nous tenons à préciser dès maintenant que le mot « présence »
que nous utiliserons souvent n’a pas ici un sens large et diffus mais
au contraire le sens très précis de « rencontre ». Nous pourrions
d’ailleurs dans la plupart des cas remplacer un mot par l’autre, la
présence de Dieu étant rencontre de Dieu vivant, la présence aux
hommes étant rencontre, dialogue, communication avec les hommes.
Il y a ici, une dimension existentielle de la présence.

Ce témoignage de la présence va unifier la vie de Jean-Marie
Vianney et les deux grands signes visibles que seront l’Eucharistie et
le pardon. Pour lui, peut-on dire, le fond de l’existence humaine, est
une recherche d’adhésion-conciliation, dont le type est la vie du
Christ, personnalisation de l’Alliance entre Dieu et l’histoire. La vie de
l’homme doit en permanence affronter la déchirure du péché qui
divise et déstructure. L’adhésion à la Parole de Dieu et à sa volonté
conduit l’homme à la conciliation intérieure et à la communion retrou-
vée. La Foi, expérience de la présence de Dieu dans la vie de
l’homme, permet de vivre en un même mouvement le don et le
pardon. L’Eucharistie et la réconciliation.

89

LE SAINT CURÉ D’ARS : UN GRAND TÉMOIN SPIRITUEL



Si, pour les raisons que nous savons, liées au flot incontrôlable
des pèlerins, le ministère du confessionnal devint, et de loin, le plus
important, le curé d’Ars ne le sépara jamais, même dans l’épuise-
ment de ses forces, de la célébration eucharistique, de la prédication
ou des visites pastorales. Il ne le conçut jamais non plus sans la
prière, la sienne propre et celle des pénitents. En fait, ceux qui
venaient à Ars acceptaient d’apprendre de nouveau à rencontrer
Dieu, à vivre en sa présence, à devenir par leur conversion des
témoins de la permanence de l’Amour.

Cette dimension de la vie spirituelle n’était pas sans conséquence
sur la vie humaine et sociale, car en rappelant aux siens que la
présence de Dieu leur redonnait sens et espoir, il mettait en évidence
leur égalité profonde, face au mal comme face à la vie ou au salut.
Cette égalité, source des droits essentiels, n’était pas, à Ars, un vain
mot. Dans la foule comprimée, se sont souvent retrouvés, coude à
coude, recevant l’humble mais bouleversant témoignage, des hommes
de toutes catégories sociales, hauts fonctionnaires ou mendiants,
responsables religieux, croyants ou libre-penseurs, dont le rang ne
comptait plus devant la transparence du témoin et du message.

La confiance, ou la recherche du plus grand bien

Chacun des aspects mis en valeur dans le portrait spirituel de
Jean-Marie Vianney n’est pas isolable du cœur de convictions suscité
très tôt, dès ses premières années, par une authentique expérience de
Dieu. Pourtant rien n’alla jamais de soi et l’un des traits dominants de
son caractère, sur lequel nous reviendrons plus longuement, est bien
le courage, l’assurance au milieu des plus dures épreuves, la
confiance qui ne le quitta pas un seul instant. Ce qui paraît important
ici, c’est de souligner combien cette attitude va devenir chez lui une
véritable prédication de Dieu et l’expression d’une conception posi-
tive de l’homme.

Sur ce dernier point, et malgré plusieurs de ses paroles, il nous
faut écarter l’image inexacte d’un pasteur exagérant le tragique de
la condition humaine. On peut dire que différentes influences ont pu

90

FIGURES DE TÉMOINS



s’affronter en lui, en raison de sa formation et de l’époque où il
vivait : insistance sur le drame de la faiblesse et du péché, notion déli-
cate de la distance entre Dieu et l’homme, choix ultime entre damna-
tion et salut. Mais ce débat fut constamment éclairé et contrebalancé
par la réalité de l’Amour dont il percevait la force décisive pour la
liberté de l’homme face à son avenir. Certaines paroles ont une réso-
nance pascalienne : « Nous sommes beaucoup et nous ne sommes
rien. Il n’y a rien de plus grand que l’homme, il n’y a rien de plus
petit... » Parlant à des journalistes : « Nous vivons dans un bien
pauvre siècle. Cependant, il pourrait être grand. Rappelez-lui sa
pauvreté et sa grandeur... »

Homme de confiance, il n’a jamais douté de la réalisation de la
volonté de Dieu en lui. Jamais désespéré de l’issue positive lorsque le
choix était fait. De nombreux événements de sa vie l’attestent. Son
pèlerinage à La Louvesc en 1806, où en pleine difficulté de forma-
tion, il partit à pied, mendiant improvisé, pour « violenter le ciel » ou
« mettre Dieu au pied du mur » comme il le redira souvent. Ses initia-
tives pastorales, Maison de Providence, écoles, constructions, tout
cela ne pouvant s’expliquer qu’en raison de sa conviction de réaliser
ainsi le plus grand bien, conviction assurée par la lucidité spirituelle
de la prière et l’audace que lui donnait son lien intime à Dieu.

Dieu vous aime, alors comment ne pas avoir confiance en
vous ? Tel est son message. Dieu vous fait vivre en son Éternité,
comment perdre courage ? Dieu vous révèle votre plus grande dimen-
sion, comment hésiter un instant à changer de vie ? Quelques-unes
des paroles de M. Vianney sur l’Éternité sont impressionnantes : « Il
semble que nous ne bougeons pas et nous marchons vers l’Éternité à
grands pas, comme la vapeur... Chaque jour l’Éternité recom-
mence... » La confiance naît en l’homme de la certitude qu’il a d’être
conduit par Dieu vers la vie. Les conseils du confesseur ne furent pas
d’une autre nature. Pas plus qu’inversement ses exigences ou ses
menaces, qui furent plutôt des cris de douleur, ne trouvèrent d’autre
raison que le refus conscient, en l’homme, de l’Amour de Dieu.

Le curé d’Ars fut, par une telle persévérance et en tous points,
un grand témoin de l’espérance : « L’espérance, c’est elle qui fait tout
le bonheur de l’homme sur la terre. » Chacun, devant lui, se sentait
capable de retrouver la paix et la force d’aimer.

91

LE SAINT CURÉ D’ARS : UN GRAND TÉMOIN SPIRITUEL



Unité intérieure et solidarité

Contemplation et action, ces notions que l’on oppose parfois
hâtivement faute de les relier suffisamment à leur unique principe, ont
trouvé dans la vie de M. Vianney une remarquable unité. Remettant
bien en valeur tout le travail apostolique du curé, y compris durant les
« années de confessionnal », B. Nodet note combien « on est impres-
sionné par l’activité intense qu’il a déployée dans sa paroisse ».
Effectivement, l’échange fut constant entre la prière et la présence aux
autres, entre la méditation et l’organisation, entre l’adoration et la
participation à la vie publique. S’il y eut de nombreux changements
intérieurs, il y eut de profondes transformations sociales. Cet homme
fit de son unité intérieure une source de solidarité humaine.

Point de duplicité en lui ni d’opposition stérile entre le monde de
Dieu et celui des hommes. Il ne peut y avoir le temps de la foi et le
temps des œuvres. Adhésion et engagement sont les deux versants
d’une même vie donnée à Dieu et devenant signe de sa présence. On
pourrait dire que M. Vianney, considéré comme un faible théoricien
a hissé sa pratique au niveau d’une authentique théorie : L’ « union »,
idée appartenant à la grande tradition mystique. Il est intéressant de
relever comment à partir de cette idée simple mais essentielle de
l’union, il déduisit les principaux axes de la vie spirituelle et de la
charité fraternelle. « Etre uni à Dieu… Soyez unis et cherchez à
unir… La parole humaine est chargée d’uni… C’est l’erreur qui est
l’obstacle à l’union, il n’y a point d’union possible entre l’erreur et la
vérité… » Il y avait là, pour lui, un véritable programme qu’il respecta
toujours. Il apparut ainsi, très rapidement, comme un homme profon-
dément unifié et cherchant à conduire les autres vers l’unité sous
toutes ses formes.

On ne peut, en effet, disjoindre les différents versants de sa vie.
« Notre curé fait tout ce qu’il dit, il pratique tout ce qu’il enseigne »,
reconnaissaient bien des paroissiens. Son plus dur combat fut mené
contre le « principe de division et de désagrégation » que représen-
tait Satan, d’autant plus virulent que l’unité intérieure était forte. Le
curé d’Ars réussit à tenir, en un même dynamisme, toutes les exigen-
ces, spirituelles et sociales, du témoignage chrétien. L’union à Dieu
devenait ainsi le point de départ d’un changement dans les rapports

92

FIGURES DE TÉMOINS



humains et d’une nouvelle organisation de la vie personnelle et
communautaire. Lui-même, que l’on savait homme de grande
communication, souffrait de la moindre distance qu’il pouvait sentir
dans l’amitié. Tel il était avec son Dieu, tel il souhaitait que chacun soit
avec son frère...

Ces divers éléments que nous avons voulu rassembler, pour
ébaucher un portrait spirituel de M. Vianney, permettent déjà de
mesurer combien son témoignage peut effectivement toucher à l’uni-
versel et constituer un appel et une proposition sérieuse pour notre
temps. Des foules entières d’hommes et de femmes venus du monde
entier ne s’y sont pas trompées. Il y a là une figure d’apôtre parmi les
plus grandes de notre histoire. D. Pezeril parlera d’« un des saints les
plus étonnants de tous les temps ». Un homme dont la vie a vraiment
manifesté l’Évangile, et plus particulièrement auprès des humbles et
des pauvres.

Peut-être faut-il prendre le temps de découvrir à nouveau cet
homme qui se disait « un mauvais outil entre les mains de Dieu » mais
dont le regard et les moindres gestes étaient ruisselants d’Amour et de
lumière intérieure. Peut-être faut-il accepter d’être soi-même interrogé
sans aucune réserve par un message que traverse en sa totalité le
dynamisme de la Résurrection et la force de l’Évangile. Peut-être faut-
il comprendre l’Église comme la symphonie spirituelle appelant
chaque voix à livrer sa richesse au temps qui ne passe pas…

Il y a aujourd’hui plus de cinq cent mille pèlerins par an au
village d’Ars. On y vient de tous les continents. On y fait l’expérience
de l’universalité de la sainteté. On y découvre, parfois avec surprise,
l’immense portée des paroles et des gestes les plus simples, devenus
autant d’exhortations à mieux vivre, autant d’approfondissements du
sens. On y croise, dans une atmosphère qui est restée sereine et
dépouillée, des regards étonnés, des visages souffrants ou apaisés.
On y rencontre ce que l’on est soi-même. Mais la rencontre se fait
devant lui, devant son sourire et ses yeux qui vous transpercent,
comme si ce n’était pas assez qu’ils voient Dieu, mais comme s’ils
voulaient, en plus, nous y conduire. n

93

LE SAINT CURÉ D’ARS : UN GRAND TÉMOIN SPIRITUEL



JJeeaann--JJaaccqquueess OOlliieerr
HHoommmmee ddee ttaalleenntt,,

sseerrvviitteeuurr ddee ll’’ÉÉvvaannggiillee
11660088--11665577

Jean-Jacques Olier, l’une des figu-
res emblématiques de l’École fran-
çaise de spiritualité au XVIIe siècle, a
donné force et vigueur à l’esprit
réformateur du concile de Trente.
L’apport du fondateur de la

Compagnie des prêtres de Saint-Sulpice est déterminant, aujourd’hui encore,
dans un clergé français formé à son école, tout autant qu’outre-Atlantique,
d’abord dans une Église canadienne née sous son regard attentif, puis aux
États-Unis. Une influence, dans les faits, qui n’est pas moindre que celle d’un
saint Vincent de Paul ou d’un Bérulle. Et on peut justement se demander
pourquoi, si longtemps, il a été ignoré du grand public.
Il était donc temps qu’un colloque comme celui-ci, organisé par son héritière,
la Compagnie des prêtres de Saint-Sulpice, ainsi que par l’Institut catholique
de Paris, vienne remettre en pleine lumière cette figure trop méconnue.

MMaauurriiccee VViiddaall,, ancien professeur au séminaire de Saint-Sulpice et à l’Institut
catholique de Paris, est vicaire épiscopal de l’archevêque de Paris pour l’im-
primatur. Il est notamment l’auteur de À quoi sert l’Église ? (Bayard, 2008) et,
en collaboration avec Joseph Doré, Des ministres pour l’Église (Cerf, 2001).

Avec la participation de Richard Cadoux, Gilles Chaillot, Monseigneur Joseph Doré,
Nicole Lemaître, Catherine Marin, Philippe Molac, Bernard Pitaud, Dominique Salin,
Robert Scholtus, Dominique Sterckx, Laurent Villemin et Ronald Witherup.
DDB, coll.“Théologie à l’université”, 2009, 216 p,. 25 €



Philippe Mallet
prêtre du diocèse de Versailles

En cette année sacerdotale je suis heureux de présenter cette
belle figure de chrétien, de prêtre et d’évêque qu’a été Dom Helder
Camara, archevêque de Recife, dans le Nordeste du Brésil de 1964
à 1986. Je le suis d’autant plus que, dans un passé pas tellement loin-
tain et dans certains milieux d’Église, on en a présenté souvent une
image assez tendancieuse. Je me rends compte, en relisant le numéro
précédent de votre revue, « Le témoignage suscite les vocations » que
ce que je vais partager avec vous se situe tout à fait dans la ligne de
ce qu’il proposait : des témoignages d’hommes et de femmes chré-
tiens qui contribuent à nourrir nos vocations d’Église, aujourd’hui.
Comme beaucoup d’autres, à Recife et ailleurs, Dom Helder m’a
profondément marqué dans ma vie d’homme, de chrétien et de
prêtre.

Comment l’ai-je connu ? J’ ai eu la joie d’être envoyé par mon
évêque (du diocèse de Versailles) comme prêtre Fidei Donum au
Brésil. Et c’est l’Église de Recife qu’on m’a demandé de servir. C’était
en 1972 et Dom Helder en était l’archevêque depuis 1964. Il a donc
été mon évêque jusqu’en 1986, année de sa retraite. Comme il a
continué d’habiter sur place, je l’ai côtoyé jusqu’à mon retour en
France, en 1995. Il est décédé quatre ans plus tard en 1999, à l’âge
de 90 ans. Je n’ai jamais fait partie du premier cercle de ses amis
mais j’étais proche de lui car, j’y reviendrai sans doute, lui savait se
faire proche de nous. Dans ce que je vais essayer de vous dire, il y

95

Dom Helder Camara, figure 
de chrétien, de prêtre et d’évêque

FIGURES DE TÉMOINS

 



aura la part du témoignage pour ce qui est l’après 1972 ; pour le
reste et surtout pour ce qui précède cette date, c’est ce que j’ai appris
des témoins que j’ai rencontré et de ceux qui ont étudié sa vie et son
œuvre. Même si le livre date de 1977 (il est actuellement réédité) je
vous recommande de lire Les conversions d’un évêque, entretiens de
Dom Helder avec José de Broucker. Le titre n’est pas anodin car il
exprime bien que toute la vie de Dom Helder a été marquée et par
des convictions de foi et d’humanité chevillées au corps et par des
« conversions » profondes.

Quelques références antérieures au Concile

Elles ne veulent pas être exhaustives. Je relève plutôt celles qui
manifestent l’enracinement des convictions que Dom Helder portera
toute sa vie mais aussi les singulières « conversions » qu’il a assumées.

Il naît en 1909 à Fortaleza, région du Nordeste du Brésil, très
traditionnelle, très catholique. C’est là qu’il reçoit sa formation. Il veut
être prêtre. Son père, chrétien mais un peu anticlérical lui disait (Dom
Helder nous le rappelait souvent) : « Mon fils ! Je t’entends toujours
dire que tu veux être prêtre… Sais-tu bien qu’être prêtre ne permet
pas d’être égoïste ? Etre prêtre et être égoïste c’est impossible… Les
prêtres croient que quand ils donnent l’Eucharistie, c’est le Christ lui-
même. Alors, as-tu pensé aux qualités que doivent avoir les mains qui
touchent aussi directement le Christ ? » Son attention aux personnes
sera sa marque. L’Eucharistie était au centre de sa vie, j’y reviendrai
j’espère. Sa formation, au séminaire, l’enracine solidement dans la
foi catholique de l’Église. Il nous a toujours donné le témoignage d’un
roc dans la foi. Dans les dernières années de sa vie il n’avait que
deux mots à la bouche : Dieu et la mort (la mort non pour en avoir
peur mais comme passage ardemment désiré de la rencontre avec
Dieu). Homme de prière : dès le temps de son séminaire, il commence
à vivre ses fameuses « vigiles », toutes les nuits, de 2 à 4 heures du
matin. Il continuera toute sa vie : il prie, il lit, il réfléchit, il médite. 

A cette époque, au Brésil comme dans toute l’Amérique latine,
l’Église est proche du pouvoir politique. On est en république mais ça

96

FIGURES DE TÉMOINS



continue un peu comme au temps des rois du Portugal et des empe-
reurs du Brésil… A ce moment c’était naturel ! Pour le jeune Père
Helder et son évêque aussi… Helder, avec la bénédiction de son
évêque, milite dans une association genre Action française pour lutter
contre le communisme… Il est envoyé à Rio de Janeiro et là l’arche-
vêque lui demande d’accepter d’être « ministre » de l’éducation de
l’état de Rio ! Il vit, après quelques années de ce travail, une de ses
grandes « conversions » : Helder prend conscience que la place de
l’Église, et donc la sienne, n’est pas avec les politiques et dans la poli-
tique, que l’Église doit être libre devant tout pouvoir politique. A
partir de 1964, année du début de la dictature des militaires, il en
saura quelque chose.

En 1947, l’archevêque de Rio demande au Père Helder d’ac-
compagner, comme prêtre, l’Action catholique au niveau national. Ce
ministère va être important pour lui à deux niveaux, me semble-t-il :
d’une part, à travers ces laïcs chrétiens engagés de multiples maniè-
res dans la société, au plan social, politique, il commence à mieux
découvrir la réalité du Brésil, les énormes situations de pauvreté et
d’injustice. D’autre part, il me semble qu’à travers ce compagnon-
nage entre prêtre et laïcs, il a expérimenté sur le terrain les grandes
intuitions du concile Vatican II sur l’Église peuple de Dieu et sur la
place des baptisés laïcs dans la vie et la mission de l’Église. Durant
le Concile il gardera contact avec tout ce réseau ecclésial de Rio et
plus tard de Recife dont la majorité des membres étaient des laïcs,
hommes et femmes. Chaque jour (ou plutôt chaque nuit, durant sa
« vigile »), il leur enverra une lettre circulaire les associant étroite-
ment, par les informations, les réflexions, les demandes de conseils,
à tout ce qui se passait au Concile (ces lettres conciliaires ont été
traduites en français et éditées au Cerf).

Helder manifeste un don peu ordinaire d’organisateur et d’arti-
culateur. Devenu évêque auxiliaire de Rio de Janeiro en 1952, son
archevêque lui demande d’organiser le Congrès international eucha-
ristique en 1955, ce qu’il fait de main de maître. Le cardinal Gerlier,
archevêque de Lyon était à ce congrès et avait été frappé par l’im-
mense pauvreté des favelas de Rio. On ne peut parler de Dom Helder
sans rappeler les paroles que le cardinal lui a dites après le congrès
(paroles rapportées par Dom Helder lui-même) : « Dom Helder, pour-

97

DOM HELDER CAMARA, FIGURE DE CHRÉTIEN, DE PRÊTRE ET D’ÉVÊQUE



quoi ne mettez-vous pas au service des pauvres ce talent d’organisa-
teur que Dieu vous adonné ? » Ces paroles le marqueront à jamais.
Pendant toutes ces années d’avant le Concile, à Rio, il découvre en
profondeur la réalité des pauvres et de l’injustice qui produit les pau-
vres. C’est la proximité avec les pauvres qui le convertit. J’ai connu
beaucoup d’autres évêques du Brésil qui, arrivant dans leur diocèse,
se sont mis à l’écoute de leur peuple et qui, eux aussi, se sont laissé
convertir par les pauvres. J’en ai connu beaucoup grâce à Dieu.

Dans ce temps d’avant le Concile, Dom Helder marque d’une
autre manière (qui l’accompagnera au Concile et dans toute sa vie
d’évêque) : les évêques sont en relation avec le Pape mais vivent et
accomplissent leur mission isolés dans leur diocèse, sans grande rela-
tion avec les autres évêques de leur propre pays. Les défis de la
réalité et de la mission exigent un travail commun entre évêques.
Alors que cela n’existe nulle part dans le monde, Dom Helder (avec
l’autorisation de Rome évidemment) contribue à la création de la
Conférence des évêques du Brésil. Avec quelques autres évêques
d’Amérique latine, dont Mgr Larrain, évêque de Talca au Chili, il sera
cheville ouvrière de la création de la première Conférence épiscopale
d’Amérique latine (CELAM). Tout cela avant le Concile. On comprend
que Dom Helder, au Concile, ait été un grand défenseur de la collé-
gialité des évêques avec le Pape, évêque de Rome. Dans le témoi-
gnage que Dom Helder nous a laissé, c’est un point fort : je n’ai
jamais senti un évêque aussi obéissant au Pape que Dom Helder
(avec Paul VI, Jean-Paul II). Par exemple : on sait que Dom Helder
(après le Concile) a beaucoup voyagé de par le monde. Il informait
Rome de tous ses voyages. Et quand un temps Paul VI lui a demandé
d’arrêter ou de freiner il a obéi. Mais en même temps il a une haute
conscience de sa responsabilité collégiale d’évêque, vis-à-vis des
autres évêques mais aussi du Pape. Il a une parole toujours respec-
tueuse mais libre. Toujours humblement (c’est une caractéristique de
la personnalité de Dom Helder) il dit ce que sa conscience d’homme
et d’évêque lui commande de dire. Avec humour, il nous disait (et il
le disait même à Paul VI dont il était proche) qu’entre lui (mais aussi
les autres évêques) et le pape ça devait être comme entre saint Paul
et saint Pierre (cf. la lettre de Paul aux Galates). Nous autres,
évêques, nous avons à remplir notre mission de Paul auprès de
Pierre, disait-il souvent.

98

FIGURES DE TÉMOINS



Au concile Vatican II 

C’est porteur de tout cela que Dom Helder arrive au Concile, en
1963. Entre la première et la deuxième session il est nommé arche-
vêque de Recife, dans le Nordeste du Brésil. Par ses lettres quotidien-
nes nous pouvons suivre son activité intense : contacts, mise en rela-
tion des évêques, des experts, des visiteurs, groupes de travail… Il
met en œuvre tous ses talents d’homme de conviction, d’articulateur,
de rassembleur. Je crois qu’il a été marqué par les deux grands axes
du Concile qui concernent l’Église : d’abord ce qui tourne autour de
Lumen Gentium. L’Église est le Peuple de Dieu, peuple de baptisés. La
« hiérarchie » est à son service. Et dans ce peuple, tous ont leur part
de responsabilité, y compris les laïcs. L’autre axe : l’Église n’existe pas
pour elle-même mais pour le monde. Dom Helder a beaucoup
travaillé, avec d’autres, pour cette constitution Gaudium et Spes. Avec
une grande frustration cependant, partagée par de nombreux
évêques des continents pauvres (Amérique latine, Afrique, Asie) : le
monde dont on parle au Concile est celui de l’Europe (et celle des
Trente Glorieuses). La majorité des évêques viennent d’Europe. Les
pauvres n’ont pas vraiment leur place… Un certain nombre
d’évêques du tiers-monde, et parmi eux, Dom Helder, ont fait le
« forcing » (pardonnez-moi l’expression) mais en vain.

Après le Concile, en Amérique Latine

On comprend donc que dès la fin du Concile les évêques
d’Amérique latine veulent se rassembler dans leur Conférence épis-
copale, le CELAM, pour « traduire » le Concile à la réalité du conti-
nent. La encore, avec d’autres évêques, Dom Helder va être très
présent. C’était à Medellin (Colombie) en 1968. La réalité du monde
que l’Église latino-américaine doit évangéliser est un monde marquée
par la pauvreté, la misère du plus grand nombre, l’injustice institu-
tionnalisée. D’où la décision collégiale des évêques de répondre au
défi de cette réalité : nos Églises veulent faire une option préférentielle
pour les pauvres à cause de l’Évangile, à cause du prophétisme de

99

DOM HELDER CAMARA, FIGURE DE CHRÉTIEN, DE PRÊTRE ET D’ÉVÊQUE



l’Évangile. Là les choses se compliquent. Comment la situation des
pauvres peut-elle changer, partout dans le monde, sans interférence
avec le politique ? De là à accuser l’Église de « faire de la politique »,
le pas a été souvent franchi (curieusement d’ailleurs elle ne « faisait
de la politique » que quand elle prenait le parti des pauvres…) Je dis
cela parce que Dom Helder a été une figure de proue dans la ligne
de cette accusation ! Certains ne l’appelaient-ils pas « l’évêque
rouge » ! Tout se joue entre « aider les pauvres » et « aider les pau-
vres à sortir de la pauvreté ». Vous connaissez la phrase de Dom
Helder : « Quand je donne à un pauvre, on me dit que je suis un
saint, quand je demande pourquoi il est pauvre, on me dit que je suis
communiste ! » Personnellement je doute qu’un prophétisme évangé-
lique qui touche à la promotion des pauvres (eux-mêmes étant sujets
de leur promotion) puisse éviter l’interférence du politique. Pensez à
l’Abbé Pierre, c’est plus proche de nous. Dom Helder, c’était un peu
ça, mais dans un autre contexte, un autre style, un autre temps.

A Recife, quelques zooms 
sur la personnede Dom Helder

Pour terminer, je voudrais partager avec vous quelques points qui
m’ont marqué dans la personne et la manière d’être de Dom Helder.

Sa simplicité d’abord et son humilité. Elles étaient surprenantes.
Il accueillait avec la même attention, la même délicatesse qui que ce
soit, un général (de la dictature), un pauvre qui frappait à sa porte
(c’est toujours lui qui ouvrait personnellement), un ami, un prêtre de
son diocèse qui ne le portait pas dans son cœur. Quelle simplicité
aussi avec les gens, avec les communautés. Je me souviens, une fois,
Dom Helder venait visiter une communauté dont j’étais responsable.
En arrivant il me dit : « Felipe, qu’est ce qu’il faut que je dise ? » Sous-
entendu, que vivent les gens de la communauté, quels sont leurs
problèmes, leurs préoccupations. Il partait toujours de là. Après il
disait ce qu’il avait à dire ! Simplicité dans son mode de communi-
cation – et Dieu sait qu’il avait ce don de la communication. Quel que
soit son public, il parlait avec des mots simples que tous comprenaient
avec, en plus, beaucoup d’humour. Tout en lui exprimait l’homme

100

FIGURES DE TÉMOINS



modeste mais libre : libre devant quiconque, dans la société ou dans
l’Église, toujours libre intérieurement, dans les moments où il peut
parler et dans ceux où on l’oblige à se taire.

Son goût et sa proximité avec les petits et les pauvres. D’abord
dans sa relation avec eux, une relation qui met à l’aise, qui leur
donne envie de parler, d’exister. Dom Helder désirait que dans son
diocèse les plus pauvres aient leur place, soient acteurs dans les quar-
tiers. On connaît sa belle invention dans le diocèse : « os encontros
de irmãos » (les rencontres de frères). C’était chaque soir. Dom
Helder invitait des groupes de gens simples des quartiers pauvres à
se réunir autour du poste de radio. A l’antenne de la radio diocé-
saine, Dom Helder s’adressait à eux, partait de l’évangile du jour, ou
d’un autre texte de la Parole de Dieu, commentait, invitait à faire le
lien avec la vie et les problèmes du quartier, à voir ce qu’ils pouvaient
faire. Après ce temps de parole de Dom Helder, les gens du groupe
continuaient la réunion. C’est de ce genre d’initiatives que sont nées
ce qu’on appelé des communautés ecclésiales de base, où se tricotent
l’écoute de la Parole, la prière et l’action dans le quartier.

J’ai beaucoup apprécié sa manière de « gouverner » son
diocèse, tout à fait dans la ligne de Lumen Gentium. Une manière de
vivre l’Église où tout le monde avait sa place, à sa place, évêques,
prêtres, religieux et laïcs. Mais où les laïcs avaient une vraie place,
active, pas seulement dans leur présence au monde, mais aussi dans
la vie et dans les orientations de la vie de l’Église diocésaine. L’ont-ils
toujours autant ? Que Dieu me pardonne si je me trompe, mais j’ai
l’impression que depuis nous avons une singulière tendance à nous
recléricaliser…

Revenons à l’essentiel, à l’homme de Dieu. Je vous ai parlé de
ses « vigiles » chaque nuit. Je voudrais terminer en témoignant de la
manière dont notre cher Dom Helder célébrait l’Eucharistie. C’était
assez extraordinaire d’une présence qui voulait précisément signifier
un effacement devant la Présence de l’unique Prêtre. Il ne terminait
aucune prédication sans s’approcher de l’autel, sans y poser la main
et sans dire : « Et maintenant laissons-lui toute la place, c’est lui
l’unique Prêtre. »

Merci, Dom Helder. n

101

DOM HELDER CAMARA, FIGURE DE CHRÉTIEN, DE PRÊTRE ET D’ÉVÊQUE



LLeess ppaauuvvrreess 

mmee ccoommbblleenntt 

ddee lleeuurrss rriicchheesssseess

Ce livre est extrait du « Carnet
de bord » d’un prêtre, le père Joseph
Bouchaud, qui appartient à une

congrégation consacrée aux banlieues pauvres des grandes villes du monde,
les Fils de la Charité.

Tous les faits de ce livre sont vrais, même ceux qui peuvent paraître un
peu extraordinaires. Ils sont décrits par un témoin direct. Ils ont été « notés à
chaud », peu de temps après qu’ils ont été vécus. Ce mode de composition
au fil des jours, au cœur de la vie et sous le choc de l’événement, explique à
la fois ce « cri de vérité » qui ressort de chaque page et le style direct mais
sans artifice qui caractérise les paroles d’un témoin. Selon sa propre expres-
sion, l’auteur nous invite à lire avec lui « ce livre incomparable d’amour que
Dieu écrit, chaque jour, dans la vie des pauvres ».

JJoosseepphh BBoouucchhaauudd a exercé son ministère d’abord dans deux paroisses
de la banlieue populaire de Paris. Après avoir été supérieur général de la
congrégation puis délégué international chargé des nouvelles fondations, il
a vécu à Mexico, spécialement dans le bidonville de la « Fosse à cochons »
pendant huit ans, puis dans le ghetto de Chicago pendant trois ans. Il a
ensuite passé un an en Espagne et un an en Afrique, à Brazzaville, avant de
partir, seul d’abord aux Philippines dans le bidonville de Laura, à Manille, où
il est resté quatorze ans.



P A R T A G E D E P R A T I Q U E S





Cardinal André Vingt-Trois
archevêque de Paris

Vous savez que, parmi les éléments constitutifs d’une vocation
sacerdotale, il y a le message que la communauté chrétienne donne
par rapport au ministère du prêtre. On ne peut avancer dans l’appel
et l’accueil des vocations que si les communautés chrétiennes dans leur
ensemble, et chacune d’entre elles en particulier, progressent dans leur
réflexion sur le ministère du prêtre et dans leur capacité à le porter
comme un élément constitutif de la vie ecclésiale. Si la pastorale des
vocations consiste simplement à gérer des désirs personnels, qui
peuvent être arbitraires et irrationnels, elle n’a guère de chance de
porter du fruit. Il est donc très important de savoir comment les commu-
nautés chrétiennes se situent par rapport à la vocation sacerdotale, par
rapport au prêtre, et comment elles comprennent le ministère du prêtre
dans leur sein. C’est l’objectif de l’ « année du prêtre » que j’ai
souhaité mettre en place dans le diocèse de Paris, afin que la question
de l’appel au sacerdoce prenne une actualité particulière dans chaque
communauté chrétienne.

La situation privilégiée que nous connaissons à Paris oriente notre
réflexion. Nous nous inscrivons dans une tradition particulière. Elle se
caractérise depuis longtemps par une certaine « densité » de clergé qui
a suscité et entretenu un mode de relation singulier entre le prêtre et les
fidèles, différent de ce que l’on trouve ailleurs. Pour un certain nombre
de chrétiens à Paris, il s’agit d’avoir recours à des services dont le
prêtre est l’exécutant. Dans ce cas, l’élément déterminant du ministère
sacerdotal ne vient pas de ce que l’ordination apporte de spécifique,

105

Accueillir et accompagner 
les vocations

PARTAGE DE PRATIQUES



mais du fait que le service soit rendu dans les conditions souhaitées.
Ce n’est plus le sens du ministère du prêtre qui est premier, mais la
fonction qu’il remplit. Dès lors, on peut imaginer que, s’il n’y a plus de
prêtres pour exécuter les services, la fonction puisse être accomplie par
quelqu’un d’autre. Nous dépensons une partie de nos forces à essayer
de corriger cela, petit à petit, afin d’aider les gens à comprendre que
les prêtres ne sont pas simplement des distributeurs disponibles et dis-
crets de services cultuels.

La relation avec des jeunes 
qui se posent la question de la vocation

Avoir un regard positif et d’action de grâce

Le fait qu’un homme se pose la question d’être prêtre ne consti-
tue pas d’abord un « problème », ni pour lui, ni pour nous. Il ne faut
pas que l’expression de son questionnement nous conduise à dérouler
toute une série de questions dont la plupart ne seraient certes pas injus-
tifiées, mais qui n’ont pas à être posées tout de suite à celui qui s’in-
terroge sur sa vocation. Dans notre pays et depuis quelques décennies,
l’exercice du ministère sacerdotal a été l’objet de crises et de réajuste-
ments, en particulier au sein du clergé diocésain. C’est notre héritage.
Nous sommes habités par ce qui s’est passé il y a trente ans. Mais
quelqu’un qui se pose aujourd’hui la question de la vocation ne réflé-
chit pas forcément par rapport à la situation d’il y a trente ans. Il peut
même l’ignorer. Notre premier regard sur une vocation ne doit pas être
un regard inquiet des difficultés vers lesquelles celui qui s’interroge
s’avance, ni un regard désireux de vérifier que celui-ci est un être
exceptionnel, sans quoi il est inutile pour lui de commencer. D’ailleurs,
toutes ces difficultés que nous envisageons ne sont pas propres à la
vocation sacerdotale, mais concernent toutes les formes d’engagement
de vie et, en premier lieu bien sûr, le mariage. L’une des dimensions de
notre crise culturelle est justement qu’une personne qui souhaite enga-
ger sa vie veut spontanément vérifier qu’elle ne se trompe pas, comme
si le fait de se lancer dans le mariage était tellement extraordinaire et
demandait des vérifications particulières.

106

PARTAGE DE PRATIQUES



Comment notre regard et notre approche personnelle de croyants
nous conduisent-ils à accueillir la question d’un jeune ou d’un moins
jeune qui s’interroge sur sa vocation ? Y voyons-nous quelque chose de
« suspect » dont il faudrait débusquer les non-dits, ou bien une démar-
che qui a une densité et une valeur humaines et finalement un signe de
grâce dont nous pouvons nous réjouir dans la foi sans savoir encore à
quoi il aboutira ? Celui qui essaie d’exprimer quelque chose sur les
questions qu’il se pose a besoin d’un interlocuteur bienveillant. Je cite
l’exemple d’un évêque qui a demandé à des hommes d’une trentaine
d’années rencontrés dans différentes activités d’Église : « N’avez-vous
jamais pensé à être prêtre ? » et s’est entendu répondre : « J’y ai pensé
très souvent, mais je n’ai jamais osé le dire. » Dans les lettres de jeunes
qui se préparent à la confirmation, chaque année, un certain nombre
d’entre eux formulent explicitement la question. Cette question existe
donc, mais des inhibitions et des résistances font qu’elle n’arrive pas à
s’exprimer comme un projet positif et enviable. Il faut que nous ayons
nous-mêmes le désir que des jeunes soient prêtres.

Situer les racines de la vocation sacerdotale

Comment arrivons-nous à approcher de manière positive la
grande controverse du début du XXe siècle sur les racines de la voca-
tion sacerdotale ? Pour la résumer de façon rapide et caricaturale, il y
a une école pour laquelle la vocation est un appel intérieur, immédiat,
sans cause et sans explication particulières, et une autre selon laquelle
la vocation vient de l’appel que lance l’Église. Selon l’une ou l’autre
vision, on aborde les vocations de façon différente. Au moment de la
controverse, au XIXe et au début du XXe siècle, on mettait surtout en avant
les appels intérieurs. Le travail de l’Église était de vérifier s’il s’agissait
vraiment d’un appel de Dieu et d’aider la personne à y répondre géné-
reusement. On oubliait simplement que cet appel intérieur se produi-
sait dans un environnement porteur et avec de nombreux appels
publics à la vocation. Aujourd’hui la question à laquelle nous sommes
confrontés est davantage celle de l’appel de l’Église. Comment arri-
vons-nous à surmonter une sorte d’inhibition à appeler ?

Par exemple, au mois d’août 2007, j’ai présidé une célébration
de vœux perpétuels d’une religieuse. Elle m’a raconté quelque temps
après qu’elle était entrée au couvent à cause d’une homélie au Frat de

107

ACCUEILLIR ET ACCOMPAGNER LES VOCATIONS



Lourdes, dans laquelle j’avais dit : « C’est à toi que cette question (de
la vocation) se pose. » Cela faisait des années qu’elle tournait autour
de la question et ce que j’ai dit l’a touchée personnellement.

Parfois, cependant, nous sommes devant des appels complète-
ment inexplicables, sans raisonnements construits ni motivations préci-
ses. Des personnes viennent à nous, qui ont été touchées par Dieu et
qui veulent vérifier que c’est bien Dieu qui les a appelées. Comment
mettons-nous plus spécialement en œuvre les éléments nécessaires à
une structuration spirituelle, qui vont aider à l’ouverture du cœur et à
une réponse généreuse à une question qui a pu survenir ? Comme
pasteur de l’Église, je sais que je peux et que je dois dire quelque
chose qui fera bouger intérieurement. Quoi et comment ? Je ne sais
pas encore, mais ce que je dirai doit aider la liberté à suivre ensuite
son cheminement.

Nous savons que, dans l’avenir, la structure de nos communautés
chrétiennes changera, que la place du prêtre ne sera plus la même,
que le ratio entre le nombre de prêtres et le nombre de fidèles évoluera
comme il a évolué partout et de tous temps. Pour vous comme pour
moi, la question n’est donc pas de vouloir recruter des prêtres pour
maintenir la structure de fonctionnement du XIXe siècle, mais de vouloir
des prêtres parce que l’Église en a besoin. Je dois appeler des hommes
au sacerdoce parce que c’est un enjeu capital pour l’avenir de l’Église,
et pour la dimension catholique de l’Église, car il faut des prêtres pour
fortifier la communion.

Cerner les critères objectifs de discernement

Dans le processus de maturation et de développement d’une
vocation, comment sommes-nous capables d’introduire et de dévelop-
per des critères objectifs de discernement ?

Je suis surpris de la capacité de recrutement d’un certain nombre
d’institutions qui ne se caractérisent ni par la clarté de leur charisme,
ni par la sainteté particulière de leurs membres, ni même par leur
simple santé. Et au contraire, des institutions en apparence solides et
éprouvées n’entraînent pas automatiquement un afflux de vocations.

Il faut essayer de faire apparaître les enjeux de la décision : « Est-
ce vraiment ce que Dieu attend de toi ? Pourquoi veux-tu aller là ?

108

PARTAGE DE PRATIQUES



Quelle est ta motivation ? Correspond-elle à la réalité ? Envisages-tu
sérieusement la vie religieuse dans les conditions dans lesquelles elle
est vécue là où tu veux aller ? Viens-tu ici parce que tu ne trouves pas
ce qui te convient chez toi ou en raison d’un appel particulier et
lequel ? » Si ces questions ne sont pas résolues, on peut dire que, du
point de vue de l’objectivité du discernement, quelque chose n’a pas
fonctionné.

Je me rappelle un jeune qui était venu me voir, il y a très long-
temps, avec une vocation très définie et précise. Je lui avais dit : « Si
c’est à cela que tu penses être appelé, il faut aller dans un endroit où
on va t’aider à discerner là-dessus. Moi, je ne peux pas t’aider, je n’ai
pas les éléments pour faire ce discernement. » De fait, c’était bien une
vocation très pointue, très précise, et qui a abouti.

Pour préciser un appel, il faut introduire des éléments d’objectivité,
alors que, pour le choix des études profanes, les choses se posent
aujourd’hui très différemment. Pour ma génération, il était habituel que
celui qui passait son baccalauréat devait avoir une idée assez précise
de ce qu’il voulait faire ensuite. Aujourd’hui, les échéances de décision
se sont déplacées. Les jeunes demeurent longtemps dans une phase irré-
solue de leur existence et dans une disposition qui consiste à préserver
au maximum les options possibles et à surestimer les attraits personnels.

La grande dignité du ministère diocésain

Dans la société de la première moitié du XXe siècle, la paysanne-
rie fournissait massivement le clergé diocésain et les gens plus
« éduqués » devenaient religieux. Nous étions dans la logique, dont je
parlais tout à l’heure, d’un personnel rituel disponible.

Aujourd’hui, il convient de mettre en valeur ce qui fait la gran-
deur du prêtre diocésain, d’abord pour nous-mêmes, et ensuite pour
en témoigner. Il ne s’agit pas simplement d’être le ministre qui exécute
les rites de l’existence humaine. Les éléments de réflexion sur le minis-
tère et la vie des prêtres depuis le concile Vatican II forment un corpus
très impressionnant. Peut-être n’a-t-il pas été formulé de façon très
accessible ? Il permet néanmoins de rendre compte que le fait de
donner sa vie pour une communauté chrétienne définie, dans un lien
indissoluble, est quelque chose de très grand et de très beau.

109

ACCUEILLIR ET ACCOMPAGNER LES VOCATIONS



Je me rends compte, en disant cela, combien nous sommes pau-
vres dans la manière d’exprimer ces choses. C’est pourquoi il est
important, dans le travail diocésain, d’arriver à formuler des orienta-
tions et des objectifs missionnaires. On ne donne pas consistance à un
projet simplement avec des invocations pieuses. Il faut qu’il y ait un
contenu. Pour ma part, j’essaie de donner des exemples en expliquant
ce que signifie concrètement être prêtre aujourd’hui à Paris. Qui a
besoin de prêtres ? Les prisonniers, les malades, les mouvements de
jeunes, les établissements catholiques, les aumôneries, les paroisses...
Voici toute une palette d’actions dans lesquelles il faut investir du
monde. Je ne sais pas si je pourrai le faire. Et je ne parle pas des
ministères plus cachés, moins spectaculaires.

J’essaie de ne pas me laisser enfermer dans ce que j’ai connu. Si
je réfléchis aux images de prêtres auxquelles je me suis référé avant de
me déterminer, je vois un certain nombre de personnalités originales et
également des ministères très définis et très variés. L’époque était ainsi.
On allait de la figure pastorale d’un curé de campagne d’une paroisse
de cinq cents habitants, présent depuis trente ans et destiné à y rester
jusqu’à sa mort, au curé parisien ou à l’aumônier du lycée, ce qui était
encore autre chose. Dans le sacerdoce, il y avait « des métiers » diffé-
rents avec leurs conditions d’exercice. Je crois qu’aujourd’hui un certain
nombre de prêtres ont une vie trop indéfinie ou désorganisée et qu’elle
fait peur à des jeunes qui ne sont pas structurés pour assumer cela.

Une image, sans doute fausse, court : celle de prêtres qui mènent
une vie impossible, qui ne pourrait être vécue que par des gens excep-
tionnels, ou sous la protection maternelle d’une communauté qui vous
empêcherait de mener une vie impossible. L’expérience montre que la
maternité de la communauté peut avoir des limites et qu’elle peut aussi
favoriser d’autres difficultés. Le sentiment que les prêtres sont voués à
une espèce d’éclatement de la vie fait penser à certains qu’ils ne sont
pas faits pour ça. Il ne s’agit pas seulement de la difficulté d’envisager
d’être célibataire. Aujourd’hui, dans la culture affective de notre temps,
la grande question est plutôt de savoir si on peut être chaste, ce qui
concerne un autre chapitre d’objectivité du discernement.

Il peut être bon aussi que nous nous demandions, par exemple à
l’occasion d’une retraite, sur quels aspects de notre ministère et de notre
vie au cours des deux ou trois dernières années, nous pouvons rendre
grâce à Dieu. Si je ne suis que l’instrument passif d’une action dont je ne

110

PARTAGE DE PRATIQUES



vois pas le dynamisme, c’est sans doute très bien pour ma sanctification,
mais ça n’est pas très inspirant pour des jeunes qui me regardent.

D’ailleurs, tout ceci ne concerne pas seulement la question du
sacerdoce, mais s’applique aussi à la vocation religieuse. Toujours
revient la même question : « Pour quoi faire ? » La plupart des congré-
gations ont des charismes bien identifiés. Pour les prêtres, c’est pareil.
Je ne cherche pas des prêtres pour exercer le charisme des dominicains
ou des jésuites. J’ai besoin de prêtres prêts à vivre le charisme du clergé
diocésain, à être complètement donnés dans une proximité avec la
communauté vers laquelle ils sont envoyés et assumant une mission de
responsabilité. Ceci oblige à clarifier le plus possible les situations où
bien souvent un prêtre ne sait plus très bien quelle est sa responsabilité
pastorale. Quand on met un prêtre quelque part, il est bon de savoir
pourquoi il est là. Il n’est pas le simple exécutant liturgique chargé de
dire les paroles de la consécration au moment opportun quand tout le
reste a été organisé par quelqu’un d’autre. Et de même, quand des laïcs
sont responsables d’une activité, je ne vois pas pourquoi on devrait
toujours les « doubler » avec un prêtre. Ils n’en ont pas besoin pour
accomplir un travail magnifique. Les tempéraments, les personnalités
jouent un grand rôle, mais il faut essayer, autant que possible, d’iden-
tifier l’objectif pastoral d’une vie de prêtre. C’est à cela que j’appelle.

Puissions-nous avoir assez de souplesse pour que les qualités et
les talents personnels puissent s’exercer. Je rappelle un mot affreux
datant des années cinquante. Déjà, à cette époque, on se posait de
grandes questions sur le discernement des vocations dans les séminai-
res. Un archevêque de Paris interrogé sur ce point aurait répondu :
« Vous savez, j’ai besoin de seconds vicaires » (pour « faire » les
enterrements). Tout en portant un regard critique sur cette organisation,
il faut reconnaître aussi qu’elle avait ses valeurs. Car à Paris, quand un
prêtre était nommé premier ou second vicaire, il trouvait, dans le tiroir
du bureau dont il prenait solennellement possession, la liste exacte de
ce qu’il devait faire et de ce qu’il ne devait pas faire. Il est structurant
et libérant pour un homme de savoir ce que l’on attend de lui. Il nous
faut chercher avec rigueur comment permettre à des hommes d’expri-
mer ce qui est le meilleur d’eux-mêmes.

Par ailleurs, un certain nombre de prêtres, par le biais de la
Providence, de leurs qualités personnelles et de leur disponibilité, s’en-
gagent dans des activités latérales, par exemple des aumôneries

111

ACCUEILLIR ET ACCOMPAGNER LES VOCATIONS



d’équipes en tous genres. Ces activités ne font pas partie strictement de
leur mission mais sont un lieu d’expériences sacerdotales, spirituelles
ou d’épanouissement personnel. Il ne faut pas vouloir que celui qui
s’engage dans le sacerdoce renonce à toute espèce d’activité qui
corresponde à son charisme propre et à sa personnalité. Grâce à
Dieu, tout cela est plus facile quand on est nombreux, car il y a davan-
tage de marge. Les conditions à Paris permettent que chacun puisse
trouver le terrain où exercer ses talents.

En conclusion, je voudrais faire une recommandation importante.
On nous répète que notre société actuelle manque de pères. Mais si le
rôle est disponible pour les jeunes que vous accompagnez, vous ne
remplacez pas leur père. Comme pères spirituels, nous exerçons une
relation d’antériorité, de parrainage et de soutien éducatif, en ayant
conscience que nous ne sommes que des ministres. Normalement, c’est
au Christ qu’ils doivent ressembler et pas à nous. Même s’il y a des
phénomènes mimétiques auxquels on n’échappe pas. Il ne faut pas
prendre l’habitude de leur donner un sucre à chaque fois qu’ils font
quelque chose qui nous plaît ! Il faut encourager l’offrande à Dieu et
pas l’offrande à l’accompagnateur spirituel.

Encore deux suggestions.
Si certains parmi vous ont l’esprit historien, il serait intéressant de

faire une enquête (mais dépêchez-vous, car les témoins vivants vont
disparaître bientôt) sur la paroisse de Levallois dans les années 1940.
En effet, cette paroisse a donné à cette époque un nombre considéra-
ble de vocations de prêtres. Pourquoi ? Certainement parce qu’il y
avait là des prêtres « catalyseurs ».

Je pense toujours à la difficulté pour des jeunes de dire à quel-
qu’un d’autre : « Je me pose la question d’être prêtre, ou religieux. »
II est donc précieux, lorsque cela est possible, de constituer des lieux
protégés de discussion et de partage. Ainsi, on peut proposer au jeune
qui se déclare de rencontrer d’autres jeunes qui se posent la même
question. Ils peuvent alors aborder un certain nombre de questions de
manière libre, anonyme et confiante. n

Texte extrait de Évêques, prêtres et diacres, du cardinal André Vingt-Trois,
Médiaspaul, Paris, 2009, pp. 105-116. Publié avec l’aimable autorisation des éditions
Médiaspaul.

112

PARTAGE DE PRATIQUES



Paul Quinson
curé de Saint-Denys du Saint-Sacrement,

formateur au séminaire de Paris

Je voudrais dans cet article proposer quelques éléments de
réflexion sur la dimension pastorale de la formation au séminaire de
Paris. Je le fais d’abord parce que le magistère de l’Église fait de la
formation pastorale la finalité de toute la formation des futurs prêtres.
Le concile Vatican II, dans son décret sur la formation des prêtres
Optatam totius (n° 19), parle du « souci pastoral qui doit imprégner
absolument toute la formation des séminaristes » et l’exhortation
apostolique de Jean-Paul II sur la formation des prêtres Pastores dabo
vobis insiste sur la « finalité spécifiquement pastorale » des différen-
tes composantes de la formation (n° 57). 

Je le fais aussi par conviction personnelle : depuis dix-huit ans
mes nominations successives m’ont donné de vivre, avec bonheur, un
ministère de « terrain » qui m’a conforté dans la conviction que le
prêtre trouve sa joie dans cet envoi à un peuple et que la pastorale,
loin d’être un bricolage, est l’impact concret, en un lieu donné, de
l’élan apostolique reçu des Apôtres, actualisé par la mission des
évêques et qui est la seule raison d’être de l’Église.

Enfin je le fais par ce que j’ai souvent entendu qu’un des griefs
adressés à Paris était de sous-estimer cette question. Mon propos ne
sera ni de répondre pied à pied à des critiques ni de canoniser les
choix parisiens mais d’essayer simplement, sur la base de onze
années passées au séminaire de Paris comme formateur, de présen-
ter ce que nous pensons être un vrai chemin de formation pastoral

113

Quelle formation pastorale à Paris ?

PARTAGE DE PRATIQUES

     



même si – comme partout – les modalités pratiques de sa mise en
œuvre restent sans cesse à évaluer. 

La « pastorale » comme déploiement 
de la grâce sacramentelle

Avant de présenter les moyens concrètement mis en œuvre à
Paris je voudrais tenter, à titre d’esquisse, une lecture personnelle de
ce qui me paraît être l’intuition centrale qui les inspire. 

Dans son paragraphe 21, Optatam totius évoque la formation
pastorale dans les termes suivants : « Il est nécessaire que les sémi-
naristes reçoivent une formation non seulement théorique mais aussi
pratique à l’apostolat […]. Aussi […] seront-ils initiés à la pratique
pastorale par des expériences appropriées. […] On y rappellera
toujours la prédominance des moyens surnaturels. » Comment
comprendre cet équilibre entre « expériences pastorales appro-
priées » et « prédominance des moyens surnaturels » ? Et quelle inci-
dence cela doit-il avoir quant à la mise en œuvre pédagogique d’une
formation pastorale ?

A la fin du paragraphe 57 de Pastores dabo vobis Jean-Paul II
reprend et précise la même idée : « Il s’agit d’une formation destinée
non seulement à assurer une compétence pastorale scientifique et une
habileté pratique, mais aussi et surtout à garantir la croissance d’une
manière d’être 1 en communion avec les sentiments et les comporte-
ments mêmes du Christ Bon Pasteur. » Les mêmes questions se
posent : Comment comprendre théologiquement et spirituellement
cette perspective ? Comment doser, dans la formation pastorale au
séminaire, la part de « compétence et d’habileté pratique » et la part
de « croissance d’une manière d’être » ?

Dans son livre Le Horsain 2, Bernard Alexandre rapporte la
parole que sa mère lui a adressée à la sortie de son ordination : « Te
voilà prêtre, il te reste à le devenir. » Le sensus fidei ici nous éclaire.

Sans nier que l’exercice du ministère appelle un certain savoir-
faire et que celui-ci s’acquiert par contact avec ceux qui l’ont (les prê-
tres des générations précédentes et aussi – d’une autre façon – les
laïcs) ainsi que par les diverses expériences pastorales qu’offre le

114

PARTAGE DE PRATIQUES



temps de formation (insertions en paroisse, stages, camps…) nous
sentons bien, et l’expérience le confirme, que le sacerdoce ministériel
ne se réduit pas à l’acquisition d’un savoir-faire technique. Il s’agit
bien de « devenir prêtre ». Dans ce travail mystérieux où une alliance
s’opère entre l’œuvre de la grâce et l’effort de l’homme le don de
Dieu reste premier (cf. « la prédominance des moyens surnaturels »).
Et nous apprenons à nous laisser façonner par lui (cf. « la croissance
d’une manière d’être »). Cette expérience spirituelle qui est vécue
dans l’exercice même du ministère pastoral est le fruit, et la confir-
mation a posteriori, de ce qui est reçu dans la grâce sacramentelle de
l’ordination. Il s’agit bien de devenir ce que nous avons reçu. Cette
lecture sacramentelle me semble suggestive et éclairante pour
comprendre le choix fait à Paris de considérer que la formation
pastorale s’étend non seulement sur les six années de séminaire mais
aussi sur les trois premières années de ministère.

Dans l’ordination une grâce sacramentelle est confiée à l’Église.
La mission du prêtre est le prolongement et le déploiement du sacre-
ment reçu. Les prêtres sont envoyés pour être – dans l’Église et pour le
monde – le signe sacramentel de la médiation du Christ venu rassem-
bler dans la communion (à Dieu et entre eux) la multitude des hommes.

La pastorale tout entière peut être comprise théologiquement
comme le déploiement de cette grâce sacramentelle. C’est vrai du
ministère du prêtre, c’est vrai de la mission de l’Église tout entière qui
est « comme le sacrement du salut », c’est vrai aussi de la mission des
baptisés : si le baptême rend participant de la mission de l’Église c’est
bien au titre d’une grâce sacramentelle reçue. 

Ainsi le dynamisme même de la mission s’enracine dans une
compréhension sacramentelle de la vie de l’Eglise et des différentes
vocations qui, dans leur complémentarité, en assurent la mise en
œuvre effective.

Affirmer cela ne signifie pas que la grâce sacramentelle suffise.
Il y a bien un apprentissage. Mais le « bon » apprentissage est celui
qui permettra à la grâce reçue sacramentellement d’être effectivement
reçue existentiellement. En ce sens le travail d’apprentissage pastoral
lui-même ne peut se faire que sur la base d’une grâce préalable : il
suppose le sacrement.

Une question surgit immédiatement : si la formation pastorale
doit s’appuyer sur un sacrement pour que l’apprentissage soit le

115

QUELLE FORAMATION PASTORALE À PARIS ?



« bon » apprentissage, la question est alors de savoir comment cela
fonctionne au séminaire : sur quel sacrement – reçu – la formation
pastorale peut-elle s’appuyer ?

C’est ici je crois que se greffent les modalités pratiques que nous
essayons de faire fonctionner dans le cadre de la formation donnée
au séminaire de Paris.

Formation pastorale 
pendant le temps du séminaire 

Petit préambule autour d’une question spirituelle

L’entrée de quelqu’un au séminaire est le signe, confié à l’Église
pour un discernement, d’un dynamisme spirituel lié à un désir person-
nel d’être prêtre. Et nous pouvons comprendre le temps de formation
comme un temps orienté et stimulé par la perspective d’être un jour
ordonné prêtre. De ce point de vue le sacrement de l’ordre, sans
avoir encore été reçu, est la cause finale qui met en route. Mais nous
savons tous que sur ce chemin de formation, chaque séminariste doit
passer par ce moment, qui est une attitude spirituelle profonde, de
remise de sa vocation à la médiation de l’Église qui a autorité pour
l’authentifier. Dans cette remise de soi se joue un basculement dont je
voudrais tenter une lecture sacramentelle.

Que signifie au fond cette remise à l’Église de son désir d’être
prêtre ? D’où pourra venir la force d’avancer alors même que je n’ai
pas la certitude objective d’être un jour ordonné ? Nous pouvons
répondre en invoquant la foi, la confiance en l’Église, la certitude
intérieure d’être appelé… Mais toutes ces réalités ne donneraient pas
l’assurance nécessaire pour avancer si elles n’étaient pas elles-mêmes
enracinées de façon certaine dans la rencontre du Christ. 

Cette certitude d’avoir rencontré le Christ est donnée par le
baptême. Le baptême est la source sacramentelle de la foi qui fonde
la possibilité d’un appel personnel reçu de Dieu. C’est par notre
incorporation sacramentelle à l’Église que nous avons la certitude

116

PARTAGE DE PRATIQUES



d’être au Christ. Les sacrements sont comme la « consolation objec-
tive » qui atteste la présence du Christ dans la vie de quelqu’un.

Ainsi dans cette remise de sa vocation à l’Église, le séminariste
est invité à (re)découvrir la grâce de son baptême pour y discerner
l’élan de sa vocation. L’image évangélique du choix des Douze peut
éclairer ce point. Les séminaristes n’ont pas tant à « jouer » les apô-
tres (ce qu’ils ne seront que le jour de l’ordination) qu’à découvrir que
s’ils sont choisis pour une mission particulière c’est d’abord parce
qu’ils sont disciples (c’est-à-dire baptisés). Leur appel s’enracine dans
la vie baptismale.

La liberté et la paix que nous observons chez les séminaristes
qui vivent cette conversion viennent de ce que leur vie n’est plus
tendue vers un objectif extérieur dont ils n’ont pas la maîtrise (être
prêtre) mais qu’ils sont libres de recevoir, à l’intérieur du dynamisme
du sacerdoce baptismal, l’appel du Christ à le suivre d’une façon
particulière. Pour le dire encore autrement, la meilleure façon de se
préparer à être un jour prêtre c’est de vivre profondément la grâce
de son baptême et de recevoir de l’Église – au fil du cheminement au
séminaire – la confirmation de l’appel reçu. 

Cet engagement à vivre son baptême sérieusement est aussi le
gage d’un engagement à la suite du Christ qui ne se réduit pas au
seul désir d’être prêtre. En ce sens, il y a là aussi un moyen pédago-
gique de lutter contre les tentations de cléricalisme. Il s’agit de décou-
vrir la dignité de la condition de disciple avant de devenir apôtre ; de
découvrir la dignité du sacerdoce baptismal avant de recevoir le
sacerdoce ministériel. Plus encore, il s’agit de découvrir que le sacer-
doce baptismal est vraiment le sacerdoce commun, et que l’ordination
ne nous dispense pas de vivre la conversion exigée de tout disciple.

Application à la formation pastorale

Au cours de leur formation, les séminaristes vont donc se voir
proposer des « services apostoliques » qui pourraient être assumés par
n’importe quel baptisé suffisamment formé. Bien sûr, ils les vivent
comme séminaristes et donc comme une formation en vue d’être un
jour pasteur. Mais ils ne sont pas encore prêtres. Il y a là une tension

117

QUELLE FORAMATION PASTORALE À PARIS ?



qui fait partie de la formation. Elle peut être un lieu d’apprentissage du
discernement pastoral : jusqu’où aller dans l’écoute d’une confidence
par exemple ? Quand passer le relais à un prêtre ? En quoi consiste la
frontière entre une écoute par un séminariste et par un prêtre ?

En second cycle, les lieux de services sont géographiquement
répartis sur la totalité du diocèse et varient quant à leurs contenus selon
les lieux et les séminaristes. Je voudrais surtout m’attarder ici à décrire
le fonctionnement du premier cycle qui marque sans doute une spéci-
ficité parisienne puisque pendant deux ans les séminaristes vivent dans
une paroisse dont le curé est aussi le « responsable de maison 3 ».

Pourquoi ce choix ?

Si l’énergie sacramentelle de leur parcours de formation vient
du sacerdoce baptismal (à ce sujet, les cours sont suivis également
par des laïcs, marié(e)s pour la plupart, et par des religieux et des
religieuses), un des enjeux est de les aider à découvrir le visage
pastoral du sacerdoce baptismal. La paroisse 4 est le lieu ordinaire de
la vie des baptisés. Les séminaristes vont donc pendant deux ans vivre
au rythme de la paroisse et des ses activités. Beaucoup connaissent
mal l’univers paroissial du fait de leur parcours antérieur (mouve-
ments, renouveau charismatique, lieux de pèlerinage…) et vont ainsi
pendant deux années entières être plongés dans la vie de l’Église
locale. A ce premier niveau il s’agit d’une imprégnation assez
globale. C’est un temps de discernement et de découverte. 

La découverte à vrai dire me semble double : découverte exté-
rieure de la paroisse comme univers ayant son organisation (les équi-
pes et les personnes en responsabilité), ses rythmes (notamment litur-
gique), ses activités (catéchisme, jeunes, personnes âgées,
scoutisme…). Nous pourrions ici parler en terme de découverte insti-
tutionnelle de la paroisse. Et puis une autre découverte, plus inté-
rieure, de la paroisse comme rayonnement de la vitalité spirituelle des
baptisés. Ici il s’agit davantage de rencontrer des personnes pour
découvrir leur vocation baptismale, pour découvrir ce qu’elles vivent
et les motifs de leur engagement dans la paroisse. 

Dans cette découverte globale de la paroisse se joue aussi la
perception réelle d’une présence chrétienne dans un quartier donné.

118

PARTAGE DE PRATIQUES



Sortir d’un idéal missionnaire imaginaire pour entrer dans le réel de
la mission de l’Église.

En vivant « en paroisse », les séminaristes vivent avec les prêtres
de la paroisse 5 et aussi ils les voient vivre. La vie fraternelle partagée,
les échanges au repas, les temps de prière communs, les hauts et les
bas de la vie paroissiale perçus à travers les prêtres… tout cela cons-
titue le tissu de la vie ordinaire des séminaristes qui sont ainsi appe-
lés à se confronter à ce qu’ils perçoivent du sacerdoce ministériel et
de la dimension diocésaine de ce ministère. 

Chaque séminariste reçoit également un « service apostolique »
en paroisse. En premier cycle, il s’agit pour la plupart du catéchisme.
Un séminariste pourra, par exemple, être confronté à l’écart entre son
idéal de la formation chrétienne (sacrements de l’initiation, caté-
chisme, pratique dominicale régulière, etc) et la réalité de ce que sont
les familles et les enfants qui viennent effectivement au catéchisme. Les
discussions avec les catéchistes pourront l’aider à intégrer une forme
de patience éducative comme lieu de la charité ou à réfléchir à ce
que peuvent être des exigences réalistes dans un tel contexte. Il devra
aussi parfois faire le deuil d’un désir de toute-puissance caché sous
son zèle missionnaire. 

Ils peuvent aussi régulièrement, pendant les vacances, participer
à des camps, des temps forts ou des pèlerinages. Toutes ces activités
font l’objet de relectures avec les responsables pastoraux et les forma-
teurs du séminaire. 

L’expérience montre que le temps (deux années dans la même
paroisse en 1er cycle) est un facteur important : c’est en général en
seconde année qu’ils prennent la mesure de toutes ces réalités. 

Enfin je voudrais souligner un dernier point : le lien original
entre ma fonction de curé et ma fonction de formateur. Il s’agit bien
de deux fonctions différentes mais la coïncidence de ces deux
missions en une seule et même personne oblige à les unifier. Je
ressens personnellement cette conjonction comme favorable aussi
bien à ma mission de curé qu’à ma mission de formateur, tant pour
moi-même que pour les séminaristes. Il y a influence bénéfique des
deux charges l’un sur l’autre : le curé rappelle au formateur et aux
séminaristes la finalité pastorale de la formation et le formateur
oblige le curé à expliquer ses choix aux séminaristes et à en montrer
les enjeux.

119

QUELLE FORAMATION PASTORALE À PARIS ?



Formation pastorale 
durant les trois premières années du ministère

Je l’ai dit plus haut, les trois premières années de ministère sont
conçues comme étant un temps de formation pastorale. Pas juste un
complément au sens où il manquerait quelque chose à l’étape précé-
dente mais un temps nouveau qui trouve sa consistance propre par
l’ordination reçue. Peut-être est-ce là l’originalité la plus marquée et
la moins comprise, même à Paris ! Un curé peut légitimement atten-
dre du séminaire qu’il lui livre un produit fini et estimer qu’il n’a ni le
temps, ni le goût, ni le talent pour devenir à son tour formateur… Je
comprends cette réaction. Je voudrais aussi apporter un bémol : sans
doute un certain nombre de jeunes prêtres sont-ils immédiatement
opérationnels dans d’assez bonnes conditions et sans doute le
nombre de ceux qui peuvent donner l’impression de ne pas l’être du
tout est-il assez faible… Quoiqu’il en soit il y a certainement encore
un travail à faire sur ce sujet entre curés et formateurs.

L’idée d’une formation pastorale intégrant les trois premières
années de ministère peut surprendre. Avec l’ordination, le prêtre
reçoit une mission à l’intérieur de laquelle il devra assumer person-
nellement sa responsabilité pastorale. De ce point de vue le temps
n’est plus à la formation mais à la responsabilité. Mais précisément
dans l’exercice de cette responsabilité qui n’est pas une responsabi-
lité purement technique puisqu’elle est sacramentelle, il y a bien un
apprentissage. La moindre des choses serait qu’il puisse se faire dans
d’aussi bonnes conditions que possible et notamment avec le soutien
fraternel, amical, paternel, des générations précédentes et notam-
ment du curé. La situation nouvelle dans laquelle se trouve un prêtre
nouvellement ordonné ne peut pas s’anticiper dans toutes ses dimen-
sions, du moins ses dimensions essentielles. D’aucuns objecteront que
le choix fait de privilégier une compréhension sacramentelle de la
pastorale nous entraîne à trop désinvestir l’aspect d’apprentissage
d’un savoir-faire pratique qui serait immédiatement monnayable sur
le terrain après l’ordination. J’entends cette critique et il nous faut
évaluer ce point qui pose la question du dosage des deux pôles de la
formation pastorale évoquées au début : « compétence et habileté
pratique » et « croissance d’une manière d’être ». Mais peut-être

120

PARTAGE DE PRATIQUES



cette objection est-elle aussi le signe que ce changement de perspec-
tive a une vraie raison d’être et qu’il nous faut durer encore pour le
comprendre et en vérifier le bien-fondé ?

Au service d’une juste articulation du sacer-
doce baptismal et du sacerdoce ministériel

Dans un article paru en 1975 dans la NRT, le père Vanhoye
développait les grandes lignes d’une juste distinction entre les deux
sacerdoces, commun et ministériel, afin de bien les articuler. Il dit
notamment que le sacerdoce commun est premier en tant qu’il est
existentiel et que le sacerdoce ministériel est premier en tant qu’il est
le signe sacramentel de l’unique médiation du Christ. Dans la même
perspective, la mention de la charité pastorale, dans Presbyterorum
Ordinis et surtout dans Pastores dabo vobis, fait bien le lien entre les
deux sacerdoces : la charité procède de la vie baptismale, mais le
qualificatif pastoral fait référence au Christ en tant qu’il est l’unique
Pasteur. Sans doute est-ce dans l’exercice de la charité que les sémi-
naristes peuvent progressivement entrer dans la juste compréhension
et de la vie baptismale et du ministère ordonné. Et si nous pouvons
déjà discerner chez des séminaristes une grâce prévenante de charité
pastorale, sans doute n’est-ce pas sans lien avec la découverte
profonde de la charité vécue au titre du baptême, par eux-mêmes et
par les paroissiens rencontrés au long de leur formation. n

121

QUELLE FORAMATION PASTORALE À PARIS ?

11 -- Souligné dans le texte.

22 -- Bernard ALEXANDRE, Le Horsain. Vivre et survivre
en Pays de Caux, Plon, 1988.

33 -- La charge du « responsable de maison » se
décline selon trois axes : la responsabilité d’une
maison de séminaristes (1er cycle ou 2nd cycle), la
participation au conseil du séminaire, et une
charge d’enseignement et/ou d’accompagne-
ment spirituel.

44 -- Étant sauve la réflexion sur la pertinence d’un
maillage paroissial traditionnel dans des contextes
de forte pénurie de prêtres et de déchristianisa-
tion avancée.

55 -- Nous sommes trois à loger à la paroisse mais
notre temps disponible pour la paroisse ne fait pas
un plein temps…

NOTES



ÉÉvvêêqquueess,, pprrêêttrreess eett ddiiaaccrreess
«« CC’’eesstt mmooii qquuii vvoouuss aaii cchhooiissiiss »» ((JJeeaann 1155,, 1166))
CCaarrddiinnaall AAnnddrréé VViinnggtt--TTrrooiiss

Beaucoup se posent des questions en constatant le vieillissement du
clergé et la diminution du nombre des ordinations en France. Le cardinal
Vingt-Trois, archevêque de Paris et président de la Conférence épiscopale, est
souvent amené à répondre à ces interrogations.

Pour l’Année du Sacerdoce, promulguée par le pape Benoît XVI et
faisant suite à l’Année du Prêtre dans le diocèse de Paris, il reprend ici ses
prises de parole sur le rôle et le sens de la vie des prêtres, des évêques et des
diacres, et c’est une invitation à entrer dans l’intelligence du sacrement de
l’Ordre. Pourquoi cette institution ? En quoi les prêtres sont-ils nécessaires à
la vie chrétienne ? A quoi servent les évêques ? Qui sont les diacres ? Quelles
formes doit aujourd’hui emprunter le ministère ordonné pour mieux servir
la mission de toute l’Église ? Comment détecter et soutenir les vocations ?

Mediaspaul, 2009, 166 p., 12€



Béatrice et Jacques Jarrige
diocèse de Paris,

paroisse Saint-Denys du Saint-Sacrement

Nous vivons la présence des séminaristes comme une grâce
pour notre paroisse. Au cours des deux années qu’ils passent avec
nous, nous avons le temps de mieux les connaître et de les voir s’épa-
nouir, s’ouvrir et « grandir ».

C’est une grande joie d’être témoins du mûrissement de leur
vocation, et de sentir que nous y participons un peu, dans la mesure
où la paroisse est aussi leur « maison » pendant les deux ans où le
discernement nécessaire est à l’œuvre.

Ils sont un peu comme des fils aînés que nous voyons grandir
avec émerveillement, et déjà comme des pasteurs, car en éprouvant
au milieu de notre communauté leur capacité à offrir librement leur
vie pour l’Église, ils nous montrent que chacun de nous est appelé à
suivre le Christ sur le chemin qui lui est propre, là où il est !

Leur sens du service, leur joie, leur prière sont pour nous un
témoignage d’amour et un signe d’espérance qui manifestent la vita-
lité de l’Église malgré un contexte historique difficile. Il est surtout
particulièrement émouvant de voir leur personnalité s’affirmer et se
révéler, sans doute grâce au « polissage » de l’étude, de la prière, du
discernement, de l’accompagnement de leurs formateurs, de la vie en
communauté et en paroisse… et du temps qui passe !

On a l’impression d’assister au paradoxe mystérieux de la
vocation : plus ils se donnent et « s’oublient », plus ils grandissent et
deviennent pleinement la personne unique qui sera capable de s’en-

123

Paroissiens et séminaristes

PARTAGE DE PRATIQUES

 



gager librement à suivre le Christ avec confiance et à servir ses
frères… Et n’est-ce pas ce que la vie nous apprend à nous aussi ?

Les prêtres ne sont pas une espèce rare en voie de disparition,
ou des « supers-saints » venus d’en haut, mais des frères libres et
proches que le Christ appelle mystérieusement pour le servir, le suivre
et pour guider les brebis que nous sommes sur le chemin du bonheur
et du salut.

Côtoyer fraternellement les séminaristes nous a permis de
découvrir à quel point nos prêtres sont nos « pères » et aussi nos
« frères » et nos amis, oserions-nous dire comme le Christ ?
Ils nous rappellent que nous sommes tous appelés à la sainteté et
donnent leur vie pour nous… Quelle immense grâce d’éprouver la
présence du Christ par leur ministère.

Prions pour qu’il y ait toujours des prêtres pour manifester la
présence du Christ au milieu de nous. n

124

PARTAGE DE PRATIQUES



Richard Lukaszewski
séminariste pour le diocèse de Troyes

« Oui, je le veux. »
J’ai prononcé ces paroles à deux reprises récemment (le 7

décembre 2009) au cours d’une célébration eucharistique qui
marquait la première étape de mon cheminement vers le ministère
presbytéral : le rite d’admission. Ces paroles ont été prononcées en
réponse à deux questions posées par l’évêque de Châlons-en-
Champagne venu pour l’admission de huit séminaristes en troisième
année de formation au séminaire de Lille.

Voici les deux questions qui expriment clairement le sens de ce
rite d’admission :

- Ceux qui ont la responsabilité de votre formation, et ceux qui
vous connaissent, témoignent en votre faveur : nous pouvons leur
faire confiance. Ainsi donc, voulez-vous, en réponse à l’appel du
Seigneur, poursuivre votre formation pour acquérir la compétence
nécessaire au ministère de prêtre ?

- Voulez-vous développer en vous une ferme disposition à servir
le Christ Seigneur et son corps, qui est l’Église ?

Ainsi, en réponse à l’appel du Seigneur, je poursuis aujourd’hui
ma formation en vue d’être prêtre et continue de développer en moi
une ferme disposition à servir le Christ et son Église. Mais, pour arri-
ver à cette étape, tout un chemin a été parcouru…

Avant tout, je me présente succinctement. Issu d’une famille
d’origine polonaise et chrétienne, je suis né dans le diocèse de

125

“En chemin“ vers la prêtrise

PARTAGE DE PRATIQUES

     



Troyes. J’ai aujourd’hui trente-cinq ans. Mon âge révèle avec
évidence un parcours professionnel passé avant mon entrée au sémi-
naire. En effet, après le baccalauréat, je me suis engagé dans des
études universitaires en informatique, suivies du service militaire.
Diplôme en poche, je suis rapidement entré dans la vie profession-
nelle au sein d’une société industrielle dans laquelle je suis resté neuf
ans. Pourtant, après avoir bien réfléchi et discerné, j’ai décidé de
démissionner et d’entrer au séminaire. On entend souvent dire qu’un
homme qui entre au séminaire après trente ans est une vocation
tardive mais j’aime rappeler cette parole d’un prêtre : « Ce n’est pas
la vocation qui est tardive mais la réponse ! » Le Seigneur m’appelait
certainement depuis longtemps… Quand ? Je ne sais pas le dire
exactement mais la seule certitude pour moi est qu’il m’a laissé des
signes sur ma route pour entendre cet appel. 

Un appel en deux mouvements

« Dans toute vie, il y a une expérience fondatrice. C’est ce que
le poète français Charles Péguy appelait “un avant et un après”. […]
quelque chose s’est passé qui fait que la vie aura désormais une autre
saveur 1. »

Je reprends sans hésitation cette citation parce qu’elle illustre
bien mon histoire. En effet, il y a pour moi un avant et un après mon
entrée au séminaire. Et j’associe cet avant et cet après à une parole
biblique qui m’est chère : « Viens et suis-moi 2. » Dans cette parole qui
est l’expression incontestable d’un appel, mon attention s’est focalisée
sur les deux mouvements proposés : d’abord, le « viens » puis le
« suis-moi ». Ainsi, je distingue deux périodes dans ma vie : avant
l’entrée au séminaire, celle du « viens » et après mon entrée au sémi-
naire, celle du « suis-moi » dans laquelle je vis actuellement.

Premier mouvement de l’appel : « Viens »

Ma décision d’entrer au séminaire n’a pas été prise sur un coup
de tête. Elle a été le fruit d’une réflexion de près de quatre années. A
l’origine de mon cheminement, il y a eu une question fondamentale

126

PARTAGE DE PRATIQUES



qui a fait surface à un instant de ma vie : « Seigneur, que veux-tu de
moi ? » Cette question est survenue à une période de remise en ques-
tion, de choix à faire pour ma vie et avec ce désir d’être ajusté à la
volonté de Dieu. Alors je me suis mis en route. Je me suis donné les
moyens pour discerner cela. Au départ, je dois avouer que je ne
pensais pas vraiment à la question d’être prêtre : je l’avais en
quelque sorte mise de côté, mais plus le temps passait et plus cette
idée emplissait tout mon être.

Ayant une activité professionnelle, je consacrais fréquemment
mes congés à des temps privilégiés ou temps forts. Je ne vais pas faire
une liste exhaustive de tous ces moments mais je vous livre quatre
repères qui ont eu une grande part dans mon cheminement : le
chemin de Saint-Jacques de Compostelle, l’accompagnement spiri-
tuel, des temps de rencontre en Église et le Groupe de formation
ouvrier (GFO) 3.

Ma première démarche a été de partir sur le chemin de
Compostelle. Marcher, quitter mon environnement quotidien, aller à
la rencontre de soi, des autres et de Dieu : tel était le programme de
mon chemin. Chaque été, je préparais mon sac à dos et, les congés
arrivant, je « tirais chemin » 4. C’est dans la première année de ce
chemin que le « Viens ! » a retenti en moi à travers les rencontres
avec cette conviction profonde qui m’a guidé dans toute ma recher-
che : me recentrer sur l’homme et Dieu.

Dans le même temps, j’ai vécu un accompagnement spirituel
avec un prêtre qui me connaît depuis l’âge de douze ans. Ces
rencontres régulières m’ont permis de clarifier mon regard sur ma vie
personnelle et la vie en général, de relire mon histoire et d’y repérer
les signes d’un appel.

A côté de cela, je vivais également des temps de rassemblement
en Église : les Journées mondiales de la jeunesse en 2005, les rencon-
tres européennes de Taizé (Lisbonne, Milan, Zagreb), le pèlerinage
des routes de Vézelay… tous ces lieux ont été source de joie, de
réflexion sur la vocation, de rencontres où je me sentais à ma place. 

A la fin de l’été 2006, rentrant du chemin de Compostelle pour
reprendre le travail, j’étais tiraillé entre le désir profond de tout quitter
et cependant l’impossibilité de m’y décider. En effet, c’était une déci-
sion difficile à prendre qui avait un impact sur tout mon être et toute
ma vie. C’était impossible à ce moment-là, le pas à faire était trop diffi-

127

“EN CHEMIN” VERS LA PRÊTRISE



cile. Alors, j’ai rencontré mon évêque qui m’a proposé de rejoindre les
GFO. Cela me convenait bien : je continuais à travailler et, dans le
même temps, je discernais et me formais un week-end par mois. Tout
s’est alors accéléré. L’étape GFO a été un tremplin. J’ai démissionné le
21 juin 2007 puis quitté ma maison pour commencer le deuxième
mouvement… Le « viens » a cédé la place au « suis-moi ».

Deuxième mouvement de l’appel : « Suis-moi »

Après deux années passées au séminaire, je n’imaginais pas
recevoir toute cette richesse. C’est tellement dense. En effet, quel
contraste ! Alors que ma vie d’avant était ponctuée occasionnellement
de temps forts, aujourd’hui, j’ai le sentiment que chaque jour est un
temps fort. Car la formation au séminaire est centrée sur quatre
pôles : la formation intellectuelle, la formation humaine, la formation
spirituelle et la formation pastorale.

La dimension intellectuelle concerne tous les cours que nous
recevons en exégèse, en théologie, en philosophie. C’est une vraie
nourriture pour moi. C’est l’occasion d’explorer davantage le mystère
de Dieu et le mystère de l’homme.

La formation humaine passe principalement par la vie commu-
nautaire. Nous sommes une trentaine de séminaristes à vivre dans la
même maison : nous prions ensemble, nous mangeons ensemble,
nous suivons des cours ensemble. La communauté est une « micro-
Église » qui cherche l’unité dans les diversités. En effet, je vis avec des
personnes que je n’ai pas choisies mais qui ont ressenti, elles aussi,
un appel intérieur à suivre le Christ. Être au contact de personnes de
sensibilités différentes, d’origines différentes voire de cultures diffé-
rentes forme à l’humilité et à l’accueil. Autrement dit, nous expéri-
mentons au quotidien le commandement du Christ : « Aimez-vous les
uns les autres comme je vous ai aimés 5. »

La formation spirituelle est liée à la vie de prière qui se structure
et qui prend place progressivement dans la vie de chacun et au sein
de la communauté. Tout de suite, j’ai pris conscience du caractère
vital de cette dimension qui doit rayonner dans les trois autres. Il est
important d’entretenir la relation à Dieu dans la prière car la dimen-
sion intellectuelle peut parfois venir dessécher cette relation.

128

PARTAGE DE PRATIQUES



Autrement dit, il ne suffit pas de parler de Dieu, il faut parler « à
Dieu » et l’écouter... De même que les multiples réunions sur le terrain
pastoral peuvent réduire considérablement les temps de prière, il faut
être vigilant à la place de la prière dans notre agenda. Tout cela nous
l’apprenons progressivement.

La dernière dimension, la formation pastorale, est le lieu de
découverte de la vie du prêtre, d’une paroisse, d’un diocèse. Nous y
sommes plongés principalement le week-end. On est sur le terrain, à
la rencontre des chrétiens. Cette dimension nous fait goûter concrète-
ment et progressivement à la vie du prêtre avec sa communauté. Je
découvre combien le prêtre est un homme de relation, à l’écoute et
au service de la communauté qui lui a été confiée.

Dans le même temps, je ne peux pas ne pas aborder la ques-
tion que beaucoup posent à un séminariste : crois-tu que le célibat est
encore possible aujourd’hui ? Dans un monde qui ne comprend peut-
être pas ce choix de vie, je constate que nombreux sont ceux qui se
focalisent sur cette question. Certes, cette question pour moi a été
longtemps un frein dans mon discernement mais j’ai compris que je
ne choisissais pas le célibat en premier. Non. Je choisis une vie
entière donnée au Christ et à son Église en premier et, de ce fait, vient
le célibat. Sur toutes ces questions, chaque année, le séminaire nous
propose une session sur la vie affective pour nous aider à mieux nous
connaître dans cette dimension et nous donner quelques clés de
réflexion sur le sens du célibat. Bref, le célibat n’est pas une maladie
dont il faudrait guérir.

En somme, il est certain que le séminaire est un lieu qui me
transforme, qui me modèle à l’image de l’argile dans la main du
potier 6. Chemin d’abandon et de lâcher-prise, il me donne aussi dans
la liberté les moyens de discerner et d’être acteur de ma formation.
Quelle joie de vivre ce chemin qui n’empêche pas cependant de
passer par des combats ou des questions ! En effet, bien que la
parole « Suis-moi » résonne en moi aujourd’hui, je me pose des
questions sur le ministère que j’aurai à vivre dans les prochaines
années dans une Église qui n’aura certainement pas le même visage
qu’aujourd’hui. « Aie confiance 7 ! »

En conclusion, je citerais volontiers une parole d’une sainte
polonaise, Urszula Ledochowska : « Toujours en route, jamais déra-

129

“EN CHEMIN” VERS LA PRÊTRISE



cinés. » En effet, il me semble essentiel d’être toujours en mouvement
et d’être toujours enraciné en Dieu. Ce mouvement, je le vis dès le
début de mon adolescence. A douze ans, âge de ma profession de
foi, un prêtre nous invitait à être des chercheurs de Dieu. Et, malgré
mes questions et mes doutes, je crois que je n’ai cessé d’être un cher-
cheur de Dieu. Mais j’ai découvert avec saisissement que j’étais un
cherché de Dieu ! Cette rencontre a été décisive pour moi qui m’a
conduit au rite d’admission, premier pas sur le chemin vers la
prêtrise.

A la fin du rite d’admission, l’évêque a conclu par ces paroles :
« L’Église accueille avec joie votre projet. Ce que Dieu a commencé
en vous, qu’il le mène à son terme. » Je m’abandonne donc dans la
liberté et la confiance à ce que sera la volonté de Dieu par la média-
tion de l’Église… n

130

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- Nicolas BUTTET, Venez et voyez, Bruxelles,
Fidélité, 2006, p. 82.

22 -- Lc 18, 22.

33 -- Les GFO (Groupes de formation en monde
ouvrier) constituaient un 1er cycle de formation qui
prépare au ministère de prêtre diocésain.Le candi-
dat entre en formation tout en exerçant son acti-
vité professionnelle et ses engagements sociaux
et ecclésiaux.

44 -- Expression de saint François de Sales.

55 -- Jn 13, 34.

66 -- « Vous êtes dans la main du Seigneur comme
l’argile dans la main du potier » (Jr 18, 6).

77 -- Mc 10, 49.

NOTES



Bertrand
responsable en JOC

Qu’est-ce qu’une vocation ? La vocation est la réponse libre à
un appel que Dieu nous lance. Cette réponse est le fruit d’un long
cheminement qui s’enracine au plus profond de notre vie, en parti-
culier par les engagements que nous prenons. Ces engagements
deviennent alors le révélateur du chemin que Dieu nous trace. Je
m’explique : à travers ces engagements, nous recevons le témoi-
gnage d’un Dieu qui se révèle en nous. L’engagement qui m’a permis
d’appréhender ce mystère est mes responsabilités au sein de la
Jeunesse ouvrière chrétienne (JOC). Ce mouvement fondé en 1927 a
pour particularité de mettre la vie du jeune de milieu populaire au
centre de la société, de l’Église. C’est ainsi qu’en étant responsable
de ce mouvement, j’ai été le témoin de choses formidables qui m’ont
permis de découvrir ou plus exactement de commencer à approfon-
dir le sens d’un possible appel à être prêtre. 

Concrètement, il y a deux éléments qui m’ont plus particulière-
ment marqué. Le premier est comment des jeunes peuvent découvrir
Dieu et la religion dans leur vie : un grand moment a été la messe
célébrée lors du rassemblement de la JOC en mai 2009 à la
Courneuve : des jeunes étaient venus uniquement pour les jeux ou les
concerts, pourtant ils sont resté à cette Eucharistie et certains ont
même « découvert Dieu et l’Église sous un jour nouveau » (parole
d’un jeune). Cet élan de foi d’un peuple aussi différent m’a profon-
dément marqué et m’a donné à réfléchir sur les défis que l’Église doit

131

De la JOC vers le séminaire

PARTAGE DE PRATIQUES

 



relever pour faire découvrir Dieu aux jeunes. Le second est l’ouver-
ture d’esprit que donne la JOC ; c’est un enrichissement mutuel,
chacun par son histoire a quelque chose à apporter à l’autre dans le
respect de la différence. Cette fraternité profonde et qui soude les
membres de la JOC (au delà des petits conflits) est pour moi le signe
de l’amour de Dieu pour nous. C’est ainsi que la fraternité devient le
témoignage d’un Dieu Père et qui m’appelle à vivre toujours plus de
cet amour.

C’est ainsi que le témoignage reçu m’a permis d’éveiller et de
consolider ma vocation car, au travers de la JOC, j’ai pu  découvrir
(ou re-découvrir) la présence de Dieu au cœur de ma vie.

L’appel de la JOC

Jésus est un Dieu qui s’engage ; il n’est pas uniquement celui qui
fait de beaux discours, il est celui qui agit. Autrement dit Jésus s’est
engagé dans la société de son temps pour faire non seulement avan-
cer les choses mais aussi pour faire grandir chaque homme, chaque
femme, chaque enfant dans sa dignité de fils de Dieu. La JOC est le
lieu par excellence où des jeunes s’engagent pour faire avancer le
monde dans lequel ils vivent : ils veulent le rendre meilleur afin que
tous trouvent ou retrouvent leur dignité et leur humanité. Voir des
jeunes qui se lèvent pour défendre des valeurs humaines et chrétien-
nes est un très beau témoignage d’un Dieu qui agit au cœur de notre
monde ; c’est ainsi qu’a été réveillé en moi le désir de suivre ce Dieu.
Je m’explique : si Dieu met dans le cœur des jeunes la force néces-
saire pour aller de l’avant, alors comment ne pas se sentir appelé à
le suivre, à se mettre toujours plus à son service et à celui de nos
frères ? Me mettre en mouvement par et pour les autres est l’appel
que la JOC lance, c’est également l’appel que me lancent Dieu et
l’Église : me mettre en mouvement pour faire éclore un monde plus
beau et plus humain. Comment mieux vivre ce service si ce n’est au
travers d’une vie sacerdotale ? Certes, se mettre en mouvement, ce
n’est pas forcément être prêtre, mais si ce mouvement se fait à la suite
du Christ (à travers son Église), alors le témoigne reçu de la JOC peut
devenir un chemin qui mène à une réflexion vers une vie de prêtre.

132

PARTAGE DE PRATIQUES



A la relecture,
divers visages de Dieu qui appelle

On dit souvent que Dieu est présent au cœur même de nos vies.
Est-ce seulement une donnée théologique un peu vague ou une réalité
profonde ? 

La JOC permet une relecture de vie par la « révision de vie » ;
cette dernière se compose de trois étapes : voir, juger, agir. « Voir »
permet, à partir d’un sujet précis de dire ce qui fait ma vie, c’est ainsi
que nous découvrons la richesse de notre quotidien. « Juger » permet
d’éclairer ce quotidien : les événements de ma vie ne se juxtaposent
pas ; il y a au cœur même de cette vie une présence bienveillante,
celle de Dieu. « Agir » permet de dépasser le cadre de ma vie et d’al-
ler vers les autres pour collaborer à leur croissance. Cette relecture ne
se fait jamais seul mais en équipe ; le témoignage des copains
permet de découvrir différents visages d’un même Dieu. Nous
sommes uniques, pourtant Dieu est présent en chacune de nos vies,
nourries et portées de façon différente mais avec un égal amour.
Cette relecture partagée de chaque vie à la lumière de l’Évangile,
porte le témoignage d’un Dieu père et présent au cœur même de nos
tempêtes ou de nos déserts. 

Comment ces témoignages m’ont-ils interpellé dans un chemi-
nement menant à la réflexion sur le sacerdoce ? La prise de cons-
cience, car c’en est une, de cette présence d’un Dieu à nos cotés est
un des éléments capital qui peut conduire à une réflexion sur la voca-
tion sacerdotale. Car comment engager sa vie sur le Christ si ce
dernier n’est pas présent au cœur de cette vie ? À travers ces témoi-
gnages, c’est le Christ qui vient habiter notre terre : dès lors comment
ne pas être à son service notamment au travers d’une vie de prêtre ?

A l’école de la responsabilité

Si j’ai envie de répondre positivement à l’appel de Christ, c’est
que je suis sûr de trouver sur ce chemin le bonheur. Oh certes pas un
bonheur facile, mais un bonheur qui se construit petit à petit dans les

133

DE LA JOC VERS LE SÉMINAIRE



difficultés quotidiennes, le bonheur de mettre sa vie au service de
Dieu au travers du service des autres. Oui, car servir est un bonheur
et cela c’est la JOC qui me l’a appris. 

Pour moi être responsable en JOC, ce n’est pas agir pour soi
même ou se mettre sur un piédestal, non c’est permettre aux autres
de grandir et de s’épanouir. D’ailleurs voir des jeunes grandir est le
meilleur des « carburants » pour poursuivre une responsabilité en
JOC. […]

La JOC m’a permis de voir combien l’épanouissement des
jeunes et plus largement des personnes peut me rendre heureux. Etre
témoin de cet épanouissement et de se dire que quelque part et d’une
façon infime on y est peut-être pour quelque chose est matière à
émerveillement. Permettre aux autres de grandir, par notre service et
notre action, voila quelque chose qui permet de grandir soi même.
Comment expliquer que de permettre aux autres de s’épanouir
permet d’être soi même heureux ? Je crois que ce bonheur vient du
fait qu’en agissant ainsi nous nous rapprochons de Dieu, en l’aidant
à se révéler dans notre monde. Et le prêtre n’est il pas au cœur même
de tels épanouissements, par la nature même de sa vocation ?

Un changement de regard 

De plus, je crois que ces responsabilités en JOC m’ont permis
d’avoir une autre vision des jeunes, un regard avec moins de juge-
ment. Je m’explique : avant d’entrer  en JOC, j’étais assez critique sur
les jeunes, en particulier les ados. Mais la JOC m’a permis de décou-
vrir que sous une carapace parfois dure, insouciante, provocante, se
cache un cœur qui ne demande qu’à battre. Après avoir été le témoin
de ces richesses, il est difficile de ne pas se poser la question d’une
vie toute entière tournée vers Dieu par les autres. 

En découvrant l’autre tel qu’il est, on est heureux : finis les préju-
gés qui empêchent d’aller de l’avant, finie l’amertume de voir l’autre
différent ; seul compte l’autre en tant que Fils de Dieu. Certes, ce n’est
pas toujours facile de vivre une telle réalité, mais lorsque cela arrive,
alors, le témoignage devient chemin vers la vocation, car c’est là l’ap-
pel même de Dieu.

134

PARTAGE DE PRATIQUES



Par le témoignage de vie, des prêtres appellent

Le dernier élément que je citerai est le témoignage que me
donnent les prêtres engagés en mission ouvrière et plus particulière-
ment en JOC. Leur vie proche des jeunes, leur foi en un Dieu agissant
au cœur des jeunes, leur foi en ces jeunes, montre le visage d’un
Église ouverte et tournée vers l’avenir. De plus, lorsque je vois
comment ces prêtres sont heureux, car ils savent reconnaître le visage
de Dieu dans la vie de tous les jours, cela me donne envie de les
suivre sur ce chemin. Le témoignage des prêtres accompagnant la
JOC est, pour moi, l’un des meilleurs chemins qui conduit vers une
vocation sacerdotale ; leur vie rayonne de la vie d’un Dieu engagé à
nos côtés, dans les difficultés de notre vie. Ainsi, par leur vie, leurs
convictions, leur amour et leur service de Dieu au travers des autres,
ces prêtres m’appellent à poursuivre leur tâche dans le ministère
sacerdotal.

Avant de conclure, j’aimerais souligner un point important :
l’appel à la vocation de prêtre est un don que j’ai reçu de Dieu dès
mon enfance, pourtant ce dernier a eu besoin de grandir en moi afin
que je puisse y répondre pleinement. En ce sens, le témoignage que
j’ai reçu de la JOC au travers des jeunes, des adultes et surtout des
prêtres qui la font vivre a été pour moi la lumière qui  éclaire, nour-
rit et réchauffe cette vocation au sacerdoce.

Le témoignage reçu, chemin de discernement

Pour terminer je dirai que le témoignage est chemin de discer-
nement vers la vocation sacerdotale et cela pour deux raisons princi-
pales. La première est que le témoignage permet de dire et de vivre
la présence de Dieu au cœur même de nos vies. La seconde est que
le témoignage est un formidable moyen d’avancer sur le sentier de la
vie d’un cœur joyeux, car c’est là, et au travers de mes frères que je
pourrai connaître Dieu toujours davantage et ainsi l’aimer de plus en
plus. Et la réponse positive à une vocation n’est elle pas un acte
d’amour envers celui qui est notre Père ? n

135

DE LA JOC VERS LE SÉMINAIRE





Marie-Emmanuel Crahay,
Auxiliaire du sacerdoce

Le message de Benoît XVI ouvrant l’année sacerdotale s’adresse
aux prêtres du monde entier. Le Pape rappelle le don à l’Église qu’est
le sacrement de l’Ordre et propose comme point de référence signi-
ficatif les enseignements et les exemples de saint Jean-Marie Vianney.

Notre congrégation a accueilli avec joie cette année sacerdo-
tale. Elle nous est apparue comme un « moment favorable » pour
revenir à la source de notre vocation, relire l’évolution du sens du
sacerdoce qui a inspiré au cours des années notre présence au
monde et discerner aujourd’hui notre manière de servir l’Église
comme « Auxiliaires du Sacerdoce ».

A la source de notre vocation :
l’intuition fondatrice

Le 25 décembre 1911, retenue chez elle par la maladie, Marie
Galliod se lève subitement pendant la messe de Minuit pour tracer sur
un bout de papier « un plan d’œuvre au service du clergé. Quand
j’eus fini d’écrire, j’en fus moi-même tout étonnée, toute saisie… je
n’y étais pour rien, j’écrivis cela comme j’aurais écrit n’importe
quoi… comme une chose qui n’est pas à réaliser tout de suite, qui
doit dormir… J’ai pensé : tiens, c’est vrai cela n’existe pas ! Ensuite
je n’ai pas oublié… »

131

Auxiliaires du sacerdoce ?

PARTAGE DE PRATIQUES

 



« Un plan d’œuvre au service du clergé », que recouvrent ces
mots ? Depuis longtemps Marie Galliod pense à consacrer sa vie au
Cœur de Jésus, cette dévotion si vivante dans sa Savoie natale. Elle
aspire à une vraie vie religieuse, mais de religieuses elle n’en connaît
plus. Les sœurs de Saint-Joseph, victimes des expulsions, ont quitté son
village d’Aime en 1903. Pendant des années elle se donne à diverses
activités : garderie de tout-petits, aide à l’école, patronage, mais la ques-
tion de son avenir reste entière. Que faire ? « Impossibilité d’entrer dans
la vie religieuse… l’avenir me paraissait sans but » écrira-t-elle plus tard.

L’année 1911 sera décisive : le 14 mai 1911 elle rencontre à
Chambéry le Père Allez, assomptionniste, directeur du Noël  dont elle
est une fidèle lectrice. « Il m’a convertie, retirée de la fange… par la
grâce de Dieu. » Il lui parle d’un projet de groupement de noëlistes
désireuses de consacrer leur vie au Seigneur, en attente d’entrer au
couvent ou décidées à vivre leur offrande en plein monde. En septem-
bre de cette année Marie, qui a vingt-cinq ans, s’inscrit dans ce
groupe. L’affiliation est secrète, mais elle forme des apôtres et entre-
tiendra par courrier leur dynamisme spirituel. 

Pendant plusieurs années, Marie voit dans ce groupe la réalisa-
tion de l’intuition de 1911. Il n’en sera rien. Une note de Marie écrite
en 1917 et le projet de Pieuse Union (1920) présenté à Rome par le
Père Allez fait apparaître deux différences : pour ce dernier il n’est pas
question de religieuses mais seulement de Noëlistes qui se préparent
à se donner à Dieu dans la vie religieuse et de Noëlistes désireuses de
servir Notre-Seigneur dans le monde, n’ayant pas l’attrait du couvent.
Dans ce projet, le prêtre n’occupe pas une place particulière. Marie
parle de « vie dans le monde, d’aides discrètes et généreuses du prêtre
contribuant dans la mesure de leur possible à en faire des prêtres ».
Plus loin elle parle de « vraies professes ». Ceci laisse supposer que le
désaccord entre le Père Allez et Marie porte sur le fait d’une vie reli-
gieuse orientée par le sens du sacerdoce, prête à aider les prêtres.

Lors d’une retraite de directrices d’œuvres à Bourg-en-Bresse en
novembre 1922, Marie fait la connaissance du Père Thellier de
Poncheville. Grand prédicateur de retraites sacerdotales et conféren-
cier aux Semaines sociales, celui-ci est prêt à l’entendre. Quelques
semaines plus tard il écrit : le projet doit se faire. Le Père Thellier de
Poncheville permettra à l’intuition de trouver une forme de vie reli-
gieuse. Par sa vision du sacerdoce centrée sur le Christ, il aidera la
fondatrice à greffer son désir d’aider les prêtres sur la dévotion au

132

PARTAGE DE PRATIQUES



Cœur du Christ. Elle va trouver des mots pour l’exprimer : « L’amour
s’est fait prêtre » dira-t-elle, « son cœur est au point de départ de son
sacerdoce ». Le « Cœur sacerdotal de Jésus » rayonne par le minis-
tère du prêtre et par l’offrande de beaucoup de vies. Le secret de Noël
1911 est arrivé à maturité. Marie est déterminée à le mettre en œuvre.

Le 21 décembre 1923 est érigée à Paray-le-Monial la confrérie
des « Auxiliaires de Jésus-Prêtre » qui sera reconnue le 23 octobre
1926 comme congrégation religieuse sous le nom de « Petites
Auxiliaires du clergé ». L’orientation christologique du nom s’est effa-
cée au profit du service ecclésial, mais la fondatrice veille et défen-
dra jusqu’à sa mort (1935) que le but de l’œuvre est de faire régner
le Cœur sacerdotal du Christ. La chapelle de la maison-mère dédiée
au Christ Souverain Prêtre exprime cette vision du sacerdoce.
L’Agneau immolé en bas relief de l’autel, la grande Hostie qui le
surplombe, la croix et le cœur transpercé sur le vitrail de droite,
appellent le regard et orientent la prière vers la contemplation du
Christ dans le mouvement de son sacerdoce. 

Des religieuses apostoliques vouées 
au Cœur sacerdotal de Notre Seigneur

Le rescrit d’érection de la Congrégation par Rome précise le but
de l’institut : « Aider le clergé dans son action apostolique ». La
congrégation l’a entendu comme un service de l’Église et l’a mis en
œuvre surtout dans le cadre des paroisses jusqu’au chapitre de
1968. La paroisse est le noyau autour duquel gravite l’action des
communautés. Les constitutions parlent de la consécration des
Auxiliaires au Cœur de Jésus Souverain Prêtre dans la vie religieuse
et leur donation au service du sacerdoce dans l’Église. 

A Paray, patronages et catéchisme auprès des enfants des mari-
niers sont les premières tâches confiées à la communauté naissante.
Le projet ne se limite cependant pas aux seules œuvres paroissiales.
La fondatrice envisage dès les débuts une action sociale en fonction
de laquelle elle et une de ses compagnes suivent en 1923 un stage à
l’École normale sociale de Paris. 

Le choix de la spiritualité ignatienne pour la formation des
Auxiliaires élargit aussi les perspectives. Les sœurs en contact avec des

133

AUXILIAIRES DU SACERDOCE ?



jésuites soutiennent et développent la Croisade eucharistique dès 1927.
Bien des réalités vont interroger le sens de l’aide au clergé et pousser
les sœurs à dépasser le cadre des paroisses. Des contraintes d’ordre
matériel vont nécessiter un travail rémunéré. Ici des sœurs tentent des
élevages, des petites cultures pour gagner leur vie. Ailleurs, une sœur
est envoyée comme infirmière à domicile. Après la guerre une trico-
terie est installée à la maison-mère, elle durera quelques années. Tout
cela est certes vécu avec amour, mais une interrogation demeure : est-
ce vraiment notre mission ?

Ce qui spécifie la congrégation dans l’Église, « ce ne sont pas les
œuvres ». Toutes, en effet peuvent être envisagées, dans la mesure des
possibilités concrètes et des besoins de l’Église. Ce qui caractérise la
congrégation c’est la profondeur de vie pastorale à laquelle sont
appelées les auxiliaires, consacrées au Christ Prêtre, au Christ Pasteur. 

L’Action catholique spécialisée (née la même année que la
congrégation), va comme naturellement attirer les Auxiliaires qui
apporteront leur appui aux militants. La guerre de 39-45 et l’expé-
rience de « coude à coude » qu’y font les jeunes prêtres, touchent
celles qui sentent la nécessité d’une proximité plus grande. Les débats
avec Rome au sujet de la catéchèse et des prêtres-ouvriers dans les
années 50, marquent les esprits et interrogent les consciences. Le
premier départ en mission ad extra a lieu en 1958 vers le Tchad.
Quatre ans plus tard nous partons au Brésil. En 1962, nous ouvrons
une communauté en HLM à Nanterre.

Vatican II présente l’Église comme peuple de Dieu, une Église
qui reconnaît les valeurs du monde et ce qu’elle en reçoit, et peut ainsi
contribuer à son humanisation.

Dans cette mouvance, en 1966, une sœur est envoyée au travail
salarié. Beaucoup d’autres suivront. En rural, dans les banlieues ou
en ville, elles mènent une vie simple, en petites communautés. Elles se
veulent proches du peuple auquel elles sont envoyées, en particulier
de ceux qui sont loin. « Nous cherchons à collaborer avec tous ceux
qui travaillent à l’évangélisation, passionnées par la communication
entre Dieu et les hommes. » « Nous croyons que là où commence le
dialogue et où se créent des liens de fraternité, le peuple de Dieu est
en germe » disent les Constitutions de 1982

Comment dans ce contexte porter le nom de « Petites Auxiliaires
du clergé » ? Christ seul est Prêtre, seul Il ouvre l’accès à Dieu. Il fait
de tous les baptisés un peuple de prêtres appelés à « proclamer les

134

PARTAGE DE PRATIQUES



hauts faits de Celui qui les appelés des ténèbres à sa merveilleuse
lumière 1 » Quelque soit la fonction exercée, évêques, prêtres, dia-
cres, fidèles, tous sont appelés à vivre du sacerdoce du Christ. Les
Évêques et les prêtres sont signes du Christ Pasteur, « sacrements » du
sacerdoce de tous. Nous nous sentons une connivence avec le minis-
tère des diacres signes du Christ Serviteur et nous prions pour que
tous remplissent leur ministère dans une perspective œcuménique.

En 1983, notre nouveau nom, « Auxiliaires du Sacerdoce »
nous renvoie à la source de notre vocation. 

Aujourd’hui, auxiliaires du Christ prêtre et pasteur 

Le dernier chapitre en 2008 relance la congrégation dans la
dynamique sacerdotale et oriente notre perspective missionnaire
dans le sens d’échange de dons : « Toutes ensemble, nous voulons,
maintenant et plus que jamais, devenir auxiliaires du Christ Pasteur
venu pour servir l’œuvre du Père au prix de sa vie. »

Le Christ reçoit sa mission du Père, mais « cette mission lui est
révélée par les foules, par les hommes et les femmes qu’il rencontre
ou quand il partage son pouvoir aux siens ». Qu’entendons-nous de
notre monde ? Vers qui l’amour du Christ nous presse-t-il ?

Le chapitre indique quatre « champs » à cet échange de dons :
• L’internationalité : viser à une parité plus grande entre le Brésil

et la France. Où que nous soyons, nos engagements sont
marqués par le brassage des cultures et nous appellent à
travailler notre ouverture d’esprit et de cœur à l’autre diffé-
rent, à chercher comment chaque culture participe à l’enri-
chissement des autres.

• Dans une solidarité plus large : poser des gestes avec ceux qui
se soucient de la sauvegarde de la création et travaillent pour
un monde plus fraternel, plus juste. En communauté nous
sommes invitées à faire le point sur la manière dont nous
vivons la pauvreté évangélique dans le contexte actuel.

• Dans nos relations : privilégier le dialogue, la recherche de
sens qui affecte tant de nos contemporains et nous affecte
nous-mêmes. 

135

AUXILIAIRES DU SACERDOCE ?



• Dans notre vie ensemble : favoriser la communication, réinter-
préter le charisme reçu avec des mots d’aujourd’hui, ajuster
notre marche à ce que nous sommes réellement et en fonction
des appels perçus.

Vivre le sacerdoce comme un échange dons : que nous soyons
à Paris ou en Savoie, dans la pastorale ecclésiale ou dans la vie
professionnelle, avec des enfants ou des responsables, avec des
migrants ou des français de souche, nous avons toujours à recevoir
et à donner, à entendre l’autre et à risquer notre parole. Et cela ne
s’arrête pas avec la vie dite active : nos sœurs aînées à Paray-le-
Monial partagent avec des laïcs la vie d’une maison de retraite. Là
s’accomplit leur vie offerte au Christ Prêtre.

Les communautés souhaitent que leurs engagements soient pris
en compte par la pastorale locale. A chacune d’y travailler en entre-
tenant l’échange des dons avec tous ceux qui œuvrent pour l’Évangile. 

L’année sacerdotale nous rappelle aussi la prière pour les prê-
tres, sans eux le corps du Christ ne peut ni exister ni grandir. « Père
Très Saint, nous te rendons grâce… pour le salut du monde, pour
l’Église et ses pasteurs… » disons-nous au début de nos journées.

Dans le contexte d’Église bouleversé du début du XXe siècle, une
femme s’est sentie appelée à une vocation sacerdotale qu’elle a
entendue comme une vocation à l’amour. Faisant écho à la parole du
Curé d’Ars : « Le sacerdoce, c’est l’amour du cœur de Jésus », elle
nous laisse son message : « Humbles auxiliaires du Cœur de Jésus
Prêtre, nous devons pour notre modeste part révéler au monde
l’amour immense, insondable du Fils de Dieu Prêtre éternel, pour l’hu-
manité… entrer dans le grand et perpétuel mouvement de son Cœur
sacerdotal et donc, avec lui, nous offrir et nous immoler sans cesse
pour la gloire de son Père. » Aujourd’hui cet appel est toujours
vivant, même si les mots pour le dire ne viennent pas aisément ou sont
difficilement entendus. n

136

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- La congrégation des Auxiliaires du Sacerdoce
est née à Paray le Monial en 1926. Elle a été
fondée par une savoyarde, Marie Galliod (1886-
1935) et compte aujourd’hui une centaine de
membres en France et au Brésil. L’institut séculier
Vie et Foi est  issu de la même fondatrice.

22 -- Le Noël : journal spirituel, culturel et aposto-

lique pour jeunes filles fondé en 1895 par la
congrégation des Assomptionnistes.

33 -- NOUVELET, Nouveau Memento Noël, 3e édition
p. 39.

44 -- 1 P 2, 9.

55 -- Marie Galliod, 3.12.1932.

NOTES



C O N T R I B U T I O N S





Rosanna Virgili
professeur d’Écriture Sainte,

Institut de théologie des Marches, Ancone (Italie) 

Habituellement, lorsqu’on parle de vocation dans les Évangiles,
on entend par là celle des apôtres et des disciples de Jésus. On n’en-
visage pas toujours cette vocation comme le deuxième maillon d’une
chaîne qui commence avec Jésus lui-même. 

La vocation comme rencontre avec Dieu

Avant d’appeler les siens, Jésus a lui-même reçu un appel et il
a accueilli sa propre « vocation ». Cette vocation s’est révélée à
travers le baptême de Jean et les tentations au désert. « Celui-ci est
mon Fils bien-aimé, qui a toute ma faveur » (Mt 3, 17), ainsi s’ex-
prime la voix venue du ciel lorsque Jésus est baptisé. C’était une
« vocation », au sens large, un destin, une mission : celle de choisir
son être de Fils de Dieu. Pour accueillir cette vocation, Jésus a dû
donner une réponse forte, décidée, courageuse. Il lui a fallu affronter
le Tentateur : « Si tu es le Fils de Dieu, dis que ces pierres deviennent
des pains », lui insinuait la voix du soupçon et du doute. « Ce n’est
pas de pain seul que vivra l’homme, mais de toute parole qui sort de
la bouche de Dieu » (Mt 4, 3-4), a répondu Jésus avec l’intelligence
de sa vocation, c’est-à-dire en décidant de demeurer fidèle à son
autre identité : il n’est plus seulement Jésus de Nazareth mais aussi le
Fils de Dieu. C’est si vrai qu’il sait, qu’il choisit, qu’il veut vivre, non

139

L’Évangile de la vocation : dyna-
miques de l’appel et de la réponse

CONTRIBUTIONS



seulement de pain, mais de la Parole de Dieu, c’est-à-dire de liberté
et de relation. Et cette Parole deviendra pain en sa propre bouche ;
sa vocation se traduira en mission précise : « Il m’a envoyé pour
porter la bonne nouvelle aux pauvres, annoncer aux captifs la déli-
vrance et aux aveugles le retour à la vie […], proclamer une année
de grâce du Seigneur » (Lc 4, 18). La vocation se fait œuvre d’Amour
et de rachat, étreinte du monde.

Mais cette « vocation » du Fils de Dieu comporte un arrière-
plan. Les Évangiles de l’enfance plongent dans la préhistoire de
Jésus. Il apparaît qu’en fait la chaîne vocationnelle ne débute pas
avec Jésus, mais qu’il y a eu auparavant la « vocation » de Marie et
celle de Joseph, son père adoptif. Ces derniers ont été appelés à
suivre le dessein de Dieu qui les voulait parents du Fils de Dieu
– chacun selon son charisme et son « rôle » propre. Ceci montre à
l’évidence que la vocation n’existe jamais comme une réalité isolée,
prodigieuse ou magique mais qu’elle est tissée de mémoire, de rela-
tions, de voix qui soupirent, dénoncent, s’associent ; qu’elle naît à un
carrefour, à un confluent de parcours et de désirs, qu’elle est le fruit
d’une rencontre, d’une expérience de vie exposée, risquée, partagée.

Comme toute histoire d’amour, la vocation n’a rien d’une cathé-
drale bâtie au désert mais elle incarne une manière d’être, là où sont
celui qui appelle et celui qui cherche. C’est un « me voici », un « je
suis là », « je veux bien, moi aussi, jouer mon rôle dans le cri du
monde ». Pénétrer dans la mémoire de la vocation nous conduit donc
jusqu’à son maillon primordial et mystérieux : celui de la vocation de
Dieu lui-même, de l’appel qu’il a « entendu » à écouter le cri de
l’homme dans la souffrance, l’esclavage, l’injustice. Car en réalité,
c’est l’homme qui appelle Dieu, c’est lui qui crie le premier vers le ciel
quand personne ne l’écoute sur terre. Mais il y a bien eu un Dieu qui
a ouvert l’oreille, qui a entendu la voix et a choisi de s’impliquer, qui
a dit oui et s’est abaissé, qui est descendu et a épousé la cause
d’Israël. Il a tellement répondu à cette vocation que, pour parvenir à
l’assumer tout entière, il est allé jusqu’à se faire chair, se faire corps,
prenant sur lui les traces de la fragilité, de la faiblesse et de l’impuis-
sance de sa créature.

140

CONTRIBUTIONS



La vocation comme rencontre avec l’homme
« C’étaient des pêcheurs »

« Comme il passait sur le bord de la mer de Galilée, il vit Simon
et André, le frère de Simon, qui jetaient l’épervier dans la mer ; car
c’étaient des pêcheurs. Et Jésus leur dit : “Venez à ma suite et je vous
ferai pêcheurs d’hommes.” Et aussitôt, laissant les filets, ils le suivi-
rent » (Mc 1, 16-18).

Le cadre dans lequel Marc situe l’appel des quatre premiers
disciples est une source de réflexions intéressantes. Au-delà d’une
vision apparemment romantique et superficielle, on est frappé tout
d’abord par l’atmosphère profane de l’événement et son « environ-
nement idéal » (E. Schweizer). Jésus se rend sur les lieux du travail et
de l’humanité la plus ordinaire. Si l’on transpose cela au contexte de
notre propre société, on peut évoquer un port de commerce dont les
bateaux de pêche restent amarrés jusqu’à une heure tardive, en
attendant de partir vers le large pour jeter les filets, au beau milieu
de la nuit ou aux premières veilles du matin.

Un monde fascinant, certes, avec ses lumières tremblantes qui
se reflètent sur les clapotis de l’eau, mais non exempt pour autant de
risques, de jurons et d’odeurs nauséabondes. En ce genre d’endroit,
on rencontre bien sûr des prostituées, des voleurs, des trafics et des
trafiquants en tout genre et de toutes sortes. Il en est d’ailleurs ainsi
dans tous les ports du monde. Ce sont habituellement les quartiers les
plus malfamés des villes. En italien, il existe un proverbe pour dési-
gner une réalité corrompue et chaotique ; on dit : « C’est un vrai port
maritime ! » Cela donne une idée de ce que l’on veut dire… L’auteur-
interprète Fabrizio De André décrit ce monde avec force et poésie
dans sa chanson La vieille ville, quartier qui, à Gênes, correspond
justement au (Vieux) Port : « Dans les quartiers que le soleil du bon
Dieu ne peut éclairer de ses rayons […], si tu te promènes entre les
amas de vieux môles, en ce lieu étrange et empli d’odeurs, tu y trou-
veras le voleur, l’assassin et le type étrange, celui qui a vendu sa mère
à un nain pour trois mille lires » !

141

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



Si Simon et son frère étaient en train de « jeter les filets », c’est
que la nuit était finie. Et c’est là une autre étrangeté qui porte à croire
que Jésus s’est rendu tout exprès en ce lieu et à cette heure, après
avoir veillé toute la nuit. L’appel de ses disciples, leur vocation, c’est
un véritable « travail » pour Jésus… Et s’il est réellement le Fils de
Dieu, cela signifie que ce Dieu sait se déranger, qu’il est capable de
sortir de son monde sacré et doré pour se rendre en ces mondes
malodorants et impurs des ports.

Il n’était certainement pas habituel que des gens passent par
hasard aux heures de la nuit où les pêcheurs s’affairaient auprès de
leurs filets. Jésus s’est rendu là dans un but bien précis. Cette sortie
du Fils de Dieu sur les lieux de l’humanité « profonde » est un fait à
la fois étonnant et important, qu’il faut par conséquent chercher à
comprendre et à interpréter. Dans l’histoire biblique, cela fait figure
de retour en-arrière, d’Exode renversé ! C’est comme si, cette fois,
c’était Dieu qui sortait de la Terre promise (la terre sainte de son
Temple et de sa Ville) pour entrer en Égypte, pays de l’épidémie et de
l’esclavage ! Et – fait plus intrigant et plus anormal encore – c’est
comme si le Fils de Dieu lui-même allait chercher symboliquement ses
plus proches collaborateurs en cette terre qui est justement celle de
l’idolâtrie, du culte au dieu soleil et au dieu de la richesse, de l’opu-
lence et de l’autonomie humaine. Cela veut donc dire que Jésus sait
pertinemment que, pour être ses disciples et les apôtres de sa parole,
on ne saurait trouver mieux que ceux qui incarnent vraiment le « cri »
du siècle, la réalité du temps, ceux qui parlent comme « cette géné-
ration » et en font partie. La Parole de l’Évangile se présente par
conséquent comme une Parole qui sort des sentiers battus, une révé-
lation nouvelle, une incarnation sans tutelle ni protection de la
Tradition sainte… à commencer à partir de là.

D’ailleurs, tout le Nouveau Testament se présente en quelque
sorte comme un chemin sur l’eau, une navigation, une traversée, un
itinéraire fait de départs, d’arrivées, de sorties, de rencontres. Luc, le
troisième évangéliste, l’indique de façon littérale lorsque, en ouver-
ture de son Évangile, il dit dès les versets de son prologue : « Puisque
beaucoup ont entrepris de composer un récit des événements qui se
sont accomplis parmi nous, d’après ce que nous ont transmis ceux qui
furent dès le début témoins oculaires et serviteurs de la Parole… »
(uperetai tou logou) (Lc 1,1-2). La Parole de l’Évangile avance en

142

CONTRIBUTIONS



quelque sorte « à la rame », c’est-à-dire qu’elle est conduite sur les
routes polluées de cette mer qu’est le monde. Cette Parole est pour le
monde, pour une réalité exposée, plurielle, métissée, complexe et
même corrompue. La région de Galilée et la mer de Tibériade où
Jésus appelle ses quatre premiers disciples n’a certes rien à voir avec
la Judée sainte et bien enclose ; ce serait plutôt la région des lointains,
aux confins des peuples païens, peuplée de pécheurs et de démo-
niaques.

Si nous évoquons maintenant Paul et son extraordinaire mission
d’évangélisation, nous nous trouvons à nouveau dans des villes
portuaires. Un exemple typique : Corinthe, ville aux deux ports. Il est
presque superflu de rappeler l’effervescence des Églises de Corinthe,
leur richesse spirituelle, les enracinements que trouva la Parole de la
Sagesse de la Croix dans l’humus de la cité corinthienne, de ses
femmes sans voiles et de son climat d’absolue liberté qui faisait dire :
« Tout m’est permis » (cf. 1 Co 6, 12) ! Un monde tout rempli de
l’esprit et de la culture de son temps !

C’est précisément dans ce climat apparemment dangereux et
hostile au message de l’Évangile que Paul a trouvé ses collaborateurs
les plus chers et les plus dévoués : Aquila et Priscille, couple chez
lequel il résidait ; Phébée, la diaconesse du port de Cenchrées (l’un
des deux ports de Corinthe, qui « fut une protectrice pour nombre de
chrétiens et pour moi-même » (cf. Rm 16, 1-2), Stéphanas et sa famille
qui « se sont voués au service des saints » (cf. 1 Co 16, 15-18). C’est
pour ces Églises que Paul a rédigé ses lettres sur l’Église !

La vocation comme révélation,
les récits bibliques de l’appel et de la réponse

« En avançant un peu, il vit Jacques, fils de Zébédée, et Jean son
frère, eux aussi dans leur barque en train d’arranger leurs filets ; il les
appela. Et laissant leur Père Zébédée dans la barque avec ses
employés, ils partirent à sa suite » (Mc 1, 19-10).

Qu’est-ce que la vocation et comment « l’appel » advient-il ? Les
récits évangéliques ressemblent à ceux de toute la Bible en ce qui
concerne la dynamique et les éléments qui orientent l’appel. Celui-ci

143

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



comporte toujours deux temps : le premier est celui du commence-
ment, de l’impact, de la rencontre. Quelqu’un se présente, fait irrup-
tion dans la vie d’une personne. C’est Dieu – ou Jésus, comme pour
les fils de Zébédée. Il se manifeste en tant que personne concrète
– Jésus, par exemple – ou comme une vision de Dieu (cf. Is 6, 1) ; ou
comme un ange du Seigneur dans un buisson ardent (à Moïse, en
Ex 3, 2), ou simplement comme la voix de Dieu (à Abraham en
Gn 12, 1s), ou bien comme une parole (à Jérémie, Jr 4, ss.) ; ou
encore comme une lumière éblouissante qui fait tomber Paul de son
cheval (cf. Ac 9).

Ce sont des moments particuliers et des événements le plus
souvent brusques et extrêmement forts, qui laissent peu de place à
l’hésitation dans la réponse et l’adhésion. Dans tous les cas cités –
qui ne sont pas les seuls, car il y en a bien d’autres – ce premier
temps de l’appel de Dieu ou de Jésus est non seulement suivi d’une
réponse positive mais d’une transformation nette et authentique chez
la personne concernée.

Mais tous les récits permettent de bien comprendre également
que ni l’appel ni la réponse ne sont tout à fait concis et tout à fait
clairs : et c’est ici qu’intervient le second temps de la vocation, celui
qui accompagne toute la vie des appelés, des prophètes et des apô-
tres. Nul d’entre eux ne considère ni ne vit sa vocation comme une
possession assurée, quelque chose de désormais bien prévu, qu’il a
pleinement exploré et qu’il pourra désormais « gérer » sans problè-
mes ni surprises. Personne n’en fait sa propre affaire !

Prenons Moïse : il cherche à résister à l’appel du Seigneur au
moins à cinq reprises, objectant difficultés et inaptitudes de toutes
sortes. Relevons quelques-unes de ses objections : « Qui suis-je pour
aller trouver Pharaon et faire sortir d’Égypte les Israélites ? » (Ex 3, 11) ;
« Et s’ils ne me croient pas et n’écoutent pas ma voix, mais me disent :
Yahvé ne t’est pas apparu ? » (Ex 4, 1) ; « Excuse-moi, mon Seigneur,
je ne suis pas doué pour la parole… car ma bouche et ma langue
sont pesantes » (Ex 4, 10). Et ce n’est que le début ! Au beau milieu
du chemin de l’Exode, sur les pentes du Sinaï, Moïse en arrivera à
mettre en doute son propre appel, et sera tenté de s’en écarter :
« Efface-moi, de grâce, du livre que tu as écrit » (Ex 32, 32).

La dynamique de la vocation, dans l’histoire de Moïse, est
empreinte de précarité ; chaque jour, l’appel revêt de nouvelles

144

CONTRIBUTIONS



exigences et de nouveaux aspects, ce qui contraint la réponse à se
renouveler en permanence. Ni l’appel ni la réponse ne sont statiques
ou répétitifs. Et cela, parce que la vocation est un pacte d’amour, une
alliance de fidélité qui nécessite de s’engager affectivement, existen-
tiellement, moralement et même physiquement. Une attache aussi
compromettante que libre et inconditionnelle. Une expérience qui ne
peut être vécue que par des adultes ; qu’on ne peut imposer à des
mineurs ou à des personnes devant encore acquérir une certaine
maturité humaine. C’est-à-dire qu’il faut pouvoir supporter la liberté
de l’Autre, la Solitude de l’Autre, le Silence de l’Autre. La vocation
n’est pas une protection ; c’est au contraire une route sans abri contre
la pluie, et sans panneaux indicateurs pour en garantir l’issue.

L’appel place face à un véritable choix d’identité. On peut donc
comprendre qu’il faille de la maturité. Moïse aurait pu rester à la cour
d’Égypte et rester égyptien. C’était une de ses identités personnelles
et privées, par ailleurs facile et avantageuse puisqu’il avait été adopté
par la fille de Pharaon. Mais il a choisi l’identité d’hébreu, identité
beaucoup plus incommode et onéreuse dans ce contexte précis, ce
qui peut paraître absurde humainement…, et cela parce que Dieu
l’appelle à répondre avec Lui du « cri de son peuple en Égypte » et le
rend participant de Sa propre vocation.

« Yahvé dit : “J’ai vu, j’ai vu la misère de mon peuple qui est en
Égypte. J’ai entendu son cri devant ses oppresseurs ; oui, je connais
ses angoisses. Je suis descendu pour le délivrer de la main des Égyp-
tiens et le faire monter de cette terre vers une terre plantureuse et
vaste, vers une terre qui ruisselle de lait et de miel […]. J’ai vu l’op-
pression que font peser sur eux les Égyptiens. Maintenant va, je t’en-
voie auprès de Pharaon, fais sortir d’Égypte mon peuple, les
Israélites » (Ex 3, 7ss.).

Toute vocation procède du choix d’accueillir – ou de se recon-
naître ! – une identité commune avec celle de Dieu. Elle suppose un
choix d’appartenance au monde des pauvres, des esclaves et des
souffrants. Aucune vocation biblique et chrétienne ne peut se passer
de cette décision. La vocation est une simple réponse au cri d’un
monde submergé qui se mêle au cri de Dieu lui-même. Le cri que
Jésus poussera précisément sur la Croix, après avoir dit « j’ai soif »
et avoir manifesté l’angoisse de l’abandon : « Mon Dieu, pourquoi
m’as-tu abandonné ? »

145

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



En vertu de tout cela, la vocation évolue progressivement en
message de liberté pour tous les hommes, sous quelque latitude qu’ils
soient, proches ou éloignés de nous : le cri se fait evanghellion. « Il
m’a envoyé porter la bonne nouvelle aux pauvres… » Toute vocation
ouvre les lèvres pour annoncer « une terre plantureuse et vaste », elle
est voix d’espérance et d’avenir pour ceux qui vivent dans le dénue-
ment des faubourgs des métropoles du monde, dans les apparte-
ments de vingt-cinq mètres carrés ou les bidonvilles ne laissant jamais
voir la lumière du soleil. Toute vocation est un cri pour le rachat des
derniers, des victimes innocentes, des enfants abandonnés. C’est une
douceur extrême aux prises avec la violence et la peur.

Se faire part, se faire pain, se faire droit, justice, paix et parole
de ceux qui n’ont ni part, ni pain, ni droit, ni justice, ni paix, ni
parole, c’est choisir de répondre « oui » à l’appel. C’est là le chemin
d’une vie entière, le temps d’une difficile mais surprenante metanoia,
l’exode d’une identité repliée et individualiste vers une identité
ouverte, exposée aux égratignures, sensible, où il n’est plus important
de savoir si c’est moi qui vis ou le Christ qui vit en moi …

Jacques et Jean auraient pu eux aussi – tout comme Moïse – en
rester à leur commerce de poissons, ils avaient une identité. Mais
l’appel de Dieu les place face à un choix : « Veux-tu accueillir une
identité nouvelle ? » Ou plutôt : « Veux-tu utiliser la plus-value, reçue
par ton identité de naissance, pour la dépasser et l’ouvrir sur une
autre identité sans qu’aucune des deux, dans sa singularité et sa
particularité, ne puisse nier l’autre ? « Je vous ferai pêcheurs d’hom-
mes », propose Jésus à ces pêcheurs de poisson. Cela revient à dire :
une seule identité vous cantonnerait aux eaux de cette petite mer de
Galilée, alors que l’ouverture à toutes les identités humaines vous
transformera en barque universelle, en filet de salut sans frontière.
Votre référence identitaire ne sera plus le lac étroit de Tibériade, mais
la vaste mer Méditerranée, mer ouverte sur des rives connues et
inconnues, des langues familières et étrangères, et tournée vers les
confins du monde. Cet appel requiert une réponse qui fasse progres-
ser vers une terre médiane, une identité de communion : rien d’autre
que la parole de l’Évangile.

La réponse donnée n’est évidemment ni théorique ni idéale,
mais bien concrète et très factuelle. Le choix est porteur d’une action
quotidienne, d’une prise de position claire et courageuse. Il est

146

CONTRIBUTIONS



souvent signe de contradiction et il faut alors mobiliser toutes ses
forces et surtout revenir aux motifs ayant fait répondre à l’appel. La
Bible n’hésite pas à raconter des expériences de ce genre. Prenons
Jérémie, par exemple. Il endure la persécution du fait de la loyauté et
de l’authenticité de sa vocation. Ni les habitants de Jérusalem, ni sa
famille d’Anatot ne peuvent supporter sa parole. Il l’a pourtant reçue
de Dieu lui-même, c’est Lui qui l’a mise en sa bouche : « Quand tes
paroles se présentaient, je les dévorais : ta parole était mon ravisse-
ment et l’allégresse de mon cœur » (Jr 15, 16).

Mais il arrive que cette parole confiée par Dieu, qu’Il a lui-même
appelé à prophétiser, ne soit pas accueillie par ceux auxquels elle est
destinée et pour le salut desquels elle a été donnée. Jérémie subira la
persécution et finalement la condamnation du peuple et des rois de
Juda, précisément à cause de sa vocation. Le même sort est réservé
aux disciples de Jésus, et celui-ci énonce d’ailleurs une étonnante
béatitude : « Heureux êtes-vous quand on vous insultera, qu’on vous
persécutera, et qu’on dira faussement contre vous toute sorte d’infa-
mie à cause de moi. Soyez dans la joie et l’allégresse […] ; c’est bien
ainsi qu’on a persécuté les prophètes, vos devanciers » (Mt 5, 11).
C’est le prix à payer pour être sel et levain de la terre.

Mais les appelés réagissent à ces énormes épreuves sans
complaisance ni vaine gloire. Ils grandissent au contraire dans une
fragilité croissante, une humilité concrète, une faiblesse et une attitude
sans défense allant jusqu’à les faire pleurer sur leur propre
sort : « Malheur à moi, ma mère, car tu m’as enfanté, homme de
querelle et de discorde pour tout le pays ! » (Jr 15, 10), implorer
l’aide de Dieu, lui demander de se manifester et de ne pas laisser seul
celui qu’il a appelé : « Tu me connais, Seigneur, tu me vois, tu éprou-
ves mon cœur qui est avec toi » (12, 3), s’écrie Jérémie désespéré.

Mais Dieu ne répond pas toujours, il n’accourt pas à chaque
fois pour secourir son prophète, et d’ailleurs on ne manque pas de
l’en accuser : « Pourquoi ma souffrance est-elle continue, ma blessure
incurable, rebelle aux soins ? Vraiment, tu es pour moi comme un
ruisseau trompeur aux eaux décevantes » (Jr 15, 18).

La vocation n’aboutit ni à la présomption d’avoir la garantie de
Dieu, ni à l’arrogance de se croire approuvés, protégés, légitimés, mis
sous sa garde. Il n’en est rien. Répondre à l’appel de Dieu, c’est s’ex-
poser à tous les risques, y compris celui d’être des « serviteurs inuti-

147

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



les ». Nul ne pourra jamais se vanter de sa vocation ; il en sera plutôt
l’humble serviteur, assis aux dernières places de la table de l’Époux.

Paul, le grand Apôtre de l’Évangile du Christ, en sera l’illustra-
tion parfaite : « Et, en tout dernier lieu, il m’est apparu à moi aussi,
comme à l’avorton. Car je suis le moindre des apôtres ; je ne mérite
pas d’être appelé apôtre » (1 Co 15, 8-9). C’est encore Paul qui
interprète la vocation authentique comme une logique à l’envers, pas
seulement par rapport au monde mais encore par rapport aux minis-
tres du Christ : « Ils sont ministres du Christ ? Je vais dire une folie !
Moi plus qu’eux. Bien plus par les travaux, bien plus par les empri-
sonnements, infiniment plus par les coups. Souvent, j’ai été à la
mort » (2 Co 11, 23).

Une décision singulière

La vocation n’est donc pas une condition particulière et privilé-
giée de vie, mais une expérience tout à fait singulière. Elle requiert
une décision et une sensibilité, un soin, une intelligence et une volonté
très spécifiques.

La vocation à l’Évangile nécessite un véritable engagement de
vie, c’est-à-dire une aptitude à la réflexion, la compréhension, l’intui-
tion, l’intelligence. Elle requiert une profondeur, un espace de silence
et une déontologie dans les relations aux choses et aux personnes.
S’engager sur la Parole de l’Évangile, c’est entreprendre un parcours
qu’il faudra toujours poursuivre en soi et autour de soi. C’est chemi-
ner lentement vers soi-même, aller à la rencontre de son propre
cœur ; vaincre jour après jour la peur, en la traversant ; vaincre la
paresse, la banalité de la remise au lendemain ; explorer cette part
invisible de soi, qui peut demeurer toujours mystérieuse ; oser voir ce
qui ne se voit pas, regarder l’obscurité ; confesser la Présence de
Celui qui échappe, une transcendance qui ne pourra jamais se
réduire au superficiel, un Verbe qui se fait chair et continue d’être
Verbe tout en se faisant chair. Mais cela se cristallise en des formes
statiques, définies, dogmatisées.

C’est donc un Corps docile qui forme, avec le Corps de l’autre,
un seul Esprit ; un Corps spirituel, c’est-à-dire le concert de nombreux
membres, de nombreuses voix, de nombreux charismes. Ce ne sont

148

CONTRIBUTIONS



encore là que les syllabes du secret, de la part intime de chaque
vocation – la part la plus importante étant comme les racines de l’ar-
bre qui se dissimulent sous terre. Un itinéraire personnel et unique, où
chacun doit se perdre et perdre du temps, qui faisait entendre à
Jérémie des paroles si pénétrantes, si inédites, si énigmatiques :
« Avant même de te modeler au ventre maternel, je t’ai connu ; avant
même que tu sois sorti du sein, je t’ai consacré » (Jr 1, 5). On sent
qu’on n’a jamais été seul, que quelqu’un est là comme à travers un
voile. C’est une perception du temps et de l’éternité, de la liberté et
de l’amour ; une histoire de séduction, par conséquent, à la fois
pudique et forte, délicate et irrésistible, qui fait céder le prophète
après un long siège : « Tu m’as séduit, Seigneur, et je me suis laissé
séduire ; tu m’as maîtrisé, tu as été le plus fort » (Jr 20, 7).

La vocation comme mission

« Il en institua Douze pour être avec Lui et pour les envoyer
prêcher, avec pouvoir de chasser les démons » (Mc 3, 14-15).

Nous en arrivons ainsi à la mission de la vocation chrétienne,
telle qu’en parle Jésus. Cette mission nous surprend et nous attendrit
même ! Jésus appelle les Douze pour être avec Lui. Indépendamment
et avant même que cela puisse indiquer symboliquement leur consé-
cration au Seigneur, c’est l’aspect humain de Jésus qui se manifeste
ici, son besoin d’amis, de compagnons, d’affection, de famille ! Un
besoin qui réapparaîtra avec force et tristesse dans la nuit du Mont
des Oliviers lorsqu’aucun d’entre eux, pas même un seul, ne pourra
rester éveillé et proche de sa souffrance…, où aucun ne sera capa-
ble de rester fidèle à sa vocation !

La fin première d’une vocation chrétienne, c’est donc d’être
compagnon, de demeurer à côté de l’autre, pour toujours. C’est un
pacte avec l’humanité. C’est se tenir aux côtés de Jésus lui-même :
« Chaque fois que vous avez donné un verre d’eau à l’un de ces
petits, c’est à moi que vous l’avez fait. » La mission de toute l’Église,
c’est cela : se tenir aux côtés de l’humanité, toujours et partout où elle
se manifeste, se cache ou se perd. C’est la vocation même de Dieu.
C’est là que nous trouverons et porterons Son Visage, là que nous

149

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



mettrons à l’œuvre Ses bras avec les nôtres. C’est là que nous verrons
guérir les maladies de l’âme et du corps, et qu’adviendront la conso-
lation, le soulagement, la lumière. Il y aura là un médecin, un Évan-
gile de l’espérance, du rachat, de la liberté. Ce partage, cette incar-
nation, c’est la voie de la connaissance de Dieu indiquée par les
Évangiles. L’Église n’est pas appelée à condamner le monde, mais à
le sauver. Aux fruits on reconnaîtra l’arbre. 

Réflexions sur l’actualité

L’humus de l’Église chrétienne, ce n’est donc pas le fanum (le
lieu sacré, le temple), mais le pro-fanum, le profane ! A quelle
réflexion cette exploration néotestamentaire nous conduit-elle pour
notre actualité vocationnelle en Europe ? A une réflexion sérieuse et
importante, me semble-t-il. Le monde dans lequel nous vivons aujour-
d’hui en Europe est, à bien des égards, semblable à celui du
Nouveau Testament. Comme à cette époque, nous sommes dans un
monde ouvert, où se croisent des cultures, religions et modes diffé-
rents de pensée. Il faut donc considérer qu’une vocation à la Parole
va de pair avec un appel à se faire canal d’humilité et de témoi-
gnage, pour pouvoir communiquer avec autrui. Ce doit être une
Parole nourrie du désir de dialoguer, en dialogue, en recherche et
aussi en devenir ; une parole qui sorte des sécheresses du dogma-
tisme, du moralisme et du légalisme – d’ailleurs tout aussi impuissan-
tes, excessives et indifférentes les unes que les autres – et qui se fonde
dans la souplesse de la Sagesse évangélique, de la rencontre et du
respect d’autrui en « garantissant l’estime réciproque », où il y ait
place pour le consensus sans que le désaccord soit censuré, et où tous
deux soient dépassés dans la liberté de la « foi opérant par la
charité » dont parle Paul (Ga 5, 6).

La culture européenne contemporaine est, par un de ses aspects
fondamentaux, différente de celle des temps de Marc, Luc et Paul : elle
a postulé la « mort de Dieu » et pratique l’athéisme. L’homme contem-
porain, qui a « tué » Dieu, a également renoncé à une certaine
conception de lui-même qui était, par le passé, précisément relative et
conditionnée par l’idée et l’image qu’il avait de son Dieu. C’est ce
qu’on désignerait aujourd’hui synthétiquement sous l’expression de :

150

CONTRIBUTIONS



révolution anthropologique. Nous sommes placés non seulement face
à un monde autre, à un ordre socio-économique différent de l’ordre
traditionnel, à de nouveaux codes éthiques (ou non-éthiques !), à une
crise inévitable de la morale mais aussi devant un « autre » homme.
Pensons simplement aux mutations que la psychologie, la sociologie,
la technologie médicale, chirurgicale, génétique et biologique, intro-
duisent par rapport au corps humain et donc aux rythmes des âges
de la vie, aux modes de relations au sein du couple ou à celles des
pères et des mères vis-à-vis de leurs enfants et vice-versa.

Si nous nous refusons à souscrire, avec les grands philoso-
phes/théoriciens du XXe siècle, à la mort de Dieu, il nous faut néan-
moins constater la disparition d’une certaine conception ou d’une
certaine image de Dieu. Et avec elle, c’est aussi une certaine image
de l’homme qui a disparu. Sur le plan de la psychologie, nous
pouvons en donner le premier grand exemple suivant : après avoir
dépassé l’idée du Dieu Père et rejeté son autorité, l’Occident s’est mis
à refuser aussi l’autorité du conjoint sur son épouse et l’autorité du
père sur ses enfants au sein de la famille. La révolution féministe a
conduit à des bouleversements d’une extrême importance et d’un
poids irréversible dans le rapport au genre sexué ; de ce fait, les deux
sexes et leurs rôles respectifs apparaissent – ou voudraient apparaî-
tre – avec un degré de dignité et d’autorité identiques.

Pour ce qui est des enfants, au contraire, la célèbre « mort du
père », a conduit l’homme contemporain à perdre conscience de sa
filiation ; il ne se reconnaît plus fils, créature, en dépendance morale
de son origine – rôle précisément signifié par le père, dans la culture
du passé. Alors que la mère est la matrice de la vie corporelle, le père
représente (ou plutôt, représentait) un passage médian, c’est-à-dire
quelqu’un qui rend(ait) fils ses propres fils en leur transmettant des
paroles et des « valeurs ».

N’ayant plus conscience d’être « enfants » en ce sens, on perd
également très vite le sentiment d’être frères ; car c’est effectivement
à partir de la reconnaissance de la filiation que se définit le frère,
c’est-à-dire l’enfant du même père.

Mais d’autres facteurs ont conduit à la nouvelle « anthropolo-
gie » actuelle, l’un des principaux étant d’ordre socio-économique et
politique. La grande émancipation économique à laquelle est parve-
nue l’Europe du XXe siècle – avec des pointes maximum dans la

151

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



seconde moitié du siècle, après les deux guerres – a conduit à des
changements de perspectives décisifs, qui ont permis à l’homme d’en
finir définitivement avec la domination de la faim et de la misère et
de ne plus être soumis au manque. Ayant trouvé les moyens d’ac-
quérir une richesse plus importante et plus accessible, l’homme occi-
dental se perçoit vraiment comme celui qui dirige son propre destin
en ce monde. Et en même temps, les « révolutions » politiques, qui ont
conduit à l’avènement des démocraties en bien des pays, n’ont pas
seulement permis la garantie des droits et des devoirs, mais ont
également promu des conditions de dignité et de liberté indéniables
pour tous les citoyens.

Enfin, le gigantesque développement de la science et de la tech-
nologie, de la médecine et de l’ingénierie mécanique et, plus récem-
ment, des fascinantes neurosciences, ont introduit la nouvelle huma-
nité dans un horizon inédit où ce qui était impensable hier encore,
devient plausible ; où l’on peut espérer guérir des maladies en recou-
rant à des solutions chirurgicales sophistiquées, et même doubler
l’âge moyen des êtres humains. Ces moyens et perspectives peuvent
permettre de défier le grand ennemi de l’homme qu’est la vieillesse,
et même faire croire que l’on pourra défier la mort.

Mais cette nouvelle réalité anthropologique ne peut éviter de se
mesurer à une nouvelle « réalité divine ». Comment peut-on encore
parler d’un Dieu « père » et d’« hommes-enfants » et « frères » à celui
qui ne voit plus très bien ce que cela recouvre ? Comment parler du
Dieu créateur après Darwin ? Comment parler encore du Dieu de
l’Exode, qui répond à la misère et à la pauvreté, si nous nous esti-
mons désormais affranchis de la pauvreté économique ? Comment
parler du Dieu qui libère Israël de Pharaon (le dominateur politique)
à des pays qui disposent d’une liberté suffisante ? Comment parler
d’un Dieu qui promet une vie meilleure dans l’au-delà, s’il semble
possible d’obtenir une vie vraiment meilleure et de longue durée sur
cette terre ? Quel est le Dieu qui peut répondre à ce nouveau type de
civilisation européenne ?

Il ne nous revient évidemment pas de fournir la réponse à cette
question. Mais pour conclure notre réflexion, nous pouvons tout de
même citer quelques aspects et faire de simples suggestions par rapport
aux retombées de cette situation sur les vocations dans notre Europe.

152

CONTRIBUTIONS



Les mutations et leurs retombées 
sur les vocations en Europe

Ces mutations radicales et générales ont en fait conduit à la
crise des vocations qui atteint notre continent. Je crois qu’il faudrait
plus précisément parler d’une « crise des vocations traditionnelles »,
c’est-à-dire de la chute des vocations de types anciens. Sur ce point
douloureux et décisif, la Parole de l’Écriture peut, malgré tout, nous
aider et nous dire quelque chose, une fois de plus.

Songeons simplement au fait que les communautés chrétiennes
des origines se sont, elles aussi, trouvées confrontées à la fin d’un
monde et au commencement d’un nouveau dans lequel les vocations
traditionnelles disparaissaient – celles du judaïsme de l’époque, en
l’occurrence ; et n’oublions pas, de plus, que Jésus et les Apôtres
avaient eux-mêmes reconnu cet échec et appelé à le dépasser.

Pensons par exemple au sacerdoce du Temple que le christia-
nisme abandonnera totalement. En Jésus, la « vocation » des anciens
prophètes d’Israël trouve son accomplissement et donc son terme, son
repos ; pensons à Siméon et Anne : « Maintenant, Souverain Maître,
tu peux, selon ta parole, laisser ton serviteur s’en aller en paix ; car
mes yeux ont vu ton salut » (Lc 2, 25.36) – et songeons que Jésus lui-
même critiquera âprement et aura peu d’égards pour l’autorité d’au-
tres types de « vocations » comme celles des gardiens de la Loi et de
ses propres maîtres (les Scribes, les Pharisiens et les Zélotes). Ces
« appelés » s’étaient transformés en véritables castes de pouvoir que
Jésus déclare « hypocrites », incapables de transmettre la Parole de
Dieu, abusant de la Loi et inaptes à transmettre la Sagesse. « Et ne
vous avisez pas de dire en vous-mêmes : “Nous avons pour père
Abraham.” Car je vous le dis, Dieu peut, des pierres que voici, faire
surgir des enfants à Abraham », dira le Baptiste en Mt 3, 9.

Avec le christianisme, nous nous trouvons devant une concep-
tion tout à fait nouvelle des vocations, une sorte de lendemain ! Jésus
recrute ses apôtres au bord de la mer ou, en tout cas, hors des lieux
sacrés ; il n’est lui-même ni prêtre, ni scribe. Paul, pareillement, confie
son Évangile à des femmes (!) comme Lydia, qu’il rencontre en-
dehors de la synagogue et hors des murs de la ville, à proximité du
fleuve ; et c’est dans sa « maison » – c’est-à-dire chez une négociante

153

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



en pourpre ! – que sera fondée la première Église d’Occident, la
première Église d’Europe (cf. Ac 16, 11-15).

Ces exemples sont très importants pour nous. Ils nous aident à
réfléchir à la grande étape que nous vivons actuellement et que nous
avons peut-être du mal à accueillir, attentifs que nous sommes trop
souvent à pleurer sur ce qui est perdu… alors qu’il nous faudrait au
contraire éprouver le goût de vivre comme aux premiers temps de
l’Évangile, en ces temps kérygmatiques où, à un monde radicalement
neuf, correspondait une annonce tout aussi inédite, vierge, et toute à
inventer… On se fondait alors sur deux conseils, on s’abreuvait à
deux sources : la culture de l’époque et l’Esprit de Pentecôte.

Les Apôtres apprenaient ainsi des hommes de nouvelles
langues, de nouvelles sciences et de nouveaux mots, et ils recevaient
du feu de l’Esprit Saint la capacité et le don de se faire comprendre
de chacun dans sa propre langue, en dépassant toutes les barrières
existantes. Le christianisme élaborait, par ailleurs, sa propre voca-
tion : celle de traduire et d’unir des réalités universelles, en renonçant
aux mondes clos, élitistes, réservés au petit nombre et gardés derrière
des barrières religieuses ou des éthiques exclusives.

Ce miracle acquiert aujourd’hui une portée démultipliée, le
monde, où vit l’Église et auquel elle est confrontée, étant infiniment
plus étendu. Souhaitons que cette Église prenne son courage à deux
mains et « s’en aille dans le monde », qu’elle parte vers le large et
porte la parole « à la rame » en apprenant les langues de l’histoire ;
souhaitons-lui d’oser les incarnations nécessaires et raisonnables,
sans craindre de s’en approcher, même lorsque la nuit est avancée…
tout comme le fit Jésus cette nuit-là, à une heure où les lueurs de
l’aube se reflétaient déjà dans les flaques d’eau laissées par les filets,
aux pieds de Simon et d’André.

Que sur ces traces insaisissables et sans cesse transformées,
soient jetés d’autres filets pour de nouvelles âmes de vocation, de
nouveaux vêtements, de nouvelles formes. Qu’il y ait de nouveaux
interlocuteurs de l’histoire et du cri de l’humanité. Que le Dieu des
Traditions étroites, et malheureusement vides, du passé, fasse place
au Dieu vivant du Présent et que ses paroles retrouvent leur fluidité,
en Esprit et dans des âmes dotées de voix, avant de prendre une fois
de plus des formes nouvelles.

154

CONTRIBUTIONS



Comment traduire en exemples pratiques la fidélité à
l’appel dans l’actualité ecclésiale de l’Europe ?

Cette vocation à se faire proche, compagnon, dans l’horizonta-
lité, demande le témoignage d’une véritable pratique de communion
à l’intérieur de l’Église elle-même – héritage transmis et gardé, dés
l’origine, par l’enseignement de notre Église.

Malheureusement, il reste trop d’une structure pyramidale et de
contiguïté, où chacun se sent un peu esseulé, à son propre étage de
la tour et en son propre espace, ce qui empêche une claire vision de
la présence et du visage de l’autre. On ne peut tirer de cela ni sens,
ni consolation, ni prophétie. Chacun, à son propre niveau, ne voit
que le vide devant lui. Il y a là malheureusement un défaut véhiculé
par « la mentalité du siècle » qui renforce une conscience individua-
liste, autonome et à compartiments étanches – ce qui est un péché
mortel, puisque porteur de la prétention d’être tous les héros à la fois
et de pouvoir tout faire tout seul. La foi en vient ainsi à se réduire à
un simple commandement moral et abstrait, d’inspiration pseudo-
pélagienne, qui se prive de la douceur de la grâce et de la commu-
nion, et qui condamne souvent les simples à mort. En réalité, ce qu’on
constate parfois, est un style de vie triste et inconsolé, schizophrène,
dédoublé, que l’on désigne sous le terme de fraternité alors que
chacun a sa propre « pièce », son propre « charisme », sa propre
« vocation » bien distincte – et dans laquelle il a lui-même l’impres-
sion d’étouffer.

Il est temps qu’au lieu de songer à bâtir une tour toujours plus
haute et plus éloignée du monde, nous pensions à descendre et à
habiter les maisons, à former de nouvelles familles et des églises
fraternelles où toutes les vocations trouvent leur place, leur dignité et
la parole, côte à côte : les hommes et les femmes, les prêtres, les reli-
gieuses, les religieux, les vierges, les veuves, les célibataires, les
époux, les vieux, les jeunes et les enfants, les managers et les poètes,
il faut que tous trouvent un regard bienveillant, qu’ils se ressourcent
dans un groupe tel qu’ils puissent se reconnaître mutuellement devant
la Face de Dieu et « dans la crainte du Seigneur ». Puisse l’Église
considérer toutes les fleurs de ses vocations comme un véritable jardin
de charismes !

155

L’ÉVANGILE DE LA VOCATION



Que, dans le monde où elle vit, l’Église se perçoive elle-même
et se montre comme une réalité amicale, faite de respect mutuel, de
chemin partagé, de fatigue commune, à la fois signe et anticipation
du Seigneur Ressuscité ! Un concert de voix qui ne craigne ni la fragi-
lité ni la faiblesse, ni les erreurs ni les conflits, qui n’ait ni peur ni
honte de sa nature humaine, qui soit porteuse d’harmonie et d’oxy-
gène pour toutes les multiples formes d’intelligences, d’expériences,
de consciences. Concert original et splendide de son Corps Agapé.

Nous sommes aujourd’hui appelés à un nouveau discernement
des dons de l’Esprit. Car les vocations changent et trouvent à s’incar-
ner différemment au fil de l’histoire. Le Verbe veut se faire chair. Nous
ne pouvons effacer ni la capacité créatrice de ce Verbe ni l’insaisis-
sable parole de l’Esprit. Pourquoi ne pas penser à tous ces charismes
qui pourraient être vraiment reconnus et valorisés ? Pourquoi nous en
tenir aux formes traditionnelles où, par ailleurs, la déontologie de la
sexualité a tenu trop de place ? Pourquoi finir par devenir pathétiques
voire idolâtres, anxieux d’éviter à tous prix de fermer certaines struc-
tures et maisons religieuses, en recourant à des « vocations spara-
drap » qui portent atteinte à la dignité de tous, et du Seigneur en
premier ? Toutes ces choses étant, du reste, étrangères aux exigences
de l’« Évangile spirituel » dont parle Paul.

Et si nous sommes aujourd’hui confrontés à une nouvelle anthro-
pologie, comment éviter de repenser, face aux mutations, les voca-
tions selon l’Évangile et, plus encore, les « motifs sensés » pour
lesquels nous avons à le faire ? 

Fleurir est le but (…)
Combler le bourgeon, combattre le ver,
lui obtenir son comptant de rosée,
régler la chaleur, échapper au vent,
échapper à l’abeille qui rôde,
ne pas décevoir la grande nature,
qui justement en ce jour l’attend :
être fleur est une responsabilité profonde.
(Emily Dickinson) n

Traduction de l’italien : Marie-Cécile Dassonneville,
Conférence des Évêques de France

156

CONTRIBUTIONS





PPrrêêttrree eett hheeuurreeuuxx ddee ll''êêttrree

Prêtre diocésain, et heureux de l'être : telle est la
situation du père Jacques Roger. Comme tous les
prêtres diocésains, il est enraciné dans un terroir, le
diocèse de Séez, constitué par les sept « pays »
d'Orne et caractérisé principalement par un
monde rural diversifié, parsemé de petites villes.
La figure du curé de paroisse, hier bien présente
dans la société, semble aujourd'hui disparaître.
Pourtant, ce ministère peut s'avérer une aventure

passionnante. Beaucoup de prêtres auraient pu écrire ces pages. Elles se
donnent pour but de faire percevoir ce qu'est la vie concrète des prêtres diocé-
sains aujourd'hui, ainsi que la « richesse » - trop méconnue - de leur minis-
tère,qui les met en relation avec de nombreuses personnes en quête d'écoute,
de conseil ou d'éveil et d'accompagnement spirituel. La mission qu'exercent
les prêtres diocésains n'a décidemment rien d'un « métier » monotone !

JJaaccqquueess RRooggeerr,, né en 1946, est actuellement curé dans le sud du Perche et vicaire
épiscopal du diocèse de Séez. Il est également l'auteur de plusieurs livres.

PPoouurrqquuooii jjee ssuuiiss ddeevveennuu 
pprrêêttrree eett éédduuccaatteeuurr

Entre une carrière de haut fonctionnaire,
un engagement politique et une vie au service
des plus petits », il a choisi.

Il a fallu un terrible accident et la lecture
d'un livre découvert par hasard, La vie de saint
Jean Bosco, pour que tout s'éclaire. Jean-Marie
Petitclerc prend alors la voie des aventuriers de
Dieu. Il devient prêtre et s'engage aux côtés des
adolescents en grande difficulté, ceux qui ont le plus besoin du message
d'amour et d'espérance du Christ. Cette église hors les murs, il la vit depuis
près de trente ans. Avec une exigence et une fougue intactes.

JJ..--MM.. PPeettiittcclleerrcc, prêtre salésien, polytechnicien, éducateur spécialisé, est considéré comme un
expert des questions d’éducation dans les zones sensibles.



Abonnements 
ÉÉgglliissee eett VVooccaattiioonnss 22001100

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le règlement se fait par chèque
en euros, payable dans une banque française ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d’Église et Vocations sont à 12 € l’unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € l’exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris. 

Nom

Prénom

Adresse

Code Ville

Courriel

Règlement joint à l’ordre de UADF / Église et Vocations
par chèque bancaire ou postal adressé à :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

ABONNEMENTS
"

        



N° 9   Février 2010
Trimestriel

L’Année sacerdotale

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

L’A
nn

ée
sa

ce
rd

ot
ale

N
°

9

2010

Alphonse Borras n Marie-Emmanuel Crahay n André Dupleix 

Béatrice et Jacques Jarrige n Richard Lukaszewski 

Philippe Mallet n Paul Quinson n Gilles Routhier 

Jean-Paul Russeil n Albert Vanhoye n André Vingt-Trois 

Rosanna Virgili

Ce numéro est dédié au thème donné par le Pape
Benoît XVI, « L’année sacerdotale ». C’est, pour nos commu-
nautés, une belle occasion de réfléchir, notamment à l’arti-
culation entre sacerdoce presbytéral et sacerdoce commun. 
Nous avons choisi de mettre l’accent sur des contributions
qui dialoguent avec Vatican II. Parmi nos auteurs, tous théo-
logiens de renom, les cardinaux Vanhoye et Vingt-Trois.
Ensemble, ils font de ce spécial « Année sacerdotale » une
collection de textes d’une belle portée analytique. Nous
avons adjoint à nos rubriques habituelles une section témoi-
gnage dédiée à deux grandes figures : le Curé d’Ars et
Dom Helder Camara. 


	01-Ouverture
	02 Vanhoye
	03 Borras
	04 bis Russeil
	04 Routhier
	05 Dupleix
	06 Mallet
	07 Vingt-Trois
	08 Quinson
	09 Jarrige
	10 Lukaszewski
	11 Joc
	12 Auxiliaire
	13 Virgili
	14 Abonnement



