LA REVUE DE A PASTORALE DES VOCATIONS

Eglise (' vocations

|_e témoignage
suscite les vocations

N° 8 = Novembre 2009

Trimestriel







Eglise et Vocations
N° 8 Novembre 2009

Wy
=z
@)
[
<
O
@)
>
(%)
]
Q
Ly
<
ac
@)
=
w
&
X
Ly
Q
[T}
=)
>
[}
ac
=

Directeur de la publication : Pére Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue
Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Pére Eric Poinsot,

Paule Zellitch, Sceur Anne-Marie David

Abonnements 2010 :

France : 37 € (le numéro : 12 €)
Europe : 39 € (le numéro : 14 €]
Autres pays : 45 €

Trimestriel

Dépdt légal n°18912. N° CPPAP : 0410 G 82818

© UADF, Service National des Vocations, 2009
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris

Tel. : 01 72 36 69 70

E-mail : snv@cef.fr

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations




Le témoignage suscite les vocations

Ebimo 5
Paule Zellitch
REFLEXIONS
Le christianisme, religion du témoignage 9

Dominique Barnérias

La cohérence, signature du vrai témoin 19
Béatrice Clément

Le témoignage suscite les vocations 27
Nicole Jeammet

Témoigner de I'amitié entre juifs et chrétiens 37
Anne-Denise Rincwald et Isabelle Denis

Sainte Thérese de Jésus, témoin de I'amitié du Seigneur 47
Didier-Marie Golay

PARTAGE DE PRATIQUES

Témoignage auprés du monde africain 59
Georges Salles

Témoigner en prison de la liberté des enfants de Dieu 67
Jean Cachot

Puisque Dieu existe probablement... 75
Michel Retailleau

Le témoignage comme relation 83
Jean-Pierre Longeat



B
N° 8 = Novembre 2009

Transmettre |'ouverture a I'autre 91
Francois-Xavier Guiblin

CONTRIBUTIONS

Aux origines du SNV 97
Raymond Izard

Le Centre national des vocations 101
Jean Rigal

Du Centre national au Service national des vocations 105

Gérard Muchery

Le Service national des vocations, 1983-1989 m
Yvon Bodin
Au service des vocations 115

Claude Digonnet

Une mission passionnante et décapante 121
Jean-Marie Launay

Le dernier religieux ? 129
Jean Schmuck

Croire en des chemins d'avenir 133
Jacques Anelli

Oser I'aventure 139
Brigitte Riche

Abonnement 143






|—e théme de la JMV 2010 donné par Benoit XVI est : « Le
témoignage suscite les vocations ». Un fois posé que seul Dieu témoi-
gne de lui-méme, cet énoncé sonne comme une conviction qui est loin
d'étre étrangére & I'ensemble du corps social. En effet, quel est
I'adulte qui ne croit pas & I'importance, voire & la performativité du
témoignage dans |'édification d’un étre 2 Passée cette assertion,
qu’en est-il concrétement 2 Aprés le temps de la jeunesse, vient le
temps de la nuance qui laisse place au réel. Ce réel n'est réel, si I'on
tient la suite du Christ, qu’ajusté & la miséricorde, non pas comme
arrangement ou combinaison molle, mais comme trace, signe de « La
rencontre » ¢

Le témoignage n’est donc ni dans la pédagogie moraliste — sou-
vent technocratique dans ses mises en ceuvre, ni dans la pieuserie
surannée, voire dans la fuite de l'incarnation. Comment un étre
humain, convoqué a « aider Dieu » pourrait-il ttmoigner hors corpo-
réité et histoire 2 A la nécessité du Témoignage que seul I'amour rend
impérieuse, la Trinité a répondu par I'incarnation du Fils. Y aurait-il
des hommes assez fous pour imaginer témoigner d’un autre lieu que
celui de I'incarnation 2

Soyons heureux de la maniére dont jeunes et moins jeunes envi-
sagent le témoignage ! Il est compris dans sa radicalité ultime, dans
le vrai, le juste et I'ajusté. Le témoin « qui passe » est celui qui est avec
Lui ; il n’est pas spectateur de lui-méme. Nous sommes, dans nos
communautés, parfois captifs de certaines images, des apparences
de modestie, d’humilité, sans percevoir qu'elles recouvrent parfois
des formes puissantes de narcissisme. Le vrai témoin se contente
d'étre ce qu'il est, une personne que le Christ met en mouvement.
Dans ce mouvement qui va de soi & |'autre & cause d'un Autre, qu'im-
portent alors statuts, qualités ou défauts 2 Seuls ceux qui marchent &
I'envers sont occupés a jalouser et évaluer, & mesurer et se mesurer.
Ces aveugles laissent en jachére les dons particuliers qui les habitent
mais qu'ils ne regoivent pas ; avares d’eux-mémes et appauvris des
richesses des autres, comment peuvent-ils témoigner du vivant, si ce
n’est en imagination 2 Mais, si le plaisir, la joie du témoin sont tout
entiers dans l'atfention & la recevabilité du Souffle, comment son



Eoimo

auditoire pourrait ne pas y étre sensible 2 Ainsi témoigner, & I'hori-
zon de la croissance d’autrui, demande d’étre au clair avec le plai-
sir, le désir, mais pas seulement. La crainte, la peur doivent étre & leur
juste place, avoir rencontré leur « juste objet ». Avez-vous remarqué
que les disciples du Christ avancent avec le Fils, sans regarder en
arriére mais l& o sont les hommes & entendre, & aimer 2

Un grand texte d’Evangile résume le témoignage en acte:
Matthieu 25. Les personnes auxquelles nous nous adressons, qu’elles
soient ou non chrétiennes, nous prennent au sérieux et c’est pour cela
méme qu’elles acceptent d’étre nos inferlocutrices. Vivons-nous ces
béatitudes en vérité ou ne sont-elles que prétextes & de belles envo-
lées, & d'élégantes homélies 2

Nous avons choisi de demander & des auteurs aussi variés que
possible de contribuer & notre réflexion. Nous avons été frappés par
la maniére dont tous sont taraudés par la question de la vérité du
témoignage & I'horizon de la mission de I'Eglise. De l'ordre de la
transmission, le témoignage est inséparable de I'idée de vocation
humaine et, en régime chrétien, la vocation est elle-méme indissocia-
ble du sacrement du baptéme. Si le témoignage est de moins en
moins une affaire de « spécialistes », il est de plus en plus I'affaire des
amis du Seigneur.

Certains d’entre vous le savent peut-étre, nous fétons cette année
les cinquante ans du Service national des vocations. Nous avons
réuni, les responsables successifs de ce service d’Eg|ise ; des membres
de leurs équipes se sont joints & eux. A cefte occasion, chacun a expo-
sé les faits marquants de sa mission. Ces échanges ont permis une
véritable prise de conscience, non seulement historique et sociolo-
gique mais aussi théologique. Nous avons décidé de vous faire par-
tager toutes ces relectures ; elles vous permettront, non seulement de
saisir les problématiques propres a cette tache particuliére, mais aussi
les questions récurrentes qui la traversent. =

Notre prochain numéro sera consacré & L'année sacerdotale.



REFLEXIONS






e christianisme,
religion du témoignage

Dominique Barnérias
prétre du diocése de Versailles,
formateur au séminaire de Versailles

La société contemporaine connaiit une inflation et une crise du
témoignage. Une inflation, car chacun veut pouvoir parler de soi,
dévoiler sa vie, voire son intimité : talk-show, télé-réalités, débats de
société font appel & de nombreuses personnes qui racontent leurs
expériences, exposent leurs convictions ou proposent des valeurs.
Dans I'Eglise catholique, les mouvements charismatiques donnent une
grande place aux témoignages, que ce soit dans les groupes de
priere ou dans les sessions et rencontres organisés par divers mouve-
ments et communautés. Le témoin est alors celui qui expose son itiné-
raire de conversion. Il dit comment la rencontre de Dieu a bouleversé
sa vie. Il ne se donne pas nécessairement en modéle, mais ouvre chez
ceux qui I'entendent le désir de vivre un tel chemin de Damas ou une
telle expérience de confiance.

Pourtant, le témoignage est aussi en crise. Chacun veut parler,
veut se dire, mais tout récit sombre dans la relativité de I'expérience
personnelle. « C'est mon choix », dit I'émission de télé. En écho, on
enfend, « c’est ton choix », mais mon choix est autre. Chacun est
renvoyé finalement & lui-méme, & son expérience qui seule a vrai-
ment une valeur. Je n’ai pas fait la méme expérience que foi, je ne
peux donc pas croire ou penser comme toi. Chacun reste dans sa
bulle. Il n’y a pas de véritable écoute. Il n’y a plus de parole qui fasse
autorité, qui pourrait mettre en mouvement |'autre. « Rien de plus effi-
cace pour effacer le sage que d’en faire un people, rien de mieux non
plus pour éclipser son étoile que de la médiatiser en star. Sa parole



REFLEXIONS
|

10

une fois débitée en slogans qu’on serine de bouche en bouche, il n’y
a plus rien & craindre. Elle ne met plus a la question, elle contribue
au bavardage . » Alors que « si on veut vraiment parler, il faut réap-
prendre & écouter afin de savoir comment répondre 2 ». Nous
sommes donc invités & une articulation fine de la parole et de I'écoute
en méditant sur le témoignage.

Devant la crise de la parole contemporaine, I'Eglise ne peut en
tous cas pas abandonner le #émoignage. En effet, on peut définir le
christianisme comme une religion du témoignage. Il I'est en son
origine, mais aussi en tant que I'Eglise est envoyée en mission dans
le monde, ainsi que I'a rappelé Vatican I, et enfin le témoignage
apparait comme une réalité essentielle & la vie spirituelle chrétienne.
Ainsi, fout témoignage apparaitra comme un appel, par lequel Dieu
parle & 'homme et l'invite & lui répondre en toute liberté.

Un témoignage fondateur

La foi chrétienne est fondée sur le témoignage des apétres, mais
plus encore sur le témoignage que le Christ a rendu & son Pére : « Le
christianisme est la religion du témoignage précisément parce qu'il
est manifestation du mystére des personnes divines [...] Ce que le
Christ révéle, en définitive, c’est le mystére personnel qu'il constitue
comme Fils du Pére, dans la chair et le langage de 'homme Jésus.
Les apétres, a leur tour, témoignent de leur intimité avec le Christ,
Verbe de Vie, Fils du Peére, en relation intime avec le Pére et avec
I'Esprit, mais dans une communication si réservée qu’elle n’admet
pas de partage. Tout I'Evangile se présente comme une confidence
d’amour, un Témoignage du Christ sur lvi-méme, sur la vie des
personnes divines et sur le mystére de notre condition de fils®. »

I'Evangile de Jean est largement consacré au débat entre Jésus
et les juifs sur la crédibilité du témoignage de Jésus (en particulier
dans les chapitres 3, 5 et 8). Un quadruple témoignage révéle la
vérité du Christ. D’abord celui de Jean-Baptiste : « Jean a rendu
témoignage a la vérité » (5, 33) ; puis celui des ceuvres ou des signes
que Jésus accomplit : « Les ceuvres que je fais au nom du Pére me
rendent témoignage » (10, 25) ; et enfin la maniére dont Jésus parle



LE CHRISTIANISME, RELI

de lui-méme et la confirmation que son Pére lui apporte par le #émoi-
gnage intérieur de I'Esprit dans les auditeurs qui s'ouvrent & sa
Parole : « Moi, je me rends témoignage & moi-méme, et le Pére, qui
m’a envoyé, témoigne aussi pour moi » (8, 18).

Le Nouveau Testament nous présente une véritable chaine de
témoins : Jean-Baptiste, le Christ Jésus, les Apétres et tous ceux qui
ensuite regoivent leur témoignage et deviennent & leur tour témoins.
Trois caractéristiques communes peuvent étre relevées.

La premiére est leur engagement total dans leur poro|e, la cohé-
rence entre la parole dite et |'existence *. Ainsi, le véritable témoin est
le martyr, celui qui est prét & donner sa vie pour la vérité qui le fait
vivre : « Le martyr, en réalité, est le témoin le plus vrai de la vérité de
I'existence. Il sait qu’il a trouvé dans la rencontre avec Jésus Christ la
vérité sur sa vie, et rien ni personne ne pourra lui arracher cette certi-
tude®. » La parole dite fait corps avec celui qui la prononce devant
les autres. Celui qui témoigne n’est jamais & distance de ce dont il
témoigne, sa parole a le poids de son existence.

Mais en méme temps, le témoignage est une parole inspirée par
un autre, une parole qui ne se fonde pas elle-méme, qui n’a pas sa
source en elle-méme. Cela commence par le Christ lui-méme : « Celui
qui vient du ciel rend témoignage de ce qu’il a vu et entendu »
(Jn 3, 32). Les Apdtres eux-mémes vont témoigner de la vérité du
Christ et sous I'inspiration de I'Esprit Saint: « Je vous inspirerai un
langage et une sagesse a laquelle tous vos adversaires ne pourront
opposer ni résistance ni contradiction » (Lc 21, 15). Le ¥émoignage est
donc regu, le témoin ne témoigne pas de lui-méme, mais d'un autre, il
renvoie & un autre qui est celui qui I'envoie. En ce sens, |'ensemble du
Nouveau Testament peut étre recu comme un témoignage au Christ,
qui rend le Christ présent dans sa parole, parce que les rédacteurs
humains ont laissé I'Esprit Saint les inspirer au sein de |'Eg|ise.

Une froisiéme caractéristique du témoignage est qu'il s'exprime
toujours au sein d’une relation interpersonnelle. Le témoin est un « je »
qui s'adresse & un « tu ». Il veut par cette poro|e étre entendu par 'au-
tre, il veut lui manifester une vérité qu'il a lui-méme regue, dont il est
bénéficiaire. La réponse au #émoignage, I'ouverture & la foi, fait entrer
dans une relation non seulement avec celui qu'on a entendu, mais
surtout avec Dieu qui l'inspire. Le témoignage est un appel a la liberté
de l'autre : « Le témoignage est appel a la liberté sans étre pression sur

IGION DU TEMOIGNAGE
.

1



REFLEXIONS
|

12

elle. Car il montre & I'homme, transparaissant dans une vie semblable
a la sienne, cet idéal dont I'attrait n’est jamais totalement absent de
son ceeur. Il est donc capable de le rendre attentif & I'appel que Dieu
ne cesse de lui faire entendre a la “fine pointe de I'éme”. Le spectacle
extérieur peut éveiller un écho intérieur?. » Le témoignage est foujours
tendu entre deux péles : le témoin s'appuie sur un autre que lui-méme
et il témoigne pour d’autres. Sa vie est une vie traversée par un élan,
une communication qui ultimement est une communion entre Dieu et
'homme. C'est une grande chaine de témoins qui relie notre Eglise au
témoignage apostolique. La mission de I'Eglise ne peut donc &tre
comprise que dans la continuité du témoignage fondateur.

l_e témoignage de I'Eglise d’aprés Vatican Il

On pourrait considérer le témoignage comme une clef pour
comprendre le concile Vatican 117, Le dernier concile a été décrit
comme un concile pastoral, non pas en tant qu’il ne serait pas doctri-
nal, car il est bien doctrinal, en particulier dans ses constitutions
dogmatiques, mais en tant qu'il exprime une doctrine adressée, une
parole qui entre dans un dialogue avec toute I'Eglise, avec le monde
et sa culture. Le concile n’entend pas seulement donner « une infor-
mation [...] mais un témoignage dont la base est un double dyna-
misme qui va vers l'intérieur (prise de conscience) et vers I'extérieur
(manifestation de ce qui est assimilé dans l'intérieur) ® ». Il s'agit
d’éclairer le monde & partir d’'une meilleure compréhension de soi-
méme, d’un ressourcement & la lumiére du Christ. C'est en effet le
Christ qui veut éclairer les hommes & travers le témoignage de
|'Eg|ise, ainsi que l'exprime le début de la constitution Lumen
Gentium : « Le Christ est la lumiére des peuples : réuni dans I'Esprit
Saint, le saint Concile souhaite donc ardemment, en annoncant a
toutes créatures la bonne nouvelle de /'Evangi/e, répandre sur fous les
hommes la clarté du Christ qui resplendit sur le visage de I'Eglise®. »

Témoigner n’est donc pas pour I'Eglise se regarder soi-méme.
Certes, |'Eg|ise a cherché & se définir lors du dernier concile.
Témoigner, c'est toujours se dire, mais I'Eglise le fait au prix d'un
double décentrement, intérieur et extérieur, vers le Christ et vers le



LE CHRISTIANISME, RELI

monde ou elle est envoyée. 'Eglise prend conscience qu'elle vit d'un
double dialogue qui est sa respiration permanente : dialogue avec
son Seigneur qui demeure en elle, et dialogue avec les hommes
devant qui elle se présente.

Le concile va insister en particulier sur le fait que son témoi-
gnage est rendu par un service désintéressé de I’humanité : « Aussi le
Concile, témoin et guide de la foi de tout le peuple de Dieu rassem-
blé par le Christ, ne saurait donner une preuve plus parlante de soli-
darité, de respect et d’amour a I'ensemble de la famille humaine,
laquelle ce peuple appartient, qu’en dialoguant avec elle sur ces
différents problémes, en les éclairant & la lumiére de I'Evangile [...].
Ce saint Synode offre au genre humain la collaboration sincére de
I'Eglise pour I'instauration d'une fraternité universelle qui réponde &
cette vocation [trés noble de 'homme]. Aucune ambition terrestre ne
pousse /'Eg/ise ; elle ne vise qu’un seul but : continuer, sous I'impul-
sion de I'Esprit consolateur, I'ceuvre méme du Christ, venu dans le
monde pour rendre témoignage a la vérité, pour sauver, non pour
condamner, pour servir, non pour étre servi'®. »

Le témoignage de I'Eglise doit donc étre tourné vers le monde.
I'Eglise n’a pas d’abord en vue sa propre croissance, mais le bien de
I'humanité que le Christ est venu servir. LEglise a donc toujours &
réapprendre les attitudes du service, du dialogue, de la collabora-
tion. C'est & travers le désintéressement de son service que I'Eglise
rend témoignage d la vérité, qu’elle désigne au-dela d’elle-méme la
lumiére du Christ dont elle veut poursuivre I'ceuvre. Le concile invite
donc les chrétiens & une double attention : il s’agit de développer une
capacité de service, ce qui inclut la connaissance et I'intérét pour I'au-
tre. Le dialogue est inséparable du service, pour que le #émoignage
ne soit pas un monologue autosuffisant. Le témoignage est toujours
tendu vers l'autre, et donc pour I'Eglise dans son ensemble vers le
monde avec ses dynamismes et ses questions.

Le concile appelle donc a tisser une forte cohérence entre témoi-
gnage et service. Il y a en fait un seul service de la vérité, qui est
amour du prochain et ttmoignage rendu au Christ et & Dieu son Pére.
C'est la foi qui pousse les chrétiens & agir pour le service de I’huma-
nité, & étre présents sur les lieux de fracture, & ne pas déserter le
combat pour la dignité de tout homme. C'est la foi qui les conduit &
annoncer et & célébrer le mystere qui les fait vivre. Il faudrait parve-

IGION DU TEMOIGNAGE
.

13



REFLEXIONS
|

14

nir & dépasser toute dichotomie entre les actions de I'Eglise au service
des hommes et son témoignage explicite rendu & la source qui la fait
vivre. La Leftre aux catholiques de France avait cherché & dépasser
cette dichotomie en montrant que |'ensemble de la pratique chré-
tienne, et méme son témoignage le plus spirituel était au service de la
société : « La foi elle-méme est recue comme une force pour vivre et
pour affronter les difficultés de la vie » et 'Eglise propose « un mode
de vie, d’action et de communion dont les conséquences peuvent se
répercuter en un service réel des hommes, un service qui s'inscrit
dans notre monde et notre histoire'" ».

Ainsi, cest toute l'action de I'Eglise qui est témoignage :
« L'Eglise tout entiére est toujours et partout Témoin. Elle est apétre
non par une activité particuliére de quelques-uns de ses membres,
mais par son existence méme '? ». Mais il reste encore & savoir
comment il est possible pour chaque chrétien de donner un témoi-
gnage personnel qui soit cohérent avec son existence. Le témoignage
n'est pas seulement celui de I'ensemble de I'Eglise, mais il est bien
celui que chaque disciple du Christ est appelé & rendre.

Le témoignage, exigence de la vie spirituelle

Le christianisme n’est pas seulement une religion révélée, ni
seulement une vie d'Eglise, une communauté, il est aussi un chemin
spirituel, un appel que chacun peut entendre pour lui-méme et auquel
il doit répondre avec toutes ses capacités. Un maitre spirituel comme
Marcel Légaut (1900-1990) a été trés soucieux de remettre en valeur
I'engagement requis par la vie spirituelle : « La vie spirituelle est
exigeante par elle-méme. Elle I'est pour tous, mais en s’adaptant aux
possibilités de chacun. D’énormes potentialités spirituelles sont inem-
ployées ou géchées... " » Pour lui, le ttmoignage fait partie de la vie
spirituelle du chrétien : « La vie spirituelle, comme toute vie, aspire
se communiquer ; c’est son instinct profond [...] Parler et se dire a soi
et a son Dieu, parler et se dire a autrui, sont les deux temps de la
respiration spirituelle de 'homme ™. » Il va définir le témoignage
comme « une forme ardente et puissante de la communication toute
chargée de présence et de communion ™ ». Il s'agit donc d’une



LE CHRISTIANISME, RELI

communication de soi poussée par le désir de partager & I'autre la
présence dont on vit. La parole porte alors toujours plus qu’elle-
méme, elle porte une présence de soi tournée vers |'autre : « Le témoi-
gnage est une parole qui ne peut étre isolée de qui I'a dite . »

Mais Légaut note que « plus la vie avance, plus le témoignage,
s'il veut étre authentique, devient exigeant”” ». Il est donc plus difficile
pour I'adulte que pour le jeune, en particulier par la distance entre ce
qu'il vit et l'idéal, distance dont on prend progressivement cons-
cience : « A un jeune, il suffit de croire & son idéal pour en vivre réel-
lement et en porter un témoignage authentique. L'écart entre ce qu’il
est et ce qu'il désire réaliser n’est pas pour lui un empéchement a la
sincérité. [...] Mais quel que soit I'adulte qu’il deviendra, cette
distance qui le sépare de I'idéal témoigné ne sera jamais, et & beau-
coup preés, entierement franchie. Il lui faudra un jour de toute néces-
sité le reconnaitre pour continuer & étre vrai, le reconnaitre sans
perdre cceur et sans perdre son idéal. Peu a peu il sera appelé ainsi
a dire ce qu'il est, et non seulement ce qu'il désire étre, s'il veut conti-
nuer & grandir dans la vie spirituelle telle qu’elle peut et doit se déve-
lopper. [...] Comment, dans cette conjoncture, nétre pas tenté de ne
plus jamais parler de ce qui devrait étre, et ne pas se borner a dire
seulement ce qu’on est en foute sincérité sans doute, mais en niant
ainsi, sans le vouloir, et simplement en le taisant, cet idéal auquel on
était fortement attaché jadis au point qu’on croyait déja en vivre un
peu et qui apparait inaccessible maintenant 2 Pourtant, méme si on
prévoit qu’on ne pourra jamais le réaliser, ne fait-il pas encore partie
intégrante, en quelque maniére, de ce qu’on est 2% »

L'idéal ne peut donc pas étre abandonné, parce qu'il fait partie
de I'horizon dont vit le croyant. Refuser la tension entre ce qu’on est
et ce quon voudrait étre, ce & quoi le Christ appelle, c’est se dimi-
nuer ou méme se renier. C'est oublier 'appel de I'absolu qui un jour
a mis son étre en mouvement. Le t#émoignage de I'adulte est difficile
car il prend conscience de la distance entre ce qu’il a regu de Dieu et
le fruit qu’il a porté, de la distance entre I'appel entendu et la réponse
donnée. Mais il sait que 'appel entendu fait partie de son histoire et
de sa personnalité, et qu’il s’est construit gréice au don recu de Dieu.
Il faut donc se tenir debout sur la ligne de créte parfois vertigineuse
entre la réalité et I'idéal. Le témoignage peut alors ranimer |'appel
entendu, s'il n’oublie pas de rendre compte de cet idéal, dont I'oubli

IGION DU TEMOIGNAGE
.

15



REFLEXIONS
|

16

silencieux serait un ultime renoncement que Légaut n’hésite pas a
appeler « suicide spirituel ». Celui qui témoigne peut en fait, & travers
la parole qu'il adresse & I'autre et qui appelle I'autre, s'adresser a lui-
méme un appel & sans cesse redonner une place & I'idéal jadis
entrevu : « Le témoignage de I'adulte est I'effort extréme pour se dire,
comme si le but ultime de I'homme était inséparable de la parole
vivante qu’il porte en témoignant,; comme si I'étre ne trouvait son
équilibre, son unité, sa consistance, que par la génération de son
verbe, que par I'exactitude et la totalité en lesquelles lui et sa parole
se correspondent, se compénétrent et s’engendrent’®. »

Oser témoigner est donc indispensable a la vie spirituelle, et
Légaut regrette & ce propos que beaucoup d’adultes, devant la diffi-
culté de se tenir dans la distance entre la réalité et |'idéal abandon-
nent le témoignage au profit de I'enseignement. Ils perdent alors la
possibilité d’une parole chargée de leur propre présence au profit de
I'affirmation d’'un dogme ou de la proclamation d’une mordle. Le
témoignage oblige le croyant & continuer & se tenir devant le mystére
de Dieu qui sans cesse le sollicite, et & dire comment aujourd’hui le
Christ lui parle, le touche, I'émeut, I'étonne ou le fascine. Le dire aux
autres oblige a se le dire & soi-méme.

l_e témoignage entendu,
présence €n moi de |'autre

Mais qu’en est-il alors pour celui qui entend le #moin 2 Un
témoignage est-il toujours regu 2 En fait, tous les auditeurs ne le recoi-
vent pas de la méme maniére : « Méme s'il est entendu de tous, il est
écouté seulement par quelques-uns, plus spécialement aptes, par ce
qu'ils sont, a y correspondre chacun d'ailleurs & sa maniére . »
Ecouter un témoignage c’est y découvrir l'appel présent, et le
comprendre comme appel de Dieu lui-méme. C'est désirer se mettre
en marche spirituelle & partir de la parole entendue ; c’est garder en
soi cette parole comme une source capable encore de jaillir : « Le
témoignage authentique de I'adulte demeure semence vivante dans la
mémoire de celui qui I'a accueilli & son niveau véritable [...]. Il est
présence qui rend présent & lui-méme celui qui le recoit dans son



LE CHRISTIANISME, RELIGION DU TEMOIGNAGE

jaillissement originel?. » Légaut reprend ici la formule de Tertullien :
« Le sang des martyrs est semence de chrétiens. »

Entendre un témoignage est donc un événement de rencontre.
Celui que j'ai écouté devient présent & moi-méme. Je lui fais une
place dans mon existence en recevant ce qu'il me dit de lui-méme.
Celui qui m’a offert son témoignage m’a offert une part de lui-méme.
En recevant son témoignage, je lui fais en échange le don d’'un
espace intérieur oU sa parole peut demeurer et y porter du fruit. Le
témoignage n’est pas seulement événement, il est aussi avénement,
avénement & moi-méme, gréice & un avénement de I'autre en moi, qui
m’appelle & un avénement de Dieu en moi. Dieu m’advient par la
parole de |'autre.

On peut ici évoquer la réaction de la foule au premier t#émoi-
gnage apostolique, celui de Pierre le jour de la Pentecéte : « “Ce
Jésus, Dieu I'a ressuscité ; nous tous nous en sommes témoins [...]”
Ceux qui I'entendaient furent remués jusqu’au fond d’eux-mémes ; ils
dirent a Pierre et aux autres Apdtres: “Fréres, que devons-nous
faire 2 » (Ac 2, 32.37). Le fruit du témoignage est |'émotion inté-
rieure qui remue |'étre profond et qui le met en mouvement. La parole
de Pierre va demeurer en ses auditeurs et les provoquer & se tourner
vers Dieu. C'est le début de la conversion, le désir de transformer sa
vie, de prendre un nouveau chemin. Le témoignage provoque une
percussion spirituelle qui se répercute dans I'existence comme un
appel puissant qui continue de donner de I'écho.

Paul VI disait : « ’lhomme contemporain écoute plus volontiers
les témoins que les maitres ou s'il écoute les maitres, c’est parce qu'ils
sont des témoins 2. » I'Eglise a toujours besoin de témoins aujour-
d’hui, de témoins dont la parole soit en cohérence profonde avec les
actes et la vie, mais surtout de témoins qui renvoient & un autre
qu’eux-mémes, au Dieu toujours plus grand. Le témoin peut alors
ouvrir une bréche et donner un horizon et un souffle & un monde
enfermé dans un matérialisme étouffant. Mais la premiére condition
du t#émoignage est qu'il soit prononcé a partir d’'une écoute. Le témoin
est d’abord auditeur du témoignage recu du Christ. Le témoignage
permet d ceux qui I'entendent de regagner une capacité d'écoute
vraie parce que le témoin a d’abord été un auditeur de la Parole. =

17



18

1-Fabrice Hapsapy, La foi des démons ou
['athéisme dépassé Salvator, 2009, p. 64.

2-Ghislain Laront, Dieu, fe temps et I'étre, Cerf,
1986, p. 133.

3-René LATOURELLE, art. « Témoignage »,
Dictionnaire de théologie fondamentale, Cerf,
1992, p.1303.

4-Bernard SEsBOUE insiste sur cette cohérence en
ce qui concerne Jésus : « Entre Je dire et le faire de
Jésus il n’y a nulle distance : ce sont deux expres-
sions d'un mode d'étre unique. Il dit ce qu'il fait et
il fait ce qu'il dit. Sa parole n'aurait aucune auto-
rité si elle ne renvoyait avec évidence a un agir qui
Jui confére son poids de vérité. » Jésus-Christ dans
la tradition de I'fglise, Desclée, 1982, p. 237. Ainsi,
le Christ est par excellence « Je témoin fidéle »
(Ap 1,5).

5 - Jean-PauL I, Fides et Ratio n° 32.

6- Yves de MonTcHeulL, « Pour un apostolat spiri-
tuel », Problémes de vie spirituelle, Editions de
I'Epi, 1963 ; Seuil, collection « Livre de Vie » n° 79,
p.36-37.

7 - (f. P Francisco ESPLUGUES, « La catégorie dyna-
mique de témoignage, clé de la théologie du
concile Vatican 1. Voir Jésus pour le faire voir »,
Vatican Il, de la lettre a I'esprit : une mission,
Editions du Carmel/Parole et Silence, 2005,
p. 175-188.

8-1b,, Ibid, p.183.
9- Lumen Gentiumn° 1.
10 - Gaudium et Spesn°® 3.

11 - Les Bveques 0 FRANCE, Proposer fa foi dans Ja
société actuelle — Lettre aux catholiques de
France, Cerf, 1996, p. 78 et 87.

12 - Yves de MoNTcHEuIL, op. cit., p.44-45.

13 - Marcel LcAut, Patience et passion d'un
croyant, Le Centurion, 1976, p. 198. Pour découvrir
la pensée de Légaut, on peut lire ce livre, réédité
au Cerf en 2000, ou bien lire le récent Témoin d’un
avenir, Marcel Légaut, de Thérése de Scott, préface
de Joseph Moingt, Cerf, 2005.

14 - Marcel LécAut, « Le témoignage de I'adulte »,
in Travail de la foi, DDB 1989 (2¢ édition), p. 75.

15-1Io., Ibid., p.78.

16 - Ip., Ibid., p. 87.

17 -1o., Ibid., p. 80.

18 -1o., Ibid., p. 80-81.

19-1Io., Ibid., p. 85.

20 - Io., /bid., p. 79.

21 -1p., Ibid., p. 88.

22 - Fvangelii Nuntiandin® 41.



a cohérence,
signature du vrai témoin

Béatrice Clément
déléguée diocésaine
des auméneries de |'enseignement public, Lyon

Beaucoup pratiquent le témoignage, dans les groupes de
jeunes, les colléges et lycées. Il est considéré par certains éducateurs
de la foi comme un moyen pédagogique, I'équivalent d'une grille de
lecture pour texte évangélique ou d'un parcours jeu de piste & travers
un théme de I’Ancien Testament. Pour d’autres, au contraire, il est
pratiqué comme un enseignement, dans le sens ov il contient en lui-
méme tout ce qu'il y a comprendre et & prendre pour soi.

Il nous faut chercher en quoi le témoignage est & considérer
bien au-deld de ces deux conceptions.

Redemptoris missio nous donne une clef : « L’homme contempo-
rain croit plus les témoins que les maitres, I'expérience que la
doctrine, la vie et les faits que les théories. Premiére forme de la
mission, le témoignage de la vie chrétienne est aussi irremplacable.
Le Christ, dont nous continuons la mission, est le “témoin” par excel-
lence (cf. Ap 1, 5, 3, 14) et le modéle du témoignage chrétien’. »

Notre monde contemporain est un espace d’intense communi-
cation. Combien de paroles se perdent souvent dans le tohu-bohu ou
tout se vaut et rien ne se démarque, ou tout peut paraitre vrai et en
méme temps étre factice, virtuel ou biaisé. Mais il s'agit d’'un monde
en recherche de sens, de balises, oU nos contemporains aspirent &
trouver qui leur dira le bonheur, I'espérance, la valeur de leur vie.

Que ce soient les spheres de la politique ou des variétés, des
médias ou des milieux scientifiques, toutes sont sensibles & la parole

19



REFLEXIONS
|

20

d’expérience. Chaque aréopage posséde ses tribuns, ses porte-
parole, souvent élevés au rang de héros, et dont la parole est
recueillie comme une « parole d'évangile ».

II' apparait pour I'homme moderne que le témoignage est
devenu un exercice de style obligatoire et un passage indispensable
pour étre reconnu et figurer dans les références sociétales. D’'un prix
Nobel & un présentateur de télévision, d’un chanteur populaire a telle
ou telle figure politique, chacun est invité & ajouter sa page person-
nelle sur son cancer, sa vie familiale, sa dépression, sa vision de la
politique ou de I'avenir, au grand livre de la vie contemporaine
donnée en péture au peuple.

Les jeunes sont friands de cela ; le phénoméne « people » reléve
de cette fascination pour le témoin, dont la une vie qui mérite d'étre
racontée, montrée, mise en exergue. Cette star vit la vie qui les fait
réver, au point qu’ils vont tout faire pour s’en approcher et se confi-
gurer a I'image qu'ils percoivent.

Les excés du genre élévent le #émoin au rang d'idole et rabais-
sent les écoutants au rang d'idolétres. Encenser et idolatrer éloignent
de la personne humaine authentique et le brillant dissimule le vrai du
personnage. Le témoignage n’en est pas un parce qu’il lui manque
un troisiéme élément : le message, I'élément tiers qui permet de sortir
de la fusion, de la confusion.

Un rassemblement de lycéens ne se congoit pas sans témoigna-
ges forts. Un jour, mille cing cents jeunes ont écouté « religieusement »
deux jeunes filles qui avaient fait le tour du monde en vélo, & la
rencontre des différentes religions et cultures. Elles ont ouvert par leur
discours une immense fenétre o chacun a pu apercevoir, sentir et
ressentir, golter avec le coeur les contacts, les paysages, les relations
établies. Et imperceptiblement toucher du doigt ce qui venait de bien
au-dela des deux témoins, de I'ordre de I'amour de I’homme, du désir
de se faire le prochain du lointain, de la trace de Dieu dans leur vie.

Au rassemblement suivant, ces mémes lycéens ont peiné d rester
tranquilles pendant qu’un prétre au service des plus démunis de sa
ville témoignait avec les mémes supports visuels et dans les mémes
conditions. Mais le message était « coincé ». Comme empéché de se
dire & travers lui : il cherchait & convaincre et & obtenir un résultat. Il
tentait d'étre efficace, en développant des techniques de séduction et



LA COHERENCE, SIGNATURE DU VRAI TEMOIN
.

de captation de I'auditoire. Il avait un « show » & produire et il sy
donnait & fond.

Témoin ou maitre ? Témoin ou modeéle ?

« Voici I'agneau de Dieu qui enléve le péché du monde... »
(Jn 1, 19-34). Jean-Baptiste montre du doigt celui que personne n’a
encore repéré dans la foule. Il a vu, avec les yeux de la foi, celui que
le peuple entier attendait, et qu'il pressent. Il fait tourner les tétes vers
lui, déplace les regards pour que I'’Agneau de Dieu occupe toute la
place désormais. « L'ami de I'Epoux, il se tient Ia, il I'écoute et la voix
de I'Epoux le comble de joie. Telle est ma joie, elle est parfaite. Il faut
qu'il grandisse et que moi, je diminue » (Jn 3, 29-30).

En aucun cas, Jean n’arréte les regards. Il s’est situé au second
plan, sa parole n’a fait qu’amorcer une relation entre d’autres, qui
vont tisser une histoire ensemble, ouvrir une relation de personne &
personne, sans lui. Le témoin est le serviteur de ce qu'il a regu lui-
méme du Maitre.

Les adolescents ont souvent tendance & chercher des modéles :
quelqu’un & qui s'identifier, & copier en foutes choses, depuis les
baskets jusqu’au timbre de voix, en passant par la parole et les idées.
lls peuvent tomber dans le piege du « méme » : vouloir étre « méme »
sans chercher & étre « soi ». La tribu, certains réseaux sociaux vont
dans ce sens. Pour exister, il faut leur appartenir, se sentir reconnu,
entrer dans les mémes codes de lecture ; accepter de s'aliéner aux
lois du « méme », alors que justement le Christ nous invite & sortir du
«méme ». Il nous invite & entrer dans le dialogue avec l'autre, les
autres, signes d’un Autre qui nous cherche avec force, qui désire pour
nous d’abord que nous soyons libres !

Malgré nous, nous sommes entrainés quelquefois dans cette
impasse : donner & voir aux jeunes des personndlités fortes, belles,
séduisantes, & la parole aisée et enjdleuse. Avec le danger de I'iden-
tification courte, ou le message est gommé par le brillant de la « stari-
fication ». Quel jeune prétre, auréolé de sa jeunesse, de sa situation
exceptionnelle de ministre ordonné et d’un beau visage, n’aura pas

21



REFLEXIONS
|

22

usé de ce pouvoir de séduction si facile a exercer sur des plus jeunes 2
Et comment lui en vouloir 2 Tout autour de lui I'appelle & cela : Notre
société est une grande adolescente. .. et ce qui brille I'attire plus que
jomais !

Autre est le serviteur du message évangélique. Il se tient en véte-
ment de service, avec foute sa vie offerte, pour servir le Maitre. Et sa
parole se tient & 'ombre de la Parole donnée depuis I'origine. Il peut
briller un temps, il peut charmer les foules, mais son témoignage ne
passera pas par ces canaux de beauté et de séduction. Il passera par
I'Esprit lui-méme, en cela qu'il lui aura fait de la place.

La Liberté est engagée. ..

« 'annonce et le témoignage du Christ, quand ils sont faits dans
le respect des consciences, ne violent pas la liberté. La foi exige la
libre adhésion de I'homme...? »

Certains témoignages sont des récits de vie qui « édifient »,
mais ne construisent pas ! Qui s'effacent aussi vite que neige au
soleil, ou ne laissent qu’une trace éphémeére. Si ce qui est dit ne parle
pas d ce que je suis, si on est dans le domaine de I"avoir et non de
I'étre, personne ne peut suivre. Le témoignage doit parler & la liberté
de l'autre, la parole doit étre aussi libre que celui & qui elle s’adresse.
Sans liberté, aucun homme ne peut choisir d’entrer dans la nouvelle
naissance que propose le Christ. Car le premier désir de Dieu c’est
notre liberté. « Va », dit-il & Abraham. « Va », dit-il & Moise, pour un
pays de liberté. Mais le peuple devra passer par une éducation a la
liberté. Elle nest pas innée.

Si le témoin n’est pas dans une disposition de respect de son
auditoire, il peut fausser le message. La Bonne Nouvelle se proclame
dans la liberté partagée, et se propose & qui peut la recevoir.

Les témoignages auprés des jeunes ont souvent fendance &
« louper ». Exercice difficile que de témoigner devant des adoles-
cents, qui cherchent fout de suite a s’identifier. Lattente est primaire :
voir et voir seulement. Et éventuellement faire du copier-coller. Or, le
témoin doit les introduire & une démarche de « chemin faisant » :
nous sommes des baptisés, des amis du Seigneur, et nous marchons



LA COHERENCE, SIGNATURE DU VRAI TEMOIN

ensemble dans la méme direction. Nous regardons vers le Royaume
et ce que nous disons, ce que le Christ fait en nous par I'Esprit, nous
dépasse tellement. Amener un jeune & sortir de sa toute puissance (ou
de sa totale impuissance) ne se fait pas en quelques phrases. Il lui
faudra effectuer un vrai travail de construction personnelle. Le témoin
qui brille empéche cette maturation lente, le témoin qui laisse ouvert
I'espace de la liberté la favorise.

Les jeunes sont les premiers & percevoir le vrai, I'authentique, la
sincérité profonde d’'un témoin et son unité intérieure. ls se désinté-
ressent tout de suite s'il y a un écran ou des parasites. Et leur juge-
ment peut étre sans appel : « C’est nul I »

Ce n’est pas la parole du témoin qui produit le fruit. Cette parole
imparfaite et parfois inconsciente est faite de notre chair, histoire et
psychisme mélés. Elle se fait vecteur mais ne peut produire que ce que
I'Esprit en fait. C'est 'Esprit du Christ qui fait advenir le résultat.
« Moi, [‘ai planté », dit Paul, « Apollos a arrosé, mais c’est Dieu qui
faisait croitre » (1 Co 3, 6). On a vu des jeunes « scotchés » devant
un témoignage simple et rude, mais « habité ». Et qui pouvaient dire :
« Tandis qu'il parlait, on était tout chose, on sentait bien que c’était
fort, plus fort que nous ! » Emmaiis n’est pas loin !

Regarder le Christ

« Le Christ étant la Bonne Nouvelle, il y a en lui identité entre le
message et le messager, entre le dire, 'agir et 'étre. Sa force et le
secret de I'efficacité de son action résident dans sa totale identifica-
tion avec le message qu’il annonce : il proclame la Bonne Nouvelle
non seulement par ce qu’il dit ou ce qu'il fait, mais par ce qu'il est°. »

« J'ai manifesté ton nom aux hommes... » (Jn 17, 6). « Je leur
ai fait connaitre ton nom et je le leur ferai connaitre encore, afin que
I'amour dont tu m’as aimé soit en eux, et moi en eux » (17, 26).

Le premier témoin de Dieu, c’est Dieu lui-méme. Le Christ, dans
le méme geste que Jean-Baptiste (montrer du doigt celui qu’il annon-
¢ait), ne se montre pas lui-méme. Il fourne nos regards vers le Pére,
sans cesse. Et s'il dit de passer par lui (« Personne ne va au Pére si ce
n’est par moi », Jn 14, 6), c'est parce qu'il est le vrai visage, en tant

23



REFLEXIONS
|

24

que Fils incarné, la vérité du Pére, I'expression parfaite du Pére pour
les hommes (cf. note de la TOB). Lui seul peut dire: « Regardez-
moi. » Dieu, né de Dieu, il fourne cependant encore nos coeurs vers
le Pére, en témoin exceptionnel de |'amour donné et regu. Il porte en
lui-méme, dans la cohérence de sa vie donnée, la vérité du témoi-
gnage ultime. Ce qu'il fait, il le dit, et ce qu'il dit, il le fait. Cette cohé-
rence est la signature du #émoignage.

Les jeunes ont vite fait de repérer nos incohérences, notre péché
d’orgueil, notre désir de prendre la premiére place, de se montrer. Ils
reconnaissent celui qui est d’abord au Christ, avant d’étre & lui-
méme. Et le Christ leur devient alors proche, si proche...

Les plus petits

« Le témoignage évangélique auquel le monde est le plus sensi-
ble est celui de I'attention aux personnes et de la charité envers les
pauvres, les petits et ceux qui souffrent. La gratuité de cette attitude et
de ces actions, qui contrastent profondément avec I'égoisme présent
en 'homme, suscite des interrogations précises qui orientent vers Dieu
et vers Evangile*. »

Cette gratuité reléve de la grdce méme de Dieu. Elle signe le
témoignage comme détaché de I'individu témoin. Elle dit aussi le
témoin « sorti » de lui-méme pour s’atteler au service des plus dému-
nis. Elle indique, aussi clairement qu’un doigt levé, qu'il s'agit de
regarder plus loin que le visage du locuteur, de fourner son regard et
son coeur vers Celui qui est don gratuit par excellence et vers ceux qui
ont droit & sa tendresse particuliére. Ce n’est sans doute pas pour rien
que c'est sur ce rendez-vous de charité que notre société nous
attend ! Elle pressent justement quelque chose de notre Dieu qui ne se
trouve pas dans le brillant, le fort et le spectaculaire !

Il peut paraitre impossible de témoigner aprés avoir dit tout
cela. Notre péché, constitutif de notre humanité, pourrait bien nous
faire faire tout & I'envers | En méme temps il s’agit d’une urgence ! La
mission nous y oblige, 'Eglise nous y invite. L'Esprit nous y pousse,
parce que nous sommes désormais les porte-parole de la Bonne



LA COHERENCE, SIGNATURE DU VRAI TEMOIN

Nouvelle, les voix « qui crient dans le désert »... Dieu se tait si nous
ne parlons pas.

Les jeunes peuvent étre pris en otage, alors que Dieu les veut
libres. Ils peuvent étre éblouis par ce qui brille, alors que Dieu se dit
dans les petits et les « pas brillants ». lls peuvent &tre trompés par le
charme de la séduction, alors que Dieu veut le charisme de la vérité.
Mais ils savent aussi accueillir nos témoignages avec indulgence,
avec humour, avec un esprit critique plein d'intelligence humaine. Ils
ont en eux cette parcelle divine qui sait séparer le bon grain de
Iivraie, le juste du surfait, I'essentiel du superflu et le vrai du virtuel.
lls peuvent aussi nous renvoyer une vérité qui nous déplacera et nous
fera grandir.

Dieu sait notre faiblesse, il sait les parasites d’orgueil, de désir
de puissance, d’erreurs de jugement, qui nous empéchent de parler
d’une voix claire et transparente. Il saura purifier notre cceur.
N’ayons donc pas peur de t#émoigner, dans le respect absolu et la
connaissance des jeunes, avec la mise en place d'un accompagne-
ment fidéle et discret, et qui prend son temps. Soyons des « ainés
dans la foi », qui disent par leur vie les merveilles que Dieu a faites
et s'effacent devant Lui. Soyons des éducateurs de la foi qui se lais-
sent éduquer par |'Esprit, des Jean-Baptiste, qui tournent les regards
vers Celui de qui nous tenons la Vie. =

1 - Redemptoris missio, § 42. 3-1d
2-/d. 4-/d.

25



Memoria passionis
Jean-Baptiste Metz
coll. Cogitation Fidei, Cerf, 2009

JEAN-BAPTISTE METZ

«"Religion au visage tourné vers
le monde", le christianisme ne saurait se
désintéresser purement et simplement
M'l'iﬁivfﬂﬁfzfﬁﬁm de I'ombre que I'histoire des souffran-

ces humaines projette sur notre espé-
rance : il est dramatiquement contraint
de reprendre de facon nouvelle la ques-
tion essentielle de la théodicée, celle de
Dieu. Cela nous conduit a confronter
notre mémoire biblique aux divers
univers culturels et religieux actuels, et
a relancer ainsi a neuf les problémes
bralants de I'histoire de la passion de I'nomme.

Dans une religion qui voit dans la passion de Dieu une compassion, une
expression non sentimentale d'un amour qui s'enracine dans |'unité inséparable
de I'amour de Dieu et de I'amour de I'nomme, I'Histoire de I'numanité (au sens
de grand récit) vue comme une histoire de passion ne peut que récuser l'idée
(moderne) d'une avancée non dialectique du progrés, mais aussi I'intention
(postmoderne) de dissoudre I'Histoire dans une pluralité d'histoires sans lien
entre elles. C'est pourquoi le christianisme critique I'image répandue dans le
public, celle d'une histoire qu'on a fondamentalement soustraite a la dialectique
du souvenir et de I'oubli, et qui vient ainsi conforter I'amnésie culturelle
régnante en effacant de la mémoire le souvenir de la passion. [...]

En reprenant ainsi en théologie le théme de la théodicée, il ne s'agit pas,
comme le mot et son histoire pourraient le laisser entendre, d'un retour a la
tentative vieillotte de "justification de Dieu" envers et contre tout, alors que nous
devons faire face au monde, a la souffrance et au mal. Il s'agit plutot, et méme
exclusivement, de se demander comment on peut parler de Dieu de maniére
générale, étant donné I'insondable souffrance du monde, de "son" monde. A
mes yeuy, 'est la la question de la théologie, et il est tout aussi impossible de
I'éliminer que d'y répondre. C'est la question eschatologique, celle pour laquelle
la théologie ne dispose d'aucune réponse venant tout concilier, mais au sujet de
laquelle elle doit toujours chercher un nouveau langage pour ne jamais la lais-
ser tomber dans I'oubli. » [Jean-Baptiste Metz]

Memoria
passionis

LES EDITIONS DU CERF




e témoignage suscite
les vocations

Nicole Jeammet
psychanaliste,
maitre de conférences honoraire & l'université René-Descartes

Sur le sujet d'un « étre appelé par Dieu », actuellement deux
interprétations s'affrontent : I'une ne prenant en compte que les moti-
vations psychologiques, I'autre qui les ignore totalement pour privilé-
gier 'ceuvre du Saint Esprit. Mais cette ceuvre du Saint Esprit est-elle
donc indépendante de I'histoire vécue par celui qui entend I'appel de
Dieu 2 Et si tel est le cas alors, en quoi et comment ce choix, tributaire
de contraintes relationnelles, peut-il devenir fécond 2

Ce sont précisément ces questions que nous nous sommes
posées et qui ont été a 'origine d’une recherche sur le terrain : nous
avons ainsi demandé & une trentaine de moines, moniales, religieux,
religieuses et prétres, avec un échantillon-témoin de pasteurs et de
prétres orthodoxes mariés, de nous raconter leurs parcours de vie'
depuis leurs souvenirs avec leurs grands-parents.

Mais pour illustrer ici cet aspect particulier du « témoignage qui
suscite des vocations » nous allons nous appuyer sur un seul entretien
mené avec un prétre de soixante-quinze ans, le Pére Maurice. Et nous
allons voir & travers cette histoire de vocation réussie combien la
qualité relationnelle des témoins est au moins aussi importante que
leur foi en Dieu...

D’abord dans un premier temps nous écouterons ce qu’il nous
dit de son enfance et de ses choix de vie, et puis dans un deuxiéme
temps nous réfléchirons sur les multiples témoignages regus, puis
donnés dans sa vie de prétre.

27



REFLEXIONS
|

28

Le Pére Maurice est fils d’'un artisan qui mourra brutalement
alors qu'il a cing ans et sa sceur huit ans. Sa mére ne se remariera
pas et « mettra un point d’honneur a élever toute seule ses enfants ».

Ses souvenirs d'enfance

Il n’a pratiquement pas connu ses grands-parents maternels qui
n’étaient pas croyants ; en revanche il me parle de son arriére-grand-
mére chez qui sa mére, déja toute petite et en tant que derniére de
fratrie, avait été placée ; cette femme donc, qui était sa grand-mére,
I'avait fait baptiser. « C’est par elle, me dit-il, que la foi est entrée
dans la famille, elle avait toujours un chapelet dont elle embrassait le
Jésus. » Il se souvient d’elle alors qu’elle avait quatre-vingt quinze
ans, « portant des robes jusqu’aux pieds, ne voyant plus trés clair,
mais d’une paix intérieure formidable ».

De son pére, il garde un souvenir ébloui : la veille de sa mort
brutale d’un infarctus, il y avait eu une féte & la maison : « Il y avait
une trés grande table dans le salon, mon pére qui était trés sportif, ca
vous inc/iquera, avait marché sur les mains autour de la table, alors
pour moi naturellement... » Il avait été militaire et il a des photos de
lui « triomphant & cheval » ; il pense d'ailleurs que s'il s’est marié tard
c’est qu'il avait eu auparavant plusieurs aventures « comme un jeune
militaire peut en avoir, jeune et moins jeune ». « Mais pour moi il est
resté comme quelqu’un d’une puissance tutélaire, riante. »

C'est avec ce méme qualificatif de « riant », deux fois employé,
qu'il dépeindra sa mére. « Elle est vraiment restée riante jusqu’au
bout, méme dgée. »

Quelques temps apreés ce deuil, cette mére consulte un médecin
de famille qui lui conseille d’envoyer ses deux enfants & la campagne
dans un internat tenu par des scouts. Il a alors sept ans et il se
rappelle son désespoir « de faire toute une nuit de train et d’arriver
dans un lieu ob ma mére n’était plus ».

Mais ce désespoir va vite laisser la place & des sentiments plus
positifs : sa mére « courageuse » vient les voir tous les samedis soirs
et reste avec eux jusqu’au dimanche car elle retravaillait le lundi



LE TEMOIGNAGE SUSCITE LES VOCATIONS

matin. Peu & peu il va découvrir la beauté de ce lieu dans I'alternance
des saisons et il adorera les nombreuses activités de plein air qu’on
lui fait faire : par exemple des collections d’herbes, de plantes, de
papillons et surtout il a beaucoup d’amis. « C'est resté un moment trés
fort. » « Puis on nous emmenait & la messe le dimanche, il y avait
beaucoup de monde, ¢ la fin on courait entre les bancs pour aller
chez le boulanger ; c’était des moments féériques. » Il y restera deux
ans, puis ce sera le retour & Paris, & I'école publique.

I_a scolarité

Le retour & I'école parisienne se passe bien ; il signale simple-
ment combien il aimait chahuter.

Il rentre en sixiéme et il é&voque deux choses importantes pour
lui. Il est inscrit chez les louveteaux et il va au catéchisme : « Il y a eu
le catéchisme qui m’a beaucoup intéressé car je découvrais que
I'homme avait un interlocuteur ; j'ai beaucoup aimé Ihistoire de
Joseph et cette idée que les hommes traitaient avec Dieu et Dieu avec
les hommes. Ca m’a tout de suite intéressé et la messe aussi qui était
en latin, imaginez les enfants avec une langue qu’ils ne comprennent
pas, méme s'il y avait un commentateur, néanmoins c’était la messe
avec une idée de la transcendance. »

Mais & force de rire et de chahuter, d la fin de la seconde, il se
fait mettre o la porte de I'établissement privé dans lequel il étudiait.
C'est alors que le directeur suggére & sa mére de l'inscrire au petit

séminaire ou il fera sa premiére et sa terminale.

Le choix de vie

C’est sans doute la rencontre avec le supérieur de ce séminaire
qui sera déterminante dans l'orientation du Pére Maurice. Il se
rappelle ce moment avec émotion : « Il m’a fait une impression consi-
dérable ; il m’a dit tout ce que j‘avais fait en une heure d’entretien, il

29



REFLEXIONS
|

30

m’a pris de telle facon, il m’a dit que si je continuais a étre superfi-
ciel j‘allais gacher ma vie, il m’a rendu plausible qu’étre un homme
ce n’était pas simplement rire dans la vie. [...] Pour la premiére fois,
j’ai senti que c’était le moment ou il fallait construire. Il a joué un réle
paternel et du coup j’ai accepté d'entrer dans son établissement. »

Il réussit son bac et quitte alors le séminaire pour faire une
licence de philosophie en Sorbonne. Rétrospectivement il se dit qu'il
a voulu faire cette licence « pour voir si ma croyance en Dieu tenait
debout face a la contestation de I'époque avec le marxisme et 'exis-
tentialisme. Et donc ¢a a été un moment ou l'idée d'étre prétre était
de me dire: ce n’est pas possible qu’il y ait ce refus de Dieu, il
faudrait s’expliquer, il y a un malentendu entre Dieu et les hommes ;
et mon désir d'étre prétre a été un peu : il faut faire cesser le malen-
tendu, ce qui était bien vaniteux... »

« Mais si on me demande quand est-ce que j'ai pensé a étre
prétre, je pense que ca a été en plusieurs épisodes, je pense qu’au
moment ou [‘ai fait ma communion ce que le prétre me disait de Dieu
a été pour moi un moment important et donc je me suis dit que peut-
étre un jour... Je l'ai pensé mais aprés je 'ai écarté [...] et puis
quand j’ai été scout apres, si je regarde les choses qui ont beaucoup
compté pour moi, c’est la messe au camp. Je revois I'autel en pierres
séches, une nappe dessus et je me dis que nous avions pour sacristie
les montagnes — la messe était associée a la beauté du monde, un
monde rempli de mystéres, et ca a été pour moi une révélation. »

Pendant ces années d'études il fera partie d’'un groupe d’étu-
diants mais sans jamais fomber vraiment amoureux d’une fille, sauf
que... il évoque des sorties avec une amie d’une famille nombreuse :
« pour moi c’était une découverte une famille nombreuse », puis il
change brusquement de sujet pour me reparler longuement de sa
vocation & étre prétre. Je pose alors une question sur le renoncement
& se marier lié & cette vocation et sur un éventuel sentiment amoureux
vis-a-vis de cette jeune fille qu’il avait évoquée. « Oui, j’étais amou-
reux mais que vous dire 2 A tel point que je vois méme le lieu ou elle
m’a annoncé qu’un de nos amis la demandait en mariage ; c’était
prés de la Comédie-Francaise ; il y a des grandes fontaines, elles
étaient vides et on était assis sur le bord. Ca a été non pas une expé-
rience, ¢a a été une peine, peut-étre le seul moment ou je me suis dit,
si tu te fais prétre, tu renonces. »



LE TEMOIGNAGE SUSCITE LES VOCATIONS

Suit alors une trés inféressante réflexion sur le célibat. A la ques-
tion portant sur |'éventuelle possibilité de concilier mariage et sacer-
doce, et le choix qui serait alors le sien, il me répond qu'il choisirait
le célibat méme si, comme il le dit, « [’ai tout de suite pensé que choi-
sir ceftte voie, c’était choisir un peu une existence sans visage humain
parce que je n’aurais pas d’enfant. » Et il continue : « Mais peut-étre
aussi je me suis demandé si j'étais capable d’aimer vraiment du
type... de ce qu’est I'amour entre 'homme et la femme, c’est-a-dire
pleinement. J'ai révé les choses comme ¢a parce que chez moi il n’y
avait qu’un des deux acteurs. Il faudra que je demande & ma sceur
comment elle, elle a vécu ¢a. »

I_es témoignages recus

Ici il y a toute une série de rencontres et d’événements de vie qui
vont transformer le destin de ce petit garcon qui, & cinq ans, se
retrouve orphelin de pére, avec de surcroit une famille paternelle qui
abandonne sa mére & son sort difficile. J'ai surtout été frappée dans
cet entretien par |'importance donnée & la gaité et & 'amour de la
vie, aussi bien chez le pére avec qui pourtant il a peu vécu : « il est
resté comme quelqu’un d’une puissance tutélaire riante », que chez
la mére « elle est vraiment restée riante jusqu’au bout, méme agée ».

Premiére image marquante, celle de cette arriére-grand-mére
qui avait élevé sa mére, elle-méme orpheline de sa propre mére, et
pour laquelle il associe foi et « paix intérieure formidable ».

Puis apreés ce drame de la mort du pére, une mére qui va assu-
mer et qui, si elle ne se remariera pas, ne cherchera cependant pas
a se raccrocher affectivement & ses enfants (comme sans doute I'a fait
la mere d'Elisabeth de la Trinité avec cette fille ainée qu'elle voulait
garder pour elle). Elle écoute son médecin de famille qui lui suggére
d’envoyer ses enfants & la campagne chez des scouts américains ;
elle va alors — cadeau inestimable pour ses enfants — se montrer
capable de se séparer d’eux en maintenant le lien ; autrement dit, elle
sait trouver la bonne distance et tenir sa place sans faire peser de
sentiments de culpabilité sur eux. « Quand |’y suis parti, j'étais
désespéré de faire toute une nuit de train pour arriver dans un lieu ov

31



REFLEXIONS
|

32

ma mére n’était plus, mais elle, elle s’était arrangée, elle était coura-
geuse, elle venait toutes les semaines, elle partait le samedi matin, elle
faisait le convoi, elle nous amenait le dimanche et elle repartait le
dimanche soir car elle retravaillait le lendemain matin. »

Et voila que la-bas il va peu & peu s'autoriser & étre heureux ;
heureux d'étre dehors a la campagne et de collectionner des
papillons. Et, petit détail qui dit la qualité d’attention de sa mére :
certes il aura pris plaisir & collectionner les papillons, mais quand il
rentre de chez les scouts, sa mére va avec lui chez un taxidermiste
pour qu'il puisse les conserver... Il garde encore aujourd’hui avec
fierté cette collection. Heureux d'étre apprécié par la cheftaine des
louveteaux, heureux d’avoir des petits copains — mais ce qui I'éblouit
surtout c'est « la beauté du monde qui a été pour moi une révéla-
tion ». Or il n’est pas indifférent qu'il se soit trouvé pensionnaire chez
des scouts : « Et puis quand [‘ai été scout apreés, si je regarde les
choses qui ont beaucoup compté pour moi, c’est la messe au camp.
Je revois I'autel en pierres séches, une nappe dessus et je me dis que
nous avions pour sacristie les montagnes — la messe était associée @
la beauté du monde, un monde rempli de mystéres, et ca a été pour
moi une révélation. » Or cette « révélation » va trouver au catéchisme
et dans la Bible des représentations qui lui parlent dans son expé-
rience de vie comme celle par exemple de Joseph.

Autre rencontre déterminante : celle d’'un supérieur de petit
séminaire qui lui fait « une impression considérable|...] Pour la
premiére fois, j’ai senti que c’était le moment ou il fallait construire. Il
a joué un réle paternel et du coup [‘ai accepté d’entrer dans son
établissement. » Ce religieux, comme figure d’autorité bienveillante
viendra confirmer Maurice dans sa vocation & « &tre un homme »...
comme lui.

Intéressante est la raison pour laquelle il dit préférer le célibat. ..
Il n’a pas de modéle identificatoire d’'un homme marié. Mais en
méme temps, ce qui est frappant dans cet entretien, c’est la droiture
dans les choix ; combien émouvante est I'évocation des « grandes
fontaines vides » au bord desquelles cette jeune fille dont il était
amoureux lui annonce qu’un homme I'a demandée en mariage et qui
sert de métaphore a sa peine. Son choix est fait : « Si tu te fais prétre,
tu renonces ! »



LE TEMOIGNAGE SUSCITE LES VOCATIONS

Les témoignages donnés

Il est intéressant maintenant de voir comment, sur les fondations
relationnelles regues de I'environnement, sa vie de prétre va continuer
& se dérouler dans un permanent échange entre ce qu'il regoit de
ceux qu'il rencontre, soit dans la vie de tous les jours, soit a travers
des témoignages de livres, et ce qu'il leur donne.

Voici un passage trés significatif de I'entretien parlant de la
bonne distance qu'il a su trouver avec les autres .

« Je pense que la chasteté, c’est ne pas suggérer, mener imagi-
nativement une aventure qu’on n’est pas capable d’honorer a cause
de la situation dans laquelle on se trouve, que I'on doit respecter. J'ai
pensé méme que si je voulais que des rapports d’amitié puissent se
continuer, il fallait qu’il en soit ainsi. Que ce soit clair. Et je pense qu’il
est normal que quelqu’un pense que vous I'aimez bien. Ca a été le
cas avec une de mes paroissiennes : vous voyez, [‘ai marié son fils et
la veille du mariage, elle m’a renvoyé une photo sur laquelle nous
étions ensemble et en dessous elle avait écrit : “Cher X. nous nous
sommes rencontrés il y a 40 ans, j‘ai I'impression de vous avoir
toujours connu, que cette joie se prolonge jusqu’a I'éternité.” C'est ca,
c’est frés bien | »

Est-ce que vous n’avez pas le sentiment que le fait d’avoir réussi
& trouver une relation juste & 'autre, est aussi une des raisons pour
lesquelles vous vous dites heureux aujourd’hui 2

« Oui je suis sdr, si par exemple je vois quelqu’un qui certaine-
ment a été un moment pour moi quelqu’un qui pouvait devenir trop
important, eh bien [‘ai senti... c’est quelqu’un avec qui ['ai été plus
distant qu’avec d’autres. Tant que j'ai eu I'impression que cette femme
était amoureuse de moi... je pense que [‘ai été, parce que ce n’était
pas possible, ¢a aurait été destructeur y compris dans I'amitié. »

En fait vous avez construit plein d’amitiés 2 « Plein, plein. »
Est-ce que ce n’est pas ¢a la chasteté finalement 2

« Pour moi, oui. Ce n’est pas ne pas avoir de préférence, vous
voyez par exemple [‘ai trouvé trés belle I'attitude de Teilhard de

33



REFLEXIONS
|

34

Chardin, il disait qu’il n’avait rien écrit, fait ou réalisé, sans étre sous
le regard amoureux d’une femme. Il ne le dit pas comme quelqu’un
qui veut se montrer, non il le dit alors qu’il savait que ¢a avait traversé
sa vie. Mais pour pouvoir vivre ¢a sans ambiguité il faut avoir été
aidé par d’autres qui vivent la méme chose. Et dans toutes les équi-
pes oU ['ai été, [‘ai eu des prétres que j’ai admirés, que [‘ai eu comme
collégues. C'est vrai qu’il y a eu des rencontres qui m’ont marqué.

D’une certaine fagon je pense qu’on est d’abord croyant en
participation avec d’autres croyants, on n’est pas croyant comme ¢a
tout seul et donc je sais, [‘ai I'impression que les choix principaux de
mon existence, & quoi j'ai dit oui, & quoi [‘ai dit non, ont été fait en
fonction de quelques personnes en participation de qui j'étais croyant.
Et puis il y a les rencontres fortes a travers des témoignages ; [‘ai ainsi
vécu dans la communion de gens qui étaient pour moi, pas des mai-
tres, le mot ne conviendrait pas, par exemple la figure de Teilhard de
Chardin de ce point de vue-ld a beaucoup compté pour moi. Ou bien
encore le pasteur allemand Dietrich Bonhéffer, je peux méme dire que
depuis le séminaire il n’y a pas de semaine qui se passe que je ne le
lise, c’est vraiment un frére dans la foi cet homme-la, y compris des
choses : qui suis-je, est-ce que je suis celui ou bien est-ce que je suis
celui.... Je crois que ce qu'il a vécu dans un si bref temps parce qu'il
est mort d trente-neuf ans, comme Jésus Christ ils ne se sont pas fati-
gués longtemps. Et donc le fait de voir vivre des gens... »

Qu'est-ce qu’a alors voulu dire pour vous rencontrer Dieu 2

«Alors je crois que [‘ai toujours senti combien Dieu était
mystére, qu'il était au-deld de tout ce que I'on pouvait dire et qu’en
tout cas on ne pouvait pas mettre la main sur lui. Par exemple [‘ai
adoré un petit texte de Jean-Paul I, qui s’intitule Reste avec nous et
c’est sur I'Eucharistie; il a eu ce génie de prendre les pélerins
d’Emmaiis pour dire qu’au carrefour de nos amertumes, de nos diffi-
cultés, le Christ nous rejoint, lui, le divin voyageur. Je trouve que ce
nom de Jésus le “divin voyageur” celui sur qui I'on ne peut pas mettre
la main quand se fait la rencontre, cela rejoint sa présence méme
dans I'Eucharistie. Je trouve que cette nomination de divin voyageur,
¢a résume bien les deux choses importantes pour moi, a la fois jai
toujours pressenti la nature, la grandeur de Dieu, son mystére, celui
sur qui on ne peut pas mettre la main, le grappin et de I'autre cété,



LE TEMOIGNAGE SUSCITE LES VOCATIONS

cette figure de Jésus qui pour moi certainement rejoint, a été incar-
née en partie par des gens qui m’ont estimé, qui m’ont aimé ; je me
dis : si la terre a été jugée digne de porter un homme comme le
Christ, ¢a vaut la peine de vivre. Eh bien moi ca me suffit et c’est tout
mon bonheur. »

Nous sommes tous en quéte d’un miroir o0 trouver une image
de nous-mémes. On voit combien pour ce préire les personnes
rencontrées et les valeurs auxquelles il a peu & peu adhéré ont pris le
relais symbolique de ce miroir dans lequel se voir et se juger. Et on
peut mesurer rétrospectivement combien c’est le fait de pouvoir fenir
ses engagements qui a été pour lui la source de sa valorisation, « tout
son bonheur » et combien ce bonheur peut donner envie & ceux qui
le rencontrent. Oui, on peut vraiment avoir foi en lui, et & travers lui
alors, peut-étre, trouver aussi foi en Christ | m

Du 4 février 2010 au 8 avril 2010, Nicole Jeammet assurera un
cours au Centre Sévres sur le théme :

Etre appelé par Dieu

Deux interprétations s’affrontent : 'une ne prenant en compte que les
motivations psychologiques, |'autre qui les ignore totalement pour
privilégier |'ceuvre du Saint Esprit. Mais cette ceuvre du Saint Esprit
est-elle donc indépendante de I'histoire vécue par celui qui entend
I'appel de Dieu 2 Et si tel est le cas, en quoi et comment ce choix,
tributaire de contraintes relationnelles, peut-il alors devenir fécond 2

Facultés jésuites de Paris - Centre Sévres
35 bis rue de Sevres - 75006 Paris - 01 44 39 75 00

1 - Cette recherche de I'auteur est publiée au Cerf sous le titre Le célibat pour Dieu, 2009.

35



REFLEXIONS

36

Nicole Jeammet

Le celibat
pour Dieu

Une autre maniere Le Cé/lbat pOUf Dieu

de créer des liens » .
Regard Une autre maniére de créer des liens

psychanalytique Nicole Jeammet
Cerf, 2009

Etre célibataire aujourd’hui rime avec indépendance et liberté sexuelle.
En total contraste, des hommes et des femmes s'engagent a étre célibataires
«pour Dieu ». Or, si aucun choix de conjoint ne se fait par hasard, comment
imaginer qu'il en serait autrement pour cette réponse a un appel entendu ?
Cependant, Iimportant n'est pas ce qu'une histoire vous impose, mais ce que
vous en faites. En quoi alors et comment ce choix, tributaire de contraintes
relationnelles, peut-il devenir fécond ? Telle est la question posée par cet
ouvrage, élaboré a partir de récits de vie de moines et de moniales, de reli-
gieux, de religieuses et de prétres, mais aussi de pasteurs et de prétres ortho-
doxes, « mariés pour Dieu ».

cerf

La sexualité n'est pas un en-soi; si elle déborde, bien entendu, I'acte
sexuel, elle est surtout dépendante de la qualité du lien expérimenté avec
I'autre. Ainsi sans confiance donnée et recue, le mariage ne régle aucun
probléme, ni sur le plan sexuel ni sur celui de la solitude éprouvée. Cette
recherche sur le célibat assumé pour Dieu nous sera alors un terrain quasi
expérimental pour vérifier ses effets de potentiel épanouissement et de
fécondité, ainsi que ses impasses possibles. Car au-dela d'une sexualité agie
ou non, la vraie question reste celle des liens aimants a tisser avec ceux qui
partagent notre vie : Dieu, comme figure paradoxale d'un Absolu qui ne s'ex-
périmente que dans le relatif de la relation, pourrait-il donc, dans son projet
d'un devenir-ensemble, aider I'hnomme a se trouver ?



° 7/

émoigner de I'amitié
entre juifs et chrétiens

Anne-Denise Rincwald
Isabelle Denis
sceurs de Notre-Dame de Sion

Le jour oU nous faisons profession de vie religieuse nous disons,
entre autres : « Béni sois-tu Seigneur, Dieu et Pére de Notre Seigneur
Jésus Christ [...] Tu m’as consacrée a toi par le baptéme, tu m’as
appelée a suivre Jésus Christ, ton Fils, dans la congrégation de Notre-
Dame de Sion pour que ma vie y témoigne de la fidélité de ton amour
pour le peuple juif, et pour prier et travailler aofin que vienne ton
Regne de justice, de paix et d’amour. »

Tout est dit I, spécialement dans les derniéres lignes, de ce qui
fait le coeur de nos vies |

C'est au xix° siecle que la congrégation de Notre-Dame de Sion a
été fondée par Théodore Ratisbonne, d'origine juive. Sans avoir été
vraiment élevé « dans la foi de ses péres », il a découvert le « Dieu
d'Abraham, d'lsaac et de Jacob » & partir de 'Evangile de Jésus Christ.
Ce lien avec le peuple d'Isragl, manifesté par le nom de la congréga-
tion, « In Sion firmata sum (En Sion je me suis établie) » (Si 24, 16), a
été dés |'origine au coeur méme de sa fondation. Le 20 janvier 1842,
le plus jeune frére de Théodore Ratisbonne, Alphonse, recoit lors d’un
voyage & Rome, par une apparition de la Vierge Marie, la grace de la
foi chrétienne. Théodore, baptisé a I'age de vingt-quatre ans aprés un
long cheminement, déchiffre le sens du signe resu de Marie par son
frere Alphonse et stimulé, par ce dernier, il fonde en 1843 la congré-
gation des Religieuses de Notre-Dame de Sion.

37



REFLEXIONS
|

38

Au jourd’hui, comment vwre
cette intuition de départ ?

Le Pére Michel Rondet (jésuite) écrit: « La vie religieuse est
appelée avjourd'hui a vivre I'Evangile & la maniére d'un fondateur. Il
ne s’agit pas de transmettre un héritage mais d’engendrer des héri-
tiers, chercheurs et inventifs. La vraie fidélité ne consiste pas & imiter
ce qu’ont fait les fondateurs, mais a se rendre capable & son tour de
créativité évangélique'. »

Au xix siécle, la théologie du rapport du christianisme avec les
autres religions et spécialement avec le juddisme ne se posait pas
dans les mémes termes qu’aujourd’hui. Fondées pour « héter I'ac-
complissement des promesses de Dieu envers son peuple Israél »,
nous priions pour la conversion des juifs, sans cependant jamais faire
de prosélytisme. Nous accueillions les juifs désireux de devenir chré-
tiens par le baptéme.

Au xx siécle, nous avons fait une révolution copernicienne. Elle
a été puissamment aidée par le concile Vatican I, qui le 28 octobre
1965, a adopté une déclaration intitulée Nostra Aetate : « A notre
époque... : lattitude de I'Eglise envers les religions non chrétien-
nes ». Le paragraphe 4 y traite de la relation avec le judaisme.

Avec les chapitres 9 & 11 de I'épitre aux Romains, ce paragra-
phe est devenu notre charte, et la base de notre Régle de vie actuelle.

« Notre vocation nous donne une responsabilité particuliére de
promouvoir compréhension et justice a I'égard de la communauté juive
et de faire souvenir les chrétiens que nous sommes mystérieusement liés
au peuple juif, depuis nos origines jusqu’a la plénitude finale?. »

Et encore : « Le charisme donné & Théodore Ratisbonne est un
don continuel de I'Esprit & Eglise. A la lumiére du mouvement cecumé-
nique et des événements de notre temps, en particulier de ce qui a
touché le peuple juif, 'Eglise, en réfléchissant sur son origine et sur sa
mission, redécouvre ses racines dans la révélation de Dieu d Israél. En
méme temps, de nouvelles relations se développent entre elle et la
communauté juive. Au coeur de ce mouvement d'Egllise, la congréga-
tion progresse dans la compréhension de son charisme et répond,
d’une maniére renouvelée, a l'inspiration de son fondateur?. »



TEMOIGNER DE L' AMITIE ENTRE JUIFS ET CHRETIENS

Témoigner de I'amour de Dieu
pour le peuple juif...

Soyons bien claires : « Notre charisme ne se définit pas par I'ac-
tivité et n’est pas limité par une tache déterminée?. » « Nos diverses
activités, notre vie en communauté, notre priere, tout notre étre, sont
radicalement pénétrés, orientés par l'inspiration de la congrégation®. »

Il s'agit d’abord, pour chacune de nous, de nous enraciner
profondément dans une histoire biblique qui n‘a pas commencé &
Jésus Christ, dans une Parole qui a traversé des siécles avant Lui et
qui continue son voyage jusqu’d son accomplissement définitif.

Il s'agit de lire nos vies chrétiennes, religieuses, a la lumiére de
cette histoire ancienne mais toujours actuelle, de traverser avec les
Hébreux le désert, de vivre la Paque unique de Jésus avec |'épaisseur
existentielle de la péque de son peuple, y compris celle qu'il célebre
encore aujourd'hui. Il s'agit de lire les Evangiles, de les méditer, en privi-
légiant leur arriere-fond biblique et juif. C'est pourquoi il est important
pour nous de connaitre aussi la tradition juive, toujours vivante.

Comment s’est inscrite dans les faits
cette révolution copernicienne ?

Le premier pas aprés le Concile a été d’ouvrir & Rome, a la
demande de certains évéques et experts conciliaires, un service inter-
national de documentation judéo-chrétienne, SIDIC. Il s'agissait d'ai-
der & mettre en ceuvre parmi les chrétiens cette déclaration Nostra
Aetate si durement disputée, de mesurer la prise de conscience de
cette nouvelle attitude dans les Eg|ises locales, d’en suivre les progrés.
Susciter donc parmi les chrétiens une meilleure connaissance du
peuple juif, de sa religion, de son histoire passée et présente, mais
aussi aider & extirper les traces d’un antijudaisme chrétien, informer
et former des chrétiens & mieux connaitre les trésors de leur propre
foi en découvrant Jésus, juif. Au SIDIC de Rome ont répondu d'autres
services ouverts successivement a Paris, a Londres, & Montréal, a San
José du Costa Rica, & Sao Paulo, & Buenos Aires, plus tard aussi &

39



REFLEXIONS
|

40

Melbourne. Actuellement le SIDIC de Paris offre, en partenariat avec
les Bernardins, un ensemble de cours de formation en judaisme®.

Les sceurs de Notre-Dame de Sion se sont engagées résolument
dans des études, chacune a son niveau ; elles ont suivi puis organisé
des sessions de formation ; elles ont publié des revues, écrit des arti-
cles, fait des conférences, collaboré avec d'autres engagés sur les
mémes sentiers, participé & |'effort de renouvellement de la pastorale
catéchétique, a I'cecuménisme aussi.

Sceur Michéle anime, chaque année, plusieurs week-ends d’hé-
breu biblique dans la région parisienne, et en été une session a
Strasbourg dans le cadre de I'Association Charles-Péguy qui vise
développer les relations judéo-chrétiennes.

« les participants sont venus nombreux. Imaginez 28 dans le
groupe des “progressants” et 7 nouveaux-venus “débutants”. Les
premiers pour parcourir le pays d'Israél a travers les textes proposés
sur le théme “Par monts et par vaux” et les seconds pour découvrir
I'alphabet et repartir en sachant lire les premiers versets de la Genése
(et pas seulement)... Pour commencer la journée, un chant en hébreu
pour tout le monde. Ensuite, enseignement selon les deux niveaux
toute la matinée. Je peux dire que le rythme du cété des “progres-
sants” était le trot, parfois le galop... Tout le monde avait un fascicule
préparé avec les textes et la documentation pour le voyage ainsi
qu’une carte routiére, afin que nul ne se perde! L'hospitalité
d’Abraham a la chénaie de Mambré, le puits de Dotan, le pays de
Galaad célébre pour ses aromates... et, au bout de la route, avec le
psaume 122 (hébreu) nous sommes montés & Jérusalem car tous les
pélerinages y ménent. Parmi les activités des aprés-midi : la visite
d’une chaine de fabrication de matsoths (pains azymes), la rencon-
tre avec un sofére ou scribe, la visite d’un bain rituel datant du Moyen
Age ; trois visites guidées inoubliables non seulement pour leur
contenu mais parce que ce sont des moments d’accueil mutuel qui
font grandir I'estime et la confiance entre chrétiens et juifs. »

Depuis plusieurs années, il y a des liens avec la République
démocratique du Congo. Yvonne S.M., qui est une « associée » de
longue date, écrit : « Cette année encore I'appel de nos amis congo-
lais s’est fait entendre, sollicitant une formation biblique. Je suis
retournée a Kisantu, au Bas-Congo. Une ftrentaine de religieuses,



TEMOIGNER DE L' AMITIE ENTI

quelques prétres et diacres m’attendaient pour étudier la “fraternité
dans la Bible” : Cain et Abel, Abraham et Lot, efc.

La semaine fut riche en questionnements et réflexions sur I'élec-
tion, les “préférences”, les exigences de la vie en communauté, les
chemins de réconciliation, la fraternité universelle, cette espérance
messianique qui est au coeur de la vie juive comme de la vie chré-
tienne. Sr Victorine anima avec moi une session de deux semaines ¢
Kananga, au Kasai' dont elle est originaire. La aussi une trentaine de
participants, mais tous laics, animateurs de paroisse ou formateurs
dans leur diocese. Le matin, j‘abordais, en frangais, I'enracinement
juif du Notre Pére, et I'aprés midi, sceur Victorine traitait, en tshiluba,
du Jubilé dans la Bible. En effet, le diocése de Kananga célébrait le
jubilé d’or de sa création”’. »

En méme femps que cet effort pastoral, nous nous engageons
dans des relations concrétes avec le peuple juif. Celles-ci ont eu dés
aprés la seconde guerre mondiale un tissu associatif ; il s’est étendu
progressivement. Il s’agit d’Amitiés judéo-chrétiennes, maintenant
fedérées dans un Conseil international des juifs et des chrétiens.
(ICCJ). Lorsqu'il se réunit, chaque année, la délégation des sceurs de
Sion y est la plus nombreuse. La reconnaissance du monde juif nous
a été témoignée a plusieurs reprises de diverses maniéres notamment
par I'attribution d’une Menora de la Paix regue & Paris, la nomina-
tion de personnes de réconciliation en Pologne, efc.

« Au mois d’octobre 2009, nous, [la communauté de Cracovie],
avons participé en Pologne, a Kielce, & deux journées d'étude, d’ami-
tié entre juifs et chrétiens exceptionnelles. Kielce, lieu d’un tragique
pogrom en 1946 ! Avec une délégation venue d'lsraél, a laquelle se
sont joints des Polonais, juifs et chrétiens, nous avons débattu de nos
identités respectives dans un climat paisible. Et, pour la premiére fois
depuis soixante ans, la priére de Erev shabbat (soir de shabbat) a pu
étre célébrée dans I'ancienne synagogue dévolue aux archives de la
ville. Quel moment d’émotion pour tous les participants. »

Ces relations concrétes peuvent se vivre, méme avec des enfants !
Sceur Isabelle écrit : « Depuis vingt-quatre ans, je suis en lien avec une
école juive, a Paris. Cette année, comme les précédentes, je réponds
aux questions que se posent des éléves de CM2 sur les chrétiens et eux
m’expliquent, avec leur enseignant, comment ils vivent leur vie juive.

RE JUIFS ET CHRETIENS
.

4



REFLEXIONS
|

42

Parmi les derniéres questions qu’ils m’ont posées : “Pourquoi les chré-
tiens détestent les juifs 2 Quel est le rapport entre nos fétes [juives] et
vos fétes [chrétiennes] 2 Comme Jésus était juif, on a le méme Dieu.
Pourquoi ils [les disciples] ne sont pas restés juifs 2 Pourquoi t'es-tu inté-
ressée aux uifs 2 Est-ce qu’il y a des fois ou 'on ne mange pas du tout
de la journée dans vos fétes 2 Ou bien plus prosaiquement : “A
Paques, quel est le rapport avec les ceufs 2 Qu’est-ce qu’une soeur 2” »
, les fruits recueillis sont nombreux et notre joie est grande

de voir progresser lentement la confiance envers les chrétiens par un
monde juif si longtemps méprisé ¢, persécuté méme par eux. le
nombre de chrétiens sensibles a |'attitude de respect, d’estime, d’ami-
tié souhaitée depuis Vatican Il augmente.

Actuellement, le lien avec le peuple juif nous rend aussi plus
attentives & I'islam et aux relations interreligieuses et interculturelles.

Il'y a certes cet engagement direct dans une relation longtemps
en souffrance, mais il y a bien d’autres maniéres d'y ceuvrer. Pendant
les cent vingt premiéres années de notre existence, la meilleure
maniére d'étre fidéle & I'intuition de Théodore Ratisbonne a été de
travailler & I'éducation des jeunes ; les accueillir sans distinction de
religion ou de race dans nos écoles — ce qui & I'époque n’était pas si
évident | — les former dans un esprit de famille, de grande simplicité
et surtout d’ouverture d’esprit. Comme congrégation internationale,
nous avions fout un réseau d'institutions scolaires. La plupart d’entre
elles sont dirigées aujourd’hui par des laics. Une réunion internatio-
nale récente, & Strasbourg, la ville d’origine des Ratisbonne, a réuni
soixante-douze responsables de ces institutions de « Notre-Dame de
Sion ». La plupart d’entre eux ne se connaissaient pas. Quel étonne-
ment de se découvrir des liens de parenté spirituelle profonds. Ils se
sont reconnus au méme esprit |

i

rier et travailler afin que vienne
un régne de justice, de paix et d’amour..

Comment s’enraciner dans la Parole de Dieu sans que le
message des prophétes ne vous secoue profondément | « Les événe-
ments du monde et nos expériences nous pressent “d’écouter le cri



TEMOIGNER DE L' AMITIE ENTI

des opprimés” et d’entendre résonner avec une force nouvelle I'appel
de Diev “a accomplir la justice”. I'Eglise d’aujourd’hui nous en redit
I'urgence. Uhistoire du peuple juif nous rend particuliérement sensible
aux droits des minorités, des pauvres, de ceux qui sont marginalisés.
[...] Toute I'expérience biblique est celle d’un peuple libéré a qui Dieu
par la voix des prophétes recommande la cause du pauvre’. »

C'est pourquoi, certaines d’entre nous sont forfement engagées,
selon les contextes sociaux ou elles vivent, au service de la justice, de
la paix dans 'amour. Elles seraient nombreuses & citer : en Tunisie
auprés de méres célibataires et de leurs enfants, en Egypte auprés
d’enfants dans un village musulman et copte, aux Philippines avec
une banque de micro-finances ou auprés des paysans spoliés de leur
terre, au Canada pour I'alphabétisation des enfants et jeunes Inuits,
& Salvador de Bahia, auprés des plus démunis, en Allemagne auprés
de malades psychiques.

Sceur Oonah écrit des Philippines : « Il y a maintenant qua-
rante-quatre centres de KUMARE [micro-finance, écologie et envi-
ronnement, développement d'entreprises sociales, éducation]. Cette
année, nous ajoutons un programme de formation pour préparer des
personnes ¢ agir en cas de désastre : typhons, raz de marée, trem-
blements de terre. La Croix Rouge nous a aidées dans une premiére
étape de formation. Nous espérons pouvoir continver a collaborer
avec elle. »

L'engagement le plus célébre, et médiatisé, a été celui de Sceur
Emmanuelle !

il
n Sion firmata sum...”

Nous portons depuis nos origines une attention particuliére &
Jérusalem « coeur spirituel de la congrégation ». Jérusalem « d’en-
bas », mais aussi « d’en-haut » | Symbole de I'espérance d’un monde
de justice, de paix et d’amour, pour Israél et les Nations | Cette espé-
rance biblique demeure le fil rouge de notre charisme. « Les divisions,
I'angoisse de tant de gens et les tragédies de notre temps montrent
que les promesses messianiques sont loin d'étre réalisées dans le
monde. Ceci inferpelle notre foi et attend une réponse. Avec I'Eglise

RE JUIFS ET CHRETIENS
.

43



REFLEXIONS
|

44

entiére, avec le peuple juif, nous prions et travaillons dans I'espé-
rance du Jour oU tous connaitrons Dieu et ou “justice et paix s’em-
brasseront” (Ps 85, 10 ; cf. Is. 11, 9). »

A Jérusalem, nous avons hérité de deux grandes institutions ;
depuis quelques années, la communauté du Chemin Neuf nous aide
a les gérer. L'une se trouve dans la Vieille Ville, dans le quartier
musulman, |'autre est & Ein Karem en milieu israélien. C'est dire que
le conflit actuel est vécu par nous de fagon quotidienne. Nous souf-
frons avec les uns et avec les autres, sans en prendre notre parti, ni
prendre parti, fout en ayant nos solidarités!

L'Ecce Homo, dans la via Dolorosa, posséde un lieu saint, une
maison de pélerins, mais c’est devenu aussi un lieu de formation
biblique pour des chrétiens qui désirent se recycler. Plusieurs sessions
annuelles sont organisées en francais, en anglais, et maintenant en
espagnol°: « Revenir aux sources, ouvrir les Ecritures, faire
mémoire ; accueillir la présence de Dieu dans la Parole, dans la terre,
dans le peuple ».

Ein Karem, sur sa colline, est un havre de paix aux portes de
Jérusalem, un lieu d'accueil ouvert & tous, que les Israéliens aiment
fréquenter.

En 2009, trente sceurs de Sion, les plus jeunes, ont eu la chance
de se retrouver & Jérusalem pour une semaine de vie fraternelle et de
partage de leur vocation.

Conclusion

La famille de Sion est variée et diverse ! Nous sommes des
sceurs apostoliques, vivant en de petites communautés dans une ving-
taine de pays. Une branche de sceurs contemplative vit et prie en
France, en Israél, au Brésil et depuis peu de temps en Roumanie .

Auprés de nos communautés, il y a des « Associés » et tout un
réseau d’amis lié surtout & I"éducation des jeunes.

Théodore Ratisbonne a fondé aussi les Religieux de Notre-
Dame de Sion qui sont nos fréres et avec lesquels nous collaborons
de plus en plus étroitement.



TEMOIGNER DE L' AMITIE ENTRE JUIFS ET CHRETIENS
.

« Je poserai ma pierre dans les fondements de Sion [...] Ceux
qui mettent leur confiance dans le Seigneur, dit le psalmiste, sont
inébranlables comme la montagne de Sion. Ils espérent comme
Abraham contre toute espérance, ils triomphent par la persévérance,
ils disent avec les livres sacrés : “In Sion firmata sum” '2. » m

1-Michel Rondet, cf. revue Ftudes, octobre 2009, 7 - (f. Information Sidlic Paris, octobre 2009, p. 3.
ou Philippe Lécrivain (jésuite), présente son
dernier ouvrage Une maniére de vivre, les reli-
gieux aujourd’hui, Lessius, 2009.

8-0n songe a ce que Jules Isaac appelait « /'en-
seignement du mépris » !

2- Constitutions, § 2 et 14. 9- Constitutions, § 15 et 35.

10 - Pour se renseigner :

3-1d,33. www.biblicalformation.com
4-1d.5 16 11 - Voir les sites : www.sion.org
5-1d,8§10. et www.notredamedesion.org

6 - wwwi.sidic-paris.org 12 - Théodore Ratishonne.

45






ainte Thérése de Jésus :
témoin de I'amitié du Seigneur

Didier-Marie Golay

carme

Thérése de Jésus, plus connue sous le nom de Thérése d'Avila,
a regu le titre de « Mére des spirituels », quand Paul VI I'a proclamée
Docteur de I'Eglise, en 1970. Elle nous enseigne & vivre en amitié
avec le Christ et elle est un guide incomparable sur ce chemin. Mais
avant de nous mettre & son école, nous allons briévement évoquer sa
biographie.

Bref parcours hiographique

Thérése de Cepeda y Ahumada vient au monde le 28 mars
1515, dans |'Avila des chevaliers. Cetfte date évoque pour nous les
figures de Frangois |, de Charles Quint, tout le raffinement de la
Renaissance, les chateaux de la Loire... C'est un siécle de conquétes,
un siécle de découvertes techniques : I'invention de la montre de
poche par exemple, la découverte de la révolution des astres avec
Galilée et Copernic.

Thérése est bien une femme de son époque. Elle va rechercher
la gloire, mais non pas sa propre gloire, celle de Dieu. Et elle va
conquérir de nouveaux horizons et mener de terribles combats, mais
ce sont les combats spirituels qui conduisent aux terres nouvelles de
'intériorité et de |'intimité divine. Sa révolution copernicienne —si I'on
peut dire — consiste & mettre le Christ Jésus au centre de toute sa vie.

47



REFLEXIONS
|

48

Quand elle a treize ans, sa mére meurt. Thérése se rend alors
dans un petit sanctuaire, |'ermitage San Lazaro, et au pied de la
statue de la Vierge, elle lui demande d'étre désormais sa mére.
Thérése est une fille coquette, qui a beaucoup de charme ; elle le sait
et elle en joue. Son pére, par crainte que sa fille ne se perde, |'envoie
comme pensionnaire au couvent Notre-Dame de Grdce.

Quelques années plus tard, n’ayant pas réussi & obtenir I'ac-
cord de son pére, Thérése quitte de nuit la maison familiale et entre
au carmel de I'lncarnation, le 2 novembre 1535. Elle a vingt ans. Les
motifs qui la poussent & entrer dans la vie religieuse ne sont pas tota-
lement purs. « Ce qui me poussait & prendre cet état, c’était, ce me
semble, une crainte servile plutét que 'amour’. » Peu a peu, elle va
purifier cette image de la vie religieuse qui était la sienne.

Le 3 novembre 1537, Thérése fait sa profession définitive, qui est
suivie d'une grave maladie qui I'oblige & sortir de son couvent pour se
faire soigner. Elle passe quelques temps chez un de ses oncles et
découvre le Troisieme abécédaire? de Francois de Osuna, franciscain.

En 1543, Thérése assiste & la mort de son pére. Durant vingt
ans, elle poursuit une vie religieuse honnéte mais médiocre. « Jai
passé prés de vingt ans sur cette mer orageuse, me relevant, mais
mal, puisque je retombais ; ma vie était si pauvre en perfection que
je ne faisais aucun cas des péchés véniels ; je craignais pourtant les
mortels, mais pas comme il I'edt fallu, puisque je ne m’éloignais pas
des dangers®. »

En 1554, Thérése vit une profonde conversion intérieure par la
rencontre d’une représentation du Christ & la colonne et par la lecture
des Confessions de saint Augustin“. Le Christ, dans sa sainte Humanité,
devient le centre de sa vie.

Lannée 1560 sera la grande année de Thérése de Jésus. C'est
I'année ou le Christ ressuscité lui apparait dans toute sa beauté et
dans toute sa gloire®. C'est 'année ou, en avril, Thérése recoit la
gréice de sa transverbération®. Dans cette expérience, son coeur s’en-
flamme d’amour pour Dieu et pour les hommes. Par la gréce de la
transverbération, Thérése communie alors & I'amour sauveur de Jésus
Christ pour toute I’humanité.

C’est enfin I'année ou elle recoit vision de I'enfer. Thérese voit ce
qu'elle mériterait de par sa condition de pécheresse, et elle voit en



SAINTE THERESE DE JESUS : TEMOIN DE

méme temps comment Jésus Christ I'en sauve’. Elle fait I'expérience de
sa nécessité d'étre sauvée personnellement par Jésus Christ.

En septembre de cette méme année elle envisage de fonder un
couvent réformé. « Comme je me demandais ce que je pourrais faire
pour Dieu, je me dis que mon premier soin devrait étre de répondre
& Sa Majesté qui m’avait appelée a la vie religieuse en observant ma
Regle aussi parfaitement que possible. Les servantes de Dieu étaient
nombreuses dans la maison ou [’étais et on Iy servait fort bien, mais
la misére les en tirait souvent pour aller I ov nous pouvions vivre
honnétement et religieusement ; et puis la Régle n’était pas établie
dans sa rigueur premiére, on l'observait, comme dans I'Ordre tout
entier, conformément a la bulle de mitigation. Entre autres inconvé-
nients, |’y vivais me semblait-il trés douillettement, car la maison était
vaste et délicieuse. L'inconvénient des sorties me semblait grand, bien
que je fusse la premiére a en user... % »

Aprés de nombreuses difficultés, c’est le 24 aoGt 1562 qu’est
fondé le couvent Saint-Joseph d'Avila, premiére pierre de ce qui
deviendra la réforme thérésienne.

Cing ans plus tard, Thérése fonde un second couvent & Medina
del Campo. C'est la qu’elle rencontre pour la premiére fois un jeune
religieux qui s’appelle Jean de Saint-Matthias. Elle pergoit la valeur
humaine et spirituelle de ce jeune carme et face au désir qu’il émet
de quitter I'Ordre pour entrer & la Chartreuse, elle lui conseille de
rester et de réformer la branche masculine. Ainsi s’ouvre une colla-
boration avec celui qui prendra le nom de Jean de la Croix.

Puis, c’est la premiére vague de fondations. Trés vite, la réforme
thérésienne connait un essor et fout le monde appelle la « Madre » &
venir fonder. Dieu bénit cette ceuvre. Thérése fonde & Malagon,
Valladolid, Toléde, Pastrana, Salamanque, Alba de Tormes.

En octobre 1571, Thérése est nommée prieure du couvent de
I'Incarnation, par les supérieurs. Cela n’est pas bien recu par la
communauté de I'lncarnation & qui I'on impose comme prieure celle
qui est partie réformer | Mais Thérése sait se faire accepter et accom-
plit sa tdche de prieure comme un service sans chercher & « réfor-
mer » la communauté.

Les fondations se poursuivent : Ségovie, Béas de Segura, Séville.
La réforme thérésienne prend de |'ampleur tant dans la branche fémi-

L'AMITIE DU SEIGNEUR
|

49



REFLEXIONS
|

50

nine que dans la branche masculine inaugurée en 1568 par Jean de
la Croix, & Duruelo.

Un inévitable conflit s'ouvre entre réformés et non réformés.
Thérése doit cesser ses fondations. Jean de la Croix est arrété et
enfermé au cachot de Toléde. En fille soumise & l'autorité de I'Eglise,
Thérése obéit mais cherche également & faire triompher la vérité.

En 1580, il y a séparation canonique entre les couvents issus de
la réforme thérésienne et les couvents non réformés. Chaque partie
peut garder son autonomie et se déployer. C'est, pour Thérése, une
nouvelle vague de fondations : Villanueva de la Jara, Palencia, Sorig,
Grenade et enfin Burgos.

Le 4 octobre 1582, épuisée par son travail, par les maladies qui
rongeaient son corps, Thérése remet son &me entre les mains de son
créateur, en disant simplement : « Mon Dieu, je vous rend gréce de
m’avoir fait fille de votre Eg/ise. »

En 1614, elle est bédtifice par le pape Paul V, puis canonisée
en 1622 par Grégoire XV.

Son enseignement : I'amitié avec le Christ

Thérése veut vivre une amitié avec le Christ, elle écrit cette
phrase audacieuse : « Voild le temps de recevoir le don que nous fait
le Maitre plein de bonté, notre Dieu. Il désire notre amitié®. »

Dans son commentaire du Cantique des cantiques, nous
pouvons lire : « Je me suis demandée qu’était cette union si étroite
que Dieu contracta avec nous en se faisant homme. C'est 'amitié qu’ll
lia alors avec le genre humain ™. »

Thérése parle de sa relation avec Jésus Christ comme d'une
relation d’amitié. Elle nous dit que Jésus nous donne de le rencontrer
dans la priére et que le Seigneur et Sauveur se manifeste & nous
comme un ami. Son enseignement consiste & nous faire prendre le
Christ pour ami. Et comme c’est Lui qui désire cette amitié, Thérése
nous apprend comment vivre dans 'amitié avec Jésus.

Cet enseignement que nous donne Thérése, elle le puise en
premier lieu dans I'expérience qu’elle a vécue elle-méme. En effet,



SAINTE THERESE DE JESUS : TEMOIN DE

Théreése d'Avila n’enseigne pas du haut d’une chaire. C'est son expé-
rience qu’elle livre dans son enseignement. Souvenons-nous qu’elle
s'appelle Thérése de Jésus : ce n’est pas simplement un nom, c’est véri-
tablement un programme de vie pour elle. Le but de Thérése est de
faire découvrir & tous les baptisés cette intimité qu’ils peuvent vivre avec
Jésus Christ. Elle les invite & se rendre présents & Celui qui est présent.

Dans un premier temps, nous reprendrons ce qu’elle nous dit de
sa propre expérience, puis nous verrons comment I'appliquer & la nétre.

Elle écrit dans le livre de laVida : « Je tachais autant que possi-
ble de vivre en gardant en moi la présence de Jésus Christ, notre Bien
et Seigneur, et c’était Ia mon mode d’oraison . » Elle poursuit un peu
plus loin : « Mon mode d’oraison était de técher de me représenter le
Christ en moi 2. »

Elle nous livre par ces paroles, quelque chose de fondamental.
Le Christ remplit tout I'espace de priére de Thérése. Le Christ est vrai-
ment le pivot, le point central de toute |'expérience de priére que fait
Thérése de Jésus. Nous pouvons dire que le Christ n’est pas le théme
de son oraison, c’est a dire qu’elle ne médite pas sur le Christ, elle
rencontre quelqu’un de vivant, et elle I'aime. Elle donnera d'ailleurs
ce précieux conseil : « L'essentiel n’est pas de penser beaucoup, mais
d’aimer beaucoup . »

Quand on fait I'objection & Thérese, en lui disant : « Mais tout
le monde ne peut pas réfléchir », elle dit : « Certes, tout le monde n’est
pas capable de réfléchir, mais tout le monde est capable d’aimer™ »,
nous renvoyant par |& méme & une rencontre d’ami & ami. C'est &
dire que Jésus Christ n’est pas quelque chose sur lequel nous réflé-
chissons, c’est Quelqu’un que nous rencontrons et que nous aimons.

Thérése a recherché amoureusement la présence de Jésus
Christ, et I'a entretenue par la lecture de I'Evangile. Cette rencontre,
cette présence sera le ciment, le fondement de toute sa vie spirituelle.
Elle écrit dans la Vida : « Je retrouvai mon amour pour I'Humanité
sacrée. Mon oraison s’affermit comme un édifice qui a déja des
bases solides ™. »

Quand elle se met en présence de I'humanité du Christ, elle sent
sa vie de priére s'édifier d’'une certaine maniére, prendre une arma-
ture qui lui permet de grandir.

L'AMITIE DU SEIGNEUR
|

51



REFLEXIONS
|

52

« Comme je ne pouvais discourir avec I'entendement — donc
comme elle ne pouvait pas méditer — mon mode d’oraison était de
técher de me représenter le Christ en moi. Je me trouvais mieux ce
me semble, de le rejoindre ld ou je le voyais le plus solitaire. Il me
semblait que lorsqu’il était seul et affligé comme un indigent, il devait
me recevoir en particulier. Je me trouvais trés bien au Jardin des
oliviers, c’est la que je lui tenais compagnie : je pensais a ses sueurs,
a l'affliction qu’ll avait éprouvée. Je désirais qu’il me soit possible
d’essuyer ses sueurs si douloureuses, mais je me rappelle n’avoir
jamais osé le faire car je voyais mes si grands péchés . » Thérése se
met en présence du Christ. Elle a conscience de I'écart qu’il y a entre
elle, créature pécheresse, et le Christ vrai homme et vrai Dieu. Elle
écrit du Christ qu'il est « Celui qui nous tient compagnie'” ». Thérése
recherche la compagnie de Celui qui veut se faire notre compagnon ;
elle va le chercher dans une certaine solitude car pour qu’une amitié
grandisse, il faut qu’il y ait des femps ou |'on se rencontre seul & seul.

Dans ses écrits, Thérése nous offre une belle définition de la
priere & partir de son expérience : « Jattends tout de la miséricorde
de Dieu : personne aprés I'avoir choisi pour ami, n’a été abandonné
par Lui. Selon moi, en effet, 'oraison mentale n’est pas autre chose
qu’une amitié intime, un entretien fréquent seul a seul avec celui dont
nous nous savons aimés '*. »

Tout d’abord, tout attendre de la miséricorde de Dieu.

Puis cette décision : le choisir pour ami. Ce choix du Christ pour
ami, nest pas neutre. Il s'agit de le choisir, donc de renoncer & d’au-
tres amitiés.

Thérése d’Avila était une femme pleine d’esprit et de vivacité.
Elle avait du charme, elle le savait et elle en jouait. Un jour, elle a cette
expérience étonnante : « Le Christ se présenta devant moi avec une
grande sévérité. Je le vis avec les yeux de mon éme plus clairement
qu’on pouvait le voir avec les yeux du corps. Il y a plus de vingt-six
ans que cela m’est arrivé et il me semble I'avoir toujours présent ™. »
Cela marque profondément Thérése. Elle découvre & partir de la qu'il
lui faut déplacer son amitié, la faisant passer des créatures au
Créateur. C'est pourquoi elle insiste : « Il faut I'avoir choisi pour
ami®. » 'y a une décision, une détermination personnelle, il faut « se
déterminer pour », en choisissant Jésus comme ami.



SAINTE THERESE DE JESUS : TEMOIN DE

Peu de temps apres, alors qu’elle passe dans un oratoire de son
couvent, elle découvre une représentation du Christ & la colonne. En
voyant ce Christ souffrant et douloureux, Thérése comprend I'amour
dont elle est aimée personnellement par Jésus Christ et elle s'effondre
& ses pieds : « Il m’arriva qu’entrant un jour dans l'oratoire, je vis une
statue. C'était un Christ trés blessé. Je m’agenouillai devant lui en
versant un flot de larmes et en le suppliant de me donner d’un seul
coup la force de ne plus I'offenser [...] Je ne me reléverai pas que tu
ne m’aies exaucée?'. » Le Christ, voyant la détermination de Thérése,
répond effectivement & sa demande.

A partir de ces deux expériences, la vie de Thérése se centre
véritablement sur Jésus Christ ; sa vie devient « chrétienne » : le Christ
est le centre de sa vie. Il 'introduit toujours plus loin dans la profon-
deur de son mystére, dans la profondeur du mystére trinitaire, dans
la profondeur de la vie divine & laquelle, tous les chrétiens sont appe-
lés. Nous pouvons dire que le Christ devient pour elle Quelqu’un de
vivant, Quelqu’un de présent. Cela se manifeste dans la vie de
Thérése par des gréces extraordinaires, mais cela se concrétise
surtout par une vie de conformité & la volonté de Dieu et un amour
de Dieu manifesté dans I'amour et le service des autres.

Thérése apprend a ses filles comment vivre cette amitié avec le
Christ. Cela est exprimé clairement en trois étapes dans le chapi-
tre 26 du Chemin de Perfection :

* le premier temps de cette rencontre d’amitié est celui de I'en-
trée en compagnie. C'est le temps ou nous allons nous mettre
en présence de Celui qui est présent. Pour cela Thérése nous
invite & nous représenter Jésus présent prés de nous et &
considérer sa présence.

* Puis vient le second temps, qui est celui de la connaissance
réciproque oU nous échangeons des regards, o0 nous posons
notre regard sur le Christ en considérant qui Il est et qui nous
sommes.

* Vient alors le troisiéme temps : avec échange de paroles, nous
lui dirons ce que nous avons & lui dire et il nous dira sa
Parole. Nous ferons alors silence pour écouter sa Parole.

Les étapes semblent donc s'enchainer logiquement. Mais un

phénoméne trés important bouscule une approche trop linéaire des

L'AMITIE DU SEIGNEUR
|

53



REFLEXIONS
|

54

choses. Car lorsque nous prenons le temps de nous meftre en
présence du Christ, nous découvrons que le Christ nous précédait et
qu'll attendait notre attention & sa présence. Quand nous posons
notre regard sur lui, nous découvrons que son regard nous précédait
et était déja posé sur nous. Quand nous lui parlerons, nous décou-
vrirons qu’ll attendait notre parole et notre silence pour nous livrer
Lui-méme sa Parole.

Ecoutons ce que nous dit Thérése de Jésus :

« Représentez-vous notre Seigneur tout prés de vous, et voyez
avec quel Amour, quelle humilité Il vous instruit. Séparez-vous le
moins possible d'un si excellent ami. Si vous prenez I'habitude de
I'avoir prés de vous, Il voit que vous agissez ainsi par Amour, et que
vous vous efforcez de Lui plaire, vous ne pourrez plus, comme I'on
dit, vous défaire de Lui. Il ne vous abandonnera jamais. Il vous aidera
dans toutes vos difficultés, vous le trouverez partout. Avoir & son cété
un tel ami, pensez-vous que ce soit un mince avantage 2[...]

Voyez, je ne vous demande pas, en ce moment d’arréter sur lui
votre pensée, de produire quantité de réflexions, de tirer de votre
esprit des considérations élevées et subtiles, tout ce que je vous
demande, c’est de le regarder. Et qui vous empéche de tourner les
yeux de votre dme vers ce divin maitre pour un instant seulement, si
vous ne pouvez pas d’avantage? 2 »

Thérése conseille de Le contempler dans sa Passion, lorsque
nous sommes dans la tristesse, dans sa Résurrection lorsque nous
sommes dans la joie. Lessentiel est de « porter les yeux sur Celui qui
nous fait un pareil présent® ».

Puis, elle poursuit : « Non contentes de Le regarder, vous mettez
votre joie d vous entretenir avec Lui. Parlez-Lui alors, non au moyen
de priéres toutes faites, mais en lui disant ce qui remplit votre coeur,
car pareille maniére de prier est d’'un grand prix a ses yeux?. »

Quand on se met en présence de Jésus-Christ, et qu’on entre
dans le silence posant simplement son regard sur sa présence en
nous, Il se met mystérieusement, silencieusement & nous enseigner.
Thérése conclut le chapitre 26 du Chemin de perfection en disant :
« Ce n’est pas une faible joie pour un disciple de se voir ainsi aimé
de son Maitre?. »



SAINTE THERESE DE JESUS : TEMOIN DE

Thérése n’est pas une femme qui fait de grandes théories et qui
donne des moyens de méditation, c’est une femme qui invite & la
liberté. C'est & chacun de trouver ses propres moyens parce que c’est
& I'amour d'inventer ce qui fera croitre I'amour. Il s’agit d’une relation
entre le Christ, source de Vie, et le priant. Cette relation étant intime-
ment personnelle, Thérése s'interdit de proposer une fechnique trop
rigoureuse. Elle nous invite simplement & un regard, & un coeur « tour-
nés vers », pour que, dans la plus grande liberté, puisse s’établir une
relation vraie, vivante et durable, et c’est pour cela qu’e||e nous invite
tout le temps & traiter avec Lui, comme avec un ami véritable.

Pour elle, Jésus Christ est Chemin, Vérité et Vie%. C'est en Lui
que nous avons acceés & la Vie divine. Il est véritablement la Parole
d’Amour que Dieu dit sur notre humanité.

Thérése nous rappelle que l'activité de priére est une ceuvre
divino-humaine ou théandrique : c’est Dieu qui vient agir dans le
coeur de ’homme avec le consentement de I’homme. Elle insiste sur
la nécessité de s'exercer & la présence du Christ, tout au long du
jour : « Au milieu de nos occupations, nous devons nous refirer au-
dedans de nous-mémes, ne serait-ce qu’un instant en nous rappelant
seulement Celui qui nous tient compagnie. Cette pratique est extré-
mement profitable?. »

Thérése nous montre que I'amitié divine n’est pas une affaire de
spécialistes. Etre ami de Jésus, vivre dans le souvenir continuel de
'ami, c’est la vocation et le devoir de tout chrétien quel que soit son
état de vie.

Thérése de Jésus redit & notre monde en quéte de sens |'urgente
nécessité de recourir & I'humanité du Christ pour sanctifier I'humain
de nos vies. Un décret du concile Vatican Il I'affirme : « Quiconque
suit le Christ, homme parfaif, devient lui-méme p/us homme?®. »

Thérése de Jésus, nous propose de regarder Jésus pour que
nous devenions plus homme, et qu’étant plus homme, nous rendions
gloire & notre Dieu.

Concluons simplement avec une parole de Thérése de Jésus :
« O mon tendre Maitre, tu es bien I'ami véritable, étant tout-puissant,
ce que tu veux, tu le peux. Jamais, tu ne manques de vouloir quand

L'AMITIE DU SEIGNEUR
|

55



REFLEXIONS

56

on t'aime. Ah, que tout ce qui est ici bas te love Seigneur, que ne
puis-je faire retentir ma voix dans I'univers pour annoncer combien
tu es fidele a tes amis : toutes les créatures peuvent nous manquer, Toi
qui en es le Maitre, tu ne nous manques jamais?. »

Que Sainte Thérése de Jésus nous obtienne & tous de pouvoir
faire I'expérience qu’elle a faite elle-méme : que Jésus Christ ne nous
manque jamais, et qu’ll soit notre ami le plus intime. m

1-Vie3,6. 14 - Fondations 5, 2.

2-0suna a écrit ce livre pour aider les chrétiens 15 - Vie 24,2.
de son époque a méditer et a prier. Cet ouvrage .

N R ) 16 - Vie9,4.
sera trés important pour Thérése en |ui donnant le

moyen d'alimenter sa propre priére, car elle ne 17 - Chemin de Perfection 29, 5.
savait pas trés bien comment s'y prendre.

18 - Vie8,5.
3-Vie§ 1.

19 - Vie7,6.
4-(f. Vie9, 1.

20 - Vie8,5.
5 - Cf. Vie 28, 3.

21 - Vie9, 1.
6 - Cf Vie 29, 13. . ,

22 - Chemin de perfection 26,1.3.
7 -(f. Vie 32. ) )

23 - Chemin de perfection 26, 4.
8 - Vie32,9.

24 - Chemin de Perfection 26, 5.
25 - Chemin de Perfection 26, 10.
26 -Jn 14,6.

27 - Chemin de perfection 29, 5.
28 - Gaudium et Spes n°® 41.

29 - Vie 25,17.

9 - Exclamation 14, 3.

10 - Méditations sur le Cantique 1, 10.
11 - Vied4,7.

12 - Vie9,4.

13 - IV Demeures1,7.



PARTAGE
DE PRATIQUES






= PARTAGE DE PRATIQUES.

emoignage aupres
du monde africain

Georges Salles
Société des missionnaires d'Afrique

La Société des missionnaires d’Afrique (Péres Blancs) a été
fondée en 1868, en Algérie, par le cardinal Charles Lavigerie, alors
archevéque d’Alger. Elle est composée de péres et de fréres. L'année
d’aprés, en 1869, le méme Lavigerie fondait la congrégation des
Sceurs missionnaires de Notre-Dame d’Afrique. On voit par la que
'option pour I'Afrique est inscrite dans le nom méme de la Société.

Au temps de Lavigerie, pratiquement foute la céte africaine
connaissait la présence de missionnaires (Spiritains, Capucins,
Jésuites, efc.). Mais personne n’avait pénétré au coeur du continent.
C'est la que Lavigerie envoya ses missionnaires.

Au début, tous nos engagements apostoliques étaient en Afrique
et pour I'Afrique. Notre but était d'établir et de consolider I'Eglise sur
ce continent. En Afrique du Nord, cependant, le fondateur insistait
sur le témoignage en milieu musulman et le dialogue avec I'islam.
Seuls les besoins de recrutement, de formation et de collecte de fonds
ont justifié une activité temporaire en dehors du continent africain.

Puis, petit & petit, nous avons pris conscience qu’une conception
purement géographique de | Afrique était devenue inadéquate pour
définir notre option, et nous l'avons remplacée par une conception
plus large du monde culturel africain. Les raisons principales de cette
évolution sont les suivantes : des vagues gigantesques de migration
de I'Afrique vers les pays industrialisés de I'Occident ; la redécou-
verte d'un héritage culturel africain par les descendants des anciens

59



PARTAGE DE PRATIQUES

60

esclaves africains dans les deux Amériques ; le renouveau du pan-
arabisme et de I'islam.

Un autre élément entraina |'engagement de la Société en dehors
de I'Afrique ; ce fut la prise de conscience que les problémes de
' Afrique dépendent de lieux de pouvoir et de décisions situés en
dehors d’elle : les Nations unies (avec tous les organismes qui en
dépendent, FAO, OMS, UNESCO, UNICEF...), la Banque mondidle,
la Conférence islamique et I'OPEP, efc. Un service de I’ Afrique semble
devoir inclure une certaine implication dans ces organismes.

Quelques axes fondamentaux

Lavigerie va mettre rapidement ses missionnaires devant une
triple exigence : vous parlerez la langue des gens, vous porterez leur
habit, vous vivrez en communautés.

L’habit

Cette nouvelle société missionnaire prit donc, dés le début, I'ha-
bit arabe : la gandourah et le burnous. C'est que, en Afrique du
Nord, & ce moment-ld, I'habit habituel était la gandouroh blanche.
Comme signe religieux, le cardinal y ajouta le rosaire porté autour
du cou comme un collier. Le surnom populaire de « Péres Blancs »
vient de cet habit, gardé pendant un siécle.

Mais lorsque des jeunes Africains noirs ont été accueillis dans la
Société, il devenait ridicule de les désigner sous les nom de Peéres
Blancs | Nous avons donc repris le nom officiel de la Société :
Missionnaires d’Afrique. Le surnom de Péres Blancs nous collant d la
peau, nous |'ajoutons au titre officiel : Missionnaires d’Afrique (Péres
Blancs).

Aujourd’hui, le port de la gandourah correspond assez bien
aux traditions vestimentaires de nombreux pays africains. Par contre,
en Europe, cela fait un peu folklorique. Et nous avons adopté I'habit
« de tout le monde », en gardant seulement la croix.



TEMOIGNAGE AUPRES DU MONDE AFRICAIN

La vie de communauté

Il est impossible de parler de la vie de communauté des
Missionnaires d’Afrique sans mentionner la fameuse régle de trois,
sur laquelle on a toujours insisté depuis le début de la Société. Le
cardinal Lavigerie voyait la communauté comme une aide et un
rempart, et voulait que tout I'apostolat soit exercé en communauté.

Puis, plus que le travail en commun, c’est le partage & tous les
niveaux qui devint la caractéristique principale de la communauté.
D’ou I'exigence d'avoir des communautés ouvertes et accueillantes.

De plus, le fondateur a voulu des communautés internationales
o0 chacun aimerait 'autre comme son frére. Il a eu des paroles trés
fortes en ce sens: « Jai déclaré que je ne garderais point un seul
d’entre vous qui n’entourerait pas du méme amour tous les membres
de la Société, a quelque nation qu’il appartienne. » Toutes les provin-
ces ne sont pas infernationales au méme degré. En Europe, elles ne
I'ont jamais vraiment été. En Afrique, aprés une prédominance des
membres venus des puissances colonisatrices, les communautés sont
toutes désormais largement internationales.

Dans des milieux marqués par I'ethnocentrisme et oU parfois
éclatent des conflits et des guerres, cette vie en communauté — et en
communautés internationales — est un vrai témoignage. Une équipe
de trois a été nommée dans un des quartiers difficiles de Chicago ;
ces frois missionnaires représentaient trois continents différents,
' Afrique, I’Amérique et |'Europe. Question posée par une personne
du quartier : « Vous ne vous disputez jamais 2 » — « Cela peut arriver,
mais on se réconcilie toujours. » — « Alors vous n’étes pas de notre
monde !... » Evidemment, on ne va pas parler de « vocation », mais
il y a peut-étre une interpellation...

La langue

Pour tous les missionnaires arrivant dans un pays africain, I'ap-
prentissage de la langue est le premier travail. Dans les régions ob une
langue est assez bien répandue, il existe des cours. Et le missionnaire
va passer les six premiers mois de sa vie missionnaire & apprendre

61



PARTAGE DE PRATIQUES

62

cette langue. Et parfois il en apprendra deux ou trois... Au point que
les gens savent qu'ils ont & faire & un missionnaire s'ils I'entendent
parler leur langue, méme s'ils ne le connaissent pas, méme si ce
missionnaire ne porte pas un habit particulier... « parce que, disent-ils,
les autres Blancs ne parlent pas notre langue ! » Et puis, il n'y a pas
que la langue, il y a tout cet univers culturel qui nous est étranger et que
nous essayons de faire nétre : les coutumes, les proverbes, le respect.
Le missionnaire passe beaucoup de temps ¢ observer : les champs, la
forét, le désert, la riviere, le village, les maisons, les boutiques, le
marché, la ville, les bidonvilles, etc. Il observe surtout ceux et celles qui
y vivent. |l essaye de se mettre de leur c6té, & leur place, de voir les
choses et les gens avec leurs yeux. Et ses yeux a lui rencontrent, non
pas d'abord des « blancs » ou des « noirs », des « Zoulous » ou des
« Maliens », des « musulmans » ou des « traditionnels », mais des
hommes et des femmes — « ta propre chair », dit le prophéte.

Et alors, il n’est pas étonnant que beaucoup de jeunes Africains
se lancent dans la vie missionnaire parce qu’ils ont rencontré des
missionnaires qui leur ont donné envie d'étre missionnaire & leur tour.
Je dis « jeunes Africains », car ils forment au moins 80 % de tous ceux
qui sont en formation. D'ailleurs, le cardinal Lavigerie I'avait deving,
lorsqu’il disait aux premiers missionnaires : « Vous n’étes que des
précurseurs : I'Afrique sera évangélisée par les Africains eux-mémes
devenus chrétiens et apétres. »

Vie de priére

Des le début, la Société des missionnaires d'Afrique a été placée
« dans le moule de saint Ignace », en adoptant la spiritualité igna-
tienne. Plus d’un siécle apres, elle continue de proclamer |'importance
de la vie spirituelle, méme si elle insiste davantage sur la vie aposto-
lique. C'est pourquoi I'accent est mis sur |'aspect missionnaire de la
spiritualité ignatienne.

Un des éléments importants dans cette spiritualité, c’est le
discernement spirituel. Il s’agit d’une recherche de la volonté de Dieu
dans notre vie apostolique. En effet, dans les Eglises d'Afrique — et
celles de nos pays d’origine — nous avons une place, mais elle n’est
pas la premiére. Nous avons un service d rendre, mais nous ne



TEMOIGNAGE AUPRES DU MONDE AFRICAIN

sommes ni les seuls, ni les premiers responsables. Mais nous sommes
coresponsables. Nous travaillons franchement et activement avec
'Eglise locale, en accord avec ses responsables.

Notre téche est de rendre #émoignage au dynamisme mission-
naire de I'Eglise. Si nous contestons, ce n’est que pour combatire les
étroitesses et les replis sur soi. Si nous alertons, c’est pour obtenir que
la Parole puisse poursuivre sa course, et que la charité renverse les
murs. Si nous allons & de nouvelles téches, c’est pour ne pas arréter
le dynamisme qui nous porte... Dans nos rencontres avec les jeunes
Africains, c’est cela qui les touche le plus et qui déclenche leur enga-
gement & devenir & leur tour pére ou frére missionnaire...

Des exemples pris sur le vif

En Europe

Le Pére Philippe part de Rome pour le monastére du Grand
Saint-Bernard. En cours de route, il prend une auto-stoppeuse. Elle
s'appelle Klara, est suédoise, luthérienne, « mais trés ouverte », dit-il,
et ils parlent de... religion ! Elle semble trés impressionnée par cet
homme qui a quitté son pays et sa famille pour un pays inconnu au
nom de Jésus Christ... Puis chacun va son chemin.

Six mois apres, le Pére regoit une lettre de Klara lui disant
qu'elle entrait dans I'Eglise catholique et faisait son postulat chez les
sceurs du Saint-Esprit ! Et il apprit plus tard qu’aprés sa formation
spirituelle, elle avait été envoyée en Afrique du Sud pour s’occuper
des lépreux... Plus tard, au cours d'un conggé, le Pére est allé rendre
visite & ses parents qui lui ont dit: « Nous savons que vous étes le
meilleur ami de notre fille ! »

En Afrique

Les situations sont multiples. En plus du témoignage donné par
chacun dans le travail pastoral, dans les ceuvres sociales, les écoles,

63



PARTAGE DE PRATIQUES

64

le développement rural, et toutes les activités entreprises, il y a le
témoignage du sang qu’on ne présente pas souvent mais qui parle
plus que mille discours.

Déja, du temps du cardinal Lavigerie, lorsque la premiére cara-
vane de trois missionnaires s'est enfoncée dans le désert du Sahara,
et qu'ils ont été tués par leurs guides touaregs, tous les jeunes restés
« au pays » se portérent volontaires pour aller remplacer leurs fréres
assassinés... De nos jours, plusieurs jeunes Africains se sont présen-
tés pour devenir missionnaires en voyant certains de leurs « ainés »
repartir dans des pays en guerre malgré les menaces et violences
subies personnellement.

Et puis, il y a des situations ou le respect de 'homme et du
travail de Dieu en lui nous empéche de prononcer le Nom Béni du
Sauveur, ou des gestes de fraternité vraie sont plus éloquents que
toute parole. Ces gestes ne vont pas forcément « susciter des voca-
tions », mais ils peuvent révéler chez le non-chrétien quelque chose
de I'Evangile.

J'ai vécu plusieurs années en plein milieu musulman et aussi en
plein désert, dans une ville artificielle qui a poussé comme un champ-
ignon, parce qu’un jour des savants ont trouvé de I'uranium. D'ov
chantiers, constructions, usines, forages, routes, et beaucoup de
pauvres gens installés la dans des baraques de fortune, espérant
trouver un gagne-pain... Avec ces derniers, j‘ai travaillé & I'alpha-
bétisation, sous la direction d'un inspecteur touareg musulman,
ouvert et chaleureux.

Dans cette région ou il pleut trés rarement, il arrive qu'il y ait
des tornades d’une violence inouie. C'est arrivé un jour : vent violent,
pluie, inondation, baraques détruites, désastre... Ma maison, en dur,
a résisté. J'ai une voiture assez haute sur roues pour aller dans 'eau
& hauteur des pneus. Je passe la journée a transporter personnes et
biens du lieu inondé & un autre plus élevé, en un va-et-vient incessant.
Malheureusement, ma voiture est d’une couleur rouge vif, si bien
qu’elle ne passe pas inapergue ! Deux jours apres, I'inspecteur arrive.
Alors, bien sor, tout le monde lui raconte ce qui s’est passé... et parle
de ma « voiture rouge qu’on a vue partout et qui nous a sauvé la
vie...». L'inspecteur me félicite en me disant exactement ceci : « Pour



TEMOIGNAGE AUPRES DU MONDE AFRICAIN

faire ce que vous avez fait, il faut étre d’une bonne religion. » Je crois
que ce jour-la, |'ai aimé « ma religion » encore plus !

Le Pére Michel a beaucoup travaillé dans la formation profes-
sionnelle : plus de vingt promotions sont passées entre ses mains. |l
était un pédagogue-né et a beaucoup marqué ses éléves qui étaient
tous musulmans. Il est décédé prématurément. A son déces, des
amicales d’« anciens » se sont constituées, et chaque année, les
responsables de ces amicales cherchent un prétre pour célébrer une
messe d’anniversaire. Ce jour-la, aprés un temps de conversation
chaleureuse sur les « bons souvenirs » du passé, un parent du Pére
Michel interpelle un de ses anciens éléves, d’'une fagon trés libre :
« Quand on vous entend, on dirait que vous étes chrétien ; et pour-
tant vous portez un nom musulman ! Au fait, quelle est votre reli-
gion 2 » Réponse : « Ma religion, c’est le Pére Michel ! »

On se rappelle que Don Helder Camara avait dit : « Pense que
ta vie est le seul évangile que beaucoup de gens liront ! »

En conclusion

Voila un petit apercu de ce que vivent — ou tentent de vivre — les
Missionnaires d'Afrique (Péres Blancs). Il est clair que nous ne
sommes pas envoyés uniquement pour « vivre avec ». Nous sommes
membres d’'une communauté fraternelle chargée d’une mission, d’un
témoignage, d’une formidable Nouvelle & faire connditre. Lorsque
I'Esprit descendit sur les Apdtres, aussitdt «ils commencérent a
parler » (Ac 2, 4). Une parole de louange d’abord, pour célébrer les
merveilles de Dieu ; une parole de prédication ensuite, pour annon-
cer Jésus Vivant. C'est ce que nous efforcons de faire toujours et
partout. m

65



MAURICE BELLET

“Jene suis pas
venu apporter
la paix...”

Essai sur la violence absolue
“Je ne suis pas venu
apporter la paix...”
Essai sur la violence absolue
u ALBIN MICHEL 8 Maurice Bellet
Albin Michel, 2009

Nous sommes encore dans I'aprés-coup du xx° siecle, ou les systémes
nazi et soviétique ont dévoilé le virus d'inhumanité qui dort au fond de I'hu-
main. Or, cette violence absolue n’est pas la violence ordinaire. C'est celle qui
s'exerce au nom du Bien, de I'Ordre, de la Vérité, et qui n’est pourtant que
destruction pure. C'est un virus mutant : la révolution libératrice peut deve-
nir totalitarime, la raison triomphante tourner en délire, la religion de I'amour
obéir a un Dieu pervers.

Si I'on <'interroge sur ce mal, il est difficile de ne pas rencontrer la
figure du Crucifié. Car il est dans le lieu de cette violence-la et ce ne peut étre
un hasard s'il occupe une si grande place dans I'histoire humaine. Il y appa-
rait en victime de la violence absolue. Pourtant, malgré I'image pieuse d'un
Jésus gentil et facile, il est violent a sa maniére : sa parole est un glaive qui
déchire implacablement.

Nous aurions intérét a déchiffrer cette énigme. Elle est encore en nous.

Psychanalyste, prétre et théologien, Maurice Bellet est I'auteur d’une
cinquantaine d’ouvrages.



émoigner en prison
de la liberté des enfants de Dieu

Jean Cachot
préfre du diocése de Besangon,
auménier de la prison de Besangon

I_a réalité carcérale

La prison, aboutissement inéluctable de la trajectoire d’exclusion
de la majorité de ses « clients », est un monde de toutes les miséres,
oU la pauvreté économique associée a des handicaps de tous ordres
ancre fortement et durablement dans I'indigence et rend probléma-
tique toute chance de réinsertion. Comme si &tre pauvre était un
quasi-délit. A la sortie, la situation de pauvreté s’est plutdt aggravée,
la prison accélérant une disqualification qui prédispose a y revenir et
les conditions faites aux libérés les poussent & la récidive.

Ils sont accusés ou condamnés, mis au ban de la société, et cela
met entre eux et nous une barriére qu’on ne saurait gommer.
Comment accepter et gérer cette inévitable distance et le temps qu'il
faut pour I'atténuer quelque peu ! Ce qui souligne I'importance de
I'écoute, comme ses limites — s'il est vrai qu’écouter c’est promettre et
qu’on ne peut pas prometire plus qu’on ne peut assumer de la misére,
des problémes familiaux ou psychologiques, des crimes et délits...
des autres. Quant & la confiance, elle ne se donne pas au premier
venu, fot-il auménier, elle se gagne a I'épreuve des mois ou des ans,
surtout en prison !

Dans ces lieux fermés ou le moindre geste, la moindre parole
peuvent prendre une résonance énorme, nous accompagnons des
personnes, avec I'espoir que peut-étre leur peine pourrait étre I'occa-

67



PARTAGE DE PRATIQUES

68

sion d’un travail sur elles-mé&mes pour retrouver leur vocation d’hom-
mes libres et responsables de leurs actes.

Cate’chuménat carcéral

Tout chrétien fait partie d’'une communauté de chrétiens.
L'expérience vécue en prison est |'expérience d’une exclusion de la
société, de la communauté chrétienne voire méme de sa famille. On
fait naftre chez des personnes, souvent avec légereté, I'espoir insensé
que |'Eglise pourrait les accueillir & leur sortie de prison, alors qu’on
peut étre exclu, en raison de certains crimes ou délits, méme par les
autres chrétiens emprisonnés |

Peut-on parler de vie communautaire en détention quand la
violence — agressions, racket — est omniprésente, quand le chacun
pour soi est vital sous peine de se faire « bouffer », quand la délation
est de régle, quand il importe d’abord et avant tout d’en sortir... 2
Qu'est-ce que I'Eglise pour une personne détenue : I'institution dont
ils se sentent rejetés, |'équipe des auméniers et des animateurs du
dimanche, le groupe des personnes détenues qui se retrouvent ou une
personne comme |'auménier, un visiteur, un correspondant 2

Initier & la foi, c’est apprendre la liberté des enfants de Dieu :
« Si tu veux... ! », ce n'est pas faire du nombre. Les sectes font du
nombre. La mainmise sur des personnes fragilisées parce qu’empri-
sonnées est facile et donc fentante. D’ou I'importance de s’adresser a
elles avec un maximum de respect et de discrétion, et ce d’autant plus
qu’elles sont pauvres, dans un milieu infantilisant, débilitant, de non-
respect, de non-droit.

Dans l'initiation chrétienne, il y a I'expérience d’un « mourir au
monde » & l'instar du grain de blé jeté en terre, du don de soi comme
processus de vie. La prison, c’est I'expérience concréte et forte de la
mort sociale (la prison est un « frou »), et la « résurrection » peut n'étre
que du réve pour supporter ou fuir une réalité parfois insupportable.
Quelle promesse de vie dans un lieu de « mort » 2 Quelles promesses
de libération qui tiennent la route pour des personnes enfermées pour
longtemps 2 Quelle liberté dans un univers de non-droit 2



TEMOIGNER EN PRISON DE LA LIBERTE

La personne peut faire en prison un retour fécond sur elle-
méme, mais plus souvent elle va régresser en tous domaines, y
compris religieusement : la culpabilisation et I'angoisse appellent la
superstition a la rescousse d’autant plus que la culture religieuse des
personnes incarcérées est généralement trés sommaire. Par respect
pour elles, faut-il honorer toutes leurs demandes religieuses 2 Et
comment « convertir » ces demandes 2

Il importe de partir de la personne incarcérée, de son itinéraire
souvent chaotique et de sa culpabilité, clés de compréhension de sa
situation de détenu, de ses réactions de révolte et de haine qui l'ai-
dent & tenir, de ses angoisses & I'approche du jugement ou de la
sortie, de ses questions comme données premiéres de sa démarche
catéchétique, tout en respectant son secret, celui de sa parole, celui
de ses échecs et dérives et celui de sa personne.

Le retour sur soi peut étre aussi retour & '« innocence » passée
et perdue, socle sur lequel on va s’appuyer pour imaginer un avenir
qu’on espére autre : partir de cefte expérience brumeuse, mettre en
forme avec la personne ce qu’elle sait déja, reconnditre les valeurs
fondamentales auxquelles elle adhére parce qu’elles sont aussi ses
propres valeurs, quand bien méme elle se serait égarée... Tout ¢a en
tenant compte aussi du contexte carcéral qui est actuellement son
milieu de vie — et quel milieu — sans jamais oublier que seule une
personne incarcérée peut dire ce qu’est la prison pour elle.

Uhistoire de I'Eglise, transmission de sa mémoire, est celle de ses
hauts faits et de ses réussites comme de ses errements et échecs, pour
que les personnes initiées puissent y confronter aussi leurs échecs,
découvrir, comprendre et accepter une fraternité des déchus et des
errants, et entrer dans |'espoir que les échecs ne sont qu’humains et
n’ont pas forcément le dernier mot de leur histoire. Que transmettre
qui redonne confiance, qui donne envie de croire, c’est-a-dire essen-
tiellement en prison, espérer 2

Confrontée & I'expérience carcérale, la Bible prend un accent
fort de vérité, de vérification de la destinée humaine : elle autorise la
révolte, la colére, I'abandon & une confiance inouie, elle permet de
relire ses échecs et sa condamnation, elle autorise |'espoir d’un
pardon, elle suggére une présence de Dieu dans le vide cellulaire,
une complicité avec les pauvres de la Bible et les humiliés, avec I'en-

DES ENFANTS DE DIEv
|

69



PARTAGE DE PRATIQUES

70

fant prodigue et les pécheurs pardonnés, et méme avec le Serviteur
condamné... Lue en groupe, elle peut rassembler des personnes dans
une écoute, un partage et une priére commune de haute tenue...

Devenir chrétien en prison

Un prisonnier qui vient & 'auménerie de prison, participe & une
discussion ou une célébration, vient librement : il lui suffit d’en faire
la demande. Il vient voir. Ensuite il reviendra, plus ou moins régulié-
rement, ou il ne reviendra pas.

Il était chrétien pratiquant dehors, ce qui ne I'a pas empéché de
« tomber » ; I'auménerie pourrait I'aider & ne pas sombrer, envisager
un autre avenir... Il a été baptisé un jour ; en prison, il a envie de se
« rafraichir les idées » ou, simplement, de passer le temps ou de
changer d'air, de sortir de sa cellule ou de rencontrer des copains...
Il n’a jamais été baptisé, mais il est curieux, un copain lui a parlé de
I’auménerie, un auménier l'a visité dans sa cellule. ..

En prison, étre chrétien, devenir chrétien, c’est d’abord entrer
dans une démarche : qu’est-ce que je fais la 2 Je sauvais les appa-
rences et le masque est tombé, qu’en reste-t-il 2 Comment m’accepter
et comment me reconstruire 2 Comment retrouver la confiance de mes
proches 2 J'attends de I'auménerie qu’elle m’épaule dans cette traver-
sée du désert et qu’elle m’aide & tracer des pistes. Je vais peut-étre
découvrir, peu & peu, déja mieux comprendre et plus difficilement
accepter qu’en prison, étre chrétien, devenir chrétien, c’est moins
changer - le pourrais-je jamais | — que découvrir qu’un autre regard
se pose sur moi, celui du pardon, que je suis aimé, reconnu et accepté
tel que e suis et que je resterai peut-étre, si la vie m’a ainsi fait, si la
société ne me donne aucune chance sérieuse de réinsertion...

Et je vais découvrir que I'Eglise, ici en prison, c’est déja nous les
prisonniers, chercheurs de Dieu qui nous réunissons avec les aumé-
niers et balbutions maladroitement nos questions, nos doutes et nos
espoirs, a la lumiére de la Bible, & I'écoute les uns des autres, la
Parole et I'Eucharistie célébrées... Jusqu'au fond de notre délin-
quance ou de notre perversion, Dieu nous rejoint comme Il nous
retrouve au fond de notre cellule, dans cet espace de solitude et de



TEMOIGNER EN PRISON DE LA LIBERTE

silence que nous réussissons & ménager et & protéger pour ne pas
étre écrasés par la machine carcérale.

Peut-étre qu’un jour, imperceptiblement, gréce & I'espoir que
nos proches entretiennent en nous restant fidéles, gréice & I'espérance
d’un pardon divin promis que I'auménerie aura su tenir en éveil,
parce que Dieu nous est indéfectiblement fidéle... peut-étre qu’un
jour nous aurons changé, peu & peu ; nous aurons appris et compris
que « nous ne sommes pas responsables & cause de la loi, mais &
cause des fréres ». Méme si nous restons délinquants, peut-étre alors
le serons-nous devenu autrement ! Peut-&ire méme qu’aprés mille
échecs, & cause de ces échecs, grdce & eux et aux pardons qui nous
auront toujours relevés, nous ne serons plus délinquants du tout.

Peut-étre ne serons-nous jamais devenus ou redevenus comme
tout le monde puisque nous aurons & trainer indéfiniment comme un
boulet notre casier judiciaire, mais nous saurons intimement que nous
sommes de vrais enfants de Dieu, et méme nous oserons croire que
nous sommes de ses préférés, puisque Jésus I'a dit. Tant pis si les
chrétiens du dehors ne nous acceptent pas, tant pis si 'Eglise ne nous
reconnait pas, parce que nous serons restés des hors normes, des
hors la loi des hommes !

/
L aumonerie

I'auménerie des prisons semble superflue dans la vie de I'Eglise
et dans la société pour beaucoup de personnes — chrétiennes ou
non — car elle s'occupe d’une population peu nombreuse et surtout
marginale, souvent percue comme pas digne d'intérét et dangereuse.
Sans faire de I'angélisme et sans étre naifs, nous savons étre lucides
sur la gravité des délits commis, ce qui n’empéche pas qu’au nom
méme de notre foi, nous soyons convaincus de I'importance d’une
présence d'Eglise en prison et de ce que peut ou pourrait recevoir
'Eglise tout entiére de I'expérience humaine et spirituelle de person-
nes incarcérées.

Les « arrivants » apprécient qu’un auménier les accueille ou ils
ne tardent pas & demander sa visite, méme si ce n’est pas toujours

DES ENFANTS DE DIEv
|

71



PARTAGE DE PRATIQUES

72

désintéressé. Alors que le contact individuel est assez spontané, la
construction des groupes chrétiens en prison est précaire, toujours d
recommencer. |l faut faire avec les dépclrts en (transfert ou libérations)
et I'arrivée des nouveaux incarcérés ; il faut faire avec la participa-
tion plus ou moins réguliére aux activités de I'auménerie et aux célé-
brations ; il faut faire avec les contraintes, voire les tracasseries admi-
nistratives... Aprés fout, cette précarité et ce renouvellement
incessants sont le sort de bien des communautés chrétiennes hors de
prison. Nous essayons de faire que les personnes détenues soient
partie prenante de la vie de I'auménerie, ce qui n’est jamais gagné
d’avance, tant est ancrée |'habitude de faire « pour » les pauvres et
non « avec » eux...

Il est difficile de parler de communauté chrétienne en prison,
tant les personnes incarcérées sont fragiles, tant la vie carcérale
enferme chacun dans sa solitude, tant la promiscuité est éprouvante,
souvent méme insupportable, le manque d'intimité déstabilisant, tant
la violence carcérale génére de tensions sourdes... mais y a-t-il vrai-
ment des communautés chrétiennes aussi dehors 2 N'empéche que
'Evangile est annoncé aux prisonniers et qu'il est accueilli souvent de
maniére étonnante ; ceux qui sont laissés & la marge sont évangéli-
sés. Cette annonce rappelle a I'Eglise que sa fidélitée au Christ se véri-
fie dans son souci des exclus, que le coeur de la mission ne se trouve
pas au centre mais dans les marges, s'il est vrai que « I'Eglise n'a
strictement rien d’autre & faire que d’annoncer la miséricorde de
Dieu, fout le reste étant superflu ».

Dans un contexte d’enfermement ou les peines sont de plus en
plus longues, ou le temps s'étire & perdre tout relief et tout sens et
écrase de son « toujours pareil », il est important que nous offrions &
ceux qui nous le demandent des lieux et des moments de respiration
ov la personne puisse se rappeler qu’elle est quelqu’un qui compte
aux yeux de Dieu et donc qu’elle pourrait avoir quelque valeur & ses
propres yeux. Cela va lui permettre de fenir et de repartir, méme si
c’est pour trés peu de temps. Peut-étre importe-t-il de donner un peu
de relief au présent — autant que faire se peut — puisque nous ne
pouvons rien promettre pour demain. La célébration en prison peut
étre une féte qui étonne parfois des habitués des célébrations parois-
siales ov les gens ont souvent Iair si résigné, sans doute parce que
I'espérance est une vertu de la nuit... La qualité des célébrations et la



TEMOIGNER EN PRISON DE LA LIBERTE

force des paroles échangées attestent qu'il y a une vérité de I'Evan-
gile qui se manifeste. D’'ov une tentation d’idéaliser : « C'est tellement
mieux que dehors ! »

Notre mission, c’est d’« annoncer aux captifs qu’ils sont libres ».
Cette liberté, c’est le respect de la dignité de I'homme, méme déchu
de ses droits, c’est le dépassement de la culpabilité - sans la nier -
pour responsabiliser, c’est pour tout condamné le droit & un avenir e,
pour cela, c’est I'expérience du pardon - pardon de soi, de sa
famille, des victimes, pardon de Dieu. Pour que cette liberté ne s'ar-
réte pas aux portes de la prison, il nous faut sensibiliser les chrétiens
et les encourager & s'investir dans les associations de solidarité et de
réinsertion.

Comme il est facile de déraper, nous devons travailler avec
d’autres pour que nous n’oubliions pas que ce qui prime, c’est la rela-
tion entre la personne que nous accompagnons et son Dieu. Et il
importe de voir en quoi cette tache nous transforme nous aussi, car
o est le gage de la fécondité de notre ministére.

Conclusion

Il'y a des chrétiens emprisonnés, et I'on peut aussi devenir ou
redevenir chrétien en prison. Quant & dire que « les personnes déte-
nues nous évangélisent», comme le disent un peu vite quelques
membres de I'auménerie un peu trop idéalistes ou naifs, il ne faut
jamais oublier les victimes des crimes et délits, leurs souffrances et
leur solitude souvent indicibles. Elles aussi sont enfermées, tout aussi
prisonniéres des violences qu’elles ont subies et que parfois elles ne
cessent pas d’endurer, dont elles ne n’arrivent pas a se libérer.

« Ces victimes, vous y pensez 2 » nous rappelle-t-on souvent. Le
méme drame a scellé leur destin de victimes a celui des coupables et
les a enchainés & eux jusqu’a ce qu’un improbable et souvent méme
impossible pardon arrive & les en libérer vraiment. Comme tous les
souffrants, les victimes sont trés seules et ont besoin de reconnais-
sance et de fraternité pour ne pas sombrer dans la révolte, le
désespoir ou une haine destructrice. Elles ne comprennent pas et
acceptent mal qu'il faille étre coupable pour mériter la compassion,

DES ENFANTS DE DIEv
|

73



PARTAGE DE PRATIQUES

74

celle des chrétiens en particulier. La solidarité des chrétiens pourrait
s’ouvrir aux victimes, afin que I'Eglise soit et & elles et aux coupables.

Mais il y a des gens en prison qui veulent assumer au mieux le
mal qu'ils ont fait, qui appellent le pardon de leurs victimes, celui de
leurs proches qu'ils ont mis & mal et celui de Dieu. Il y a en prison des
gens qui se laissent découvrir, apprivoiser par Dieu et qui avancent
pas & pas vers une « conversion ». C'est édifiant, mais c’est tellement
mieux quand ¢a reste dans la discrétion. D’autant que rien ne dit qu’a
leur sortie, les circonstances pourraient étre telles qu’ils n’auraient pas
le choix de faire autre chose que de récidiver. Une maniére de dire
que le vrai travail, si c’est en prison qu'il faut le commencer, c’est
dehors qu'il est & faire pour I'essentiel. Et |a, il ny a plus grand
monde & 'appel, méme chez les chrétiens. =



= PARTAGE DE PRATIQUES.

uisque Dieu existe probablement. ..

Michel Retailleau

responsable de la formation
des Fils de la Charité

Il'y a quelques mois, on a vu fleurir, sur les bus londoniens, le
placard publicitaire : « Puisque Dieu n’existe probablement pas, alors
arrétez de vous inquiéter et profitez de la vie. » Affichage athée bon
teint qui résume & lui seul combien la foi et, en conséquence, I'appel
vocationnel rencontrent aujourd’hui des résistances. L'heure n’est plus
ov les dioceses et les congrégations accueillaient un flux régulier de
candidat(e)s. Pour appeler, nous n’avons plus que la fragile nudité du
témoignage. S'il est vrai, comme le dit Benoit XVI, que « le témoignage
suscite les vocations », en paraphrosant et en retournant la |égeno|e des
bus londoniens, je dirais que nous sommes « condamnés » d vivre cette
heure rude — mais de gréice — ou des jeunes, nous voyant vivre, peuvent
s'inferroger au point de se dire : « Puisque Dieu existe probablement,
alors donnons sens a notre vie et goGtons a cette maniére de vivre. »

En relisant le cheminement vocationnel de jeunes que j'ai eu
— ou que j'ai — & accompagner depuis quelques années, je voudrais
tenter de dire, par quels points d’accroche ces jeunes ont rencontré
des hommes concrets qui les ont attirés par leur profil humain et leur
maniére de vivre. Comment, dans leur sillage, ils ont commencé &
découvrir la tradition spirituelle et apostolique d’'un corps religieux et
apostolique, au point d’entendre I'invitation & s’inscrire en elle. Enfin
comment, chemin faisant, ils ont eu & approfondir la figure de
I’'Homme-Dieu, le Témoin de Dieu et de 'homme, par excellence.

En préambule, pour me situer : je suis Fils de la Charité, congré-
gation fondée & Paris en 1918, par le Pére Jean-Emile Anizan, pour

75



PARTAGE DE PRATIQUES

76

vivre « le mal de Dieu et le mal du ministére du peuple » au sein des
milieux populaires et ouvriers des grandes villes. Aujourd’hui, la
congrégation (qu’on appelle communément « les Fils ») demeure de
taille modeste, mais s'attache & vivre sa vocation comme prétres et
fréres au sein de paroisses populaires et dans des formes diverses de
présence a la vie d’'un quartier, en s'efforcant de répondre aux
« besoins matériels et spirituels du peuple ». Actuellement, I'institut est
implanté dans douze pays d’Europe, d’Amérique, d’'Afrique et
d’Asie. Ma charge d’accompagnateur de vocations et de formateur
est limitée & la France... et limitée & quelques jeunes.

Attirés par un art de vivre
La beauté d’une vie heureuse

Quand je les interroge sur ce qui a pu jouer un réle déterminant
dans leur appel, c’est la découverte de I’humanité heureuse de tel
« Fils » particulier ou de telle équipe (= communauté) «Fils » : une
rencontre personnelle, le compagnonnage quotidien d’une équipe,
I'expérience de « Jeune en mission dans les banlieues » (proposition
« Fils » d'un volontariat de coopération & notre mission), |'écoute d’un
sermon ou la participation d telle liturgie... La, ils ont pergu la petite
musique d’une vie différente qui leur parlait d’'un certain bonheur &
vivre, & croire et & célébrer, dans cette forme de vie la.

« Aprés avoir lu le livre de Jo Bouchaud et I'avoir rencontré, je
me suis dit : une vie comme ca, [‘en veux une aussi. Il a eu une vie
passionnante. J'aimerais en avoir une aussi féconde que lui. »

« Ce qui m’a frappé dans I'équipe, c’est de voir des hommes
ouverts qui s’intéressaient non seulement aux chrétiens mais aussi &
la vie du quartier. Des hommes heureux de vivre avec les gens. »

« En Algérie, [‘avais déja vu des gens qui, bien qu’étrangers,
avaient épousé un peuple. Ici, j‘ai rencontré des hommes qui ont
épousé le peuple des petits, en étant 'un des leurs. »

« le langage simple de son sermon, adapté a la vie concréte
des gens, m’a saisi au point de me dire : la Parole de Dieu est faite
pour prendre corps, & commencer par les pauvres d’aujourd’hui. »



PUISQUE DIEU EXISTE PROBABLEMENT. ..

Expériences singuliéres découvertes comme par surprise et
suscitées par ce qu'ils ont percu comme un « art de vivre » possible,
avec sa cohérence, sa dynamique et son élan. Dans la simplicité de
vies d’hommes qui, méme avec leurs contradictions et leurs faiblesses,
leur apparaissaient comme des vies belles et bonnes, ils n’ont pas vu
des héros. Mais ils ont capté la brillance d'un éclat particulier.

Le camdieu d’une vie menée a plusieurs

En apprenant & mieux connaitre individuellement et collective-
ment ces hommes, ils ne sont pas dupes des défis de la vie commu-
nautaire, mais demeure chez eux le désir de partager une vie
d’équipe Fils ou chacun peut trouver place avec ce qu'il est. lls ont
senti comme appelante cette forme de vie ou, tel un camaieu, l'unité
s'articule aux diversités et sensibilités différentes et fait entrer, a
plusieurs, dans un compagnonnage avec Dieu et les hommes.

« Chez les Fils, il est marquant, de voir comment des hommes si
différents se retrouvent sur 'essentiel. Ca me parle de la vie, d’'une
une vie en profondeur et qui a du souffle. »

«Ce que [ai aimé en eux, c’est qu'ils voulaient aller aux
hommes et a Dieu ensemble, les deux se tenant et se compénétrant. »

Le témoignage de « bons vivants qui aiment la vie » tout en
tenant parole dans leur engagement est pour eux gage de la
confiance qu'ils peuvent avoir dans la vie. Cette vie vaut la peine
d'étre vécue lorsqu’elle se vit sous la promesse d’une bonté voulue
par Dieu. La petite musique de ces témoins leur chante : « Puisque
Dieu existe probablement, alors donnons sens & notre vie et cher-
chons & approfondir ce qu’est vivre en religieux. »

De’sireux de s'inscrire dans une “histoire sainte”
La découverte d’un témoin « fondateur » appelant

Lidéal religieux d'un jeune se révele souvent dans la lecture de
vie de « saints » qui invitent au « courage d'étre ». Il a besoin de s'ali-

77



PARTAGE DE PRATIQUES

78

menter au le récit de « témoins » qui ont été soulevés par une ambi-
tion surnaturelle qui les a menés au plus prés des besoins matériels et
spirituels des hommes de leur temps. Ainsi, une vocation d la vie reli-
gieuse se nourrit des élans mystiques et du zéle apostolique du témoin
particulier qu’est le fondateur. Le Pére Anizan, fondateur des Fils,
nest pas un saint officiel, méme si sa cause est introduite & Rome,
mais je suis frappé de constater combien les jeunes en recherche ou
en formation ont un accés quasi-direct au contenu de ses textes pour-
tant datés. Et combien sa vie de fidélité amoureuse et douloureuse &
I'Eglise et aux petits leur parle. Dans cette figure fondatrice, ils trou-
vent d'instinct comme un « chez soi », un repére : quelqu’un en qui
s'identifier et sur qui s’appuyer, pour croire que ce qui a été possible
hier est possible pour eux aujourd’hui.

Lexpérience d'un thédtre missionnaire que nous avons vécue
plusieurs années avec le spectacle « Charité point com », sur la base
d’événements et de faits de notre fondateur, a été particulierement
marquante. Au cceur de la troupe, deux jeunes ont ainsi pu marir leur
appel. En laissant telle phrase forte prendre chair en eux par la voix,
les gestes et le jeu, ils ont pu s’approprier encore plus existentielle-
ment I'appel pour aujourd'hui. « A travers la piéce, [ai rencontré des
témoins d'hier, dont le Pére Anizan, qui se sont faits pauvres pour étre
riches de Dieu. Ca a réveillé ce qui dormait en moi. » Le « témoin »
fondateur continuait de « susciter des vocations », cent ans aprés !

L'invitation a s’inscrire dans une « histoire sainte »

Cet enjambement de prés d'un siécle par le fondateur a aussi
besoin d'étre étayé et relayé dans son élan créateur par des témoins
que je qualifierais d'« intermédiaires ». Ceux-ci permettent de consti-
tuer une généalogie « Fils », de repérer des pics historiques dans
lesquels s’est cristallisé un certain « savoir étre » et « savoir faire »
« Fils ». Notamment, mais non exclusivement, chez nous, la grande
période missionnaire des années 40-50 avec la paroisse « commu-
nauté missionnaire », la fondation des « Coeurs Vaillants-Ames
Vaillantes », I'essor de I Action catholique, les missions en roulotte, les
camps-mission, les prétres-ouvriers... Les jeunes aiment enfendre les
témoins de cefte époque raconter « ce qu'ils ont fait » et « pourquoi



PUISQUE DIEU EXISTE PROBABLEMENT. ..

ils 'ont fait ». Ce faisant, ils retrouvent I'élan créateur initial qui s’est
peu & peu constitué en tradition apostolique et spirituelle « Fils ». Et
ils s’approprient « I'histoire sainte » particuliére & notre corps de reli-
gieux, avec ses grandeurs, mais aussi ses erreurs, son péché. Par g,
grandit en eux |'appel & s'inscrire dans le témoignage en continu de
cette « histoire sainte » en s’adossant & la fidélité créatrice de ces
« témoins intermédiaires ». En les écoutant raconter, ils se découvrent
non des répétiteurs mais des héritiers possibles !

L'appel a devenir soi-méme « témoin » pour aujourd’hui

Mais s’adosser au seul « témoin fondateur » ainsi qu’aux seuls
« témoins intermédiaires » ne peut suffire & devenir soi-méme témoin
pour aujourd’hui. Le présent, plus humble, se charge aussi d’appeler
pour demain.

Je soulignerai d’abord la rencontre de « fidéles laiics », ces
« témoins du quotidien » qui font vivre I'Eglise locale dans les quar-
tiers populaires. Leur présence est souvent appelante car ils #moi-
gnent au jour le jour que les quartiers défavorisés ne sont pas un
désert spirituel. Parmi eux, ici ou g, se trouve aussi une poignée de
laiics associés (la « Fraternité Anizan ») qui rend visible ce que notre
charisme peut produire chez des laics. En ces temps de « rareté voca-
tionnelle », découvrir qu’une mission en partenariat et en complé-
mentarité, est possible, dans une méme famille spirituelle, conforte
celui qui se sent appelé &

Pour tel jeune aussi, I'absence de témoins peut, d sa maniere,

a vie religieuse.

étre appelante... en creux. Paradoxalement, elle fait naitre la hantise
que I'Evangile soit annoncé aux gens des cités. Le fait de constater que
la priorité de I'Eglise n’est pas portée la prioritairement, peut susciter
en retour, un sursaut vocationnel : « Aujourd’hui, les milieux populai-
res sont délaissés. Et pourtant ces hommes et ces femmes ont le droit
de connaitre le Christ, de se savoir aimés de lui. C’est donc, au milieu
de ces gens souvent méprisés, que ['ai désiré étre religieux. »

Qu'ils soient religieux ou fideéles laiics, présents ou méme...
absents, c’est cette variété de témoins dont Dieu se sert, aux jours de
décision, pour habiter le coeur d'un jeune qui entend : « Viens, suis-
moi. »

79



PARTAGE DE PRATIQUES

80

Le Christ, Le Témoin par excellence

Le Témoin qui raconte Dieu et I’lhomme

Ces témoins variés que nous venons d’évoquer ne sont, il va
sans dire, que des présences, réfractées dans le quotidien, de la
figure méme du Christ. Ils renvoient & Jésus qui a été le seul vrai
Témoin d’'un Dieu-Emmanuel, ami des hommes. Jusque dans sa
proximité avec les laissés-pour-compte, sa « divino-humanité » a
« raconté » qui est Dieu en méme temps qu’elle « racontait » qui est
I’homme. Aussi, en attirant des jeunes par leur art humain de vivre,
les témoins rendent non seulement visible et crédible mais aussi dési-
rable la Beauté et la Bonté de celui qui est le Témoin par excellence
de I'Art d'aimer. Leur témoignage ne peut suffire ; il ne peut « susci-
ter des vocations » qu’a la condition que les jeunes apprennent d lire,
a travers eux, le Vrai Témoin de Dieu et de I'homme, dans son
mystére d'Incarnation. A ce point, les témoins s'effacent pour laisser
I'Esprit les conduire & la Plénitude de Celui est « venu pour que les
hommes aient la vie en abondance ». Par la lecture de |'Evcmgi|e,
médité, prié, vécu, par les sacrements..., ils sont alors invités a
contempler cette lumineuse « divino-humanité » et boire, & leur tour,
a la Source qui inspire ces témoins humains qui les ont affirés.

Des témoins au seul Témoin

Les congrégations sont porteuses d’une christologie implicite qui
fagonne leur charisme dans une référence particuliére a certains traits
de la vie du Christ. Comme, chez les Fils : le Jésus de la vie publique
qui annonce la Bonne Nouvelle aux pauvres, le Bon Pasteur qui a
« compassion » pour les foules abandonnées, le Priant qui loue son
Pére d'avoir « caché cela aux intelligents et de I'avoir révélé aux
petits »... Mais, quel que soit notre charisme, la téche des formateurs
est de faire « entre-voir », & travers les témoins humains rencontrés,
Celui qui, seul, « parle » juste et de Dieu et de 'homme. Car, c’est en



PUISQUE DIEU EXISTE PROBABLEMENT. ..

ce lieu focal que les vocations, en dernier ressort, sont suscitées. Et
que des jeunes acceptent de devenir témoins, a leur tour.

Contrairement aux bus londoniens qui affichent que « Dieu
n’existe probablement pas... », les témoins répandent la rumeur que
« Dieu existe probablement... » Affirmation qu'ils signent de la
consistance de leur existence, et en ce sens qui « parle » au cceur de
certains. Mais leur témoignage a besoin d'étre relayé et élargi par
d’autres témoins qui, pour le religieux que je suis, sont ceux que 'ai
appelés : « le témoin fondateur », les « témoins intermédiaires », les
« témoins du quotidien »... Comme si tous ces témoins s’entrecroi-
saient et s’entretissaient pour faire émerger en surimpression les fraits
du seul vrai Témoin, le Christ. Le seul qui, en derniére instance, peut
susciter des jeunes & répondre dans la foi : « Puisque Dieu existe,
alors donnons sens & notre vie et godtons a cette maniére de vivre et
d’aimer. » m

81



Bernard Couronne

i Petite vie de saint

de

e Damien De Veuster

Petite vie de
saint Damien De Veuster

Bernard Couronne
DDB, 2009

Gandhi lui-méme <'interrogeait sur la source de I'héroisme du Pére
Damien De Veuster (1840-1889), missionnaire belge de la congrégation des
Sacré-Ceeurs de Jésus et de Marie (Picpus), volontaire pour partager le destin
des Iépreux placés en quarantaine sur I'ile de Molokai par le gouvernement
d’Hawai dans le Pacifique.

Entiérement dévoué a ses malades, il contracte la Iépre en novembre
1884. En dépit de ses souffrances physiques, il poursuivit son apostolat
jusqu'en 1889, année de sa mort, tout en se déclarant « le missionnaire le
plus heureux du monde ». Il est considéré pour cette raison comme un
«martyr de la charité ». Béatifié en 1995, puis canonisé en octobre 2009, le
pére Damien est, pour la communauté chrétienne, le patron spirituel des
I8preux et de tous les exclus.

Bernard Couronne est religieux, prétre de la congrégation
des Sacré-Ceeurs de Jésus et de Marie (Picpus).



e témoignage comme relation

Jean-Pierre Longeat
abbé de ligugé

Dans les lignes qui suivent, je souhaiterais porter témoignage
sur quelques aspects de ce chemin d’amour auquel nous nous sentons
tous appelés et que nous aimerions partager avec le plus grand
nombre sous forme de vocations multiples.

Nous ne pouvons recevoir un témoignage que si nous sommes
touchés par lui. Autrement dit, il ne peut y avoir de #moignage du
bout des lévres. Sinon, il se heurterait & une grande indifférence. Hors,
la seule chose qui ne nous indiffére pas, c’est un engagement d’amour
véritable. Cet engagement se déploie au travers de relations justes et
fortes. C'est la le vrai sens de I'existence. Si je parviens & entrer
harmonieusement en relation avec d’autres, je golte avec eux

quelque chose de trés comblant ; si je ny parviens pas, je ressens un
enfermement sur moi-méme qui me désespére. Il est capital en cette
vie de sentir que I'on n’est pas seul au monde, que d’autres peuvent
venir & nous et que nous pouvons rejoindre autrui. Par ces mains qui
se tendent, par ces regards qui s’ouvrent, par des paroles qui s'échan-
gent, |’espércnce gagne du terrain et permet de construire un avenir.

De telles rencontres bouleversent le fond de notre étre, elles
touchent son centre vital, elles donnent & désirer la réalisation de
toutes choses et transcendent la mort.

Mais paradoxalement, je constate aussi que, malgré toute ma
bonne volonté, la relation est difficile, elle se heurte & tant d’obstacles
de ma part et de la part des autres | Que faire alors 2

83



PARTAGE DE PRATIQUES

84

Leffort du témoin est invité a se porter sur I'attention vigilante au
plus profond de soi. La sagesse chrétienne propose de disposer sa vie
a l'écoute du coeur. Ce lieu trés profond n’est pas localisable, mais il
est pourtant inscrit en notre chair. Les croyants y reconnaissent la
Présence de Dieu, Pére, Fils et Esprit Saint qui vient en nous pour y
faire sa demeure. Afin de reioindre ce centre, cette Source, une
écoute essentielle est indispensable : elle prend le temps de faire
silence pour entrainer dans le cellier d’amour tout ce qui nous advient
et tout ce que nous percevons. La, aucune angoisse de solitude, nous
sommes habités par un souffle qui redéploie harmonieusement les
éléments de la nature humaine. Alors peuvent se dire et se vivre sans
risques, le puissant élan du désir, le sentiment et les émotions et bien
sor, I'intelligence rationnelle, au service de projets communs et de leur
mise en ceuvre.

On peut dire de celui qui vit une telle expérience qu’il devient
inévitablement témoin. Et comme tout vrai témoin, il aime & partager.
A vrai dire, il n’a pas besoin de se montrer pour apparaitre aux
autres. On le repére sans méme qu'il le sache. Ce qui I'habite trans-
forme son regard sur autrui et lui donne la gréice des amoureux. Cette
maniére d’exister au monde c’est celle des prophétes qui, & I'exem-
ple de Jérémie, ne cessent de répéter : « Je me disais : Je ne pense-
rai plus & lui, je ne parlerai plus en son Nom ; mais c’était en mon
coeur comme un feu dévorant, enfermé dans mes os. Je m’épuisais a
le contenir, mais je n’ai pas pu. » C'est aussi celle de Jésus, qui de
riche qu’il était, n’a pas accaparé cette richesse mais nous I'a parta-
gée jusqu’a en mourir d’amour. Pour demeurer ainsi, le témoin porte
d’abord tout son soin & stabiliser les fondations de sa filiation
divine : le roc & partir duquel s'éléve I'édifice, c’est une attention de
tous les instants & 'amour qui meurt et ressuscite en nous et entre nous
dans le centre profond qui soutient notre vie.

Face & ce phénoméne, peut s'opérer la prise de conscience
d’une vocation : en effet, devant de tels témoins, je ne peux rester de
marbre. Je me mets en recherche moi-méme de cette Source et je veux
en partager les bienfaits avec des compagnons de route. Telle est |'ac-
tion de I'Esprit de vérité qui brile en nous et nous fait exister en tant
que nous-méme dans une totale et confiante ouverture aux autres.



LE TEMOIGNAGE COMME RELATION

Lorsqu’on se rend accueillant & une telle réalité, les fruits abon-
dent. Ce qui apparait alors ne nous appartient pas. Seul reste pour
nous, disciples de Jésus Christ, |'exigence d'une attention courageuse
au coeur de notre coeur, pour y recevoir la Présence et en devenir les
interpretes.

uelques champs d’action pastoraux

A partir de ce simple constat, |'aimerais évoquer ici quelques
contextes porteurs.

Transmission de la foi

A plusieurs reprises dans mon existence, je me suis frouvé en
présence de témoins par lesquels j'ai été touché. Je me souviens
d’une situation trés impressionnante ou lors d’une homélie sur la
parabole du Semeur, un prétre dont j'étais trés proche, semblait me
parler personnellement. Ce qu'il disait semblait venir du plus profond
de lui-méme, en rapport étroit avec son expérience et de la foi de
I'Eglise dont il était ministre. A la fin de cette prédication, je me suis
dit: « Eh bien ! Maintenant, & toi de jouer ! La recevras-tu ou non,
cette Parole ; sauras-tu ouvrir le fond de ta belle terre pour I'ac-
cueillir 2 » Bien str, une seule fois ne peut y suffire mais il est clair que
cette fois-la était un appel plus fort encore que bien d’autres qui
étaient venus ou viendront par ce méme témoin ou par d’autres croi-
sés sur la route de cefte vie.

Le t#émoin de la Source profonde est habité par une foi vitale. I
afteste et partage cette Source sur la base de |'expérience personnelle
mais s'appuie aussi sur un ensemble de convictions qui constitue la
référence commune du corps ecclésial. L'enjeu est de taille. Nul,
auvjourd’hui ne peut recevoir le dynamisme de la foi, autrement que
sur le mode d’un témoignage personnel qui traduit et interpréte le
donné commun.

Sans une telle transmission, il est bien str qu’aucune vocation ne
peut éclore. Chacun de nous peut rapporter la maniére dont telle ou

85



PARTAGE DE PRATIQUES

86

telle personne a joué ce réle de révélateur et d’accompagnateur dans
sa vie jusqu’a le rendre attentif & I'impérieux appel du plus grand
amour.

Liturgie

Adolescent, je fréquentais la liturgie parallélement & d’autres
activités, en particulier musicales. J'y prenais un intérét individuel :
c’était pour moi une curiosité spirituelle bien en rapport avec mon
tempérament. Jusqu’au jour oU, sachant que j'étais musicien, un
responsable de la communauté ecclésiale, me demanda si | accepte-
rais d'intervenir lors des fétes pascales et si je connaissais d’autres
musiciens qui aimeraient le faire avec moi. Nous constitudmes un
petit groupe d'instrumentistes et finalement, chaque année, nous
participions & |'élaboration de la féte et & sa réalisation.
J'abandonnais pour cela toute perspective de camp de neige ou autre
vacances du méme genre et comprenais progressivement |'enjeu de
cet engagement rituel qui mobilisait le meilleur de moi-méme. Au
sortir de la Veillée pascale, nous avions le fort désir de parcourir les
rues de la ville et d’arréter tous ceux que nous rencontrions pour leur
annoncer « Christ est ressuscité ». Le témoignage que nous nous
rendions les uns au autres dans cette liturgie pascale nous a conduits
& accueillir la question de savoir comment faire pour que Christ soit
premier dans nos vies. Des engagements se prirent quelques années
plus tard au nom de cette fraternité de foi partagée en liturgie.

La liturgie est une ceuvre commune dans le service et la louange.
La liturgie n’est pas un devoir & accomplir, elle est un partage d’ex-
périences fondatrices, constamment rejouées en gestes, en rites et en
paroles.

Un tel partage, enrichi de tant de témoignages fait |'objet de
moments privilégiés dans le cadre du culte. Mais il se déploie bien
plus largement et peut remplir toute I'existence. Il y a du bonheur a
vivre liturgiquement chaque instant jusqu’a recueillir 'eau abondante
de la Source d’eau vive cachée au plus profond de toi. Elle nous
appelle & tout donner, comme le Christ lui-méme.



LE TEMOIGNAGE COMME RELATION

Rassemblement dans l'unité

Je dois dire que dans ma vie, Taizé a été un lieu important.
Incontestablement, 'un des points majeurs de cette expérience fut la
gréce du rassemblement. Se trouver réunis dans une aussi grande
diversité autour d’une méme volonté de partage permettait d’envisa-
ger l'unité dont voulait et veut toujours témoigner la communauté des
freres. Lors de notre premiére visite, en montant vers le centre du
village, nous croisions sur la route des jeunes qui nous faisaient de
grands signes pour nous saluer fraternellement et nous souhaiter la
bienvenue. Une heure plus tard, tous étaient la dans I'église de la
Réconciliation, ou bien dans des groupes de partage, ou encore sous
les tentes o0 nous étions logés : une image de I'Eglise multiforme en
marche vers son unité derniére.

Semblable partage en effet conduit & I'unité. Car la Source est
commune & tous et de ce fait, fous s’en reconnaissent les enfants. Si
nous sommes ses enfants, nous pouvons reconnaitre autrui comme
notre frére et notre sceur jusqu’d ne former plus qu’un. Une telle
disposition est ouverte & tous. Elle se garde des abus de pouvoir, elle
ne céde pas & la tentation d'indifférence a I'égard d’autrui, elle aime
et elle entretient la différence dans la complémentarité. Pour toute
société humaine, une telle perspective tient fellement du miracle
qu’elle a valeur de témoignage en elle-méme et de ce fait, ne manque
pas d'étre infiniment appelante. C'est & partir d’une telle unité frater-
nelle, que des hommes et des femmes se lévent pour répondre & un
appel qui leur fait franchir les obstacles du doute et de la peur.

Dialogue social

Deux initiatives dans les années passées, ont profondément
bouleversé ma vie. La premiére est liée a 'accueil de personnes
marginales dans une maison d’hébergement pas trés loin de mon
monastére. Avec une équipe de laiics, nous avions créé cette structure

87



PARTAGE DE PRATIQUES

88

qui a duré une dizaine d’années. Je dois avouer que le #émoignage
de Bernard et Sylvie, de Riton, de Jean-Pierre, de Vincent et Sylvie qui
jouérent le réle d’animateurs et plus encore de toutes ces personnes
si démunies qui demandaient asile quelques mois m’a remué
jusqu’aux entrailles et a redonné une certaine actualité & mon propre
engagement.

Lattention aux marges est un lieu de partage qui rend souvent
possible des réponses nouvelles. Tous ceux qui attendent sur le bord
du chemin sont préts & recevoir I'essentiel et & accueillir celui qui
vient. Ce n’est pas seulement par dévouement et bonne volonté que
nous voulons partager avec de telles personnes, dans de felles situa-
tions, mais par souci de laisser grandir la vie de I'Esprit en notre
chair. Ny a-t-il pas la un domaine trop ignoré de la vocation spiri-
tuelle & étre humains avec les humains au point que la relation méme
révéle une Présence 2

Je pourrai équivalemment donner des exemples du dialogue
avec des musiciens ou le milieu artistique en général. S'il est un lieu
de socialisation oU le #émoin se fait entendre d’une maniére particu-
lierement ardente, c’est bien celui de la manifestation artistique. Le
véritable témoin est toujours un artiste qui convainc par la justesse, la
tendresse ou la rudesse et I'exigence de son expression. Il met en
langage ce que le mystére laisse entrevoir dans le pur silence des
profondeurs de I'étre. Comment ne pas entendre un message aussi
radical et tenter d'y répondre pour suivre sa vocation propre jour
aprés jour au gré des aléas de la route. Lartiste est aussi un homme
de partage qui n’attend qu’un mot d’autrui pour entrer dans la danse.

« Le témoignage suscite des vocations. » Je pense que cette
affirmation prend en compte des éléments trés fondamentaux des
réflexes humains. Le témoignage ne peut étre uniquement la mise en
avant d’une histoire individuelle, c’est le lieu de révélation d'une
rencontre puissante entre |originalité d’une expérience personnelle et
la référence & une visée commune. Ce lieu de révélation jaillit d’une
Source profonde ou le Christ se donne & chacun et & tous comme un
témoin du Pére et de |'Esprit. Ils établissent leur demeure en notre
chair qui, si elle est consciente d’étre ainsi habitée, développe I'ex-
pression d’un t#émoignage irrécusable. Ce témoignage est partagé en



LE TEMOIGNAGE COMME RELATION

relation et en communauté. Il se travaille et se déploie en liturgie,
comme aussi dans tout engagement social sensible & tous ceux qui
n’ont pas d'autres lieux d’acceuil que ce bout de dialogue.

En raison de ces mille formes de «témoignages », d’autres
personnalités se lévent pour suivre la méme voie tant un appel
semblable entraine peu de résistances. Alors, c’est le passage de
témoin dans la longue marche vers le Royaume. Seuls de vrais
témoins suscitent d’autres témoins dont la vocation se réalise par un
inévitable bouleversement de leur vie.

C'est la le vrai trésor que tout le monde recherche et qui se
cache en nous et entre nous. m

89



PARTAGE DE PRATIQUES

90

CENT PRIERES
DE CHARTREUX

REUNIES PAR NATHALIE NABERT

!

Spiritualités vivantes ; . Albin Michel

Cent priéres de chartreux
réunies par Nathalie Nabert
Coll. “Spiritualités vivantes”, Albin Michel, 2009

Murmurée depuis des siécles dans le secret du silence et de la cellule,
la priére des chartreux est un don rare et précieux qui nous remet, a chaque
instant de notre vie, face a Dieu, face a nous-mémes, a la fidélité, a I'amour,
a la confiance, a I'espérance.

Nathalie Nabert est poéte, professeur de littérature médiavale, doyen
honoraire de la faculté des lettres de I'lnstitut catholique de Paris et fonda-
trice du CRESC — Centre de recherches et d'études de spiritualité cartusienne
— ainsi que de la collection « Spiritualité cartusienne » chez Beauchesne. Elle
a rassemblé ces cent priéres qui nous ouvrent a la lumiére du monde.



= PARTAGE DE PRATIQUES.

ransmettre |'ouverture a |'autre

Francois-Xavier Guiblin
responsable animation du réseau DCC

Chaque année, 200 volontaires partent en mission de soli-
darité avec la DCC, service de la Conférence des évéques.
Le témoignage de ceux qui ont vécu cette expérience est un
relais indispensable pour susciter des vocations au départ.
Indispensable mais complexe.

Un samedi soir, & I'heure ou certains pénétrent |'atmosphére
feutrée d'un complexe de cinéma, d'autres se réchauffent comme ils
peuvent dans les couloirs glacés du Séminaire des missions. Nous
sommes & Chevilly Larue en banlieve parisienne. Au programme ce
soir, témoignage d’anciens volontaires, de retour de coopération
avec la DCC. Un parterre de candidats au départ, qui viennent de
passer la journée & exprimer leurs réves et leurs inquiétudes, a débat-
tre du développement et du volontariat, s'installe devant les quatre
témoins quelque peu impressionnés. Un couple, de retour de
Madagascar ou ils étaient enseignants, prend la parole : « Le volon-
tariat nous a permis de mieux nous connaitre. » Une jeune infirmiére,
qui a écourté sa mission en Centrafrique, prend le relais : « Affronter
seule la mort des enfants a été une expérience terrible. » Un jeune,
enthousiasmé par ses deux ans & Djibouti, termine le tour de table :
«Je n’ai qu'une chose a vous dire, foncez. Je n’ai pas apporté
grand-chose, mais qu’est-ce que [‘ai recu de mes éléves ! » Chacun
prend le temps d’exposer sa mission, les raisons de son départ, sa
situation au retour avant de répondre aux questions puis d’échanger

91



PARTAGE DE PRATIQUES

92

autour d'une biére avec tous les participants. Le froid se dissipe, on
s'imagine sous les tropiques, les paysages se dessinent et la mission
prend des couleurs.

Le lendemain, on note sur les visages que le témoignage a fait
son effet. Il a permis de certifier que les beaux discours de la journée
avaient une réalité tangible : il I'a fait, c’est donc possible. Le volon-
tariat peut apparaitre & bien des égards comme une expérience de
surhomme, souvent bardé de diplémes. Le témoin a illustré, incarné
ce qui n’était jusqu’alors que fantasme. « Au fil des ans, les week-
ends de sensibilisation organisés par la DCC ont beaucoup évolué
dans leur contenu mais la soirée témoignage n’a jamais été modi-
fiée » note Violaine Stroebel, responsable de la formation. « Les
candidats sont touchés par une parole. Certes, les témoins apportent
une vision globale de I'expérience, et la contextualisent, mais c’est
surtout la maniére de s’investir émotionnellement dans leurs propos
qui marque les candidats. »

Il'y a une « posture » du témoin, au-deld de la force du témoi-
gnage. Méme si le témoin s’exprime devant une assemblée, c’est
chaque individu, dans sa personnalité, que sa parole touche. Ton,
regard, voix, attitude du corps, mais aussi les outils indispensables :
photos, objets. Certains témoins retiennent leurs larmes, d’autres ne
quittent pas leur sourire. Une telle émotion & I'évocation de cefte
expérience ne laisse pas indifférent celui qui est assis en face.

L'affectif joue donc un réle primordial dans le rapport au #moi-
gnage. A 25-30 ans, le souvenir d'un témoignage entendu lors dune
soirée d’aumédnerie en quatriéme peut donner envie de franchir le
pas. Entre temps, cela a miri, mais le souvenir a été le moteur de la
recherche d’informations. La parole a éveillé une vocation. Les chif-
fres le disent : 60 % des personnes qui partent ont connu le volonta-
riat par le témoignage d'un ancien volontaire. A la DCC, on sait I'im-
portance de multiplier les lieux ou la parole pourra s'exprimer.
Auménerie, rassemblement, salon, repas de famille : le témoignage
est & la Délégation catholique pour la coopération un enjeu crucial,
voire un enjeu marketing.



TRANSMETTRE L'OUVERTURE A L' AUTRE

Quand la parole devient outil de communication, il faut redou-
bler de vigilance. Le monde catholique est plutét fervent de ce que je
nommerai volontiers le « témoignage-lessive » : opposer, dans un
manichéisme désarmant, un avant et un aprés. Le volontariat peut se
préter facilement & ce jeu : repli sur soi avant de partir, ouverture sur
I'autre et le monde & mon retour. Société occidentale amorale et indi-
vidualiste contre société du Sud authentique, humaine et spirituelle.

La DCC a fait le choix d’'une certaine transparence dans le
témoignage des volontaires. « Aucune expérience n’est univoque.
Dire son volontariat, c’est évoquer ses aspérités, ses hauts et ses bas.
La rencontre de I'Autre n’est pas lisse et heureusement ! C’est un
risque avec ses coups » rappelle le pére Loic de la Monneraye,
ancien missionnaire et bénévole & la DCC.

La parole d’un volontaire, quelle qu’elle soit, participe de I'éla-
boration du discours sur la coopération. Elle est illustration mais pas
définition du volontariat. Le témoignage ne doit donc pas étre la seule
source d'information, au risque de perdre sa valeur. A lui seul, il
suscite le désir, les questions mais ne remporte pas |'adhésion. |l
convient d’aller au-dela du témoignage, passer de la parole regue
la parole échangée. Il faut par ailleurs offrir des compléments d'in-
formation sous des formes différentes. Une vision globale du volon-
tariat pourrait étre le fruit de plusieurs témoignages, mais un jeune
intéressé par cefte expérience ne peut multiplier les rencontres.

Le témoignage dépend aussi de la légitimité du #émoin. De plus
en plus, il nous faut réfléchir a qui parle & qui. Cela est assez frap-
pant dans les grandes écoles, ou I'on écoute plus facilement un pair.
Dans les auméneries par exemple, il nous est demandé un témoin
ayant fait les mémes études, dont I'édge n’est pas trop éloigné de I'au-
ditoire. Tout comme le contenu. Il conviendra alors d’accentuer la
dimension spirituelle ou celle du développement, le recevoir ou le
donner. Témoigner de sa coopération n’est pas forcément tout dire,
mais s’adapter & ceux & qui I'on parle. Le risque est grand de rencon-
trer un volontaire qui repousse plus qu'il néclaire : sa transparence
n'est pas nécessairement vérité. « Pour étre accueilli, le témoignage
ne doit pas étre jugement, ni parole univoque : “je pense que”, “ce
que j'ai vu”, sont des formules indispensables » précise le pére Loic.

93



PARTAGE DE PRATIQUES

94

Si le #émoignage suscite des vocations au départ, il est avant
tout un appel & I'ouverture, & se mettre en route. Chemin de conver-
sion qui ouvre le regard. Si la DCC est sollicitée pour témoigner dans
des écoles ou devant ses partenaires d'Eglise, ce n'est pas juste pour
lever des armées de volontaires. Le #émoignage nuancé change le
regard : le pauvre n'est pas forcément la figure idéale, I'Eglise du Sud
n‘est pas que messe chantée... Le témoignage du volontaire est
provocation. Il interroge la solidarité, par son expérience concréte de
rencontre de I'autre.

Le témoignage agit aussi sur celui qui le transmet. Il permet de
mettre des mots sur sa propre vocation. L'auditoire questionne I'ex-
périence. Pourquoi suis-je parti 2 Qu’ai-je fait sur place 2 Qu'ai-je
apporté, recu 2 Parler devant un public intéressé permet d'aller au
coeur de ce qu’on a vécu. Souvent le cercle familial ou amical inter-
rompt poliment les propos, et la parole ne se libére pas. Les comman-
des de témoignages sont souvent axées : l'interculturel, I'interreli-
gieux, la solidarité, le travail, les acquis professionnels, la solitude, le
chemin spirituel, I'Eglise Universelle... Avant de s’exprimer, le volon-
taire est donc conduit & relire son expérience d travers le prisme de
la commande. Son temps de coopération prend alors tout son relief :
I'autre me dit ce que j'ai transmis. =



CONTRIBUTIONS






- CONTRIBUTIONS.

ux origines du SNV

Raymond Izard
prétre du diocése de Montpellier,

fondateur du CNV et directeur de 1959 & 1973

I_a préparation

Prétre du diocése de Montpellier, ordonné en 1945, i'étais
professeur au lycée séminaire du diocése dans les classes terminales.
En 1951, mon évéque, Mgr Duperray, me demande d’assurer le
secrétariat général du Mouvement des jeunes séminaristes, qui
regroupait alors les éléves des 121 séminaires de jeunes en France.
En 1955, il m’envoyait & Rome pour une thése de théologie. Je pris
le théme : « Recherche sur la nature de la vocation sacerdotale ».
Vers la fin de mon séjour romain, un pélerinage national des jeunes
séminaristes amenait & Assise et Rome 3 000 jeunes de seize & dix-
huit ans. Ce sont, je pense, ces premiéres années de ministére qui ont
conduit I'Assemblée des cardinaux et archevéques de I'époque d
demander mon détachement du diocése pour I'organisation d’une
pastorale des vocations. En 1958, mon nouvel évéque acceptait de
me laisser quitter le diocése pour ce service.

I_a fondation du SNV et sa mission : 1958-1959

Je n’arrivais pas & Paris « dans le vide ». On peut parler d'un
début de pastorale des vocations dés le début du xx° siecle. Une revue

97



CONTRIBUTIONS
|

98

est fondée en 1901 : Le Recrutement sacerdotal. On voit naitre des
« ceuvres diocésaines » et des « bulletins diocésains des vocations ».
Cette postoro|e est une postoro|e de recrutement, s’adressant aux
enfants et & de jeunes adolescents en vue du sacerdoce diocésain.

La création du Mouvement des jeunes séminaristes, ou |'avais
été impliqué, ouvrait vers une pastorale beaucoup plus large : voca-
tion sacerdotale pour certains, vocation religieuse pour d’autres,
vocation militante laique pour le plus grand nombre (10 % des entrés
en sixiéme arrivaient sept ans plus tard au grand séminaire.)

C'est cette vision pastorale qui a été & l'origine du SNV. Le chan-
gement de titre de la revue Le Recrutement sacerdotal en est le signe.
En 1954, elle avait pris le nom de Vocations sacerdotales et religieu-
ses. En 1960, elle devient Vocation. Cette revue atteint en 1970
jusqu’a quatre mille exemplaires, avec une diffusion internationale.

l_a mise en ceuvre d’une pastorale : 1959-1965
Mener directement une action nationale

Par une sensibilisation du peuple chrétien gréce a la presse

Le CNV va permetire & de nombreux diocéses d’éditer un bulle-
tin diocésain des vocations en leur proposant tous les trimestres un
« fonds commun » dont le tirage va atteindre 240 000 exemplaires.
Tous les ans, un magazine est édité, présentant tel ou fel aspect des
vocations. Un calendrier annuel, des affiches et des tracts sont égale-
ment proposés.

Par des liens avec les mouvements et services nationaux

Des liens organiques sont créés avec les principaux mouvements
apostoliques de laics : mouvements d’enfants et de jeunes (Coeurs
vaillants, Croisade, Scoutisme), mouvements d'Action catholique
(JOC, ACO, ACI), avec l'enseignement religieux, |'auménerie de
I'enseignement catholique et de I'enseignement public.

Par une action spécifique d'éveil et d’accompagnement des jeunes
Le service national prenait en charge |'animation du Mouvement des



Aux ORGINIES DU SNV

jeunes séminaristes avec deux revues trimestrielles : Servir pour les
ainés (classes de lycée), Ensemble pour les plus jeunes (classes de
collége), I'organisation de pélerinages et congrés nationaux, I'orga-
nisation de stages de formation apostolique pendant les vacances.

Les relations avec la JOC et la JEC aboutirent en 1966 & la créa-
tion des GFO (groupes de formation en monde ouvrier) et des GFU
(groupes de formation en monde universitaire) avec I'accord et le
soutien de |'épiscopat.

Lensemble de ces relations m’amenérent & lancer une revue
pastorale destinée aux éducateurs de jeunes sous le titre Jeunes et
Vocations en 1967.

Un service de documentation et d’accueil était mis en place
dans les locaux du SNV. En 1965, nous quittions la rue de Varenne
pour les locaux, plus spacieux et mieux adaptés, du 106 rue du Bac.
Dans le méme but, un centre d’accueil était organisé & Lourdes
pendant la période d’été. Ce service, inauguré en 1960, se poursuit
actuellement.

Le « service » de la priére

Des retraites spirituelles d’enfants

Le SNV a été |'animateur de retraites spirituelles d’enfants de 9
& 12 ans qui allaient peu & peu étre organisées dans les diocéses
gréice a la mise en place de services diocésains des vocations qui, de
1955 & 1970 ont partout remplacé |'ceuvre diocésaine des vocations.
En 1970, ces retraites étaient organisées dans prés de 50 diocéses.

L'organisation de la journée mondiale des vocations

La mise en place du SNV m’a amené & participer & divers
congrés & Rome sur la pastorale des vocations organisés soit par la
Congrégation des séminaires, soit par la Congrégation des religieux.
Apres le Concile, le cardinal Garonne, archevéque de Toulouse, était
nommé préfet de la Congrégation des séminaires. Je fus alors nommé
consulteur de la Congrégation. Ces rencontres nous ont conduit &
demander au pape Paul VI I'organisation d’une journée mondiale de
priére pour les vocations, ce qui fut fait en 1964 & la fin du Concile.

99



CONTRIBUTIONS
|

100

Service internationaux

Uexpérience francaise du Centre national des vocations fut
connue dans d’autres pays & la fois grdce aux rencontres conciliaires
et & la revue Vocation. Cela nous amena & recevoir en France des
stagiaires envoyés par leurs évéques ou par leurs conférences épis-
copales, accueillis pour aider & la mise en place de services natio-
naux. Ce fut le cas, pendant mon mandat, au Mexique, au Pérou, au
Chili, au Bénin et au Togo.

L’organisation matérielle

En 1959, le Centre national des vocations, héritant administra-
tivement du Centre de documentation sacerdotale, devenait une asso-
ciation loi 1901. En 1961, devant I'importance du nouveau service,
le conseil d’administration était uniquement composé de laics compé-
tents : administrateurs de société, inspecteurs de banques, etc. L'indé-
pendance financiére du SNV s’est poursuivie pendant 50 ans gréce
a la fois & ses productions et & ses associés — dont le nombre attei-
gnait 12 000 personnes en 1968.

En 1964, quatre prétres et deux religieuses travaillent au Centre
national, assistés de trois salariés laiques.

Cette premiére période s’explique en grande partie par |'at-
mosphére dynamique dans laquelle vivaient alors I'Eglise et la
société : atmosphére de renouveau des années d'aprés-guerre,
atmosphére de renouveau dans la préparation et la réalisation du
concile Vatican II. Toutefois en octobre 1961, un premier symptéme
d’une crise apparait : chute des entrées en sixiéme dans les sémi-
naires de jeunes. Cette chute ne sera sensible que sept ans plus tard,
en 1968, lors de I'entrée dans les grands séminaires. A cela s'ajoute
la crise de la société et les remous dans I'Eglise de I'aprés-Concile.

Le Mouvement des jeunes séminaristes disparait en 1972. Il y
avait 3380 séminaristes dans les grands séminaires en 1970. Ils
étaient 1 700 en 1973.

C'est devant une nouvelle situation que le SNV va alors se
refrouver pour poursuivre son service. m



- CONTRIBUTIONS.

e Centre national des Vocations

Jean Rigal
préfre du diocése de Rodez,

directeur du CNV de 1973 a 1976

C’est en septembre 1969 que |'arrivais au Centre national des
vocations (au 106 rue du Bac, a Paris) pour une durée de trois ans
renouvelable une fois. Elle devait se prolonger une année, le temps
de trouver un successeur.

Sur l'initiative de Mgr Raymond Izard et sous son impulsion, le
Centre de documentation sacerdotale était devenu le « Centre natio-
nal des vocations », le CNV. Derriére ce changement d’appellation se
profilait une importante évolution, tant sur le plan de la théologie que
de I'action pastorale.

Nous étions quatre années aprés la fin du concile Vatican II.
L'enseignement conciliaire était notre référence et la source doctrinale
de notre réflexion et de nos choix pastoraux. Le chanoine Marcel
Delabroye, de Lille, publiait un important ouvrage intitulé Vocation,
expérience spirituelle du chrétien. Ce livre mettait en exergue les
fondements et les |ignes de force de notre pratique postoro|e.
Relevons ses principales insistances, fortement conciliaires.

En premier lieu, une conception dynamique de toute vocation,
au sens chrétien du terme. Lidée de « germe » (longtemps utilisée)
qu'il suffit de découvrir est totalement écartée. D’une certaine fagon,
la vocation des chrétiens est un « devenir », de sorte que chaque
baptisé est « en état de vocation », et le discernement qui s'impose
apparait moins comme le moyen de faire la preuve d’un appel anté-
rieur venu de Dieu que comme la préoccupation de construire I'ave-
nir selon Dieu.

101



CONTRIBUTIONS
|

102

D’autre part, c’est la vocation baptismale qui est premiére, &
laquelle toute personne est appelée. Le baptéme ne prend pas rang
parmi les autres vocations : il les transcende toutes, et c’est par
rapport & ce fondement que les nécessaires vocations particuliéres
recoivent leur détermination spécifique.

Enfin, la pastorale des vocations n’est pas une activité surajou-
tée & l'action de I'Eglise. Elle s'inscrit dans l'activité pastorale ordi-
naire, et c’est au coeur de cette responsabilité commune, et non dans
le zéle de spécialistes sur lesquels on se décharge, qu'il faut situer une
nécessaire action spécifique. Un enseignement du Concile est souvent
cité : « Le devoir de cultiver les vocations revient & la communauté
chrétienne tout entiére, qui s’en acquitte avant tout par une vie plei-
nement chrétienne » (OT n°2).

Cet élargissement se fait progressivement. Il faut intégrer le
diaconat permanent que vient de restaurer le Concile. N'oublions pas
que le premier diacre permanent n’est ordonné qu’en 1970, &
Carcassonne ; il faudra du temps pour que ce ministére retienne I'at-
tention et soit réellement intégré dans une préoccupation commune. |l
en va de méme pour les vocations & la vie consacrée, qui incluent,
certes, la vie religieuse mais aussi d’autres formes de consécration,
tels les Instituts séculiers. Un diacre permanent et une religieuse
travaillent & mi-temps au CNV, pour témoigner de cefte ouverture et
promouvoir une action dans ce sens.

C'est en référence & ces différentes priorités que le CNV va
déployer ses efforts et, d’abord, en direction des services diocésains
des vocations, p|us ou moins actifs, bien sor, mais assez générc|ement
répandus sur I'ensemble de |'Hexagone. C'est ainsi que se multiplient
les sessions diocésaines de sensibilisation et de formation, gréce
notamment & I'appui du « national ». Dans le méme esprit sont orga-
nisés de grand colloques nationaux, les plus mémorables étant, sans
doute, celui du collége Stanislas & Paris et celui de Metz.

Le CNV crée aussi des liens avec les services nationaux, spécia-
lement avec la catéchése et les mouvements d’Action catholique. Des
rencontres réguliéres existent, par exemple, avec I'ACE, le CMR,
I'ACI, 'ACO. Le but est de les « responsabiliser » & ces préoccupa-
tions, au cceur méme de leur objectif spécifique et selon leur péda-

gogie propre.



Le CENTRE NATIONAL DES VOCATIONS

Le CNV assure aussi un réle de lien et de soutien auprés des
maisons de formation des jeunes. A I'époque, « les séminaires-
foyers » qui se substituent aux anciens petits séminaires existent dans
la plupart des diocéses. Ils assurent une mission d'éveil et d’accom-
pagnement auprés des adolescents qui font leur scolarité dans les
colléges et lycées voisins. D’autre part, c’est I'époque oU I'on crée des
groupes dits « de diaspora », pour I'accompagnement des adoles-
cents qui ne sont pas au séminaire-foyer. On parle beaucoup de ces
« groupes diaspora », et ils existent dans la plupart des diocéses.

Le CNV assure également un service de secrétariat pour les
grands séminaires et aussi pour les tout nouveaux groupes de discer-
nement et d’accompagnement, constitués d’étudiants (les GFU) et de
jeunes du monde ouvrier (les GFO). Ces groupes répondent & un réel
besoin, car déja nombre de jeunes ou de jeunes adultes différent leur
entrée dans un grand séminaire ou dans une maison de formation
traditionnelle.

Le CNV publie beaucoup & I'époque. Il faut mentionner, en
premier, la revue Vocation, & la fois doctrinale et pastorale. Cette
revue trimestrielle fait bonne figure. Elle porte sur des thémes parti-
culiers en fonction des besoins du moment et reprend les interventions
des colloques et des sessions. Un bulletin, lui aussi trimestriel, sert de
« fonds commun » aux bulletins des diocéses, destinés & une diffusion
aussi large que possible. C'est au cours de ces années qu’est créée la
revue trimestrielle Jeunes et vocations, au départ simplement dactylo-
graphiée, au service de la pastorale des jeunes. Elle sera, par la
suite, imprimée et deviendra la revue du SNV. Ajoutons la création
de disques microsillons, reproduisant des inferventions « magistrales »
de théologiens et d’animateurs spirituels, ces disques étant surtout
diffusés auprés des communautés religieuses. La salle d’accueil, au
cinquiéme étage du 106 rue du Bac, offrait aussi une petite sélection
d’ouvrages de documentation et relatifs au discernement spirituel.

Il faut situer cet ensemble de services et de propositions dans un
contexte sensiblement différent de I'époque actuelle. Les institutions
« spécialisées », bien qu’en pleine évolution, avaient encore pignon sur
rue. Le climat général était davantage « porteur » qu’aujourd’hui. A
noter que la créativité était présente dans I'esprit du concile Vatican I,
et avec différentes initiatives briévement évoquées dans ces lignes.

103



CONTRIBUTIONS
|

104

Pour ce travail, d'une réelle ampleur, le CNV comptait une
dizaine de permanents, & temps plein ou & temps partiel. J'en étais
le coordinateur de 1972 & 1976. Un évéque, désigné par la
Conférence des évéques, suivait I'essentiel du travail : d’abord Mgr
Lugagne, de Pamiers, puis Mgr Bardonne, de Chalons-en-
Champagne. Avec trois prétres (dont deux & mi-temps), une reli-
gieuse a mi-temps, un religieux & temps partiel, plusieurs laics et le
travail de religieuses xaviéres, le CNV était un service de I'épiscopat
bien vivant.

Personnellement, |'ai beaucoup recu et appris pendant ces
années parisiennes. Beaucoup de travail de rédaction, d’animation et
peut-é&tre surtout de relations enrichissantes avec des chrétiens ou des
services en responsabilité ecclésiale et généralement trés motivés. Le
CNV était un carrefour d'informations, d'interrogations et d’action
commune.

Les circonstances m’ont conduit, ensuite, & Toulouse, aprés une
année d'études a la « catho de Paris ». Ma thése de doctorat sur les
ministéres s’en est suivie, en 1979, ainsi qu’un enseignement spécia-
lisé sur I'ecclésiologie, a la faculté de théologie de Toulouse, durant
vingt-cinq ans.

Je ne cacherai pas que je vois, aujourd’hui, I'avenir des minis-
teres d’une maniére sensiblement différente, comme en témoignent,
sans détours, certains de mes ouvrages. La vie nous méne. Mais il est
indéniable que je dois beaucoup au CNV, et suis trés heureux de |'oc-
casion qui m’est offerte aujourd’hui de lui dire un sincére et grand
merci. m



CONTRIBUTIONS.

u Centre national des vocations
au Service national des vocations

Gérard Muchery
préfre du diocése d'Arras,

coordonnateur du SNV de 1976 & 1983

Le #émoin de ces années 76-83 n’a pas le charisme de ses prédé-
cesseurs et successeurs immédiats, plus aptes & superviser les traits
majeurs d’une époque pour en proposer des analyses pertinentes. Ce
seront donc ici simplement quelques souvenirs qui demeurent, sans que
soient consultées les archives du Service, sauf quelques documents
personnels.

C'est d'ailleurs une des taches qui se sont imposées a la fin des
années 70 : organiser avec méthode le fond déja trés riche accumulé
au cours des quinze années précédentes; d’ou I'embauche pour
quelques mois d'une stagiaire compétente, accompagnée par I'archi-
viste du Secrétariat de I'épiscopat.

Plutét que « directeur », le nouveau venu s’est voulu « coordon-
nateur » des multiples activités qu'il a appris & connditre... progressi-
vement, n’ayant pas participé précédemment a la pastorale diocésaine
des vocations.

Quelques convictions de I'équipe du CNV s’exprimaient alors
ainsi :

* Diversité - complémentarité - réciprocité

e Communication - concertation - communion

¢ Tous différents, tous serviteurs, chacun selon sa vocation

® Tous... quelques-uns...

105



CONTRIBUTIONS
|

106

« Binter les événements. .. »

Méme s'il ne concerne que le ministére presbytéral, un document
sur les Prétres francais en 1979 mérite de refenir notre attention.
Secrétariat de |'épiscopat et CNV hésitaient & livrer un tel dossier aux
informateurs religieux, de peur de susciter un vent de panique chez les
chrétiens. A vrai dire cefte révélation au public de I'état du clergé
diocésain & cefte époque n’a guére provoqué de vagues. En fait, il
faudra que les prétres des paroisses, plus précisément des « clochers »,
en viennent & ne pas étre remplacés pour que la question commence a
se poser chez les chrétiens de base, s'il est permis de s’exprimer ainsi !

Que trouvait-on dans ce dossier, fruit d’'une étude sociologique
sérieuse 2 En 1938, 1 300 prétres diocésains avaient été ordonnés en
France. C'était un sommet depuis I'aprés-guerre 14-18. Depuis lors,
sans tenir compte des hauts et des bas causés par certains événements,
une courbe mettait en évidence une baisse continue du nombre des
ordinations jusqu’en 1977. Cette année-la, seulement 99 prétres sécu-
liers étaient ordonnés. Au cours des années suivantes, la courbe
oscillera un peu au-dessus de 100 ; et quelque trente ans plus tard, en
2008, viennent d’étre annoncées 98 ordinations au ministére diocé-
sain (cf. La Croix du 3 mai 2009).

Le méme dossier présentait une prévision pour le nombre de pré-
tres dans les vingt ans & venir : de 36 000 en 1975, nous devions étre
20 000 en 1995, ce qui s'est largement vérifié et n’a fait que se confir-
mer depuis. Les statistiques les plus judicieuses ne guérissent pas du
mal ! Entre temps, |'épiscopat avait consacré son assemblée pléniére
de 1978 & « L'appel au ministére presbytéral ». Le document prépara-
foire était infitulé : Pour la vie du monde, parmi les serviteurs de I'Evan-
gile, des prétres.

Autres événements & pointer, les congrés. Pour la période concer-
née, trois congrés nationaux et un congrés mondial. Entre-temps, de
nombreuses sessions spécialisées s'inscrivaient au calendrier. Parmi
celles-ci, « Renouveau et Vocations » réunissait les fondateurs ou mem-
bres de plusieurs communautés nouvelles avec le CNV.

La progression du nombre des participants aux Congrés natio-
naux est significative : aprés Lyon 1973 (180), ce fut Reims 1977
(250), Bordeaux 1979 (500), Amiens 1982 (860). Mais c’est surtout
la diversité des états de vie des participants qui manifeste une cons-



cience plus vive de I'implication de tous les chrétiens dans la pastorale
des vocations. Ainsi pour le congrés d’Amiens: 212 laics (120
femmes, 60 hommes et 16 couples), 300 religieuses, 100 religieux, 8
diacres permanents, 45 séminaristes, 170 prétres et 7 évéques. Ce qui
révélait le visage de I'Eglise dans sa diversité, avec un vrai dialogue
entre personnes aux sensibilités différentes et aux engagements trés
divers. Tables rondes et forums n’en étaient que plus féconds.
Impossible de rendre compte ici d’une telle richesse : les numéros 301
et 302 de la revue Vocation sont une mine & ce sujet.

Du 10 au 16 mai 1981 avait eu lieu au Vatican un congrés
mondial. Y participaient, avec Mgr Bardonne, la religieuse et le coor-
donnateur de I'équipe. Le théme éfait : « Les Eglises diocésaines au
service des vocations ». Le compte-rendu en a été publié par les
éditions du Centurion. La pastorale des vocations pratiquée en France
en a été plutdt confortée.

Quelques faits concernant les média

Interrogé au cours de I'émission Le Jour du Seigneur, |'invité s'at-
tachait encore & présenter les courbes d’une fagon qui pouvait sembler
positive...

Une autre fois, avec Damien Avril (op), vétéran du Jour du
Seigneur, il s'agissait de I'appel adressé ou pergu dés le plus jeune ége.
Un slogan s’est imposé : « Trop jeune pour décider, pas trop jeune pour
y penser | » Les trois témoins invités ce jour-la avaient pensé trés 18t &
étre prétre un jour. Mais par la suite, I'un avait renoncé a ce projet pour
s’engager en vie religieuse chez les Petits fréres du Pére de Foucauld,
le deuxiéme était prétre responsable d’un service diocésain des voca-
tions, le troisiéme était marié et pére de famille.

Plus « coriace » fut une émission en direct avec Philippe Bouvard,
& Antenne 2 midi, & I'occasion du congrés d’Amiens. Révélatrices
étaient les questions du maitre du jeu : « Si vous avez fait un congres,
c’était pour évaluer les dégats... » Ce que nous venons de dire du
congrés donnait matiére & répondre...

« La prochaine disparition de I'enseignement catholique va tarir
les vocations. » C'était en 1982. Une enquéte trés fouillee du Pere
Potel, sociologue, auprés d’hommes et de femmes en formation depuis
deux ans, en séminaire ou noviciat, permettait de répondre : 65,5 %

Du CNV au SNV

107



CONTRIBUTIONS
|

108

venaient de I'enseignement privé, 69 % de |'enseignement public (si le
total dépasse ici les 100 %, c’est que certains ont fréquenté les deux).
L'enquéte faisait apparaitre aussi I'influence des mouvements : le scou-
tisme et le guidisme, largement en téte ; puis le Mouvement eucharis-
tique des jeunes, I'’Action catholique des enfants...

Une autre question provocatrice : « La discipline du célibat pour
les prétres doit étre un fameux obstacle... » Il n'était guére possible de
justifier le célibat des prétres en quelques secondes, mais le témoin a
relevé la notion de « discipline », s’efforcant de donner de I'Eglise une
image positive, souhaitant en particulier que ses interventions soient
toujours exprimées et, si possible, percues dans la foulée de ce que
nous dit Jésus : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils...
non pas pour juger le monde mais pour que par lui, le monde soit
sauvé » (Jn 3, 16.17).

Toujours & propos des médias : la revue Panorama aujourd’hui
avait lancé une vaste enquéte sur I'Eglise et son avenir. Le numéro de
lancement s'intitulait : « Va-t-on vers une Eglise sans prétres 2 » Une
rencontre avec le rédacteur en chef, en compagnie du Pére Gaston
Piétri, a permis de lever |'équivoque générée par un tel titre. La riche
synthése des 3 500 réponses est parue en 1983 sous le titre : L’Eglise
qui vient, situant bien la complémentarité des vocations, la place du
ministére presbytéral et les promesses d’un renouveau en germe.

Les séminaires, petits et grands

Les petits séminaires n’existaient plus, mais la reléve prenait la
forme de foyers ou colleges-séminaires. Signalons simplement une
session nationale tenue a ce sujet en 1982, rassemblant 63 participants
de 21 maisons, sous la houlette de Mgr Bernard, évéque de Nancy ;
son expérience personnelle lui avait permis de connaitre |'évolution des
derniéres décennies. Cette session a produit six fiches pédagogiques et
institutionnelles par lesquelles on espérait favoriser cet accompagne-
ment des jeunes adolescents ouverts & une vocation éventuelle. ..

Quant aux grands séminaires, le coordonnateur du CNV... SNV
participait, en tant qu’invité, au Conseil national des grands séminai-
res et aux rencontres des supérieurs. C'était au moment ou ces instan-
ces étaient appelées par la Congrégation des séminaires a élaborer les



Ratio institutionis et Ratio studiorum, dans I'esprit du Concile. Téche
ardue, difficile & mener a bien.

D’autant plus que c’était aussi I'époque ou les « bons chrétiens de
France » étaient polarisés par la formation donnée au séminaire de
Paray-le-Monial, d’origine « sauvage », que les évéques s'efforcaient
de ramener dans le giron des instances de formation légitimes.

De plus, & I'université de Fribourg en Suisse, naissait la commu-
nauté Saint-Jean, reconnue canoniquement, provisoirement, aprés
bien des essais infructueux, comme oblats de I'abbaye de Lérins. Le
coordonnateur du SNV, lors d’une retraite en la dite abbaye, s'était
permis de dire au Pére Marie-Dominique Philippe, fondateur et forma-
teur de cette communauté, que I'on pouvait se réjouir de tout ce que
I'Esprit suscite de prometteur dans I'Eglise, mais que l'on ne pouvait
approuver ce qui se faisait « contre ». Ce Pére estimait en effet que les
séminaires diocésains n’assuraient plus de vraie formation. Il n’en
restait pas moins qu'ils peinaient d intégrer des jeunes trés attachés &
un certain style de vie spirituelle, trop souvent insensibles & ce que I'in-
tuition de I'Action catholique avait apporté & I'Eglise. Vaste probléme !

D es statuts rénoveés

Deux statuts, relevant du sacrement de I'Ordre et de la vie consa-
crée, sont restaurés par le Concile.

Le diaconat réapparaissait timidement dans les diocéses. Bien
défini quant & sa nature, les modalités concrétes de ce ministére se
cherchaient encore. Le diacre, membre de I'équipe du CNV, se battait
avec vigueur pour en affirmer la spécificité par rapport & celui des
prétres et pour éviter que soient ordonnés diacres tous les sacristains !

Un nouveau rituel de la consécration des vierges était promulgué
en 1970 avec, élément trés nouveau, la possibilité d’admettre & cette
consécration « les femmes vivant dans le monde ». Il revenait aux
évéques de réinventer cette forme de consécration. Il s’est trouvé que le
coordonnateur du CNV avait été impliqué dans cette recherche, dés
1970 et pendant quelques années ; ce qui a donné lieu & une petite
brochure éditée en 1984 : La virginité consacrée, état de vie ancien et
nouveau (rééditée en 1998).

Du CNV au SNV

109



CONTRIBUTIONS
|

110

NOS revues

En septembre 1976, le nouveau responsable du CNV annongait,
au nom de I'équipe, la fusion du courrier d'information DicVoc avec
Jeunes et Vocations, dossier simplement dactylographié & 'usage des
SDV. Par ailleurs, existait la revue Vocation, plus ancienne que le CNV
puisqu’égée de quatre-vingts ans. En octobre 1982 fut célébré solen-
nellement cet dge respectable & I'occasion de son 300° numéro. Mais
elle n’a pas pu devenir centenaire !

En effet, I'impossibilité de trouver un successeur a celui qui assu-
rait la coordination du Service depuis six ans a fait prolonger son
mandat d'un an pour, finalement, confier cefte responsabilite au
membre de I'équipe qui assurait avec compétence la rédaction de cette
revue. Celle-ci fut donc supprimée. Mais ce nouveau directeur du SNV
n'a pu étouffer le charisme dont il avait fait preuve depuis trois ans
comme rédacteur de la revue défunte et ce fut Jeunes et Vocations qui
en profita, au bénéfice de tous.

On pardonnera & 'auteur de ces lignes de terminer son petit
rapport par ce qui lui a tenu particuliérement & coeur au cours de son
mandat, et qui a donné lieu & un ouvrage édité en 1982.

Conscient de la difficulté rencontrée par les chrétiens & s'y retrou-
ver dans la diversité des « chemins » proposés dans |’Eg|ise, le projet
était d'éditer une petite plaquette afin de « rendre accessible au plus
grand nombre une connaissance objective des formes de vie évangé-
lique apparves & chaque époque, en fonction des besoins du
moment » et de « présenter aussi les principales familles spirituelles ».

La premiére édition, & compte d’auteur (le SNV) rencontra un vif
succes : cinq mille exemplaires en quelques années. En 1988, Bruno
Chenu, juste avant son passage au journal La Croix, en assura une
seconde édition, au Centurion, moyennant quelques remaniements.
Enfin, en 2007, chez Bayard, une troisiéme édition sous le titre
Chemins & la suite du Christ. Guide des vocations dans I'Eglise. Ce fut
évidemment la meilleure mouture, gréice & une collaboration renouve-
lée avec I'équipe du SNV. En guise de conclusion, une évaluation du
cardinal Danneels : « Véritable vade-mecum pour ceux et celles qui se
sentent appelés, mais qui n’arrivent pas a faire un choix concret par
manque d’information. »



- CONTRIBUTIONS.

e Service national des vocations
dans les années 1983-1989

Yvon Bodin
prétre du diocése de Poitiers,

coordonnateur du SNV de 1983 & 1989

En 1980, le service des vocations
est un gros navire difficile a manceuvrer

Il avait parcouru bien des mers, mais il était amarré au port,
quelque peu encombré de lui-méme et incertain de ses nouvelles
missions. Le service central souffrait d’obésité, avec une dizaine
d’employés qui s’ajoutaient aux cing membres de I'équipe anima-
trice. Les fins de mois étaient lourdes et il a fallu faire un emprunt pour
honorer les salaires. Une cure d’amaigrissement réduisant de moitié
ces effectifs fut opérée avec I'encouragement de I'évéque accompa-
gnateur, Mgr Coloni.

Le plan de navigation s’avérait flou, imprécis au dire de ce délé-
gué diocésain : « La pastorale des vocations n’est-elle qu’une pasto-
rale d'incantation 2 »

Les évéques, de leur cété, demandaient de cibler plus précisément
ce service sur les vocations spécifiques, fandis que les instances religieu-
ses lui reprochaient de n’avoir que le recrutement des prétres & I'esprit.
Enfin il fallait rejoindre les diocéses, exorciser un trop grand centralisme
et redonner foute leur place aux délégués régionaux dans I'élaboration
d'une pastorale plus proche du terrain. Bref, il apparaissait qu'il fallait
& nouveaux frais promouvoir l'inspiration donnée & la pastorale des
vocations par le concile Vatican Il et faire qu’elle soit plus qu’un recrute-
ment, mais |'expression de la vie méme de I'Eglise et de sa mission.

m



CONTRIBUTIONS
|

112

En 1981, le congrés mondial de Rome
a été pour le SNV une refondation

Toute la dynamique des appels fut renouvelée selon trois convic-

tions fondatrices.

* Une pastorale qu’inspire la foi en un Dieu qui appelle, car
c’est Lui qui appelle. Elle est donc renvoyée & la Parole de
Dieu qui convoque et éclaire, & I'Eucharistie qui transforme et
nourrit, & la priére qui expose et implique.

* Une pastorale qui commande 'incarnation des appels dans
I'humain ou se joue la liberté des réponses & I'appel. Une
pastorale sous le signe des racines, du vécu dans la société
—la profession, I'affectivité, I'argent, les situations d’auto-
rité —, d’une histoire oU sont toujours présents Dieu, les autres
et la liberté, d’une recherche visant & une clarification, avec le
risque que comporte fout itinéraire pascal.

* Une pastorale qu’inspire la destination des appels & la mission,
une pastorale au coeur d'une Eglise non repliée sur elle-méme,
exposée au souffle de I'Esprit et aux attentes des hommes, donc
une pastorale qui articule I'ensemble des forces vives de
'Eglise, une pastorale qui n’est pas la propriété de spécialistes
appointés, mais des communautés et des fraternités d'Eglise.

Une dynamique qui devrait s'appuyer sur des rendez-vous

significatifs et des moments forts : la commande faite & Didier Rimaud
d’un chant pour les vocations, Si le Pére vous appelle ; la nouvelle
présentation de la revue Vocation ; la diffusion du film Prétre o
Dunkerque ; les assemblées annuelles musclées de régionaux sur le
terrain sonnaient le rappel, mais il fallait rassembler les forces vives
sur la postora|e de |'occompognement des vocations et sur |’cppe| au
ministére des prétres, plus précisément, ce qui donna lieu au congrés
de Vichy et au congrés de Lourdes.

Le congres de Vichy

Il s’agissait d’aider les services des vocations & un travail plus
serré dans |'accompagnement et de contester des politiques trop



LLE SNV DANS LES ANNEES 83-89

faciles et trop expéditives de discernement de plusieurs conventicules
& cette époque. Un travail de réflexion avait été mené préalablement,
au fil des années, avec des experts avisés en discernement comme le
Pére Michel Rondet.

Le Pére Jean Madelin (jésuite) était le principal maitre & penser
de ce congrés. Faire ceuvre d’accompagnement pour un bon discer-
nement, c’est aider quelqu’un & entrer dans la dynamique de sa
propre histoire, & se réconcilier avec elle sous le regard de Dieu : la
vocation est une marche d tétons, au pas de Dieu, oU 'on accorde &
chaque signe partiel de Dieu la réponse partielle qu'il réclame.

Faire ceuvre d’accompagnement, c’est mettre sa vocation au
coeur de |'Eg|ise, la découvrir par les autres vocations, la vivre avec
les autres, la mettre au service des autres.

Le congrés de Lourdes :
« Prétres diocésains, qui appellera ? »

Il visait & favoriser une relance, ecclésialement bonne, de I'ap-
pel au presbytérat. Il ne s'agissait pas de cultiver I'angoisse mais
plutdt de restituer aux forces vives des diocéses la responsabilité de
I'éveil au ministére du prétre, dans la conviction que les prétres ne
sont pas des partenaires interchangeables.

Lambition de ce congrés de Lourdes était de tenir un langage
fort et clair : on ne remplace les prétres que par des prétres, sans se
départir du souci conjoint d’articuler cette relance aux forces vives du
diocése. La relance du ministére des prétres ne saurait étre un chant
solitaire ; elle doit étre intérieure & |'effort méme qui est fait pour que
les communautés soient plus vivantes et plus missionnaires.

Cette ligne directrice voulait concrétement favoriser ce qui avait
été mis en place par secteurs : les antennes, les chaines d’appelants
qui se voulaient démultiplication des services des vocations, des équi-
pes relais qui, plus prés du terrain, seraient mémoire incitatrice en
tout et partout.

La hiérarchie avait compris I'importance de ce temps fort. Elle
avait délégué les cardinaux Decourtray et Marty, aux cotés de
Mgr Coloni, pour accompagner la démarche. Mgr Marcus assurait
'intervention magistrale en rappelant que Dieu ne nous sauve pas de

113



CONTRIBUTIONS
|

114

loin mais en Jésus Christ, le Seigneur ne nous sauve pas de loin mais
en son Eglise, au cceur de laquelle il y a le ministére des prétres pour
le service de la Parole et de I'Eucharistie.

/
L appréciation inattendue de Jean-Paul I

Tout au long de ces années nous revenaient des rumeurs et des
échos dépréciateurs sur le déclin de cette Eglise de France dont les
séminaires et les noviciats se vidaient. Rome et sa nonciature en
France étaient & |'afft de nos statistiques.

Nous avons alors pensé que, pour le bien commun, notre devoir
était de porter aux plus hautes instances une information objective sur
la pastorale frangaise du service des vocations. Un dossier complet et
précis du travail accompli fut envoyé, un mois au préalable, a cing
dicastéres de la Curie, avant |'entrevue sollicitée pour en recueillir,
non des médailles mais une évaluation. Ainsi fut décidé et accompli
un déplacement du SNV au Vatican. Une audience papale nous fut
accordée en fin de parcours. Le pape salua I'équipe avec grande
bienveillance et me tint ces propos :

— Mon Pere, quelle est votre mission 2

— Je suis I'animateur responsable de ce service.

Alors qu'il s'était déjar éloigné, le Pape revient vers nous, me prit
la main et dit : C’est trés important, ce qui vous a été confié.

— Oui, trés saint Pére, mais nos résultats sont peu brillants. Les
rentrées sont inéluctablement a la baisse, malgré les trésors d’énergie
déployés.

— Mais, me répondit-il, pourquoi vous dftrister 2 La reléve ne
dépend pas de vous. C’est au Saint Esprit que revient la réponse a
V'appel. A vous il est demandé de faire entendre I'appel. Continuez
donc votre travail. L'Eglise de France en a besoin et par vous c'est
I'Eglise universelle qui en profite.

Ce discernement magistral nous renvoyait & la vérité de notre
mission d’avoir & mourir pour d’autres vivent. m



CONTRIBUTIONS.

u service des vocations

Claude Digonnet
prétre du diocése du Puy-en-Velay,

coordonnateur du SNV de 1989 ¢ 1995

1989-1995, une période marquée par la chute du mur de
Berlin et, en France, le bicentenaire de la Révolution mais aussi par
les JMJ de Czestochova et le rassemblement de Taizé & Paris ou
encore par les affaires Gaillot et Drewerman, sans parler de ce qui
se passait du caté d’Ecéne avec Mgr Lefebvre.

Pour moi, 1989 marquait le vingt-cinquiéme anniversaire de
mon départ au Cameroun. Aprés deux longs séjours de dix ans et
huit ans en terre africaine, en moins d’un an, je passais d’un diocése
camerounais limitrophe du Tchad @ la rue du Bac pour un service
spécialisé de 'Eglise de France que j‘avais I'impression de ne plus
connaitre — d’autant que mon diocése d'origine n’était pas particu-
lierement représentatif de ce qui se passait et se vivait dans |'ensem-
ble de 'Hexagone. J'avais vécu le « tremblement de terre » de mai
68 de trés loin, puisque j'étais déja en service au Nord-Cameroun.
D’od mon étonnement lorsque j'ai été sollicité pour prendre en
charge le SNV. A titre personnel, avec du recul, {'estime que cela m’a
aidé, mais non sans mal, & reprendre pied en France.

Vingt ans plus tard, comment dégager les grands traits de I'ac-
tion pastorale menée pendant les six ans ou |'étais en fonction 2 Ma
premiére remarque sera de souligner |'importance et la qualité du
travail d’équipe. Grdce a |'action de mes prédécesseurs s'était mis en
place tout un organigramme facilitant de multiples relations avec les

115



CONTRIBUTIONS
|

116

principaux acteurs de la pastorale des vocations, & partir d’une
équipe nationale bien constituée.

Autre remarque tirée de réflexions trés souvent entendues. La
pastorale des vocations spécifiques était et est encore souvent mal
comprise, comme s'il suffisait de valoriser au maximum la vocation
commune des baptisés pour que tout aille mieux. Ainsi, j'ai entendu
des amis bien intentionnés me dire, lorsqu’ils ont appris ma nomina-
tion au SNV : « J'espére que maintenant on parlera davantage de la
vocation des laics baptisés. » Je répondais habituellement & ce genre
de réaction : « Je ne crois pas que cette orientation soit prioritaire
dans le mandat qui m’est confié. »

Pourtant, en arrivant & ce poste, je croyais trés fort & I'impor-
tance de la vocation commune des baptisés et je faisais souvent réfé-
rence d deux phrases de Jean-Paul Il, I'une prononcée au Bourget :
« France qu’as-tu fait de ton baptéme 2 » et |'autre prononcée a
Kinshasa : « On n’a jamais fini d'étre chrétien. » Mais il me semblait
que la prise en compte de cette vocation de base relevait de la pasto-
rale de base de toute paroisse, de toute institution d'Eglise.

Par contre, je pensais que les vocations dites particuliéres, qu’el-
les soient de type ministériel, missionnaire ou religieux, étaient
indispensables & |'épanouissement de la vocation commune & des
titres divers et donc qu’elles avaient besoin d’une pastorale spéci-
fique. Et je pensais que |'articulation entre ces deux types de pasto-
rales des vocations était d’une importance capitale.

Dans la période qui précéda mon arrivée au SNV, |'avais vécu
de fagon trés heureuse une expérience de responsabilité diocésaine
& Yagoua, au Nord-Cameroun, avec une équipe chargée de porter
le souci des vocations particuliéres : cette équipe comprenait un
diacre permanent, marié et pére de famille, une religieuse aposto-
lique et deux laiics, homme et femme. J'étais le pilote et le seul expa-
trié. Autant que |'ai pu le constater, articulation avec la pastorale
ordinaire des paroisses était plutdt harmonieuse. Du coup, en arri-
vant au SNV, je me suis beaucoup réjoui de retrouver une équipe du
méme genre, avec des objectifs communs clairement définis. D’autre
part, il m’a toujours semblé que les équipes régionales et diocésaines
des vocations, avec lesquelles nous étions constamment en lien,
partageaient trés largement les mémes perspectives.



AU SERVICE DES VOCATIONS

Pourtant, je ne suis pas sOr, maintenant encore, que la base,
pasteurs et responsables de mouvements, partage tout & fait ces
points de vue. Alors on entend encore des réflexions de ce genre :
« La mission est chez nous ; inutile d’aller voir ailleurs ! » Ou encore :
« La vie évangélique est proposée a tous ! Inutile de parler de vie
consacrée. » Ou encore : « C’est tout le peuple de Dieu qui est sacer-
dotal. Les prétres sont encore trop nombreux. » Il y a la beaucoup de
malentendus qui n’ont pas été totalement dissipés. Quinze ans aprés
avoir quitté le SNV, revenu & la base ou je travaille encore quelque
peu, je peux en témoigner.

Quinze ans aprés la fin de mon mandat au SNV, il m’est assez
difficile de dégager les grandes lignes ou les points forts de I'action
que nous avons pu mener en équipe nationale et encore plus d’en
mesurer les résultats. Je me risque tout de méme & évoquer quelques
points plus précis.

Je crois pouvoir dire que le moment le plus exaltant fut pour moi
le congrés national tenu & Lourdes en novembre 1991 sur le theme
« Baptisés, serviteurs de I'’Appel », avec les deux conférences majeu-
res du Pére Gustave Martelet et de Mgr Jean-Charles Thomas. Le
propos était clair : c’est tout le peuple de Dieu, pasteurs et fidéles, qui
se doit de servir toutes les vocations que I'Esprit suscite pour la vie et
la mission de I'Eglise. Au terme de ce congrés, invité & exprimer
quelques convictions fortes nées de tout ce qui avait pu se dire au
cours de ces trois journées, je confiais aux participants, entre autres
choses, un point qu’aujourd’hui encore, je trouve essentiel. « A force
d'insister sur la “spécificité”, nous risquons d’oublier I'articulation
nécessaire de toutes les vocations pour la construction harmonieuse
du Corps du Christ (1 Co 12). Les diverses vocations se précisent et
se fortifient les unes par les autres. Il me parait fondamental de bien
articuler vocation baptismale et vocations particuliéres d’une part, et
vocations particuliéres les unes par rapport aux autres, d’autre part.
Je crois aussi que c’est dans la mesure ou nous portons ensemble le
souci de ['évangélisation du monde que nous nous situerons le mieux
dans nos vocations respectives. »

Autre souvenir marquant, pour d’autres raisons. A |'automne
1993, nous avons proposé une session nationale sur la vie religieuse

117



CONTRIBUTIONS
|

118

apostolique, masculine et féminine. La nouveauté de cette initiative
venait du choix du lieu de la session : Paray-le-Monial et la commu-
nauté de I'Emmanuel qui assurait la logistique (lieux d’hébergement
et de restauration, salles de réunion, etc.) ; une facon de se connaitre
mieux, de se faire confiance. Yvon Bodin avait depuis plusieurs
années mis en place des rencontres réguliéres.

A Paray, il s'agissait de fout autre chose : simplement demander
'hospitalité pour notre session & une de ces principales communautés
nouvelles qui, d'une maniére ou d’une autre, interpellaient par leur
vitalité les communautés plus anciennes. Une fagon toute simple d’évi-
ter de se regarder en chiens de faience, c’est-a-dire de signorer.

Plus sérieusement, ayant vécu loin de I'Hexagone la naissance et
le développement de ces communautés nouvelles, et engagé comme
prétre Fidei donum dans la pastorale de premiére évangélisation de
jeunes Eglises, je m’interrogeais souvent sur les raisons des résultats si
différents de I'évangélisation en Europe ou les communautés ecclésia-
les traversaient une crise de plus en plus visible et au Nord-Cameroun
ou les jeunes Eglises étaient en plein essor. Dans mon propre entou-
rage familial, j'entendais dire par tel ou tel : « Nous allons nous
ressourcer dans ces communautés parce que nous ne frouvons pas d
la paroisse ce que nous cherchons. » Et je me suis souvent demandé
— et je continue encore & le faire — si, pour des générations de chré-
tiens désormais épargnées par les épreuves successives vécues par les
générations précédentes, il n’aurait pas fallu donner un tout autre
sens au rassemblement dominical : rendre gréce joyeusement pour les
mu|tip|es dons regus et s’engager résolument & un partage avec les
plus défavorisés. Les communautés nouvelles n’ont-elles pas mieux
vécu et célébré cette nouvelle situation 2 Cette réflexion n’a pas
grand-chose & voir directement avec la pastorale des vocations.

Est-ce si sOr 2 Je ne résiste pas non plus & évoquer un souvenir
trés personnel lié & cette époque et & cette région de Sadne-et-Loire,
puisqu’il s'agit d’une visite & la communauté de Taizé en tant que
responsable du SNV.

Nous avions pensé un moment & une inferview de Roger
Schultz, sous forme de cassette audio ou vidéo & destination des
services des vocations et des accompagnateurs de jeunes en recher-
che. Je me suis donc annoncé & la communauté et ma visite @



AU SERVICE DES VOCATIONS

commencé par un entretien en téte-a-téte, au cours d’'un repas avec
le Frére Eric, bras droit de Frére Roger & cette époque. Lui n'était
guére favorable & une inferview de Frére Roger, m’expliquant que
déja, & cause de son dge, sa diction devenait difficile et qu’a cause
de cela les enregistrements n’étaient jamais de trés bonne qualité.
Mais il me proposa de rencontrer Frére Roger au cours de la priére
du soir & l'église de la Réconciliation, comme cela se faisait habituel-
lement. De |entretien, assez bref, je n’ai refenu qu’un encouragement
& persévérer avec confiance dans notre forme de pastorale. Par
contre, ce qui m’a particuliérement touché, fut sa proposition d'une
priére & Marie avec lui, pendant que se poursuivaient dans I'église
les chants et le déroulement de la priére du soir. « Devant quelle
image de Marie, voulez-vous que nous priions 2 » m’a-t-il demandé
et il a ajouté : « Je propose que ce soit devant une icéne qui a été
donnée & la communauté par un métropolite de I'Eglise orthodoxe
venu en visite d Taizé et mort quelque temps aprés entre les bras du
pape Jean-Paul ¥, au cours d’une entrevue  Rome. » Voila quel fut
le sommet de ma visite & Taizé.

Dans ces quelques réflexions sans prétention, je pense, en termi-
nant & un mot, un od]ectif, devenu maitre-mot ces derniers temps :
« durable ». Associé au terme « développement », il représente ce
qu'il y a de mieux pour I'avenir. En pastorale des vocations ou tout
simplement en terme d'avenir de I'Eglise et de la société, on réalise
peut-étre mieux aujourd’hui |'importance d’un engagement durable,
que ce soit dans le mariage, la vie consacrée ou le service ministé-
riel. Que faire pour réhabiliter et fonder ce type d’engagement si
nécessaire & la société et & 'Eglise si 'on veut garantir et assurer leur
avenir 2 Heureusement, nous sommes dans le temps de |'Alliance
Nouvelle et éternelle et ¢ca, c'est du solide et du durable. Reste que,
comme |'écrit Benoit XVI dans son message pour la journée mondiale
de priére pour les vocations, « la réponse de I'homme & I'appel divin
ne ressemble jamais au calcul craintif du serviteur paresseux » de la
parabole des talents. =

119



e

LT o w

| l!

-
"o

Promenade de Noél

Promenade de Noél
Attendre Noé] avec les chrétiens de Strasbourg

L'association « Initiatives cecuméniques », qui rassemble les paroisses
catholiques, protestantes et orthodoxes de Strashourg et de la communauté
urbaine de Strasbourg, a pour objet de rendre visible une présence chrétienne
dans la cité. Pour mieux partager le sens de Noél dans la tradition chrétienne,
elle présente le CD/DVD Promenade de Noél. || offre une approche spirituelle et
sensible de I'événement de Noél aujourd’hui.

Le bénéfice de la vente de ce coffret-cadeau est au profit des associations
qui, a Strasbourg, s'occupent des personnes démunies et sans abri.

Le (D présente une compilation de 22 titres du répertoire de Noél , inter-
prétés par six cheeurs strashourgeois. Du grégorien a la chanson francaise, ce
parcours musical donne a entendre les chants de Noél comme on peut les écou-
ter lors des célébrations et concerts de I'Avent et de Noél a Strasbourg.

Le DVD est un court métrage (12 mn) qui présente la dimension spiri-
tuelle de Noél et les traces de cet événement dans la vie de Lucile, jeune femme
strabourgeoise. Partie en quéte de la lumiére dans les rues de la ville, elle s'ou-
Ve peu a peu a une autre source de lumiére, celle du Christ qui nait a Noél.

Contact : initiatives.oecuméniques@hotmail.com



- CONTRIBUTIONS.

ne mission
passionnante et décapante

Jean-Marie Launay
prétre du diocése de Cambrai,

coordonnateur du SNV de 1995 ¢ 2001

A I'occasion des 50 ans du SNV, Eric Poinsot a demandé & ses
prédécesseurs de « pointer les événements marquants de leurs
mandats respectifs ». Depuis la fin du mandat qui m’a été confié de
1995 & 2001, huit ans se sont écoulés, & Maubeuge puis & Cambrai,
avec de nombreux événements joyeux et douloureux, comme le décés
accidentel de Roland, prétre qui vivait dans la communauté sacerdo-
tale de Maubeuge. Aussi, pour étre fidéle au SNV, {'ai jugé prudent
de ressortir une note que j'avais communiquée le 30 mai 2001 aux
évéques de la Commission épiscopale des ministéres ordonnés
(CEMIOR) en guise de relecture de ces six années de coordination.

Six années de rencontres d’Evangile

Avant méme d’avoir recours & cette communication, si je fais
appel & ma mémoire, ce sont d’abord et surtout des visages de disci-
ples de I'Evangile qui restent comme autant de modéles de vie
donnée jusqu’au bout : particuliérement mes collaborateurs du 106
rue du Bac : Eric Julien, le frére et ami aux mille talents, de qui j'ai
fant recu jusqu'd ce jour, Suzanne David, si précise et précieuse,
Maurice Riguet puis Jean Schmuck qui a lancé notre site Internet,
Brigitte Riche et sa belle famille. Comment oublier le travail inlassa-
ble des Giséle, Laurence, Louise, Sylvie, Julia avec lesquels nous

121



CONTRIBUTIONS
|

122

avons tenté de vivre en famille spirituelle et fraternelle 2 Comment
oublier le sourire de Raymond Izard & qui ces cinquante ans doivent
tant, les visites réguliéres d’Yvon Bodin, Gérard Muchery ou Claude
Digonnet, mes prédécesseurs, le passage de relais & Jacques Anelli
qui a du jongler entre le SNV et sa mission de curé de Puteaux...

Jai aussi été profondément impressionné par la foi courageuse
et contagieuse des délégués diocésains et de leurs équipes au service
des vocations. Que d'initiatives audacieuses, que de temps donné pour
la priere et la réflexion ! Les sessions des régionaux ont représenté pour
moi des moments attendus avec joie : Gilbert Marijsse, Jean de Soos,
Thierry Bustros, Thierry Scherrer, Betty, Anne... impossible de les citer
fous... et merci | Sans eux, la mission aurait été trop aride. Venons-en
& la communication que |'adressais aux évéques en mai 2001.

Six années de voyage ecclésial. ..

Au terme de mon mandat de coordinateur du SNV, je confiais
& la CEMIOR ma joie profonde d’avoir vécu un voyage étonnant
dans une Eglise catholique de France, magnifique et fatiguée  la
fois, souvent prisonniére de la mentalité de crise, de la spirale du
déclin et de la pauvreté. Mais |'Esprit Saint était & I'ceuvre (il suffit de
faire mémoire des JMJ de Paris et de Rome...) et a favorisé un climat
ecclésial (un peu) plus favorable.

Dans les soixante diocéses ou |'ai été invité d intervenir pour des
publics trés divers, |'ai toujours reu un bon accueil, malgré des résis-
tances, surtout de prétres — ceux qui étaient présents ! : « Parler des
vocations 2 A quoi bon 2... » Il me semble que les auditeurs de mes
interventions étaient particuliérement touchés lorsque je les invitais &
revisiter leur histoire sainte, & faire mémoire du « buisson ardent » de
leur vocation personnelle. Pour (re)devenir appelant, il était néces-
saire de se (re)découvrir appelé.

Par ce retour a la source, les langues se déliaient peu & peu :
depuis octobre 1997 (une conséquence des JMJ 2), des prétres et des
responsables de jeunes chrétiens osaient reparler des vocations spéci-
fiques, souvent sous I'impulsion de laics convaincus. Ce long travail
de réconciliation des responsables de communautés avec toutes les



UNE MISSION PASSIONNANTE ET DECAPANTE

vocations en Eglise fut sans cesse & relancer selon une pédagogie qui
privilégiait la méditation de la Parole de Dieu : « Je te rappelle que tu
dois réveiller en toi le don de Dieu que tu as recu quand je t'ai imposé
les mains. Car ce n’est pas un esprit de peur que Dieu nous a donné,
mais un esprit de force, d’amour et de raison. N'aie pas honte de
rendre témoignage a notre Seigneur, et n’aie pas honte de moi qui
suis en prison a cause de lui. Mais, prends ta part de souffrance pour
V'annonce de I'Evangile, avec la force de Dieu qui nous a sauvés et
appelés par un saint appel, non en vertu de nos ceuvres, mais en
vertu de son propre dessein et de sa gréce. » (2 Tm 1, 6-9).

Mais des slogans avaient (et ont toujours) la vie dure, des inter-
dits demeuraient, des nouveaux défis venaient ruiner des propositions
de consécration de vie ou de ministéres (pédophilie) et des « esprits
mauvais » habitaient toujours de nombreux acteurs de la vie ecclé-
siale, regardant les vocations : découragements, recherche de coupa-
bles ou de recettes miracles, recrutements sans discernement, manque
de foi et de confiance, esprit de concurrence. Les apétres n’ont-ils pas
recu mission de chasser ces démons 2

Une ligne directrice a guidé ma mission de 1997 & 2001 : la
dynamique des rapports Dagens et de la Lefre aux catholiques de
France ; pour proposer la foi & la société actuelle, |'Eg|ise a besoin
de tous les baptisés selon leur vocation propre. Pour éveiller et stimu-
ler, nourrir et accompagner la vocation de tous & la sainteté, elle
appelle des ministres ordonnés et invite & la consécration de vie.
Vocation baptismale et vocations particuliéres sont intrinséquement
liées dans le rapport un, tous, quelques-uns. Chaque année, les
thémes de la JMV ont voulu servir cette articulation et cette complé-
mentarité.

Six bonnes raisons de rendre grace
La maison SNV
* Une équipe nationale diversifiée, aux riches personnalités,

articulant vie fraternelle et spirituelle, recherche commune et
partage des chantiers. Equipe fidélement accompagnée par

123



CONTRIBUTIONS
|

124

Mgr Cornet puis Mgr Maillard. Merci pour leur attention
constante & I'équipe, dans ses joies et dans ses crises.

® Un conseil national des régionaux et corégionales. Deux
sessions par an, indispensables pour le discernement des
grands chantiers : thémes JMV, soutien des SDV, organisation
des sessions nationales et des congrés régionaux, choix des
productions, travail de fond sur des thémes choisis (Henri-
Jérdme Gagey, Jean-Paul Russeil, Hervé Giraud, Laurent
Villemin, Denis Villepet...).

® Un conseil d’administration (avec un hommage particulier
pour son président, René Rouviére) et une équipe administra-
tive complétement renouvelée, des personnes compétentes et
données a la vie de la maison.

® Des locaux agréables et des finances trés saines.

® Un défi personnel pour ce ministére de coordination fut d'as-
sumer une responsabilité de chef de PME : 8 personnes d faire
travailler et & accompagner ; 2 millions de recettes & trouver
chaque année pour équilibrer le budget... Heureusement, mon
tempérament et ma formation antérieure m’ont permis de faire
face. Mais | aurais apprécié la présence d'un directeur admi-
nistratif, juridique et financier, commun & plusieurs services
d’Eglise : dans ce cas, un mi-temps pour le coordinateur serait
tenable.

Le service de la mission des SDV

Ce souci a représenté la plus grande part de mon temps : souci
de la connaissance de chacun des quatre-vingt treize SDV dont je
souligne la qualité et la cohésion ; souci de I'encouragement et de
I'accompagnement de leurs équipes diocésaines, avec visites multi-
ples dans les diocéses et les CRV (Conseils régionaux des vocations).
Apreés un audit général en octobre 1995, j'ai apporté une attention
particuliére & leur ressourcement humain et spirituel et & leur forma-
tion, d’ou I'organisation de sessions nationales : « récosession » de
Lourdes avec Mgr Danneels en 1996, session sur les groupes de
recherche en 1998, session de la Catho en 2001 (échos contrastés),
et 'organisation décentralisée de congrés régionaux... Ce fut aussi la



UNE MISSION PASSIONNANTE ET DECAPANTE

proposition d’outils d’animation adaptés, utiles et beaux, notamment
pour la journée mondiale de priére pour les vocations et le renouvel-
lement de la revue Jeunes et Vocations. A part deux diocéses, tous ont
collaboré avec nous et nous ont manifesté leur confiance. L'équipe
nationale a toujours répondu aux demandes des SDV pour des inter-
ventions tous azimuts dans les diocéses (Sceur Suzanne et moi avons
été plus particuliérement attelés & cette tiche). Je ne peux oublier
'animation du Pavillon des vocations de Lourdes avec ses quatre mille
visites par saison, d’avril & novembre.

Le dynamisme du Service européen des vocations

Jai fait parti du bureau européen de 1998 & 2001. Vingt servi-
ces nationaux des vocations se retrouvaient trois jours chaque année
avec la POVE (CEuvre Pontificale pour les Vocations).

Le soutien et la confiance de I’épiscopat

Un merci tout particulier & Mgr Gilson, Mgr Marcus et aux
évéques de la CEMIOR, aux secrétariats nationaux, aux supérieurs
majeurs hommes et femmes, aux instituts séculiers et aux supérieurs
de grands séminaires. Toute ma gratitude va aussi aux assemblées
pléniéres et aux commissions épiscopales, au travail SNV-CEMIOR
sur la vocation au ministére de prétre diocésain, au travail SNV-
CEVC sur l'appel a la vie religieuse (merci & Mgr Fruchaud) et aux
rencontres des secrétaires nationaux qui ont permis des échanges
riches et féconds.

Une juste place dans I'Eglise de France

Au cours de ces six ans, le SNV a trouvé une juste place dans
la vie de I'Eglise de France gréice aux JMJ de Paris (I'Oratorio pour
les vocations d'Eric Julien fut — & mon avis — la production la plus
réussie de la maison SNV pendant mon mandat) ou de Rome
(accompagnement spirituel des jeunes volontaires). Le SNV fut aussi

125



CONTRIBUTIONS
|

126

invité & participer a la plate-forme de la pastorale des jeunes. Malgré
le petit nombre de personnes d I'équipe nationale, le SNV fut présent
aux recherches pastorales de |'Eglise catholique en France.

Des partenariats

Je voudrais aussi souligner quelques partenariats intéressants
mais foujours trop ponctuels : enseignement catholique, scoutisme,
JOC, catéchése et catéchuménat, END, instituts missionnaires. ..

Des manques

Il aurait été fructueux d’avoir davantage de partenariats néces-
saires au niveau national avec les mouvements et services de |'apos-
tolat des ldics, de la pastorale des jeunes... autant de lieux qui
avaient besoin de réconciliation avec « toutes les vocations »... Mais
nous étions trop peu nombreux au SNV pour assurer une présence
suffisante.

De méme avec certaines communautés récentes, I'étiquette
« service de la Conférence des évéques » était forcément disquali-
fiante, vu les résultats statistiques des pastorales diocésaines. Outre
les relations personnelles toujours fraternelles, je dois noter I'absence
de relations constructives avec la plupart d’entre elles. En revanche,
les échanges étaient plus aisés avec les Focolari, les Fondations,
Réjouis-toi, les Fraternités monastiques de Jérusalem.

Des questions
Générales
La mission recue a souffert d'un manque d’orientations :

I'équipe SNV et son coordonnateur n’avaient pas regu de lettre de
mission... Je |'avais sollicitée auprés de Monseigneur Cornet le 6 juin



UNE MISSION PASSIONNANTE ET DECAPANTE

1995. Nous avons hérité d’une histoire dont nous avons poursuivi
|écriture année aprés année sans orientations particuliéres. Du coup,
la mission était lourde car elle devait tout embrasser.

Sans cesse, il a fallu apaiser un double reproche récurrent :
« Vous ne parlez que des prétres » (du cété des mouvements de
|'c1posto|ot des laiics) et « A ne par/er que de la vocation bapfisma/e,
vous bradez les vocations spécifiques » (souvent entendu de la part
des évéques et des jeunes prétres). Comment manifester I'indissoluble
lien de ces deux approches 2

A la suite du choix de Marseille et Moulins pour la rentrée
2001, la question de la suppression des SDV, intégrés dans une
perspective de pastorale des jeunes, fut posée.

Particuliéres

Quel avenir pour les ateliers « appels & la vie consacrée » et les
antennes-relais dans les diocéses 2 Car le découragement des
responsables SDV portait sur la difficile motivation des partenaires
dans les diocéses et les instituts

En septembre 2001, Jacques Anelli a reu, avec ces joies et ces
questionnements, la responsabilitt du SNV. La revue Jeunes et
Vocations m’a permis de rester attentif & la vie et au ministére de
I'équipe. Il me semble que de nombreuses questions sont toujours &
I'ordre du jour. Alors, joyeux courage & Eric Poinsot et & son équipe
pour le service des appels du Seigneur dont la fidélité ne fait jamais
défaut. m

127






- CONTRIBUTIONS.

e dernier religieux ?

Jean Schmuck,
salésien de Don Bosco,

membre de |'équipe pastorale du SNV de 1999 & 2004

Ai-je si bien fait qu’il était impossible de trouver un religieux qui
fasse aussi bien que moi 2 Cela m’étonnerait fort, aprés avoir rencon-
tré tant de compétences et de savoir-faire auprés de tant et tant de
freres religieux! Ai-je si mal fait que l'équipe du SNV ou la
Conférence des supérieurs majeurs de France n’ait plus voulu renou-
veler pareille catastrophe 2 J'aime & penser que ce n’était pas le
cas... Cela aurait fini par se savoir |

Toujours est-il que j'ai été (jusqu’a nouvel ordre !) le dernier reli-
gieux & I'équipe nationale du Service des vocations & Paris. Fort
dommage !

En plus de I'aventure de la création du site Internet entre 1998
et 1999, alors que je n’avais jamais touché & la création de sites,
développement couronné, en fin de mandat par la présence en ligne
de I'ensemble de tous les articles de la revue Jeunes et Vocations (il
fallait quand méme le faire !), d’une superbe visite ad limina & Rome
& I'Ascension 1999, avec 'équipe nationale et le petit Brieuc qui
venait de naitre’, de merveilleuses rencontres en Conseil national, de
I'accompagnement des Camps inter-jeunes de |'Ouest et de I'Est, du
développement des rencontres européennes des services nationaux
des vocations et des rencontres annuelles, de I'aventure des congres
régionaux des vocations, des sessions nationales... et tant d’autres
choses impossibles & énumérer, je voudrais retenir et développer
rapidement trois points qui m’ont marqué durablement :

129



CONTRIBUTIONS
|

130

® la découverte de la vie missionnaire et de |'engagement a vie
dans une congrégation tout entiére missionnaire ;

® |a richesse et la difficulté & trouver une place pour la vie reli-
gieuse et la vie missionnaire dans le paysage de la pastorale
vocationnelle ;

* I'extréme diversité de la vie des diocéses de France et la chance
d’une vue d’ensemble de la situation depuis un service national.

La vie missionnaire. ..

Pourtant membre d’une congrégation présente dans la grande
maijorité des pays du monde et dans laquelle la vie missionnaire était
une dimension importante depuis sa fondation, je n’avais jamais pris
conscience de |'originalité et de la force d’un engagement & vie pour
la mission ad extra. La délégation qui m’a été donnée pour coor-
donner « I'atelier missionnaire » du SNV, pendant les six années de
ma présence & |'équipe nationale, m’a permis de réaliser cela. Je
savais que, sous peine de ne plus atre I'Eglise du Christ, toute I'Eglise
se devait d'étre missionnaire... Je savais que toute vie chrétienne
comporte une vocation & la mission... Mais |'ai réalisé la ce que veut
dire s’engager & vie pour partir, quitter son pays, ses origines, sa
famille, ses amis, sa culture, son Eglise locale, pour rencontrer un
autre pays, une autre culture, pour dialoguer avec d’autres coutumes,
d’autres religions et participer & la fondation de nouvelles commu-
nautés d’Eglise au loin, s'enrichir mutuellement des différences et
rappeler & chaque communauté qu'elle n’est jamais le tout de
I'Eglise ; éventuellement, ne jamais revenir, rester quoi qu'il arrive,
solidaire de ses fréres et peut-étre méme y mourir martyr.

Merci & mes fréres des Missions étrangéres de Paris ou des
Missions africaines de Lyon, aux Péres Blancs, aux Spiritains... de
m’avoir fait toucher du doigt cette forme d’engagement et ce
merveilleux don fait par I'Esprit & I'Eglise tout entiére. Je sais que
depuis mon passage & I'équipe nationale et cette fréquentation régu-
liere des instituts missionnaires, je parle difféeremment de «la
mission » et que ma perception de l'engagement de mes fréres
missionnaires a totalement changé.



LE DERNIER RELIGIEUX ?

Toutes les vocations. ..

En équipe d’animation pastorale, au SNV, nous disions souvent :
les services diocésains des vocations (SDV) sont faits pour appeler les
prétres dont 'Eglise a besoin d'une part et, d’autre part, pour accom-
pagner toutes celles et tous ceux qui pourraient &tre appelés & une
vocation particuliére. C'est beau de le dire | C'est encore mieux de
tout faire pour qu'il en soit ainsi | Ce n’est pas évident du tout !

Combien de fois nous sommes-nous heurtés & des positions du
« fout prétre diocésain » | Combien de fois avons-nous évoqué, avec
les missionnaires précisément, la difficulté d’envisager I'ouverture &
un appel pour le service du Christ et de son Eglise en direction d’une
autre terre que le diocése, « alors que le diocése en a tant besoin | »
Combien de fois n’avons-nous pas noté la difficulté d’accompagner
des jeunes gens sur le chemin de la vie consacrée, de ne pas renvoyer
purement et simplement aux religieuses ou aux religieux ou aux insti-
tuts séculiers, comme si les prétres devaient accompagner les futurs
prétres et les religieux les futurs religieux, de reconnaitre que I'envoi
de missionnaires au loin et I'engagement de quelqu’un dans la vie
consacrée ne faisait qu’enrichir ce diocése !

Issu d’'un diocése qui a toujours été « fertile » en vocations
missionnaires et religieuses de toutes couleurs (I'Alsace), je ne
pouvais que participer & ma maniére & ce « combat » et rappeler,
moi aussi, avec toute I'équipe et tant de participants au conseil natio-
nal, que c’était bien dans cette ligne qu'il nous fallait accompagner,
en foute liberté... Quand je dis cela aujourd’hui, je sais bien que
depuis, toutes ces difficultés n’existent plus et que nous avons bien fait
d'y croire et quelquefois de nous « battre » pour que tout cela soit
intégré localement par les évéques et les équipes SDV !

Une autre vision de I'Eglise en France. ..

Enfin — et c’est par excellence le motif de mon action de gréce
— i'ai découvert, dans la réalité, une autre Eglise : une Eglise une et
plurielle, une Eglise faite de mille couleurs. Que de richesses et de

131



CONTRIBUTIONS
|

132

pauvretés | Que de différences entre un diocése rural et un diocése
de la couronne parisienne | Que de variétés entre un diocése énorme
et un fout petit diocése | Que de fonctionnements différents entre un
diocése encore riche en prétres et un autre ou le manque est & la
limite de I'envisageable | Que de visions différentes de I'Eglise et des
communautés chrétiennes dans la gestion des diocéses de France !
Que d'inventivité et d’audace dans des situations souvent inimagi-
nées | Que de dynamismes dans la vie chrétienne en France, dans les
jeunes — et nous avions la chance d’accompagner les volontaires
frangais aux JMJ de Toronto — dans les communautés religieuses,
dans |'accompagnement des vocations.

Oui, la pastorale des vocations, vue depuis le Service national,
& Paris et sur le terrain des régions, est un « observatoire » passion-
nant ! J'ai aimé cette Eglise, ai aimé celles et ceux qui restent en
éveil et qui luttent contre vents et marées, |'ai été marqué par ces visa-
ges de la pastorale. Je ne vois plus les choses, les réussites, les diffi-
cultés, les petits détails, qu’en les relativisant. Il m’arrive souvent de
dire : « Oui, mais... a Lyon, & Nice, a Bordeaux... » et c’est tellement
bon de ne pas se croire toujours « le nombril du monde » !

Voila. Tout le monde comprendra bien que ce n’est pas en trois
points qu’on partage six années vécues dans une équipe nationale, au
service de I'Eglise de France. Il y aurait bien d'autres choses & dire, &
réflechir, & partager, a revoir... D’autres le feront, mieux que moi !

Merci & la Conférence des supérieurs majeurs de France de
m’avoir fait cefte confiance, & cefte époque, et de m’avoir toujours
accueilli et soutenu, fraternellement. Merci & ma communauté provin-
ciale de m’avoir permis de m’engager, au-deld de nos champs d'ac-
tions habituels et de vivre ce service. Merci & tous les membres de
I'équipe nationale — et il y a eu du renouvellement pendant ces six
années | — de m’avoir accueilli, d’avoir partagé avec moi cette téache
et ce service et d’avoir démontré qu’on peut étre engagé dans des
vocations diverses et croire et ceuvrer dans le méme sens.

Un seul regret : je souhaitais de tout coeur qu’un autre religieux
puisse avoir la chance que j'ai euve. Il n’y a eu personne derriére moi !
Il ny a toujours personne d ce jour ! Y aura-t-il quelqu’un, un jour 2 m

1 - Fils d'Eric Julien, lui aussi membre de I'équipe nationale (ndlr).




- CONTRIBUTIONS.

roire en des chemins d’avenir

Jacques Anelli
préfre du diocése de Nanterre,

coordonnateur du SNV de 2001 & 2007

Responsable des vocations du diocése de Nanterre pendant huit
ans, je me suis interrogé sur ce que pouvait étre mon action apres avoir
été appelé au Service national des vocations. Comme une évidence
s’est imposé & moi qu'il fallait, pour évoquer la question des vocations
spécifiques, s'inscrire dans le méme type de démarche que celle de la
Leftre aux catholiques de France: proposer la foi dans la société
actuelle. Cette letire est un appel & comprendre la situation, & aller au
coeur de la foi et & former une Eglise qui propose la foi. Pour sortir de
I'incantatoire, il fallait faire le lien entre |'évolution des mentalités et celle
des structures de la société, et la réalité des vocations spécifiques.

Renoncer au passé

En matiére de vocations, presbytérales et & la vie consacrée, ce
travail de réflexion me pardit plus qu’indispensable face & ce qui
ressemble trop souvent & une recherche de coupables : Dieu nous
mettrait & |'épreuve ; les jeunes seraient happés par les facilités du
temps ; leurs parents ne feraient rien pour donner un enfant & I'Eglise
fout en priant pour que des vocations viennent chez le voisin ; les
prétres et les consacrés seraient en quéte d'identité; le concile
Vatican Il serait, pour certains, source de tous les maux dont souffre
avjourd'hui notre Egllise.

133



CONTRIBUTIONS
|

134

A travers un regard sur I'histoire, I'article Les vocations, autre-
ment' exprimait ma volonté de faire comprendre que la réalité des
vocations spécifiques est dépendante de son environnement culturel,
sociologique, mais aussi législatif. Je n’y reviendrai donc pas dans le
détail. Je ne reprendrais que quelques éléments déterminants de la
période récente.

D’abord le changement profond de la société frangaise a partir
de la fin des années quarante, marquée par |'effondrement numé-
rique d’un monde rural constitué de familles nombreuses. Dans de
nombreuses régions, ce monde était marqué par une appartenance
ecclésiale souvent conformiste. Dans |'immédiat aprés-guerre, cela se
traduisait encore par une surreprésentation des jeunes ruraux dans
les séminaires, confortée par I'existence des petits séminaires et de
leurs « recruteurs » des diocéses ou des congrégations. A partir de
1959 s’ouvrent, sur |'ensemble du territoire, des colléges d’enseigne-
ment secondaire, accessibles par ramassage scolaire. OU que l'on
soit en France, il n’était plus nécessaire d’entrer au petit séminaire
pour faire des études secondaires, pour « faire ses humanités » ; ainsi
les entrées au petit séminaire — la source principale d’entrées au
grand séminaire — sont asséchées. La diminution d’une population
sociologiquement et culturellement porteuse, la nouvelle organisation
de |'enseignement en France contribuent de maniére déterminante au
tarissement d'une « filiére » importante de vocations spécifiques.

La crise des universités, telle qu’elle s’exprimera en 1968, a son
origine dans la montée de cette nouvelle et nombreuse génération. En
quelques années, une majorité de jeunes gens se retrouvait avec un
niveau d'études supérieur & celui de leurs parents. Le temps de la
transmission s'éteignait pour faire place & celui de I'expérience, du
libre choix. Il s’agit bien la d’une révolution culturelle, d’un change-
ment d’époque.

Habiter notre temps

Si, comme le souligne Dominique Julia dans son article (revue
Etudes, mars-avril 1967), une remontée significative des vocations de



CROIRE EN DES CHEMINS D'AVENIR

prétres, dans les années trente, avait pour explication I'essor, la vita-
litt des mouvements de jeunes & cefte époque (Action catholique,
scoutisme, patronage, efc.), nous pourrions nous demander quels
lieux seraient, aujourd’hui, la marque de notre époque. Il faut le faire
en n‘opposant pas ce qui viendrait de la vie des diocéses et de la
diversité des communautés, en accueillant ce qu’expriment ces élans
nouveaux, porteurs des germes de |'appel. Par exemple, les associa-
tions de fidéles, souvent d'inspiration charismatique, les instituts reli-
gieux de création récente participent & la réalité des vocations spéci-
fiques. Sachons accueillir ce que cela signifie pour notre temps. Par
le choix de vie qu'ils représentent, ne sont-ils pas comme les éclai-
reurs, pour toute |'Eg|ise, de chemins nouveaux 2 Eclaireurs d'une vie
de communauté plus fraternelle, d’un engagement de chacun quel
que soit son état de vie, et d’une vie d’équipe pour les prétres.

Au fil de mes années de ministére presbytéral, j'ai été le #émoin
d’une vitalité, d’un renouveau de nos communautés chrétiennes, quelle
que soit leur taille. Quelle joie de voir de plus en plus de laics prendre
activement part & la vie de leur paroisse, d’'une auménerie, de I'ac-
compagnement d’une équipe... non pour « donner un coup de main
& Monsieur le curé », mais parce qu'ils répondent ainsi & I'appel du
Seigneur, en prenant leur part de I'annonce de la Bonne Nouvelle.
C'est cela le terreau des vocations d’aujourd’hui et, je le crois, plus
encore de demain. Vivre au quotidien dans la fidélité & I'enseignement
de I'Eglise, dans la joie du renouveau spirituel issu du concile
Vatican Il, dans un esprit de communion fraternelle, tout cela ne fait ni
vagues, ni bruit... Et pourtant, c’est la que, pour les millions de nos
concitoyens, se vit la joie d'atre de I'Eglise d’aujourd’hui.

Je suis le témoin heureux de la rencontre de familles ou la foi,
parce qu'elle est vécue comme un chemin de vie, d’ouverture aux
autres, de mission partagée, se transmet par |'expérience joyeuse
faite jour apres jour. Ces familles existent. Plus elles seront nombreu-
ses, accompagnées, soutenues dans leur vocation d’Eglise domes-
tique, un lieu oU la vie est percue comme don de Dieu d vivre comme
un don pour les autres, et plus ces familles seront des pépiniéres de
vocations & une vie chrétienne ouverte dans un esprit de service, et
pour certains & une vie donnée comme prétres ou consacrés.

135



CONTRIBUTIONS
|

136

Habiter notre temps, c’est ceuvrer dans la confiance, dans la
diversité des états de vie, & la mission. C’est vivre des communautés
fraternelles dans la joie de la foi qui rassemble. C'est accueillir
chacun comme un don. Mon acte despérance, c'est que I'Eglise est
& I'ceuvre dans la modestie de gens qui n’ont rien & prouver et qui
vivent dans la simplicité du quotidien. Ils sont ainsi le levain des temps
nouveaux pour I'Evangile mystérieusement & I'ceuvre dans le quoti-
dien des gens ordinaires.

C’est une constante des vocations spécifiques, des adultes qui
s’engagent (moyenne d'ége environ 28 ans pour les séminaristes, 32
ans pour les novices) : quatre sur cing sont issus de familles prati-
quantes. Et dans la logique de ce nous pouvons constater dans la
plupart de nos paroisses, avec un engagement dans la mission de
I'Eglise de plus en plus important de leurs méres, mais aussi de leurs
peres. Ce sont de jeunes adultes qui, pour beaucoup, font un jour le
choix de quitter une vie professionnelle pour suivre |'appel que le
Christ leur adresse, a vivre leur foi dans une vie donnée.

Vivre pour |'avenir

Je reste convaincu que |'avenir passe par la compréhension et la
mise en ceuvre d'une pastorale oU toute vie est vocation. Lappel
primordial que nous adresse notre Pére est de nous recevoir de son
amour et donc de vivre dans un esprit de filiation nous laissant créer,
recréer par celui qui est la Vie. Cet esprit de filiation en Christ nous
appelle & vivre en fraternité et & ceuvrer pour un monde plus humain.
Nos communautés ecclésiales seront d’autant plus appelantes, pour les
vocations de préfres et de consacrés, que chacun de leurs membres
vivra sa participation & la vie de I'Eglise comme une réponse & un
appel — appel souvent relayé par un prétre ou un laiic — compris comme
une réponse au Pére, qui appelle toujours des ouvriers a la vigne.

Pour avoir des vocations spécifiques, il faut des familles chreé-
tiennes. Il faut aussi des jeunes hommes et des jeunes femmes qui
consentent un jour d franchir le pas. Souvent, ces jeunes ont vécu une



CROIRE EN DES CHEMINS D'AVENIR

vie d'Eg|ise (aumédnerie, scoutisme, mouvements, engagements
paroissiaux). Pourquoi un jeune adulte décide-t-il un jour de prendre
du temps pour une retraite, pour lire en continu un évangile ou un
auteur spirituel 2 n’est-ce pas la manifestation du désir inconscient de
faire le point sur sa vie 2 Qu’est-ce qui fait qu’alors, certains vivent
une rencontre intime avec le Christ2 Qu’est-ce qui fait que, pour
certains, cette rencontre bouleverse leur existence 2 Qu’est-ce qui fait
que la joie de cette rencontre devient pour certains désir de vivre du
Christ en 'annongant et en vivant pour les fréres 2 Indicible mystére
de la rencontre.

Trop souvent, malgré tout ce qui peut étre dit, beaucoup de nos
contemporains ont une relation « extérieure » avec Dieu, alors qu'il
est notre héte intérieur. Comme nous le rappelle avec vigueur
Mgr Claude Dagens « la vie spirituelle n’est pas un domaine
réservé »? car « il y a une alliance intime, ou plus exactement une
véritable création, une création continue par laquelle tout ce qui est
de nous et de “notre nature humaine” est comme ressaisi, converti,
transfiguré, par et dans le mystére du Christ, puisque le Fils, Jésus, a
été envoyé par le Pére pour prendre tout sur lui de notre condition
humaine, jusqu’au péché et a la mort, pour nous ouvrir au Royaume
de la Vie éternelle. » M&me si nous savons plus trés bien si Malraux
I'a dit ou pas, j'ai l'intime conviction que pour le devenir de I'Eglise
le xxr siecle doit étre spirituel afin que nous soyons, en vérité, témoins
du Ressuscité.

Autre chemin d’avenir dont je me réjouis de plus en plus
souvent : la pastorale des vocations est liée & la pastorale des jeunes.
Toute pastorale doit étre une invitation & vivre la suite du Christ, & se
laisser rejoindre par lui. Pour que, sur nos chemins d’Emmats, il nous
ouvre les Ecritures et se donne & reconnaitre dans le pain rompu,
mais aussi dans le pain du partage. Parce que toute vie est vocation,
il est calamiteux de faire des vocations spécifiques une réalité exté-
rieure d la vie courante de nos communautés. En cela, toute initiative
visant & permettre aux jeunes de découvrir la richesse de ce qui est
vécu — discrétement parce que naturellement — dans nos lieux
d’Eglise, les ouvre concrétement & la diversité de la mission et des
appels. Dans le méme esprit, inviter des jeunes & réfléchir sur ce qu'ils

137



CONTRIBUTIONS
|

veulent faire de leur vie en leur posant la question : « As-fu pensé a
étre prétre 2 ou a la vie consacrée 2 » est presque foujours entendu
comme une preuve d’estime qui les honore et souvent rejoint leurs
interrogations.

La vie de nos communautés, |'engagement de certains & deve-
nir prétres ou consacrés, dépendront de la maniére dont nous vivrons
et dirons, & la maniére des premiers disciples : « Nous avons trouvé
le Seigneur... Alors viens et vois. » m

1-Jacques Anew, «Les vocations autrement », 2 - Claude Dacens, Méditation sur I'Eglise catho-
Jeunes & Vocations n® 12, mai 2007. lique en France, libre et présente, Cerf, 2008.

138



- CONTRIBUTIONS.

ser |"aventure

Brigitte Riche
rédactrice en chef de Jeunes et Viocations,

membre de |'équipe pastorale du SNV de 2000 a 2006

Mon travail au SNV a d’abord été celui de rédactrice en chef
de la revue qui s’appelait alors Jeunes et Vocations. J'ai beaucoup
appris sur la théologie des ministéres, |'ai aimé ces femps de rencon-
tre du conseil national ou nous élaborions la trame des numéros, les
discussions avec les auteurs d’articles et surtout ce travail de plusieurs
mois pour le fameux numéro 100, Oser I'aventure. 100 regards sur
la vocation chrétienne. Jai pu approfondir les textes bibliques et
patristiques, chercher des itinéraires de vocation, des priéres, des
ceuvres d'art, des photographies pour dire dans des langages diffé-
rents ce qu’est la vocation chrétienne.

Comme le rappelait Mgr Tessier, archevéque d'Alger: «la
vocation chrétienne est cette orientation profonde de sa vie que le
croyant découvre comme un don de Dieu, un appel de I'Eglise.
Parfois il faut 'assumer jusqu’au bout, au péril de sa vie. » Chacun
de nous a une vocation personnelle et les différentes vocations sont
foutes nécessaires & la vie de I'Eglise. La vocation est une aventure
proposée d tous, une réponse donnée & la suite d’une rencontre, un
chemin fait d’élans et d’embéches, de combats et de joies, une
alliance toujours renouvelée par une Parole vivante. En répondant a
I'appel qui lui est fait, chaque personne pourra prendre sa place dans
la vie de I'Eglise et donner un godt d’évangile & la vie du monde.

139



CONTRIBUTIONS
|

140

Les congrés régionaux (2001-2002)

Le SNV et les délégués des régions apostoliques avaient fait le
choix de la décentralisation : plutdt que d’organiser un congrés natio-
nal & Paris, Lourdes ou Lyon, neuf rassemblements ont eu lieu & Lyon,
Nancy, Paris, Reims, Toulouse, Albi, Nimes, Angers et Vézelay ; au
lieu des 200 personnes habituellement visées, ce sont donc plus de
2 000 qui avaient pris au sérieux |'appel des services diocésains des
vocations. Le public visé était différent selon les régions : pastorale
des jeunes, pastorale familiale, catéchistes, délégués des paroisses et
mouvements. .. Une conviction commune ressortait : 'appel au minis-
tere presbytéral et la proposition de la vie consacrée sont I'affaire de
tous. Dans le temps que vit notre Eglise de France, il est urgent de
reprendre conscience de la beauté et de la « symphonie des voca-
tions ». Il faut développer une « culture de I'appel » : les chrétiens ont
tous & faire entendre I'appel qui vient de Dieu. L'Eglise est un peuple
appelé qui cherche & répondre & cet appel, jour aprés jour, avec
confiance et en toute liberté.

Les JMJ de Toronto (2002)

Comme lors des JMJ de Rome, I'équipe du SNV avait été
demandée pour accompagner les jeunes volontaires frangais qui
étaient au service des jeunes venant de tous les pays. L'équipe orga-
nisatrice avait souhaité la présence d’une équipe composée de toutes
les vocations — c’est pourquoi nous nous sommes envolés pour le
Canada : Jacques Anelli, prétre; Jean Schmuck, religieux ;
Dominique mon mari, et moi, un couple ; et comme Héléne, la reli-
gieuse de notre équipe ne pouvait se joindre & nous, elle nous avait
« prété » une de ses sceurs canadiennes, Marie-Noélle qui travaillait
au Centre dominicain de Toronto ; elle nous a permis de mieux
comprendre la culture canadienne et cette ville multiculturelle qu’est
Toronto. Les transports en commun de Toronto n’ont bientét plus eu de
mystéres pour nous car nous dllions retrouver les jeunes sur leurs lieux
de « travail » : 'accueil dans les gares, le terrain de Downsview Park



qu'il fallait aménager pour la veillée et la messe avec le Pape ou leurs
lieux de repos. Que de discussions sur la terrasse d’'un campus
universitaire o0 nous logions | Nous avons vécu un peu la méme
chose qu'en 1997 & Paris: du scepticisme des médias, de la
méfiance des habitants au début de la semaine au sourire chaleureux
des personnes rencontrées face d ces jeunes du monde qui envahis-
saient les rues, les métros, les galeries souterraines de leurs rires, de
leurs chants, de leur présence joyeuse. Je garde, de I'arrivée de Jean-
Paul I, un nouveau regard sur les Béatitudes: «Elles sont les
panneaux signalétiques qui indiquent la direction a suivre. Cest un
chemin qui monte, mais Jésus I'a parcouru le premier... Jésus ne s’est
pas contenté de les énoncer, il les a vécues... Les Béatitudes ne sont
que la description d’un visage, son Visage ! » En méme temps, les
Béatitudes décrivent le chrétien. Elles sont le portrait du disciple de
Jésus, la photographie de I’homme qui accueille le régne de Dieu et
qui veut harmoniser sa vie avec les exigences de I'Evangile. Jésus
s'adresse & cet homme en |'appelant « heureux ».

I_es congrés européens

Temps forts pour notre équipe, particuliérement lors du congrés
de Strasbourg, organisé avec Jean Schmuck, notre « anfenne
locale » : nous y avons découvert les institutions européennes et vu
comment elles pouvaient s'intéresser & des questions politiques
comme I'éducation, la famille... Ces questions concernent notre
vision de 'homme et I'Eglise peut apporter sa contribution & ces
débats.

Occasion de rencontres avec des pays différents : I'lllande, la
Pologne, la Slovaquie, la Belgique, qui nous font mieux comprendre
la situation originale de notre pays. La France, peut-étre comme
«fille atnée de IEglise », a souvent été précurseur des évolutions
socio-religieuses en Europe.

La pastorale des vocations en Europe a été marquée par la parole
forte du Pére Amedeo Cencini : « Toute action de I'Eglise [homélie,
catéchése, célébration, sacrement, initiative, pastorale...] si elle n’est
pas vocationnelle n’est pas une annonce chrétienne du salut. »

OSER L'AVENTURE
|

141



CONTRIBUTIONS
|

142

En résumé, ce que je retiens d’essentiel de mon passage au
SNV, c’est ce message de Jean-Paul Il : « Toute vie est vocation. »

Dans la dynamique de Vatican Il qui a remis en valeur |'impor-
tance de la vie baptismale et dans la mouvance de la Lettre aux
Catholiques de France qui nous invite & entrer dans « des femps
nouveaux pour I'Evangile », chacun est appelé & accueillir sa vie
comme un bien recu, comme un don. La « culture de I'appel »,
chemin d’humanisation, suscite une réponse dans une vie donnée. Le
sens de la vie c’est de répondre & un appel de Dieu.

Pour vivre notre vocation, nous sommes appelés d :

* vivre notre vie d’homme ou de femme en participant & I'ceu-

vre créatrice de Dieu ;

* vivre en fils ou fille de Dieu selon notre vocation baptismale
dans un rapport filial avec le Pére et fraternel dans la grande
famille des enfants de Dieu ;

* étre disciple du Christ et marcher & sa suite ;

e vivre en témoin de I'Evangile en étant pére ou mére de
famille, en vivant un service particulier pour I'Eglise ou la
société, dans le ministére presbytéral ou la vie consacrée. m



o ABONNEMENTS _

_ Abonnements
Eglise et Vocations 2010

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le réglement se fait par chéque
en euros, payable dans une banque francaise ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d'Eglise et Vocations sont & 12 € l'unité. Les

anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € I'exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris.

Nom [ [ [ [ [ L [

Prénom

Adresse

Code [ [ [ [ [ ] Vile

Courriel

Réglement joint & 'ordre de UADF / Eglise et Vocations
par chéque bancaire ou postal adressé & :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris
Site internet : hitp://vocations.cef.fr/egliseetvocations



«le témoignage suscite les vocations » est le theme de la
JMV 2010 donné par Benoit XVI. Une fois posé que seul
Dieu témoigne de luirméme, comment parler « concréte-
ment » du témoignage 2 Tous les auteurs de ce dossier ont
mis en relief, sans se concerter, |'arficulation entre t#émoi-
gnage et vérité. Voild qui devrait nous interroger.

la partie « Contributions » est dédiée aux 50 ans du SNV |
les responsables successifs, des membres de leurs équipes,
se livient & une relecture des événements qui ont marqué
leur temps de mission. Ils nous permettent, sur une durée lon-
gue, non seulement de saisir les caractéristiques de ce ser
vice particulier, mais aussi de pointer les questions récur-
rentes qui le traversent.

Jacques Anelli = Dominique Barnérias = Yvon Bodin
Jean Cachot = Béatrice Clément = Claude Digonnet
Francois-Xavier Guiblin = DidierMarie Golay

Raymond Izard = Nicole Jeammet = Jean-Marie Launay
Jean-Pierre longeat = Gérard Muchery = Michel Retailleau
Brigitte Riche = Jean Rigal = Anne-Denise Rincwald

Georges Salles = Jean Schmuck

T
Conférence

des évéques
de France



	01-Ouverture
	02 Barnérias
	03 Clément
	04 Jeammet
	05 Sion
	06 Golay
	06 Salles
	07 Cachot
	08 Retailleau
	09 Longeat
	10 Guiblin
	11 Izard
	12 Rigal
	13 Muchery
	14 Bodin
	15 Digonnet
	16 Launay
	17 Schmuck
	18 Anelli
	19 Riche
	20 Abonnement

