
N° 6   Mai 2009
Trimestriel

Groupes de recherche
et parcours vocationnels

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

Gr
ou

pe
sd

e
re

ch
er

ch
e

et
pa

rco
ur

sv
oc

at
io

nn
el

s
N

°
6

2009

Frédéric Benoist n Denis Bourget n Marie-Paule Delachaux

Dominique Fontaine n Pierre Guerigen n Pierre Januard

François Moog n Dominique Rameau n Sr Raphaëlle

Albert Vanhoye n Guillaume Villatte n Laurent Villemin

Verena Wüst

À la demande de la CEMOLEME, la revue du SNV pro-
pose un dossier sur les « Groupes de recherche ».

Deux véritables mines sont soumises à l’analyse de
deux spécialistes. D’abord Laurent Villemin, ecclésiologue,
relit le texte consacré aux groupes de recherches, publié par
le SNV en 1999. Ce texte s’est voulu, en son temps, une
réflexion, une « théorisation des pratiques » issues du terrain. 

Ensuite, François Moog, directeur de l’ISPC pointe les
spécificités de l’ensemble des pratiques de ces groupes –
vivants et clairement orientés vers le discernement – telles
que rapportées par leurs accompagnateurs.

La partie Contributions publie une étude du cardinal
Vanhoye, sj, dédiée à l’apôtre Paul.

Bonne lecture !





N° 6     Mai 2009
Église et Vocations

LA
RE

VU
E

D
E

LA
PA

ST
O

RA
LE

D
ES

VO
C

AT
IO

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Eric Poinsot, 

Paule Zellitch, Sœur Anne-Marie David

Abonnements 2009 :
France : 37 € (le numéro : 12 €)
Europe : 39 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0410 G 82818
© UADF, Service National des Vocations, 2009
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70
E-mail : snv@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

    



Groupes de recherche 

ÉDITO 5

Paule Zellitch

RÉFLEXIONS

Groupes de recherche, libres propos d’un ecclésiologue 9
Laurent Villemin

Pour le service de l’appel, des groupes de recherche 19
Service national des Vocations

PARTAGE DE PRATIQUES

“Dieu les a appelés, il en a fait l’Église” 39
François Moog

Groupe de recherche et parcours vocations - Nantes 47
Denis Bourget

Le groupe Théophile - Lorraine 55
Pierre Guerigen

Groupes de recherche de la Mission de France 63
Dominique Fontaine, Henri Gesmier et P. Salaün

L’accueil des jeunes femmes au SDV de Paris 65
Verena Wüst

La richesse de nos groupes de recherche - Province de Paris 79
Frédéric Benoist



N° 6 Mai 2009

et parcours vocationnels

Accompagner des aînés - Province de Paris 83
Dominique Rameau

L’année Samuel - Pontoise 89
Guillaume Villatte

Une École de vie pour discerner 97
Sœur Raphaëlle

Le parcours Samuel - Franche Comté 103
Marie-Paule Delachaux

Une expérience du discernement dominicain 113
Pierre Januard

CONTRIBUTIONS

Vous êtes [le] corps du Christ 119
Albert Vanhoye

INFORMATIONS DIVERSES

Association nationale des parents de prêtres, religieuses et religieux 137
Jean-Philippe Valentin

Dieu versus Darwin 139

Libre dans ma cellule 141

Abonnement 143





ÉDITO

A la demande de la CEMOLEME 1, la revue du SNV s’est atta-
chée à proposer un dossier sur les « Groupes de recherche ». Nous
avons à notre disposition deux véritables « mines » : d’une part le
texte rédigé et publié par le SNV en 1998, mais pensé en collabora-
tion étroite avec les SDV, et d’autre part, l’ensemble de nos pratiques.
Nous avons donc choisi d’engager une réflexion en deux directions,
proposant une relecture du « fond » et des « mises en œuvres », à
partir des relations sollicitées et reçues de l’ensemble du territoire.

Deux théologiens ont accepté d’accompagner, voire d’éclairer,
par leurs contributions la réflexion engagée. Laurent Villemin 2 s’est
attaché à une relecture des grandes orientations du texte, publié par
le SNV, destiné aux groupes de recherche. Il relève, en particulier, la
grande proximité entre le Texte national pour l’orientation de la caté-
chèse en France 3 donné en 2006 et le texte, antérieur, du SNV sur les
« Groupes de recherche » ; ces deux écrits, fidèles aux orientations
du concile Vatican II, soulignent le rapport insécable entre « l’acte
catéchétique » et la « pédagogie de l’initiation ». François Moog, en
qualité de directeur de l’ISPC 4 propose une lecture transversale des
pratiques des groupes de recherches parvenues à la revue. Parmi les
nombreux points qu’il relève, le dynamisme de la majorité de ces
groupes. 

À la lecture de ce numéro, apparaissent les traits caractéris-
tiques qui nourrissent la proposition de ces groupes. L’articulation
entre un désir fort d’enraciner en Christ et une recherche constante
d’ajustement aux personnes donne un sentiment de grande vitalité.
Deux humilités, celle de l’accompagnant et celle de l’accompagné,
conduisent à une véritable expérimentation de la charité, parfum
d’Évangile. La lectio, la prière, la vie commune, la vie professionnel-
le ou étudiante, la vie affective, tout l’être est « affecté » par ce par-
cours. Quelles que soient les accentuations de tel ou tel groupes, ce
chemin renvoie chacun à sa condition de baptisé. La prise de cons-
cience du sens du baptême, de ce qu’est « être du Christ » devient
alors le fondement de tout engagement, jamais pensé comme une fin



mais comme un début, un arbitrage en faveur de quelque chose de
plus grand, de plus vaste.

La liberté du jeune est pleinement respectée. S’il n’est pas coupé
de son milieu naturel, c’est pour lui permettre de vérifier et d’expéri-
menter dans l’ordinaire du quotidien sa « capacité » à vivre de son
baptême, non pas dans les nuages, dans une piété virtuelle, mais
dans son humaine condition et dans la chair de l’Église, communau-
té appelée. Chaque jeune va essayer de découvrir « sa manière » de
suivre le Christ, mais accompagné par des aînés ; il ne sera ni
« abandonné » ni « materné/paterné » au point de ne jamais être
affronté à ses propres limites. Car, c’est souvent au creux de ces pas-
sages, que le jeune discernant va trouver et recevoir la force, sinon
de se déterminer, du moins celle de se percevoir en vérité, et d’envi-
sager ses compagnons, dans la douceur du Fils.

Au nom de nos lecteurs, nous adressons nos remerciements les
plus vifs à tous ceux qui, malgré la charge de travail qui est la leur,
ont répondu positivement à nos sollicitations participant ainsi à la
mission commune. 

Bonne lecture ! n

ÉDITO

11 -- Commission épiscopale pour les ministres
ordonnés et les laïcs en mission ecclésiale.

22 -- Directeur adjoint à la recherche à l’Institut
catholique de Paris, professeur de théologie.

33 -- CEF, coll. « Documents d’Eglise », ed.
Bayard/Fleurus-Mame/Cerf, Paris, 2006.

44 -- Institut supérieur de pastorale catéchétique,sis
à Institut catholique de Paris.

NOTES



R É F L E X I O N S





Laurent Villemin
prêtre du diocèse de Verdun, professeur de théologie 

directeur adjoint à la recherche, Institut catholique de Paris

Les pages qui suivent sont des réactions, des commentaires, une
glose d’ecclésiologue sur les pratiques des groupes de recherche, et
spécialement sur le texte du Service National des Vocations : « Pour
le service de l’appel : des groupes de recherche » (1998)*. Elles ne
se veulent aucunement un jugement mais plutôt des interrogations
pour stimuler la pensée et éclairer, modestement, les pratiques. Elles
aborderont successivement quatre thèmes. Les groupes de recherche
reposent sur une conception du discernement sur laquelle nous
reviendrons d’abord, laquelle ne va pas sans une véritable théologie
de la vocation. Dans un troisième temps, nous approfondirons la
notion d’initiation qui semble bien être au cœur de ce qui est en ques-
tion dans les groupes. Nous verrons enfin comment ces questions sont
profondément marquées par le contexte dans lequel nous sommes et
qui est celui de la post-modernité.

Le discernement

Les plus anciens cinéphiles parmi nous se souviennent certaine-
ment de la comédie musicale La Mélodie du bonheur sortie sur les
écrans en 1965. On y voit, dans un cadre champêtre autrichien, les
hésitations d’une jeune fille (Maria) – on dirait aujourd’hui le discer-
nement – entre la vie religieuse contemplative et l’amour d’un

9

Groupes de recherche,
libres propos d’un ecclésiologue

RÉFLEXIONS



homme. On assiste également aux entretiens entre la maîtresse des
novices, la maîtresse des postulantes et la mère Abbesse du couvent.
Ainsi va une des conversations : « Comment résoudre le cas de
Maria ? Quel est le vrai visage de Maria ? On ne peut pas aban-
donner Maria, nous devons la combler de nos bienfaits. » Et la mère
Abbesse de déclarer pourtant au final : « Il semble que ce soit la
volonté de Dieu que vous nous quittiez. »

On reconnaît dans cette conversation romancée les trois dimen-
sions à prendre compte dans un discernement vocationnel : la volonté
de Dieu, le désir du candidat et l’appel de l’Église. D’ailleurs, dans
un style bien différent, le document sur les groupes de recherche ne
dit pas autre chose : « Dans le même temps, le jeune y découvre qu’il
ne s’agit pas de cheminer seul avec “sa” vocation mais bien de rece-
voir en Église “un” appel pour le service de tous. C’est aussi un lieu
de vérification de l’appel de Dieu et du désir, ressentis par le jeune. »
Bien sûr, ces trois points ne font pas nombre les uns avec les autres et
la volonté de Dieu n’est pas forcément en dehors du désir du candi-
dat et de l’appel de l’Église. Cela paraît évident et pourtant tous ceux
qui se sont frottés de près à cette tâche de discernement, pour eux et
pour d’autres, savent qu’elle est difficile.

Si les différentes écoles de discernement, ainsi que la théologie,
supposent ces trois éléments comme étant non-contradictoires et s’ins-
crivant dans une admirable harmonie, on remarque que, dans la
pratique, ils ne sont pas toujours faciles à reconnaître, à accorder et
que cela suppose du temps. Cette maturation n’est finalement pas
autre chose que la maturation de la vie et de la foi car c’est en Dieu
seul que peut se réaliser cette unification. Le document sur les grou-
pes de recherche propose le Christ comme principe unificateur : « Les
animateurs des SDV insistent habituellement sur la place centrale que
le Christ doit prendre dans la vie d’un jeune en recherche. Jésus, Fils
de Dieu, sera proposé comme un chemin d’humanité réussi qui
conduit au Père, “christianise”, vivifie et transforme. » Saint Ignace de
Loyola disait que c’est le même Esprit qui gouverne chacun d’entre
nous et qui gouverne l’Église et que le discernement des motions de
l’Esprit en nous se faisait toujours en Église et, d’une certaine
manière, par l’Église. Cette approche est courante chez les Pères de
l’Église comme en témoigne l’expression d’anima ecclesiastica chez
Origène. La traduire par « âme ecclésiastique » serait très certaine-

10

RÉFLEXIONS



ment en limiter, voire en caricaturer, le sens. Elle rappelle qu’au plus
intime de moi-même, de mon âme, est présente l’Église, naturellement
pas au sens institutionnel, mais dans sa réalité de corps du Christ.
Cette notion a pour nous aujourd’hui le grand mérite d’inviter à
concevoir aussi – et peut-être d’abord – l’Église comme une réalité de
l’ordre de l’intériorité. 

Il n’y va pas là seulement d’un débat théorique mais d’un point
central aussi bien pour les groupes de recherche que pour l’initiation
ecclésiale. Un des enjeux de notre époque est, en effet, l’intégration
pour la personne croyante de la dimension ecclésiale de la foi. Elle
va de paire avec l’intégration de la personne dans le corps ecclésial.
À juste titre, on a mis l’accent sur la responsabilité et l’autonomie du
sujet croyant, mais on se trouve parfois fort embarrassé pour
accueillir cette dimension dans l’Église. Du coup, on pose l’Église
comme une réalité seconde qui vient, dans le meilleur des cas, se
surajouter à la foi personnelle. L’enjeu des groupes de recherche est
donc de permettre un chemin de foi personnelle qui intègre en son
sein l’Église comme une réalité intérieure, une anima ecclesiastica. Le
pas suivant est de ne pas scinder cette Église comme réalité intérieure
et ses développements comme extérieurs, y compris dans leur dimen-
sion institutionnelle. C’est là l’enjeu de toute une vie, car l’expérience
intime de l’Église entraîne des impératifs pour la vie ecclésiale
concrète, y compris critiques. L’expérience intérieure de l’Église m’en-
gage dans une tâche de réformation de l’Église semper reformanda.
Dans un groupe de recherche, il faudra tenir cette dimension inté-
rieure pour ne pas identifier vocation spécifique et activisme ecclésial.
Il faudra aussi ne pas renoncer à la responsabilité d’agir dans l’Église
pour ne pas idéaliser les fonctionnements ecclésiaux. Cette idéalisa-
tion mettrait la personne en discernement en sérieuse difficulté. En ce
qui concerne la vocation, l’articulation entre le désir personnel d’un
sujet et l’appel de l’Église devient alors central.

Une théologie de la vocation

Le document Pour le service de l’appel : des groupes de recher-
che témoigne d’une théologie pacifiée de la vocation, aussi bien dans

11

LIBRES PROPOS D’UN ECCLÉSIOLOGUE



ce qu’elle peut dire de la place du désir de la personne accueillie que
des instances ecclésiales qui assurent l’appel. Cette théologie met
l’accent sur l’appel de l’Église et lui donne un rôle décisif : « L’Église
seule appelle et elle garde toujours sa liberté de consentement. C’est
pourquoi la personne qui accueille sera parfois amenée à éconduire
tel candidat ou à différer l’engagement au SDV de tel autre. » Mais
la dimension ecclésiale du discernement ne légitime pas seulement la
personne responsable à « éconduire » éventuellement un candidat,
elle se transforme en exigence pour les SDV, et spécialement pour les
groupes de recherche, à déployer leur œuvre avec les autres instan-
ces ecclésiales : « Le SDV est un moyen au service des jeunes et de
leurs diverses vocations, mais il n’est pas le seul. Ses membres
travailleront en partenariat avec les instances diocésaines et particu-
lièrement la pastorale des jeunes, les prêtres et les instituts de vie
consacrée et missionnaire. »

Ces principes du discernement semblent immuables et incontes-
tables pour qui n’en connaît pas l’histoire 1. Pourtant, la définition
même de la vocation a fait l’objet d’un vif débat au début du XXe siècle
et mérite un retour historique si on veut comprendre et estimer à leur
juste valeur la théologie en vigueur dans les groupes de recherche et
dans l’Église. Au risque de caricaturer des positions qui se trouvent
être plus complexes et plus nuancées, on peut dire qu’il oppose deux
conceptions assez éloignées 2. D’un côté, le sulpicien L. Branchereau
affirme que la vocation n’est autre que l’attrait que le jeune garçon
reconnaît en lui. Par cette voix secrète, Dieu indique à l’âme sa volonté
et lui fait connaître le choix qu’il fait d’elle pour tel genre de vie où il
l’appelle. Le chanoine Lahitton rejette cette manière de voir qu’il juge
trop unilatérale pour réhabiliter la place de l’Église dans la définition
de la vocation : « La vocation vient de Dieu par l’évêque. C’est
l’évêque qui appelle au nom de Dieu. Avant le choix de l’évêque, pas
d’appel divin à chercher dans le sujet : en celui-ci, on ne peut trouver
que des dispositions plus ou moins prononcées pour le sacerdoce :
pure vocabilité, vocation en puissance, simple idonéité. La vocation en
acte, l’appel divin, c’est l’évêque qui le défère, qui le donne, qui le
crée 3 ». Le dessein de Lahitton n’est en aucune manière de renforcer
le pouvoir de l’Église au détriment du désir du sujet. Il vise plutôt à
combattre les effets nocifs d’un discernement vocationnel qui ne s’ap-

12

RÉFLEXIONS



puierait que sur le désir des enfants à devenir prêtre et où le rôle des
séminaires (petits et grands) serait réduit à identifier cette présence. En
redonnant sa place à l’Église et à l’évêque, il veut souligner qu’un
ministère de prêtre est pour une mission ecclésiale et que le discerne-
ment des instances ecclésiales joue un rôle central dans lequel il
convient aussi de voir la volonté de Dieu. La virulence de ces débats
fut telle qu’elle entraîna la mise en place par le Saint-Siège d’une
commission cardinalice qui trancha rapidement le débat et donna
raison aux thèses de Lahitton. Les prises de position de cette commis-
sion n’échappent peut-être pas totalement aux déviations de la polé-
mique mais elles permirent que se construise, au cours du siècle, une
théologie plus équilibrée. On en trouve d’abord trace dans la consti-
tution apostolique Sedes Sapientiae du pape Pie XII en 1956 4 : « La
vraie vocation à quelque état que ce soit doit être reconnue en
quelque façon comme divine, dans la mesure où l’auteur principal de
tous les états, de tous les dons naturels et surnaturels est Dieu lui-
même ; à combien plus forte raison doit être (divine) et être appelée
ainsi la vocation religieuse et sacerdotale, qui resplendit à une si
sublime hauteur, et est comblée de tant et de si grands ornements
naturels et surnaturels, qu’ils ne peuvent descendre que du Père des
lumières, de qui vient tout don parfait » (cf. Jc 1, 17).

Les ingrédients principaux de la position seront repris et intégrés
dans la théologie du concile Vatican II au n°2 du décret Optatam
totius sur la formation des prêtres : « Cette action concertée de tout le
peuple de Dieu pour cultiver les vocations répond à l’action de la
Providence divine. C’est cette dernière qui choisit certains hommes
pour les faire participer au sacerdoce hiérarchique du Christ, et qui
leur accorde les dons nécessaires et les aide de sa grâce. C’est elle
aussi qui confie aux ministres légitimes de l’Église la mission, après
avoir reconnu leur idonéité, d’appeler et de consacrer au culte de
Dieu et au service de l’Église, par le sceau de l’Esprit, les candidats
éprouvés qui auront demandé une si grande charge avec intention
droite et pleine liberté 5. »

Il faut constater que la théologie de la vocation en vigueur dans
le document sur les groupes de recherche intègre totalement la théo-
logie de la vocation développée au concile Vatican II et dont on vient
de repérer les racines.

13

LIBRES PROPOS D’UN ECCLÉSIOLOGUE



Un chemin d’initiation

Il n’est pas moins intéressant de constater que l’itinéraire
proposé par le document sur les groupes de recherche se présente à
plusieurs égards comme un chemin d’initiation. Il le présente d’abord
comme un lieu où il s’agit d’abord de faire une expérience : « À cette
étape, le moment n’est pas aux enseignements, on préférera favori-
ser les expériences du cœur à cœur avec Dieu. » Il propose ensuite
plusieurs étapes, au moins au nombre de trois (accueil, discernement,
propositions) : « Quand l’accompagnateur aura le sentiment que le
temps de l’accueil a été vécu et qu’un premier discernement a pu être
fait (si possible avec l’équipe SDV, dans le respect inaliénable de la
discrétion), il présentera les propositions du SDV local, celles du
diocèse si elles lui paraissent appropriées ou toute autre qui répon-
drait à un besoin du jeune. » Un autre passage parle également de
croissance en évoquant des étapes : « Le rôle du premier accueil est
d’aider chacun à se sentir reconnu, de pointer ce qui est porteur de
vie et d’avenir, ce qui peut être présence de l’Esprit de Dieu. En fonc-
tion de cela, il pourra être proposé tel ou tel moyen pour servir la
croissance humaine et spirituelle du jeune. » On citera également
l’accompagnateur personnel qui se trouve être une des caractéris-
tiques de l’initiation. Les « moyens » de l’initiation sont également
rappelés et développés dans le document : « L’Évangile, la prière
personnelle et communautaire, la vie sacramentelle sont des lieux
privilégiés de la rencontre du Christ. Ils invitent à le reconnaître dans
les frères. Dès ce temps de l’accueil, il s’avère important de le faire
découvrir. »

On ne peut s’empêcher de repérer la grande parenté entre ces
principes reposant sur l’initiation et le Texte national d’orientation sur
la catéchèse de 2006 6 qui conçoit également l’acte catéchétique à
partir d’une pédagogie de l’initiation. Cette proximité est encore plus
flagrante dans le chapitre 3 du Texte national d’orientation où sont
développés « Les (sept) points d’appui d’une pédagogie d’initiation
en catéchèse » :

1. la pédagogie d’initiation requiert la liberté des personnes ; 
2. la pédagogie d’initiation requiert un cheminement ; 

14

RÉFLEXIONS



3. la pédagogie d’initiation prend sa source dans l’Écriture ; 
4. la pédagogie d’initiation requiert la médiation d’une tradi-

tion vivante ; 
5. la pédagogie d’initiation requiert des cheminements de type

catéchuménal ; 
6. la pédagogie d’initiation requiert une dynamique du choix ;
7. la pédagogie d’initiation requiert une ouverture à la diversité

culturelle. 
Et ce même texte de bien préciser que l’initiation « provoque au

choix et à la décision ». Beaucoup de groupes de recherche ne renie-
raient pas ces principes comme charte de leur fonctionnement. Faut-
il en conclure qu’un groupe de recherche est finalement une caté-
chèse d’initiation ? Oui, du point de vue de la visée fondamentale et
des moyens : il s’agit bien de permettre de croître personnellement en
Dieu par une démarche ecclésiale. La seule différence – mais elle est
de taille – est que le groupe de recherche vise une décision par
rapport à une vocation spécifique, ou plus largement à un discerne-
ment par rapport à un choix de vie.

Cette parenté entre la conception actuelle de la catéchèse et la
démarche du groupe de recherche s’enracine certainement dans les
conditions de vie qui sont les nôtres aujourd’hui et que l’on désigne
souvent par la post-modernité.

Discernement et post-modernité

La post-modernité se caractérise, entre autres, par une crise de
la transmission entre les générations, un éclatement des repères qui a
pour conséquence la disparition d’un système de pensée englobant et
donateur de sens, aussi bien pour les sociétés que pour les individus.
Il en résulte un éclatement du sens et la nécessité pour chacun de faire
son chemin en se réappropriant, dans sa propre histoire, les éléments
disponibles. Cette nouvelle donne est lourde de conséquences pour
les institutions, y compris religieuses, qui ne peuvent plus s’appuyer
sur des automatismes de transmission mais doivent mettre en place
des dispositifs nouveaux pour la croissance des personnes. La péda-

15

LIBRES PROPOS D’UN ECCLÉSIOLOGUE



gogie d’initiation qui structure la catéchèse d’aujourd’hui répond
largement à cette exigence. Les groupes de recherche des SDV pren-
nent également acte de ce contexte même s’ils ne le mentionnent pas
explicitement.

On s’étonnera que le document sur les groupes de recherche ne
traite quasiment jamais d’un des rôles du groupe qui est tout simple-
ment de permettre la rencontre de jeunes qui partagent le projet
d’une vocation spécifique. Ce rôle est d’autant plus important que de
tels jeunes se sentent bien souvent marginalisés et guère compris de
leurs congénères quant à leurs projets. Ils disent alors combien ils
apprécient de pouvoir ouvrir leur cœur sans être jugés, catalogués ou
critiqués. Le groupe de recherche joue donc le rôle décisif d’un
groupe de « semblables » sans lequel aucune croissance n’est possi-
ble. Toute la finesse des accompagnateurs consistera à jouer ce rôle
de « protection » sans pour autant favoriser une conception unique-
ment refuge du groupe de recherche.

La diversité des jeunes à l’intérieur du groupe est d’ailleurs
souvent un lieu dans lequel ils s’affrontent aussi à la différence, à l’al-
térité, ainsi qu’en témoigne le document : « Dès l’étape du premier
accueil, il est bon de se rappeler que les personnalités des jeunes sont
très diverses et parfois fragilisées (différences de maturité psycho-
affective, souffrances du passé mal assumées, situations familiales
précaires…). Le stade de vie spirituelle (du catéchumène au militant),
la connaissance de la foi, le niveau intellectuel peuvent être très diffé-
rents d’un jeune à l’autre. » Cette grande diversité est caractéristique
de notre post-modernité. Elle est comme un défi pour l’Église qui doit
l’intégrer dans sa réalisation de l’unité ecclésiale. Les groupes de
recherche y contribuent à leur manière.

On se souviendra que dans notre société post-moderne, plus
encore peut-être que par le passé, les chemins de Dieu mais égale-
ment les chemins de vie sont de moins en moins linéaires. Charles de
Foucauld est certainement le prototype d’une recherche multiforme,
qui s’incarne dans des figures successives, mue par la recherche insa-
tiable de Dieu. De manière moins spectaculaire, on voit aujourd’hui
tel évêque qui a d’abord été missionnaire à l’étranger, avant de deve-
nir moine, puis évêque… Le groupe de recherche veillera donc à
prendre en compte ce donné, essentiellement en donnant au jeune
des éléments spirituels afin qu’il conçoive la quête comme véritable

16

RÉFLEXIONS



chemin de vie. Cela n’est pas aussi simple qu’il y paraît de prime
abord. Toute recherche de vocation spécifique comprend, en effet,
une part de nostalgie infantile du socle stable des évidences absolues.
« On veut trouver une fois pour toutes la place à laquelle Dieu nous
veut. » L’accueil véritable de Dieu suppose d’accepter de ne pas tout
savoir de sa vie à venir, d’acquiescer à l’idée de ne pas la maîtriser
totalement. C’est aussi la mission du groupe de recherche d’aider le
jeune à quitter la part de perfectionnisme qui peut se loger derrière
un désir de vocation spécifique et constituer un obstacle à la rencon-
tre véritable de Dieu.

Nous avions ouvert cet article avec quelques extraits de la
comédie musicale La Mélodie du bonheur. Revenons pour terminer
aux paroles de la mère Abbesse qui, à défaut de constituer une
charte pour les groupes de recherche, en dessine pourtant bien l’en-
jeu : « Maria, notre abbaye ne doit pas vous servir d’échappatoire.
De quoi aviez vous peur ? […] Il faut voir clair en vous. Ces murs
n’ont pas été bâtis pour éluder nos problèmes. Vous devez leur faire
face. Vous devez vivre la vie pour laquelle vous êtes née. » n

17

LIBRES PROPOS D’UN ECCLÉSIOLOGUE

* On retrouvera le texte intégral de ce document
dans ce numéro, p. 19-38. (Ndlr)

1 - Pour une approche des questions de théologie
de la vocation, on consultera : H. LEGRAND, « La
théologie de la vocation aux ministères ordonnés :
vocation ou appel ? », La Vie spirituelle 729, déc.
1998, p. 621-640, ainsi que les actes du colloque
« Théologie de la vocation », Colloque de l’Institut
catholique de Paris (février 2001), Jeunes et voca-
tions n°102, troisième trimestre 2001.

2 - L.BRANCHEREAU,De la vocation sacerdotale,Paris,
Vie et Amat, 1896.

3 - J. LAHITTON, La Vocation sacerdotale. Traité
pratique et théorique, 1ère éd., Paris, Lethielleux,
1909 ; 7e éd., Paris, Beauchesne, 1922.

4 - 31 mai 1956, AAS, 48, 1956, p. 67.

5 - VATICAN II, décret Optatam totius sur la forma-
tion des prêtres, n° 2.

6 - Conférence des évêques de France,Texte natio-
nal pour l’orientation de la catéchèse en France,
coll. « Documents d’Église », Bayard/Fleurus-
Mame/Cerf, Paris, 2006.

NOTES





Service national des Vocations

Préalable : d’où vient ce document ?

En octobre 1998, l’ensemble des responsables SDV et les accom-
pagnateurs de jeunes en recherche (18-30 ans environ), se sont rassem-
blés à Lourdes pour un débat sur les groupes de recherche. La commis-
sion qui a travaillé les fruits de cette session a mené sa réflexion sans
savoir au départ quel en serait l’aboutissement. La démarche a consisté
à puiser dans les productions des forums pour aller vers un document
final au service des SDV.

Le travail commun a conduit à retenir quatre grandes pistes qui
concernent les propositions à faire à des jeunes en recherche et aux
groupes de recherche.

Jeunes en recherche :
du premier accueil aux propositions

La pastorale des vocations dispose de moyens divers pour établir
des liens avec les jeunes : les uns répondront à une sollicitation ou une
proposition, d’autres feront d’eux-mêmes une démarche vers telle
antenne relais ou tel membre de l’équipe.

Notre point de départ, quelle qu’en soit la source, sera le premier
accueil. Un jeune qui se pose des questions sur son avenir ou qui porte
en lui un projet de vie, qui s’interroge sur sa vocation, qui envisage de
devenir diacre, prêtre, religieux(se), consacré(e) ou missionnaire entre
en contact avec le service des vocations.

19

Pour le service de l’appel :
des groupes de recherche

RÉFLEXIONS

     



L’accueil qui lui sera réservé est important. La qualité de l’accom-
pagnement et du discernement peuvent en dépendre. Le membre de
l’équipe, du SDV qui le rencontrera personnellement aura le souci de lui
permettre d’exprimer sa demande, ses interrogations et ses craintes.

L’accueil ne se limite pas au premier entretien. C’est un temps au
cours duquel le jeune commence à cheminer. Il faudra donc l’aider à se
situer dans plusieurs domaines. Ce sera en même temps une information
précieuse pour orienter les propositions qui lui seront faites par la suite.

Nous distinguerons ici les points d’attention (désir, situation de vie,
engagements vécus…), les domaines d’approfondissement (place du
Christ, prière, Parole de Dieu…), les différentes propositions qui peuvent
lui être faites (celles du SDV, du diocèse, des temps forts éventuels, un
accompagnement personnel, la participation à un groupe de recher-
che…) et quelques exigences.

Les points d’attention

Le jeune qui vient à la rencontre du SDV risque une aventure. C’est
un désir qui le pousse. Lui permettre d’exprimer « ce qui le fait vibrer »,
« ce qui le rend heureux », ce qui donne sens à sa vie, l’appel qu’il a
peut-être entendu… en un mot son projet mais aussi ce qui lui fait obsta-
cle, sont autant de façons de prendre en compte qui il est. Il l’exprimera
plus ou moins clairement selon l’étape à laquelle il se trouve.

Pour l’aider à être vrai sur lui-même, il sera encouragé à parler de
sa vie : vie familiale, relations, loisirs, situation scolaire ou profession-
nelle… Avec lui, on essayera de dire la réalité du monde dans lequel il vit.

Une mention particulière mérite d’être faite sur les engagements
que le jeune a déjà pris. C’est pour lui une manière de se reconnaître
membre d’une communauté humaine et de la famille chrétienne.

Pour cela :
- honorer les signes de générosité ;
- valoriser les engagements et les expériences qui le mettent en

relation ;
- proposer, s’il n’en a pas, un engagement dans la société et/ou

dans l’Église ;
- proposer de faire la relecture des engagements vécus et à travers

eux de la manière de vivre sa foi ;
- enfin, montrer comment la vie en Église (célébration des sacre-

ments, prière…) peut être mise en lien avec sa vie. 
L’objectif est de permettre au jeune de se situer dans sa propre vie.

Il est important aussi de mettre à jour les divers interlocuteurs du jeune
qui, le cas échéant, seront les partenaires de l’accompagnement et du
discernement.

20

RÉFLEXIONS



Dans tous les cas, on se gardera d’un quelconque jugement sur ce
que le jeune exprime de son histoire. Le rôle du premier accueil est d’ai-
der chacun à se sentir reconnu, de pointer ce qui est porteur de vie et
d’avenir, ce qui peut être présence de l’Esprit de Dieu. En fonction de
cela, il pourra être proposé tel ou tel moyen pour servir la croissance
humaine et spirituelle du jeune.

Les domaines à approfondir

La place centrale du Christ et la prière
Le jeune qui prend contact avec le SDV a déjà une relation à Dieu.

Peut-être a-t-il des habitudes de prière. Il a entendu la Parole de Dieu,
ne serait-ce qu’à la messe. Etre attentif à sa vie, c’est aussi en prendre
acte et l’encourager à approfondir sa vie spirituelle.

Les animateurs des SDV insistent habituellement sur la place
centrale que le Christ doit prendre dans la vie d’un jeune en recherche.
Jésus, Fils de Dieu, sera proposé comme un chemin d’humanité réussi
qui conduit au Père, « christianise », vivifie et transforme.

L’Évangile, la prière personnelle et communautaire, la vie sacra-
mentelle sont des lieux privilégiés de la rencontre du Christ. Ils invitent à
le reconnaître dans les frères. Dès ce temps de l’accueil, il s’avère impor-
tant de le faire découvrir.

La prière
Le jeune en recherche sera donc encouragé à développer une vie

de prière solide. À cette étape, le moment n’est pas aux enseignements,
on préférera favoriser les expérience du cœur à cœur avec Dieu. Le
jeune peut-il parler de sa prière ? Quelle place a-t-elle dans sa vie ?
Quels moyens a-t-il déjà trouvé pour la soutenir ? Quelle régularité ?

Celui qui accueille le jeune pourra proposer un type de prière
adapté s’il sent une demande ou une difficulté. Peut-être peut-il éveiller
l’intérêt pour des lieux et des temps de ressourcement particuliers
(monastères, écoles de prière, temps liturgiques…)

La Parole de Dieu
La vie chrétienne ne va pas sans une fréquentation de la Parole de

Dieu. Le jeune a-t-il des occasions de l’entendre ? de la lire ? de prier
avec la Bible ? A-t-il une Bible chez lui ?

La lecture d’un texte biblique demande une information et une
formation. Le jeune aura peut-être l’une ou l’autre question qu’il est bon
de lui laisser poser. Sans forcément donner de réponse, l’accompagna-
teur SDV l’encouragera à chercher et lui dira que telle ou telle proposi-
tion de formation ou de participation à un groupe pourrait l’aider. 

21

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



L’Eucharistie
Pour que le Christ soit au centre de sa vie, qu’il établisse avec lui

une relation de prière vraie et pour que la Parole de Dieu ensemence sa
foi, tout chrétien est invité à prendre part à l’Eucharistie. Un jeune en
recherche de la réponse personnelle qu’il va donner à l’appel de Dieu
s’appliquera à une participation fréquente à la messe et à une commu-
nion qui sera la nourriture essentielle de sa vie spirituelle.

La relation aux frères
« Toute vocation personnelle est vocation pour les autres. Nous

sommes choisis par le Père pour le bien de nos frères. » Le lien à une
communauté, à un peuple, la relation au prochain (action caritative,
dimension sociale…) vérifient que l’engagement qui sera peut-être pris
un jour ne sera pas intimiste. Il est aussi le signe d’une Église qui appelle.

3. Quelles propositions faire ?

Quand l’accompagnateur aura le sentiment que le temps de l’ac-
cueil a été vécu et qu’un premier discernement a pu être fait (si possible
avec l’équipe SDV, dans le respect inaliénable de la discrétion), il présen-
tera les propositions du SDV local, celles du diocèse si elles lui parais-
sent appropriées ou toute autre qui répondrait à un besoin du jeune.

On peut évoquer ici quelques exemples :
• Des propositions concernant la prière : lieux mais aussi telle

revue ou tel temps privilégié organisé dont il a connaissance…
• Des propositions concernant la Parole de Dieu : groupes

bibliques, enseignements, conférences, émissions de radio…
Il peut être jugé utile de proposer un mouvement ou une équipe qui

pratique la relecture de vie.
Les domaines sont nombreux et les propositions ne sont pas toutes

du même ordre. Peut-être faudra-t-il répondre à une question particu-
lière mais, en général, on visera des propositions qui font avancer vers
un accompagnement et un engagement. Par exemple, des temps forts
(soirées, week-ends, récollections…) peuvent ouvrir à la décision d’inté-
grer un groupe de recherche, La rencontre de témoins, de mouvements
peuvent aider à faire un premier choix. 

Il arrive qu’une retraite puisse être suggérée à cette étape mais
quoi qu’il en soit, elle fera partie des propositions qui accompagneront
le cheminement et le discernement.

Faut-il proposer un accompagnement personnel ?
Proposer un accompagnement personnel, c’est reconnaître le jeune

dans son identité et dans son désir. C’est aussi un lieu essentiel de véri-

22

RÉFLEXIONS



fication de l’appel de Dieu et du réalisme avec lequel le jeune le perçoit.
L’accompagnement est un outil, un moyen de relecture et de discerne-
ment qui sera précieux tout au long du temps de recherche et pour la
prise d’une décision mais il peut être proposé indépendamment de l’en-
trée en groupe de recherche.

Il est bon de donner quelques points de repère et quelques expli-
cations sur ce qu’est l’accompagnement avant d’y engager un garçon ou
une fille.

Ce point mérite des développements et une étude plus approfon-
die. Les SDV se reporteront avantageusement au livre de Suzanne David
(« Laissez-vous conduire par l’Esprit », hors-série de la revue Jeunes et
Vocations, SNV, 1998).

Comment proposer un groupe de recherche ?
Selon les choix qui auront été faits par l’équipe diocésaine, on pren-

dra le temps de discerner si le jeune est à une étape de sa vie spirituelle
et de sa recherche en accord avec ce qu’est le groupe de recherche.

Il pourra toujours être présenté comme un lieu où les jeunes
peuvent grandir en liberté, apprendre à vivre en Église, s’ouvrir à la
diversité de la vie ecclésiale et approfondir leur vocation et mieux recon-
naître l’appel du Seigneur. On y vit la convivialité et la confrontation,
l’enrichissement des expériences de chacun et le témoignage.

4. Des exigences

Faire des propositions c’est aussi poser des exigences !
Celle de la durée : prendre conscience de l’importance du temps

pour vérifier son engagement, sa fidélité et pour prendre du recul. Pour
cela il est bon de fixer des échéances et des moyens de les vérifier.

Celle de la relecture : à toutes les étapes du cheminement et donc
dès l’étape d’accueil, il est important de trouver des moyens de relire sa
vie. La tenue d’un carnet de bord est l’un d’entre eux. 

Celle d’une communauté ecclésiale de référence : c’est l’Église au
cœur du monde de ce temps qui explicite l’appel de Dieu.

5. Trois rappels pour terminer

Dès l’étape du premier accueil, il est bon de se rappeler que les
personnalités des jeunes sont très diverses et parfois fragilisées (diffé-
rences de maturité psycho-affective, souffrances du passé mal assumées,
situations familiales précaires…). Le stade de vie spirituelle (du catéchu-
mène au militant), la connaissance de la foi, le niveau intellectuel

23

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



peuvent être très différents d’un jeune à l’autre. On apportera donc toute
la souplesse et toutes les nuances nécessaires à ce qui vient d’être dit.

Le désir de bien accueillir et la perspective d’un cheminement en
SDV ne doivent pas faire oublier que cette première étape doit aussi être
celle d’un discernement. L’Église seule appelle et elle garde toujours sa
liberté de consentement. C’est pourquoi la personne qui accueille sera
parfois amenée à éconduire tel candidat ou à différer l’engagement au
SDV de tel autre. Le cas échéant, si on ne reconnaît pas en eux les signes
d’une vocation spécifique, c’est rendre service aux garçons et aux filles
que de le leur dire clairement. Il reste néanmoins souhaitable d’envisa-
ger avec le jeune qui ne s’engagerait pas plus avant, quel chemin peut
l’aider par la suite.

Le SDV est un moyen au service des jeunes et de leurs diverses
vocations, mais il n’est pas le seul. Ses membres travailleront en parte-
nariat avec les instances diocésaines et particulièrement la pastorale des
jeunes, les prêtres et les instituts de vie consacrée et missionnaire.

Il soutiendra et favorisera les propositions vocationnelles dans les
pédagogies propres aux mouvements et acceptera les interpellations des
autres mouvements services et instituts. À cette fin, on pourra provoquer
des invitations et des témoignages réciproques.

Parfois des communautés encadrent et accueillent des jeunes en
recherche. Certaines d’entre elles peuvent être mieux à même d’aider
certaines personnalités à problème. Ces communautés auront à cœur de
rester en lien avec les instances diocésaines et celles-ci les accueilleront.
Ce partenariat, lorsqu’il est possible, est un signe d’Église.

6. Pour conclure

La mission des SDV est d’accompagner les jeunes dans la décou-
verte de leur vocation quelle qu’elle soit. C’est pourquoi chacun y sera
accueilli et écouté avec sollicitude.

Les équipes diocésaines décideront des moyens qu’elles mettront
en œuvre et qu’elles proposeront pour accompagner sur des durées plus
ou moins longues. La suite de ce document ne parlera que d’un de ces
moyens : le groupe de recherche. Son rôle, ses objectifs, son fonction-
nement, les parcours qu’il peut mettre en œuvre et la manière de le
proposer constituent les chapitres suivants.

24

RÉFLEXIONS



Objectifs, constitution, conditions

1. Qu’est-ce qu’un groupe de recherche ?

Un groupe de recherche peut se définir comme un lieu ouvert à des
jeunes de 18 ans ou plus, porteurs d’une même question : « Je suis chré-
tien(ne), que faire, que faire de ma vie ? » C’est un lieu d’approfondisse-
ment de sa vocation baptismale, de sa recherche du Christ, avec le
soutien des autres selon le rythme de chacun. Dans le même temps, le
jeune y découvre qu’il ne s’agit pas de cheminer seul avec « sa » voca-
tion mais bien de recevoir en Église « un » appel pour le service de tous.
C’est aussi un lieu de vérification de l’appel de Dieu et du désir, ressentis
par le jeune. Donc si importante que soit la convivialité au sein d’un tel
groupe, y participer doit opérer une transformation intérieure. En ce sens,
la place donnée à la Parole de Dieu et au Christ y est capitale. Le groupe
de recherche peut donc apparaître comme le lieu d’une double confron-
tation : confrontation interpersonnelle d’une part, vécue au travers des
échanges, des dialogues, par l’écoute réciproque et respectueuse, mais
aussi d’autre part, confrontation d’un projet de vie personnel avec la
mission de l’Église, et les exigences de cette mission. Ainsi le groupe de
recherche aide à la réalisation du désir d’un engagement concret dans la
société ou dans l’Église. Il renvoie au service du Christ dans les plus pau-
vres, à la mission propre de l’Église de rejoindre les lointains, et il honore
la générosité des jeunes. Pour permettre cela, il peut par exemple être bon
de proposer la découverte de grandes figures de l’Église, ou bien encore
les possibilités d’engagements concrets (Secours catholique, Quart
monde, aide scolaire…). Dès lors il apparaît clairement que le groupe de
recherche est un lieu de discernement qui n’enferme pas dans une filière.

L’objectif est bien de cheminer vers un discernement et une décision
quant à sa vocation propre au cœur de l’Église : « À quoi le Seigneur
m’appelle-t-il ? Au mariage, à la vie consacrée, au ministère de diacre,
de prêtre ? » Il est bon de porter en soi cette conviction de départ : « Dieu
s’adresse à chacun par la médiation de l’autre, et la vocation person-
nelle se discerne en Église. » C’est pourquoi un tel groupe doit mettre en
exergue le primat absolu de la grâce dans le travail de discernement de
toute vocation.

2. Comment mettre sur pied un groupe de recherche ?

Il n’y a pas de recette toute faite. La mise en place d’un groupe de
recherche est un travail de longue haleine qui peut à lui seul concentrer

25

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



toutes les énergies d’un SDV sur une bonne période. Les quelques propo-
sitions non exhaustives qui suivent peuvent cependant éclairer une telle
fondation.

La création du groupe de recherche correspond-elle à un besoin ?
La création d’un groupe de recherche doit correspondre à un

besoin exprimé par des partenaires en pastorale, ou bien par une
présence suffisante de jeunes désirant cheminer ensemble. Une telle
création est donc l’affaire de tous, et passe par la sensibilisation des
partenaires : l’évêque en tout premier lieu, les prêtres, les communautés
chrétiennes (paroisses, mouvements, aumôneries, instituts de vie consa-
crée et missionnaire…). C’est l’occasion pour chacun de prendre cons-
cience de sa responsabilité dans l’appel, de réveiller sa capacité à
répondre aux attentes des jeunes en témoignant de sa vie avec le Christ.

Un groupe de recherche : 
une équipe accompagnatrice et des jeunes en recherche

Pour qu’il y ait groupe, il faut une équipe accompagnatrice et des
jeunes désireux d’entrer en cheminement. L’un des préalables à toute
mise en place d’un groupe de recherche est donc la constitution d’une
équipe accompagnatrice : équipe dont les membres doivent être choisis
par le SDV et ainsi appelés par l’Église. Il s’agit d’hommes et de femmes,
prêtres, laïcs, membres d’instituts… ayant conscience de l’importance de
se former pour cette mission : formation à entendre la question d’une
vocation chez un jeune, à écouter, à renseigner, à questionner, à accom-
pagner ; formation à l’écoute et au dialogue par exemple, ou encore à
la dimension psychologique et humaine des jeunes de ce temps.

L’enracinement ecclésial de tels acteurs est très important. En ce qui
concerne les jeunes rejoints, ils doivent être tous porteurs de la même
préoccupation vocationnelle, tout en favorisant la constitution du groupe
dans la diversité des origines, des questions, des histoires, des étapes…
Afin de vérifier cela, avant toute participation d’un jeune à un groupe de
recherche, une rencontre avec l’un des membres de l’équipe accompa-
gnatrice est nécessaire.

Après avoir pris le temps d’un premier accueil de l’histoire et du
désir du jeune dans ses grandes lignes, c’est l’occasion de préciser un
certain nombre de « règles du jeu » quant à la durée, la fidélité dans la
participation aux rencontres ainsi que leur préparation, etc. (Sur ce
point, il est bon de se reporter à la partie de ce document nommée :
« Jeunes en recherche, du premier accueil aux propositions »). Quoiqu’il
en soit, cette rencontre préalable à la participation d’un jeune au groupe
de recherche peut être l’occasion de lui exprimer entre autres, que la
recherche d’une vocation et l’approfondissement de sa foi ne se vivent
pas seul. Elles s’enrichissent, s’éclairent de l’apport des autres et de

26

RÉFLEXIONS



l’Esprit Saint à l’œuvre dans le groupe. « Quand deux ou trois sont
réunis en mon nom, je suis au milieu d’eux. » Aussi, vivre une expérience
de discernement en Église par une participation à un groupe de recher-
che, c’est découvrir sa personnalité, ses désirs, découvrir ce qui aide une
vocation à s’épanouir, ce qui fait obstacle à sa pleine réalisation. C’est
permettre de trouver un sens à sa vie à la suite de Jésus-Christ.

Quelques conditions nécessaires à la réussite 
des objectifs d’un groupe de recherche

Le cadre
Faut-il préciser que les lieux de rencontre sont pour beaucoup dans

la réussite de la convivialité vécue au sein d’un groupe de recherche ?
Aussi, pour créer une bonne convivialité, il est important de s’établir
dans un local propice à ce genre de réunions. L’objectif consiste donc ici
à créer un lieu de parole, un lieu de fraternité, où le partage d’expé-
rience peut être fait. Il est difficile à un jeune de s’ouvrir de son projet de
vocation à d’autres. Concrètement, il s’agit de mettre en place les condi-
tions permettant à chacun de se dire, par la parole, le silence, des actes
et des œuvres. Dans le même temps, il est souhaitable de favoriser tout
ce qui permet de découvrir l’action de Dieu dans la vie de chacun. Ainsi
faut-il veiller à avoir des moyens pédagogiques qui ne soient pas
uniquement de type intellectuel, ceci afin de promouvoir au sein du
groupe, l’expression de l’ensemble de la personnalité de chaque indi-
vidu. Dans un groupe de partage, la diversité, la différence donnent à
voir la richesse d’une communauté, d’une vie d’Église.

Les exigences
La participation à un groupe de recherche est susceptible de porter

tout son fruit si elle se vit dans la durée. Par exemple cette participation
suppose si possible de tenir toute l’année si on s’y est engagé. Il en est
de même en ce qui concerne la régularité et la fidélité au groupe, tant
pour les jeunes que pour l’équipe accompagnatrice.

Parallèlement, la proposition d’un accompagnement spirituel
personnel est de l’ordre d’un passage obligé. Il est préférable que les
membres de l’équipe accompagnatrice ne soient pas aussi accompa-
gnateurs personnels des jeunes du groupe de recherche. Cela permet
entre autre pour le jeune de prendre du recul par rapport à ce qu’il vit
au sein du groupe. Enfin, il est bon que l’équipe accompagnatrice elle
aussi soit supervisée, et qu’elle évalue régulièrement le cheminement des
jeunes du groupe.

Pour ce qui est du parcours, sans entrer dans le détail abordé plus
loin, il apparaît nécessaire de prévoir une série de réunions, une rencon-
tre de témoins, des temps forts tels que week-end, retraite, journée spiri-
tuelle.

27

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



Parcours et contenu

1. Pour penser les parcours et les contenus à proposer à
un groupe de recherche : réflexion, remarques, proposi-
tions et suggestions

L’attention aux personnes et une proposition adaptée à une recherche
et à un discernement de vocation

La réalité des jeunes qui constituent un groupe de recherche peut
conduire à une gestion empirique [c’est-à-dire très fortement dépen-
dante des jeunes présents] des parcours proposés et des contenus. Il est
évident que les jeunes eux-mêmes, leurs questions et leur recherche sont
au cœur de la réflexion et des propositions faites. L’attention aux person-
nes est fondamentale. Dans le même temps le parcours proposé et ses
contenus doivent être adaptés à une recherche de vocation et à un
discernement et ce, même lorsque nous parlons de groupes de recher-
che au sens large, c’est-à-dire incluant des jeunes qui cherchent leur
vocation mais n’excluent pas celle du mariage.

L’expérience vécue en de nombreux diocèses montre en effet que
les accompagnateurs soulignent des données incontournables : faire
accéder à une certaine maturité et conduire à une décision libre, enra-
ciner sa vie dans le Christ, vivre et s’engager en Église… Ainsi existe-t-
il un véritable projet de « formation » mettant davantage l’accent sur un
savoir être mais comportant également des apprentissages comme l’ini-
tiation à la prière et ne négligeant pas une part d’enseignement.

Il est donc important, tout en laissant aux responsables diocésains
et à leurs équipes toute leur responsabilité, de se préciser ce que signi-
fie et suppose un parcours de jeunes en recherche : ce qui est visé, quels
éléments sont incontournables ou essentiels dans ces propositions.

Peut-on parler d’un parcours de formation ? Si oui, dans quel sens ?
Ce n’est pas d’abord un enseignement. La finalité de ces parcours

ne relève pas d’abord et essentiellement de savoirs. Un parcours pour
jeunes en recherche n’est pas une formation propédeutique, ni de novi-
ciat, ni de séminaire. Il est d’abord un temps et un lieu offert à des jeunes
pour mûrir leur projet de vie, découvrir leur vocation, et prendre les
moyens d’un discernement et d’une décision.

Les temps nécessaires « d’enseignement » sont relatifs aux objec-
tifs premiers d’un parcours pour jeunes en recherche.

Ainsi, s’il s’avère nécessaire de faire une initiation à la lecture de
l’Écriture, c’est d’abord pour aider des jeunes à prier, méditer cette

28

RÉFLEXIONS



Parole, à découvrir combien elle est importante pour l’Église et la vie
d’un chrétien. On peut dire que tout ce qui est de type « enseignement »
est là pour éclairer, objectiver, élargir une expérience et des questions,
nourrir l’intelligence et la compréhension de ce qui se vit ou de ce qui est
envisagé.

Une « formation » dont l’objectif premier est le discernement d’une
vocation

Les parcours de groupes de recherche veulent fournir à des jeunes
une proposition d’ensemble qui leur permette d’éclairer leur désir, de
mieux discerner ce à quoi Dieu les appelle, de prendre des moyens pour
avancer vers une décision : aussi les aidera-t-on à entrer dans une
meilleure connaissance d’eux-mêmes, à s’attacher au Christ, à appro-
fondir ce que signifie pour l’Église et pour eux-mêmes être prêtre, reli-
gieux(se), laïc(que) consacré(e), missionnaire pour que, au cœur d’une
disponibilité, ils puissent décider de manière libre et responsable.

Établir un parcours pour jeunes en recherche nécessite la prise en
compte de questions et une réflexion

L’établissement d’un parcours pour jeunes en recherche répond,
pour sa part, à la question suivante : qu’est-ce qui va permettre à des
jeunes de mieux se connaître, d’éclairer leur désir et l’appel de Dieu,
pour les rendre plus aptes à discerner et décider ? Autrement dit, quels
apprentissages sont nécessaires, quelles expériences faut-il favoriser,
quels moyens et quelles pédagogies peuvent servir ce chemin ? Établir
une succession de week-ends, programmer le contenu d’une rencontre
ne relève pas d’une simple gestion de temps dans lequel rentrent divers
éléments. Contenu des week-ends et pédagogies peuvent contribuer plus
ou moins heureusement à la transformation intérieure des jeunes, à leur
maturation humaine et spirituelle, à leur « conversion » en un mot pour
qu’en disciples du Christ et fils du Père, grâce à l’Esprit, ils répondent à
l’appel gratuit de Dieu.

2. Quels sont les éléments incontournables et essentiels
pour un parcours proposé à des jeunes en groupes de
recherche ?

Entrer dans un chemin de maturité humaine et spirituelle
Pour permettre et développer cette maturité humaine et spirituelle,

de quoi disposent les animateurs et les accompagnateurs ? Il est bien
évident que c’est toute la vie d’un jeune, ses choix, ses relations, etc. qui
vont être lieu de maturation. Dans un groupe de recherche, on peut
penser que les exigences posées pour faire partie de ce groupe, des

29

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



moyens comme la relecture de vie, la relecture des petits choix de la vie
quotidienne, la confrontation avec d’autres dans le groupe et en d’autres
lieux de vie, l’accompagnement spirituel personnel sont des points impor-
tants pour éduquer une liberté, se confronter au réel, faire de l’ordinaire
d’une vie et des engagements vécus le lieu d’une réponse au Christ.

Ainsi joueront le rapport à la préparation des rencontres, la régu-
larité dans la participation, l’implication dans les partages, la réflexion,
l’acceptation de responsabilités, etc.

Enraciner en Christ
Tout jeune qui pense répondre à un appel à être prêtre, consa-

cré(e), missionnaire doit, un jour ou l’autre, faire l’expérience d’une rela-
tion personnelle vivifiante au Christ. Il doit grandir dans un attachement
au Christ vivant.

Initier à une prière chrétienne, favoriser une vie sacramentelle
renouvelée, fréquenter la Parole de Dieu, découvrir que les gestes de la
vie ordinaire, les choix, les rencontres, toute la vie humaine intéresse Dieu.
Au fond, expérimenter et découvrir ce qui fait grandir une vie baptismale
et la nourrit. Il s’agit là d’apprentissages nécessaires et fondamentaux qui
doivent sous-tendre l’ensemble des temps et des propositions.

Découvrir la dimension ecclésiale d’une vocation et vivre en Église
Toute vocation a un caractère éminemment personnel. Mais elle

naît dans l’Église et pour elle. D’où l’importance d’une expérience réelle
dans une communauté ecclésiale, la participation à sa vie liturgique,
sacramentelle, missionnaire ; l’importance également d’une découverte
plus approfondie de son mystère : communauté des fils de Dieu, des
disciples, envoyée annoncer à tous la Bonne Nouvelle de l’Évangile, l’im-
portance d’une approche diversifiée, plurielle, profonde des moyens qui
contribuent à sa vie et sa mission.

Découvrir la diversité des vocations et apprendre à les estimer toutes
Appelé à discerner sa propre vocation, un jeune en groupe de

recherche doit apprendre que tous les chrétiens sont des appelés, qu’ê-
tre chrétien, croyant, c’est être appelé et répondre oui à Dieu. La voca-
tion baptismale est première et fonde toute autre vocation dite spécifique
ou particulière. Donnée à l’Église pour sa vie, sa sainteté, sa mission,
une vocation ne constitue pas un privilège et ne fait pas entrer dans un
état de vie supérieur aux autres.

Rencontrer des témoins des diverses vocations chrétiennes, appro-
cher leur vie, en découvrir la profondeur et la réalité, prendre les moyens
de n’en éluder aucune pour mieux discerner un appel, fait partie d’un
itinéraire de recherche. Dans un groupe, la confrontation entre jeunes
pensant à des vocations différentes est bénéfique et fructueuse.

30

RÉFLEXIONS



Découvrir la vocation à laquelle on est appelé
Le groupe de recherche doit permettre, pour sa part, que chacun

puisse discerner l’appel reçu. Il convient d’approfondir ensemble ce
qu’est un chrétien appelé à être ministre ordonné, religieux(se), consa-
cré(e), missionnaire.

Divers moyens peuvent y conduire. Ils pourront concerner le
groupe entier ou être proposés de manière personnalisée. Les aspects
propres à chacune de ces vocations seront abordés et éclairés pour que
le désir des jeunes se confronte aux exigences objectives requises par
telle ou telle vocation (célibat, vie seule ou en communauté, etc.)

Découvrir et expérimenter que l’expérience chrétienne comme la
recherche d’une vocation prennent en compte tout l’humain.

Dans l’ensemble des éléments qui constituent un parcours, on ne
doit pas perdre de vue qu’un chrétien, un prêtre, un religieux(se) etc., est
envoyé porter la Bonne Nouvelle au monde de ce temps. D’où l’impor-
tance d’un regard juste et aimant sur le monde. Au fond, il s’agit de
permettre à des jeunes de devenir un peu plus et un peu mieux chrétiens
et donc permettre de découvrir que l’Église n’a de sens qu’envoyée au
monde pour annoncer l’Évangile et que toute foi, toute vocation, prend
corps dans une histoire humaine, des choix humains.

3. Par quels moyens et quelles pédagogies ?

Chaque service diocésain des vocations, en fonction des jeunes, en
fonction des objectifs à promouvoir, recherchera quels moyens et quelles
pédagogies sont le mieux adaptés. L’expérience comme la réflexion
menée en de nombreux lieux permettent de repérer tout particulièrement
quelques points.

4. Le rôle de retraites et de temps forts 

Les parcours proposés aux groupes de recherche proposeront des
temps de récollection et de retraite. Ces propositions seront adaptées aux
jeunes, aux groupes. Des propositions personnalisées adaptées aux
étapes de recherche, de discernement, de prise de décision seront égale-
ment à rechercher.

5. Le rôle privilégié de l’accompagnement spirituel 
en vue d’un discernement vocationnel

A toutes les étapes de la recherche, il est important d’avoir un
accompagnement spirituel pour se confronter à son histoire personnelle

31

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



et à la Parole de Dieu. Il s’impose particulièrement à l’approche de la
décision.

L’accompagnement spirituel est une pratique ecclésiale tradition-
nelle qui a fait l’objet de réflexions nombreuses et de qualité. Pour bien
comprendre son enjeu mais aussi la façon de le mettre en œuvre on se
reportera aux nombreux documents sur le sujet.

Le SNV a publié un livre que l’on pourra lire et travailler avec profit
autant comme membre accompagnateur du groupe de recherche que
comme accompagnateur personnel (« Laissez-vous conduire par l’Esprit »,
hors-série de la revue Jeunes et Vocations, SNV, 1998). Une formation
à l’accompagnement qui peut se trouver dans divers lieux est nécessaire.

Beaucoup plus largement que pour les parcours de groupes de
recherche, il est important que les accompagnateurs et animateurs réflé-
chissent sur des points comme :

- liberté et appel de Dieu,
- appel de l’Église et appel de Dieu,
- désir personnel, disponibilité intérieure et appel de Dieu,
- désir personnel et possibilités, aptitudes, exigences objectives

liées à telle ou telle vocation,
- affectivité, maturation psycho-affective,
- maturité humaine, intellectuelle et spirituelle.
Cette liste n’est bien sûr pas exhaustive. Les accompagnateurs

auront tout intérêt à repérer celles qu’il convient de reprendre, d’éclai-
rer, pour lesquelles il sera bon de se former. Ils étudieront comment aider
les jeunes à une juste connaissance d’eux-mêmes sur ces divers points,
soit dans l’accompagnement de groupe, soit dans l’accompagnement
personnel.

Des questions spécifiques aux vocations envisagées doivent être
abordées :

- le mariage et le célibat,
- le célibat du prêtre et le célibat du religieux,
- la suite du Christ pauvre, chaste et obéissant,
- la vie communautaire religieuse,
- la solitude en vie religieuse et dans le laïcat consacré,
- le ministère ordonné et la vie religieuse (prêtre et religieux),
- l’appel personnel (subjectif) et l’appel de l’Église,
- le choix d’un institut religieux.
Là encore, la liste n’est pas exhaustive. Des ouvrages, des revues

traitent régulièrement de ces questions. Il convient de les approfondir
ensemble, de travailler avec des personnes compétentes, des formateurs
et des formatrices.

Il est en particulier important de voir les manières nouvelles dont
des jeunes abordent ces questions et comment il convient de présenter
aujourd’hui, les fondements doctrinaux et pastoraux.

32

RÉFLEXIONS



Information et communication
La question se pose pour tout SDV de trouver sur son diocèse les

réseaux et le type d’informations à donner pour faire connaître l’exis-
tence d’un groupe de recherche. Informer est tout un art. Il est nécessaire
d’être attentif aux destinataires afin de déterminer ce qui conviendra le
mieux pour une bonne communication, un bon passage de l’informa-
tion : comment faire pour que cette information arrive jusqu’aux jeunes ?
À qui la faire passer, comment, quand, à quelles occasions ? C’est la
qualité du message qui pour une grande part, déterminera sa réception.
Il semble donc important de distinguer l’information en direction des
partenaires et l’information en direction des jeunes.

1. Information en direction des partenaires

L’information est importante même si l’on peut rencontrer certaines
difficultés à la faire passer, le SDV étant encore parfois perçu comme
« sergent recruteur » ou comme celui qui « récupère les meilleurs
éléments des mouvements et services ». En outre, le mot « vocation » peut
encore faire peur dans les familles et chez certains animateurs. Ces a
priori tomberont d’eux-mêmes dès lors que s’améliorera la collaboration
du SDV avec tous les partenaires de la pastorale. Une bonne collabora-
tion est souvent source de bonne information : donner à voir, donner à
vivre aux animateurs, cela ne peut-il pas inciter à faire partager cette
expérience ? C’est toute la pastorale qui doit être vocationnelle, il paraît
donc nécessaire que l’information sur l’existence et les objectifs d’un
groupe de recherche soit intégrée à l’ensemble des propositions de cette
pastorale. Cela peut-il se faire autrement que par le relais des partenai-
res privilégiés ?

Quels sont ces partenaires ?
Pour chaque diocèse, il convient donc que le SDV prenne le temps

d’un repérage minutieux de ces partenaires privilégiés. Il est important
d’associer les acteurs pastoraux au dynamisme de la proposition, de
montrer la confiance qu’on leur fait.

Aussi, serait-il opportun de regarder du côté :
- des antennes vocations ;
- des mouvements, des groupes et services de jeunes existant sur le

diocèse : par exemple les aumôneries, la Mission étudiante, les
mouvements d’Action catholique, les mouvements éducatifs et
spirituels, les communautés nouvelles et plus globalement la
pastorale des jeunes quand elle existe ;

33

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



- des écoles de la foi ;
- des services diocésains par exemple de la pastorale familiale, de

la communication comme Chrétien-Médias ;
- des écoles catholiques ;
- des instituts de vie consacrée et missionnaire ;
- des principaux interlocuteurs dans les communautés chrétiennes

par exemple : curés et équipes paroissiales, animateurs en pasto-
rale, groupes de prière, etc. ;

- des lieux institutionnels du diocèse, comme les différents conseils
existants.

Quelle information en fonction des partenaires ?
À destinataires diversifiés, information différenciée. Une chose est

de s’adresser à des prêtres, une autre à des jeunes responsables de
mouvements, ou à un conseil presbytéral ou encore à un atelier « Appel
à la vie consacrée », etc. Cela nécessite donc que le SDV travaille à la
personnalisation de l’information en fonction des destinataires, ainsi que
sur le type d’information : orale, écrite, etc.

Quels types d’information ?
Si le support retenu est l’écrit, par exemple une lettre en direction

des partenaires, il doit ouvrir à la réception et à la compréhension des
documents qui l’accompagnent (affiches, tracts, etc.) de façon brève,
claire et fraternelle.

Le cas d’une contribution au bulletin diocésain à des moments
précis peut être astucieuse pour toucher davantage les acteurs pasto-
raux, les personnes relais.

La revue du SDV, quant à elle, permet une information régulière de
l’avancée d’un groupe de recherche et donc de son existence auprès des
partenaires.

Si l’oral est choisi comme vecteur de communication, le message
doit être encore plus clair, personnalisé, et ciblé : annonce radio-diffu-
sée à l’occasion d’un temps fort ou d’une réunion… Dans le cadre d’un
contact d’équipe à équipe par exemple, ou d’une rencontre plus inter-
personnelle, il peut être précieux de prendre le temps d’expliquer claire-
ment les enjeux et d’accueillir les réactions des interlocuteurs.

À quelles occasions informer ?
Cette question renvoie le SDV à l’intérêt qu’il porte à toute mani-

festation, rencontre, événement signifiant d’une Église locale. De même,
il peut être souhaitable d’inciter les partenaires à régulièrement se ques-
tionner sur les activités du SDV. Ainsi peuvent apparaître clairement les

34

RÉFLEXIONS



occasions d’un passage fructueux de l’information : temps fort, ordina-
tion ou profession religieuse…

D’autre part, il convient de ne jamais oublier ceux qui sont « hors
des circuits d’Église » ; les jeunes même chrétiens y sont souvent nom-
breux, aussi faut-il penser aux occasions données telles que forum des
métiers, foires et expositions, actions caritatives publiques… Le SDV peut
aussi choisir de créer l’occasion, par exemple en démarrage d’année…

2. Information en direction des jeunes

Qui sont-ils ?
En général, des jeunes submergés par des informations de toutes

sortes. Ils passent le plus souvent très vite de l’une à l’autre. Cela ne les
empêche cependant pas d’être très exigeants, de par leur acuité même,
à ce style de communication : ils seront plus réceptifs à certains types
d’information qu’à d’autres, à l’inverse de leurs aînés (en l’occurrence
accompagnateurs et éducateurs). Raison de plus pour soigner le
message dans tous ses aspects.

D’où viennent-ils ?
Plus souvent proches de l’un des partenaires au sens le plus large,

il arrive parfois qu’ils viennent par un membre du groupe lui-même.
Quelle que soit la manière dont ils arrivent, il faut rappeler la nécessité
d’un entretien préalable personnel avec un membre de l’équipe accom-
pagnatrice du groupe de recherche. (Voir sur ce point la partie « Jeune
en recherche, quel accueil, quelle proposition ? »)

Cette donnée induit une double manière d’envisager l’information
sur un groupe de recherche : soit par sollicitation interpersonnelle, voire
interpellation de type bouche à oreille, soit par information ouverte à
tous, et donc plus large de type tracts ou autres…

Quels types d’information ?
Dans sa forme écrite, elle prendra plutôt le style d’affiches compor-

tant une bonne accroche, un langage courant, des données brèves et
précises (dates, contacts…). En complément, des tracts donneront de
plus amples informations quant aux destinataires, au calendrier, au
contenu et exigences d’un groupe de recherche. Cependant, le tract se
suffit-il à lui-même, ou n’est-il pas souhaitable qu’il vienne plutôt en
complément d’une entrevue avec un partenaire ou un membre du SDV ?

Dans sa forme orale, une information dans le cadre radiophonique
peut être intéressante, elle permet entre autres l’avantage d’y associer les
jeunes eux-mêmes.

35

POUR LE SERVICE DE L’APPEL : DES GROUPES DE RECHERCHE



Quelles occasions ? 
On peut distinguer :
- une information permanente : affichage, tracts laissés au fond

d’une église, dans un local…
- une information ponctuelle lors d’événements ecclésiaux (type

JMV ou temps forts à l’initiative du SDV et/ou des partenaires, de
rassemblements de jeunes, d’une rencontre individuelle…) ; lors
de manifestations rejoignant les jeunes hors des circuits d’Église
telle que forum des métiers…

3. Quelques points d’attention

Concernant les témoignages émanant d’un membre du groupe de
recherche

Si l’on choisit le témoignage comme moyen d’information sur le
groupe de recherche, on veillera à la qualité. D’autre part, compte tenu
d’une nécessaire discrétion et du respect du cheminement du jeune en
groupe de recherche, vérifier s’il est bien opportun qu’il soit appelé à
témoigner (se reporter à la 3e partie, « Moyens et pédagogies »). Il peut
être tout aussi intéressant de permettre à un jeune du groupe de recher-
che de dire son expérience du groupe.

Vérification de l’information
En tout premier lieu, même si l’information écrite ou orale est rédi-

gée par l’un des membres du SDV, il n’est pas superflu qu’elle soit
conçue et vérifiée par une équipe, voir une équipe supervisée par un
spécialiste en communication.

Quel que soit le type d’information, rien ne vaut une confrontation
avec des jeunes ou des partenaires extérieurs à l’équipe SDV. C’est un
bon moyen de vérifier la performance du message transmis. On peut
enfin se poser la question d’enquêter de temps en temps pour évaluer
l’effectivité du passage de l’information. Cela peut donner matière à des
réajustements.

En conclusion
Dans la conduite de cette information, il s’agit de ne pas perdre de

vue son objectif essentiel qui est de permettre que la majorité des jeunes
ait accès à toutes les propositions. n

36

RÉFLEXIONS



P A R T A G E D E P R A T I Q U E S

    





François Moog
directeur de l’ISPC, 

Institut catholique de Paris

Regards sur des pratiques de discernement

Il m’a été demandé de rendre compte de mon
analyse des « partages de pratiques » qui constituent
ce dossier. L’exercice est passionnant dès lors qu’il s’agit de
contempler l’Église exprimant la conscience qu’elle a d’elle-même, de
sa nature et de sa mission, lorsqu’elle est en acte d’accompagner le
discernement de ses membres. Mais l’exercice du compte-rendu est
délicat et il est nécessaire, en introduction de mon propos, de préci-
ser les difficultés majeures qu’il comporte.

Une analyse inachevée

L’analyse des pratiques demande la mise en œuvre d’une
méthode stricte. Elle exige pour cela une grande précision dans le
traitement du « matériel » analysé. Les témoignages recueillis sont
trop divers dans leurs formes, leurs styles et le statut de leurs auteurs,
les pratiques elles-mêmes sont trop disparates pour pouvoir prétendre
à la rigueur requise. Par ailleurs, une telle analyse obligerait à ne pas
se contenter d’interroger des récits mais d’avoir accès à leur proces-
sus d’élaboration, ce qui n’est pas le cas.

39

“Dieu les a appelés,
il en a fait l’Église 1”

PARTAGE DE PRATIQUES



En ce sens, les quelques lignes qui suivent ne peuvent pas
prétendre constituer une analyse, au sens strict du terme, des récits
recueillis. Elles se contentent d’y porter un regard extérieur. Mais
alors, un autre biais apparaît, celui de la personne qui porte ce
regard, et qui est loin d’être neutre. J’enseigne l’ecclésiologie et dois
donc sans doute avoir des idées précises – et antérieures à ma lecture
des récits – de ce dont il est question ici.

Ainsi, plus que d’une analyse, je préfère parler d’un « regard »
porté sur ces témoignages, afin de bien préciser d’une part que mon
propos est une invitation à entrer en conversation avec les récits
recueillis et qu’ainsi, d’autre part, il n’a aucune prétention à porter un
jugement sur ces pratiques.

Des pratiques incertaines d’elles-mêmes

Ces précautions méthodologiques étant prises, nous pouvons
nous replonger ensemble dans la lecture de ces textes. Tout l’intérêt
de ce parcours sera de ne pas s’en tenir à quelques affirmations
convenues sur la (les) vocation(s) dans l’Église, mais de se réjouir
ensemble de la grande fragilité dont ces récits témoignent. La richesse
des textes rassemblés réside en effet dans l’incertitude, les tâtonne-
ments, la reconnaissance d’une forme d’impuissance qu’ils rendent
manifeste. Si l’on peut parler de richesse, c’est parce que cette fragi-
lité renvoie à l’essentiel : un service des vocations est un consentement
au service de Dieu qui appelle et qui conserve toute marge de
manœuvre pour le faire dans des médiations diverses et volontiers
surprenantes.

C’est donc d’autorité subjective, reconnue et assumée que j’ai
choisi de ne pas parler ici de ce qui semble constituer le b.a.-ba des
pratiques recueillies : accompagnement personnel et vie de groupe,
importance des témoins rencontrés, place incontournable de la prière
et de la méditation de la Parole de Dieu… Tous ces éléments sont bien
présents dans l’ensemble des récits. Mais ils sont situés dans une
perspective plus fondamentale et, donc, plus intéressante encore.
C’est à cette perspective là que je voudrais consacrer les lignes qui
suivent.

40

PARTAGE DE PRATIQUES



Une prise en compte du présent

Dans la plupart des témoignages, la prise en compte de la
réalité sociale, telle qu’elle est réellement, occupe une place de choix.
L’adjectif qui revient le plus souvent pour qualifier la situation présente
est : « chaotique » 3. Pourtant, on ne trouve aucune trace de ressenti-
ment ou de désespoir dans les récits. L’enthousiasme et l’espérance
manifestent au contraire que les uns et les autres acceptent de se lais-
ser bousculer par les conditions nouvelles de leur mission.

Les temps qui sont les nôtres

Le constat est dépassionné : « Nous sommes soumis à l’évolution
de la société et à ses conséquences sur l’Église et les personnes 4. » Le
même récit parle pourtant d’un « terrain de plus en plus aride » et cite
les contextes familiaux instables ou le surmenage auquel le mode de
vie contemporain conduit. Un autre mentionne les expériences multi-
formes de « zapping 5 ». La société actuelle est épuisante pour les
individus. Elle n’empêche pas de vivre « un rapport positif à la
société 6 ». Elle doit cependant être prise en compte avec lucidité afin
d’être authentiquement au service des personnes et de leur chemine-
ment « ancré dans le monde 7 ».

Les hommes et les femmes de ce temps

Ce qui apparaît alors clairement, c’est la diversité irréductible
des itinéraires. Elle interroge le sens du service des uns et des autres
dans l’accueil bienveillant et inconditionné de chacun quel que soit
son parcours de vie 8. Face à la difficulté à entrer dans un parcours
balisé, il convient alors de faire preuve de souplesse et d’adaptabi-
lité 9, dans le respect des rythmes de chacun 10.

Ce sens du service prend une coloration particulière dès lors qu’il
s’agit d’accueillir des hommes et des femmes marqués par leur époque
dans leur rapport à la foi et à l’Église. Les témoignages parlent de

41

DIEU LES A APPELÉS, IL EN A FAIT L’ÉGLISE



« démarche chrétienne discontinue », de « vie spirituelle chaotique »,
de « connaissance de l’Église réduite et partielle » et de « connais-
sance superficielle de la foi » 11. À cette absence « d’expérience ecclé-
siale notoire 12 », s’ajoute l’image d’une « Église vieillissante 13 ».

Le temps présent comme chance

Ces constats n’appellent aucun jugement de la part de ceux qui
les font. On peut les considérer comme la nécessaire « désignation du
présent 14 », qui est au cœur de la proposition des évêques français
dans la Lettre aux catholiques de France 15. Ainsi, il ne s’agit pas de
stigmatiser les personnes 16 mais d’accepter que les mutations profon-
des qui affectent la société actuelle constituent pour l’Église une
chance, la chance de « vérifier la nouveauté du don de Dieu 17 » en
« accueillant le don de Dieu dans les conditions nouvelles 18 », bref,
une « chance de pouvoir aller à l’essentiel, à ce qui nous fait vivre
comme croyants 19 ».

C’est dans cette société que l’Église est appelée à proposer la
foi, ce sont donc bien des hommes et des femmes de ce temps qui sont
appelés par Dieu à être des témoins de l’Évangile. Mais que les
conditions présentes ne soient ni plus ni moins favorables que d’au-
tres pour la foi ne doit pas masquer la nouveauté à laquelle les
pratiques d’accompagnement des vocations sont invitées.

Il est ainsi important, pour conclure ce premier point, de souli-
gner le défi proprement catéchétique de cet accompagnement. Le
rapport à l’Église et à la foi de ceux qui sont accompagnés requiert
en effet une authentique catéchèse ou, pour le dire plus justement,
« une véritable démarche d’initiation 20 ». En ce sens, les services
dédiés aux vocations peuvent entendre que le Texte national pour
l’orientation de la catéchèse en France 21 leur est également adressé.

Vocation et vie chrétienne

Ces récits nous parlent de la vocation baptismale. Il n’y a pas
lieu de s’en étonner. Le baptême est bien ce lieu où se nouent appel

42

PARTAGE DE PRATIQUES



de Dieu à partager sa vie et consentement de l’homme à la grâce.
Mais une fois encore, ce qui est intéressant dans les récits recueillis,
c’est l’invitation à la nouveauté qui y est entendue. En lien avec ce qui
précède, les divers témoignages enracinent eux-mêmes le service de
discernement des vocations dans le cadre plus large de la responsa-
bilité catéchétique de l’Église.

Dimension baptismale de la vocation

Dans le discernement, il s’agit bien avant tout de « s’enraciner
dans [sa] vocation baptismale » et de se demander « ce que signifie
être chrétien dans le monde » 22. C’est ainsi qu’il faut comprendre la
retraite « Je deviens disciple » qui « vise d’abord à faire l’expérience
spirituelle que toute vie chrétienne est une suite du Christ librement
choisie 23 ». La mission de ceux qui ont livré leur témoignage est donc
bien une mission d’initiation à la vie chrétienne, dans le cadre d’une
« pédagogie d’initiation » promue par les évêques français.

Le premier fruit de cette démarche est alors de découvrir ou
redécouvrir qu’« il y a un commun appel qui s’adresse à tous. Nous
devons être des saints quel que soit notre état de vie. […]. L’Esprit qui
nous habite depuis notre baptême nous conduit jour après jour au
gré de sa grâce 24 ». Et ce fruit peut être reconnu : « J’ai décidé
d’avoir une “vie consacrée” dans la vie de tous les jours 25. »

Ce à quoi nous devons nous sentir invités, c’est à une prise de
conscience permanente : le baptême est une consécration authen-
tique et un chemin radical à la suite du Christ. Le baptisé est celui qui
a consacré toute sa vie à Dieu. Il s’agit alors, pour lui, de consentir
au déploiement de cette grâce. Cette prise de conscience est
incontournable pour un renouvellement nécessaire d’une théologie
des ministères dans l’Église. Elle passe par un renouvellement des
pratiques ecclésiales qui, d’après les récits recueillis, est en cours.

Dimension ecclésiale de la vocation

Mais les conditions présentes de l’accueil de ceux qui veulent
répondre à l’appel de Dieu n’appellent pas seulement une proposi-

43

DIEU LES A APPELÉS, IL EN A FAIT L’ÉGLISE



tion de découverte de la foi chrétienne et de la vie baptismale, elles
comportent également, de manière indissociable, une découverte de
l’Église, de son mystère et de sa mission.

Parce que l’Église est une inconnue pour un grand nombre de
ceux qui demandent à être accueillis, « le parcours vocation veut
aussi donner l’occasion aux jeunes de découvrir un peu plus
l’Église 26 ». Cela passe par une démarche d’enracinement et d’enga-
gement ecclésial afin d’en découvrir les richesses et la diversité 27.
Dans une démarche d’initiation, cela nécessite également de « cons-
tituer une petite cellule d’Église 28 ».

De ce qui précède, on doit comprendre que la pastorale des
vocations est un lieu d’initiation chrétienne de premier ordre. Il ne
m’appartient pas de me prononcer sur les conséquences institution-
nelles de cette conclusion. Cependant, je ne peux que manifester mon
intérêt pour cette pratique ecclésiale d’accueil, d’accompagnement et
de discernement en tant qu’elle se révèle un lieu dans lequel l’Église
est interrogée sur la conscience qu’elle a d’elle-même et de sa mission.

Le serpent de mer des « vocations spécifiques »

Cependant, pour que cette pratique puisse être un authentique
lieu de renouvellement de la conscience que l’Église a d’elle-même et,
ainsi, de l’ecclésiologie comme de la théologie des ministères, elle
doit sans doute encore régler la question de ce qu’on appelle commu-
nément les « vocations spécifiques ».

Partant du constat que l’objectif de certaines propositions « a
glissé progressivement de la vocation dite spécifique à la vocation
baptismale 29 », il s’agit d’affirmer non seulement l’existence de
« deux voies également bénies, le mariage et le célibat 30 », mais
surtout de reconnaître que toute voie est bénie dès lors qu’elle est
réponse authentique à l’appel de Dieu et consentement à la grâce.

Il n’est pas simple de conclure un tel parcours tant il serait atti-
rant de le poursuivre par un développement théorique plus systéma-
tique. Résistant à la tentation, je peux me contenter de redire ici à
quelle conscience des enjeux ecclésiaux les récits rassemblés dans ce

44

PARTAGE DE PRATIQUES



numéro invitent toute l’Église : une prise en compte sans faux
semblants des conditions de la mission ecclésiale et une conscience
affermie de la mission que l’Église reçoit du Christ.

Ces deux traits fondamentaux permettent de situer avec justesse
les autres composants des récits étudiés : le témoignage, l’accompa-
gnement, la vie liturgique et spirituelle, la familiarité avec la Parole de
Dieu, toutes choses qui devraient être traitées pour elles-mêmes, se
retrouvent ordonnées à la vie ecclésiale et à la mission. Cela nécessite,
les récits en sont témoins, de ne pas se préoccuper de l’accessoire, en
laissant par exemple des statistiques nous détourner de l’essentiel. 

L’essentiel est de reconnaître que ceux qui veulent répondre à
l’appel de Dieu sont des invitations adressées par le Seigneur lui-
même à « percevoir les signes de l’imprévu de Dieu 31 » pour sans
cesse nous interroger et nous laisser bousculer dans nos conceptions
les plus admises. Il s’agit d’une attitude vertueuse par laquelle toute
l’Église peut être renouvelée dans son service de l’œuvre de l’Esprit
Saint « qui peut éveiller en tout être humaine le désir d’aller au-delà
de ce qu’il vit immédiatement » n

45

DIEU LES A APPELÉS, IL EN A FAIT L’ÉGLISE

11 -- LG 9.

22 -- François Moog est docteur en théologie (Ph.D.,
D.Th.). Il enseigne l’ecclésiologie à la Faculté de
théologie de l’Institut catholique de Paris. Il y
dirige l’Institut supérieur de pastorale catéché-
tique (ISPC), chargé de la formation théologique
des cadres ecclésiaux de la responsabilité catéché-
tique (catéchèse, catéchuménat, aumôneries de
l’Enseignement public, Enseignement catholique,
formation permanente,…). Dernier ouvrage
paru : Accueillir ceux qui frappent à la porte de
l’Église – La grâce de la reconnaissance, coll. « Le
point catéchèse » n° 1, Paris, Le Sénevé/ISPC,
2009. Adresse : 21 rue d’Assas, 75006 Paris.
ispc@icp.fr.

33 -- Voir les témoignages de l’École de vie des
Fraternités monastiques de Jérusalem, p. 98 ; de
Dominique Rameau (groupe d’aînés), p. 86  et de
Denis Bourget (diocèse de Nantes), p. 49.

44 -- Récit de l’École de vie des Fraternité monas-
tiques de Jérusalem, p. 100.

55 -- Récit de l’équipe de la Mission de France, p. 63.

66 -- Récit de l’équipe de la Mission de France, p. 65.

77 -- Récit de l’équipe de la Mission de France, p. 65.

88 -- Cf. D. Rameau (groupe d’aînés) et l’École de vie
des Fraternité monastiques de Jérusalem.

99 -- Cf. le récit de Pierre Guerigen (diocèse de
Metz), p. 62.

1100 -- Cf. P. Guerigen (diocèse de Metz), p. 62 et
Marie-Paule Delachaux (parcours « Samuel » de
Franche-Comté),.

1111 -- Récit de Denis Bourget (diocèse de Nantes),
p. 49-50.

1122 -- Récit de Frédéric Benoît (province de Paris),
p. 81.

NOTES



1133 -- Récit de l’École de vie des Fraternité monas-
tiques de Jérusalem, p. 100.

1144 -- Cf. David TRACY, « La désignation du présent »,
Concilium, n° 227, 1990, p. 71-92.

1155 -- Conférence des évêques de France : Proposer
la foi dans la société actuelle III - Lettre aux catho-
liques de France, [LCF], coll.“Documents des Égli-
ses”, Paris, Cerf, 1997. Sur la désignation du présent
dans la démarche de proposition de la foi, voir
Henri-Jérôme GAGEY et Denis VILLEPELET, Sur la
proposition de la foi, Paris, éditions de l’Atelier,
1999, p. 9-13, 17 sq., 22, 34 sq., 75, 94.

1166 -- Cf. LCF, Partie I-I, 1 et 2, p. 21-22.

1177 -- LCF, Partie I-I, 5, p. 25.

1188 -- LCF, Partie I-III, 1, p. 37.

1199 -- LCF, Partie I-III, 3, p. 40.

2200 -- Cf. le récit de « l’année Samuel ». Sur le
besoin de « formation chrétienne », voir égale-
ment les récits de Denis Bourget (diocèse de
Nantes) ; de Frédéric Benoît (province de Paris) ;
Guillaume Villatte (diocèse de Pontoise) ; de
Marie-Paule Delachaux (parcours « Samuel » de
Franche-Comté), etc.

2211 -- Conférence des Évêques de France, Texte
national pour l’orientation de la catéchèse en
France, coll. « Documents d’Église », Paris,
Bayard/Fleurus-Mame/Cerf, 2006, 116 p.

2222 -- Récit de Marie-Paule Delachaux (parcours
« Samuel » de Franche-Comté), p. 111.

2233 -- Récit de Pierre Guerigen (diocèse de Metz),
p. 57.

2244 -- Récit de l’École de vie des Fraternité monas-
tiques de Jérusalem, p. 101.

2255 -- Témoignage d’une jeune dans le récit de
Sœur Verena Wüst (groupe de recherche pour
jeunes filles de Paris), p. 78.

2266 -- Récit de Denis Bourget (diocèse de Nantes),
p. 52.

2277 -- Cf. le récit de Denis Bourget (diocèse de
Nantes) ; de Dominique Rameau (groupe d’aî-
nés) ; de Frédéric Benoît (province de Paris) ; de
Guillaume Villatte (diocèse de Pontoise) ; de Pierre
Guerigen (diocèse de Metz) ; de l’École de vie des
Fraternité monastiques de Jérusalem…

2288 -- Récit de Pierre Guerigen (diocèse de Metz),
p.58. Cf. également l’affirmation selon laquelle
« l’école de vie veut être un groupe d’Église »,
dans le récit de l’École de vie des Fraternité
monastiques de Jérusalem, p. 98. C’est dans le
même sens que l’on peut comprendre l’impor-
tance de la vie fraternelle dans le récit du frère
Prêcheur.

2299 -- Récit de Marie-Paule Delachaux (parcours
« Samuel » de Franche-Comté), p. 106.

3300 -- Récit de l’École de vie des Fraternité monas-
tiques de Jérusalem, p. 102.

3311 -- LCF III-I, 3, p. 77.

3322 -- LCF III-I, 3, p. 77.

46

PARTAGE DE PRATIQUES



Denis Bourget
responsable du service des vocations 

diocèse de Nantes

Cet article est le fruit d’une expérience limitée dans le
temps (5 ans) et dans l’« espace » (région des Pays de la
Loire). C’est la raison pour laquelle certains éléments de
réflexion seraient sans doute à nuancer tandis que d’au-
tres questions concernant l’accompagnement des jeunes
en recherche de vocations sembleront absents (par exem-
ple : la diversité des origines culturelles des candidats est
quasiment nulle pour le moment dans les diocèses des
Pays de la Loire).

Tous ceux qui ont travaillé ou qui travaillent dans les services
diocésains des vocations le savent : le nombre des jeunes qui deman-
dent à être aidés dans leur question de vocation n’est pas très élevé.
Ce qui induit des variations très rapides et déstabilisantes d’une
année à l’autre. Cet état de fait nous oblige à chercher en perma-
nence à adapter nos propositions et à inventer de nouvelles collabo-
rations. Les groupes de recherches tels qu’ils sont définis dans les
documents officiels du Service national des Vocations (un week-end
par mois dans un diocèse pendant un an) semblent de plus en plus
difficiles à tenir pour au moins deux raisons : le petit nombre de
jeunes et le manque de disponibilité de prêtres accompagnateurs.

Cependant, même s’ils sont peu nombreux, (heureusement) il y a
toujours des jeunes qui frappent à la porte de nos SDV et qui deman-
dent à être accompagnés dans leur discernement. Il nous revient à

47

Groupe de recherche 
et parcours vocations

PARTAGE DE PRATIQUES

 



nous, responsables des service diocésains des vocations, de mettre en
place des propositions qui puissent répondre à leur demande de
manière sérieuse et attractive. Or, il est difficile de faire vivre de
manière dynamique un groupe trop restreint en nombre (moins de trois
personnes). C’est pourquoi, depuis près de dix années, les diocèses de
Luçon (Vendée), Angers (Maine-et-Loire), Le Mans (Sarthe), Nantes
(Loire-Atlantique) et Laval (Mayenne) se sont associés pour proposer
en commun un parcours d’accompagnement et de discernement pour
les jeunes hommes qui expriment le désir de devenir prêtre. Ce regrou-
pement s’explique en partie parce qu’il correspond également aux
diocèses concernés par un même lieu de formation : le séminaire inter-
diocésain Saint-Jean, situé à Nantes. Un autre parcours vocations a
été mis en place pour les jeunes femmes depuis quelques années. 

Repérer les besoins en fonction des jeunes 

Avant de présenter le contenu concret de cette proposition, il est
bon de rappeler ce qui l’a motivé. En premier lieu, il s’agit donc de
donner aux jeunes qui se présentent les moyens pour avancer dans
leur réflexion et le discernement de leur vocation. Il nous faut donc
commencer par repérer les moyens nécessaires à mettre en place en
fonction de ce que sont les jeunes qui viennent nous rencontrer. Bien
sûr, tout ce qui est nécessaire au discernement ne sera pas pris en
charge par cette unique proposition.

Sans entrer dans une analyse sociologique, qui n’a pas sa place
dans cet article et dont je n’ai pas la compétence, je soulignerai
simplement quelques traits caractéristiques des jeunes qui viennent
habituellement frapper à la porte de nos SDV.

L’isolement

C’est sans doute l’élément le plus évident à constater. Les jeunes
qui portent un désir plus ou moins affermi de se consacrer à Dieu
existent, mais sont isolés. Ils ne savent pas avec qui en parler : la
famille est rarement réceptive et souvent mal placée pour permettre

48

PARTAGE DE PRATIQUES



une réflexion objective. Ils pensent (peut-être à tort) ne pas avoir
d’amis croyants (encore moins pratiquants) capables de comprendre
leurs interrogations. Ils ont de moins en moins l’occasion de rencon-
trer des prêtres ou des religieux (ses). La démarche de foi catholique
est tellement décriée dans la société civile et la question tellement
intime qu’il vaut mieux la garder cachée. Tout ceci conduit ces jeunes
à porter leurs interrogations dans une grande solitude qui bloque leur
cheminement parfois pendant plusieurs années.

Une expérience spirituelle intense

Le point de départ  de leur questionnement ou le moment à partir
duquel ils ont accepté de se poser sérieusement la question de leur
vocation est très souvent lié à une expérience spirituelle intense, où
leur sensibilité a été fortement engagée. Elle a pu être vécue dans un
groupe de prière, lors d’un pèlerinage ou d’un rassemblement de
jeunes, ou encore à l’occasion d’une période d’épreuve ou d’échec.
Elle advient souvent au milieu d’une démarche chrétienne discontinue
et s’inscrit dans une vie spirituelle chaotique (pas de régularité dans la
prière, pas d’insertion habituelle dans la vie de l’Église) ou mal équi-
librée dans ses diverses composantes. Elle est rarement située dans
une vie chrétienne stable et enracinée ecclésialement.

Une vie en « réseaux »

Un autre trait caractéristique est leur manière de vivre la foi. À
l’image des relations sociales qui s’organisent de plus en plus en
réseaux via les nouveaux moyens de communications (Internet, télé-
phone mobile) et de moins en moins en fonction d’une localisation
géographique, la vie ecclésiale des jeunes est fortement marquée par
l’appartenance à des groupes de prière, des mouvements, éventuel-
lement à des réseaux d’amitié. Elle est beaucoup moins structurée par
l’appartenance à une paroisse où se mélangent les générations et les
sensibilités ecclésiales. Leur connaissance de l’Église est donc réduite
et partielle avec le risque de considérer leur « réseau » comme se
suffisant à lui-même.

49

GROUPE DE RECHERCHE ET PARCOURS VOCATIONS



Formation de la foi sommaire

Le dernier trait caractéristique commun se situe dans la connais-
sance superficielle de la foi qui se résume pour certains à des
pratiques pieuses (tout à fait louables par ailleurs) apprises à l’occa-
sion de temps forts (pèlerinage, retraite, rassemblements). Alors qu’ils
ont développé des connaissances culturelles et scientifiques, acquis
des savoir-faire techniques, leur formation dans le domaine de la foi
s’est interrompue très tôt (rares sont ceux qui ont poursuivi au-delà de
l’âge de douze ans !). Ce déficit de connaissance s’avère particuliè-
rement pénalisant dans un processus de discernement car il peut
entretenir chez les candidats des schémas erronés concernant les
vocations à la vie consacrée.

Outre ces caractéristiques générales, un autre facteur est à
prendre en compte dans les propositions des SDV : il s’agit de l’ex-
trême diversité des candidats quant à leurs âges, leurs milieux
sociaux et familiaux, leurs sensibilités ecclésiales. Faire entrer en
dialogue un étudiant de vingt ans en classe préparatoire avec un
homme de trente-cinq ans n’ayant pas suivi d’études supérieures et
installé dans une vie professionnelle depuis plus de dix ans n’est pas
très aisé. Leur questionnement poursuit le même objectif, mais prend
des nuances sérieusement différentes. Or, le nombre de candidats
n’étant pas considérable, cette situation se retrouve assez fréquem-
ment dans les diocèses.

Contenu et organisation

En réponse à ces constatations, les diocèses des Pays de la Loire
se sont associés pour proposer un parcours vocation pour les 18-35
ans. Cette proposition veut répondre à certains des besoins explicités
précédemment : permettre aux jeunes de ne pas rester seuls face à leur
question, offrir un approfondissement de la foi, faire passer leur ques-
tionnement d’une aventure personnelle à une aventure ecclésiale. Le
parcours vocations régional s’organise donc en six week-ends (du
samedi 12 h au dimanche 17 h). Il se déroule sur deux années, mais

50

PARTAGE DE PRATIQUES



les participants ne s’engagent que pour une année à la fois. Si, à l’is-
sue de la première année, leur choix s’est suffisamment éclairé, il n’est
pas obligatoire de suivre la deuxième. Pour d’autres, ces deux années
ne suffiront peut-être pas : il faudra trouver une autre manière d’ac-
compagner le cheminement. Sur les six week-ends, le premier est un
temps de convivialité et de prière pour apprendre à se connaître, les
quatre suivants sont des rencontres de formation et d’échange, le
dernier prend la forme de récollection de façon à relire tout ce qui s’est
vécu dans l’année en vue d’éclairer une décision pour l’année
suivante.

Un lieu de formation de la foi

Au cours de chaque week-end de formation, un intervenant est
invité à faire trois conférences d’environ une heure chacune. Voici les
thèmes qui sont abordés sur les deux années.

Année A
• Les éléments du discernement spirituel
• Découvrir l’Église pour y trouver ma place
• Affectivité, sexualité, chasteté, célibat consacré
• Se situer comme chrétien dans notre société

Année B
• Vie religieuse, vie missionnaire
• Les ministères
• Le Christ Jésus, Parole de Dieu
• Les sacrements

Un lieu de partage et de dialogue

La réussite de ces week-ends dépend en grande partie des rela-
tions de confiance mutuelle qui s’établissent entre les jeunes. C’est
pourquoi le premier est entièrement dédié à prendre le temps de se
connaître, de découvrir l’itinéraire qui a conduit les uns et les autres
à se poser la question d’une vocation consacrée (chacun est libre de

51

GROUPE DE RECHERCHE ET PARCOURS VOCATIONS



dire ce qu’il veut de son histoire). Autour d’activités ludiques et de
temps de prière, un climat de confiance et de respect mutuel s’instaure
qui permettra un échange plus profond et plus libre lors des rencon-
tres suivantes. Les années où ce week-end n’a pas pu avoir lieu, les
échanges au sein du groupe n’ont pas eu la même profondeur. De
plus, au cours de chaque week-end, une large place est faite aux
temps d’échanges en petits groupes (en fonction du nombre de parti-
cipants) et au débat avec les intervenants. Les samedi soir sont réser-
vés systématiquement pour vivre un temps de convivialité gratuite.

Un lieu d’accompagnement

Le groupe est accompagné dans tous les week-ends par le
même prêtre et la même religieuse. Il est bon, en effet – quand c’est
possible – d’être deux accompagnateurs, homme et femme. Cela
permet un regard croisé, avec deux sensibilités différentes, sur
chaque candidat. Il est important également pour les jeunes d’être
suivis par les mêmes personnes tout au long de l’année : une connais-
sance mutuelle s’instaure, une confiance également qui permettra au
jeune de venir poser ses questions personnelles à l’un ou l’autre des
accompagnateurs. Bien sûr, il ne s’agit de faire double emploi avec
l’accompagnement spirituel proprement dit.

Un lieu de découverte ecclésiale 

Le parcours vocations veut aussi donner l’occasion aux jeunes
de découvrir un peu plus l’Église, non seulement à travers un ensei-
gnement théorique, mais d’abord par la diversité des personnes
rencontrées et des lieux visités. En effet, pour chaque week-end, un
intervenant différent est invité. Il y a des prêtres diocésains, différents
par leurs âges et leurs ministères (paroisse, enseignant au séminaire,
vicaire épiscopal). Un couple intervient au cours du week-end sur la
vie affective. Un(e) religieux(se) et un(e) missionnaire interviennent au
cours de la rencontre présentant ces types de vocations.

D’autre part, les lieux où se déroulent nos rencontres sont égale-
ment variés et permettent de découvrir une part de la diversité de

52

PARTAGE DE PRATIQUES



l’Église : une rencontre par an se déroule au séminaire, deux autres
dans une abbaye ou un monastère, deux autres dans un centre spiri-
tuel diocésain (dans ce cas, le groupe participe à la messe du diman-
che matin en paroisse). Le premier week-end a souvent lieu dans une
paroisse située au bord de la mer.

Un lieu de prière

Les rencontres sont rythmées par la prière en commun (vêpres du
samedi soir, laudes et messe du dimanche) et par des temps de prière
personnelle. Le dernier week-end est plus de type « récollection »
donne davantage de place à la relecture et à la prière personnelle.

Un des moyens du discernement,
parmi d’autres

Le parcours vocations n’est qu’un des éléments du dispositif
proposé par nos SDV pour favoriser le discernement d’une vocation.
Il doit s’articuler avec d’autres propositions. C’est pourquoi, en plus
de la participation aux six rencontres, les jeunes s’engagent : 

• à vivre un accompagnement spirituel (avec un accompagna-
teur choisi en concertation avec les responsables du SDV) ;

• à avoir une vie sacramentelle (eucharistie et réconciliation)
régulière ;

• à entrer dans une vie de prière régulière (à évaluer avec leur
accompagnateur) ;

• à participer à une activité ecclésiale régulière, comme l’ani-
mation d’un groupe dans une aumônerie d’étudiants, l’enga-
gement dans une activité paroissiale, le lien avec un mouve-
ment…

• à faire une retraite spirituelle de discernement au moment
opportun.

Il faut enfin ajouter que chaque SDV reste libre d’organiser des
rencontres souvent plus courtes (une soirée ou une demi-journée)

53

GROUPE DE RECHERCHE ET PARCOURS VOCATIONS



entre les week-ends du parcours vocations. Cela permet de repren-
dre ce qui a été dit pendant le week-end en plus petits groupes et de
renforcer les liens entre jeunes d’un même diocèse. Mais ce n’est pas
toujours possible…

Conclusion

En guise de conclusion, voici quelques éléments statistiques
relevés au cours des cinq dernières années.

Personnellement, j’accompagne ce parcours depuis cinq ans.
Sur ces cinq années, 56 jeunes hommes de 18 à 38 ans ont fréquenté
le parcours vocations. Cela correspond à des groupes de 10 à 15
jeunes chaque année. 

• 21 n’ont pas poursuivi leur recherche dans la direction d’une
vie consacrée. 

• 16 ont commencé une formation vers le sacerdoce mais 5 ont
arrêté dès la première année. 

• 1 est entré dans un monastère trappiste. 
• 1 est entré dans une fraternité sacerdotale. 
• 1 est entré dans une communauté nouvelle. 
• 16 continuent leur réflexion avec le parcours. 
La participation à ce parcours n’est pas obligatoire pour entrer

au séminaire. Pendant cette même période, parmi tous ceux qui sont
entrés au séminaire, tous ne sont pas passés par ce parcours, mais il
s’avère être une aide très précieuse. Ceux qui y ont participé, quelle
que soit la suite de leur cheminement, ont dit combien ils avaient
apprécié de pouvoir s’exprimer librement sur une question aussi
intime que leur vocation, de partager avec d’autres et de se sentir
libres dans le choix qu’ils ont eu à faire. Si cette proposition présente
de nombreux point positifs, reste cependant la question de la
« largeur » de la tranche d’âge… Aujourd’hui, se présentent des
personnes de 35 ans et plus. Pouvons-nous nous contenter de leur
faire la même proposition qu’aux 18-30 ans ? n

54

PARTAGE DE PRATIQUES



Pierre Guerigen
responsable du service des vocations 

diocèse de Metz

Cet article est une présentation du groupe de recherche des
services diocésains des vocations des diocèses de Metz, Nancy et
Toul, Saint-Dié et Verdun en direction des étudiants et jeunes adultes.
Après une brève présentation historique, nous présenterons l’organi-
sation du parcours, son inscription dans un environnement plus large,
avant de relever quelques points d’attention.

Durant les années 90, il n’était plus possible, et encore moins
souhaitable, que chaque diocèse lorrain poursuive individuellement
une proposition de groupe de recherche à des jeunes en discerne-
ment vocationnel. La mise en commun des énergies des quatre diocè-
ses de Metz, Nancy et Toul, Saint-Dié et Verdun a abouti à l’élabo-
ration du groupe Théophile : proposition en direction des étudiants et
jeunes adultes, groupe mixte consistant en quatre week-ends et une
retraite, le temps d’une année universitaire.

L’objectif visé était de permettre à des jeunes ayant clairement
une recherche vocationnelle spécifique de cheminer pour aboutir à
une décision en fin d’année : entrée en propédeutique, en noviciat ou
discernement d’une vocation au mariage.

Le groupe Théophile était un élément important, mais pas
unique, pour favoriser ce discernement : accompagnement spirituel,
vie chrétienne et sacramentelle, prière, Parole de Dieu…

Depuis maintenant deux ans, ce groupe connaît une évolution
notable par l’assouplissement du cadre temporel. Constatant qu’il

55

Le groupe Théophile

PARTAGE DE PRATIQUES

 



devenait de plus en plus difficile pour des jeunes d’entrer dans un
parcours balisé et borné dans le temps, les responsables des SDV de
Lorraine ont décidé d’accueillir les jeunes tout au long de l’année et
de cheminer avec ces personnes le temps nécessaire, sans s’obliger à
respecter le cadre strict d’une année universitaire. Cette souplesse
exige a contrario de pouvoir aussi discerner qu’au bout d’un certains
temps (deux ans par exemple), le groupe Théophile n’est plus adapté
à une personne qui n’arriverait toujours pas à poser un choix dans
son discernement vocationnel.

Pourtant l’organisation interne des week-ends au sein d’une
année n’a pas été fondamentalement bouleversée. Même si des
jeunes participent deux fois au même week-end d’une année sur l’au-
tre, l’expérience montre qu’ils en retirent toujours quelque chose d’in-
téressant. Comme le contenu d’un week-end est fortement influencé
par la composition du groupe Théophile, par la réaction des uns et
des autres et par leurs questions, les jeunes y puisent à chaque fois
des éléments nouveaux pour leur propre cheminement.

Si nous nous intéressons de plus près au parcours Théophile,
c’est parce qu’il se comprend comme un cheminement pour permet-
tre à un jeune d’avancer dans son discernement vocationnel en s’ins-
crivant dans une démarche ecclésiale.

Les quatre week-ends et la retraite se situent dans différentes
réalités ecclésiales des diocèses lorrains pour permettre de découvrir
que les vocations spécifiques sont multiples : contemplatives avec les
carmélites, les bénédictines ou encore les cisterciennes, mais aussi
apostoliques avec des congrégations religieuses fondées au XVIIIe ou
XIXe siècle (sœurs de la Providence de Saint-André de Peltre, sœurs de
la Providence de Portieux) ; un week-end à la propédeutique de
Nancy permet un passage dans un lieu évocateur du ministère pres-
bytéral diocésain.

Chaque week-end est accompagné par au moins un prêtre et
une religieuse issus des services diocésains des vocations ; ils assurent
aussi l’animation de ces 24 heures. Le week-end débute le samedi
vers 15 h pour s’achever le dimanche vers 15 ou 16 h. Proposition
montée par les services diocésains des vocations, ces week-ends sont
largement pris en charge financièrement par les diocèses. Dans la
mesure du possible, chaque jeune y contribue à hauteur de dix euros.

56

PARTAGE DE PRATIQUES



Au cours d’un week-end, une place importante est toujours
donnée à l’échange et aux réactions des participants pour que gran-
dissent la confiance et le soutien mutuel. Il s’agit certainement d’une
des caractéristiques fondamentales de ce groupe Théophile : pour
beaucoup de jeunes, c’est le seul lieu où ils peuvent échanger en
confiance sur ces questions de vocations spécifiques, où ils font l’ex-
périence qu’ils ne sont pas seuls à traverser ce questionnement de
choix de vie. Le groupe étant mixte, il est souvent souhaitable de
ménager, au cours de ces journées, un moment d’échanges où filles
et garçons sont séparés. Chaque week-end s’articule autour d’une vie
de prière conséquente, où la liturgie eucharistique occupe la place
centrale. C’est aussi l’occasion d’une initiation à la prière liturgique
de l’Église fondée sur les psaumes. À la fin de chaque week-end, une
évaluation est systématiquement proposée, permettant de mieux
appréhender la pertinence du contenu du week-end mais aussi de
dégager des pistes d’attention pour l’avenir.

La retraite « Je deviens disciple » a un statut particulier : elle n’a
pas d’abord un caractère de discernement vocationnel à proprement
parler, mais elle vise d’abord à faire l’expérience spirituelle que toute
vie chrétienne est une suite du Christ choisie librement. C’est pourquoi
cette retraite, concrètement portée par les services diocésains des
vocations, est d’abord une initiative des services de pastorale des
jeunes des diocèses, ouverte à tout jeune désireux d’avancer dans
son aventure spirituelle. Cette retraite est organisée à partir des intui-
tions fondatrices de la pédagogie ignatienne mises en œuvre dans les
Exercices spirituels.

« Je découvre… » (1er week-end)

Le premier week-end, situé le plus souvent en novembre, permet
à des jeunes de découvrir cette proposition. Découvrir d’abord qu’ils
ne sont pas seuls dans leur recherche vocationnelle, que d’autres
jeunes partagent ce même désir de répondre à l’appel du Seigneur.
Ce premier week-end propose un temps pour permettre aux uns et
aux autres de se découvrir, de se dire dans un climat de confiance et
d’écoute bienveillante.

57

LE GROUPE THÉOPHILE



C’est aussi l’occasion de constituer une petite cellule d’Église qui
prend corps, qui prie, célèbre et vit ensemble. Lors de cette première
rencontre, les jeunes reçoivent sept points de repères qu’ils sont invi-
tés à accueillir comme des balises pour leur permettre d’avancer dans
leur discernement. L’expérience montre qu’il est bon de revenir inlas-
sablement à ces points de repères pour aider à leur mise en place et
pour qu’ainsi, tout au long de l’année, ces jeunes puissent avancer et
discerner leur vocation. Mais quels sont ces repères ?

La prière

Il s’agit de faire découvrir que la prière est le lieu central où
Dieu se révèle à nous et où il nous révèle à nous-mêmes. La prière
vécue peut alors être expérimentée comme une deuxième respiration
qu’il s’agit d’inscrire dans la régularité quotidienne et la durée,
comme un souffle pour toute la journée.

La Parole de Dieu 

Permettre à ces jeunes de fréquenter l’Écriture, les inviter à s’y
plonger pour découvrir que leur propre histoire se révèle à eux quand
ils accueillent la Révélation divine par la lecture de la Parole de Dieu.
C’est aussi l’expérience d’un peuple qui découvre dans sa propre
histoire qui est Dieu et qu’il en devient le peuple élu.

L’engagement dans une communauté chrétienne 

Permettre de discerner qu’une vocation spécifique se conjugue
avec le verbe « servir ». Pour cela, l’insertion dans une réalité ecclé-
siale est nécessaire pour se tourner vers les autres et se décentrer.
Découvrir ce que l’Église attend de nous ; quelle place a-t-elle à nous
proposer ? L’Église a-t-elle besoin de nous ?

58

PARTAGE DE PRATIQUES



La vie sacramentelle 

Il n’est pas envisageable d’avancer sur des questions de discer-
nement vocationnel sans vivre des sacrements. Devant la grande
diversité des parcours des jeunes que nous accueillons, il nous faut les
inviter avec bienveillance mais aussi fermeté à progresser sur ces
domaines : un état de vie est en jeu. L’eucharistie et le sacrement de
la pénitence et de la réconciliation sont essentiels puisqu’ils maintien-
nent en état de baptisé, et font avancer dans ce cheminement.

L’accompagnement spirituel 

Ce n’est pas ici qu’il faut rappeler l’importance de l’accompa-
gnement spirituel. Là aussi il est plus que nécessaire de rappeler des
évidences. Par exemple sur le choix de l’accompagnateur : un, pas
cinquante, ni même deux. Sur ce qu’il est : un accompagnateur – et
non pas un directeur ou un maître – que l’on voit régulièrement. Se
pose alors aussi pour les services diocésains des vocations la ques-
tion de disposer de personnes formées pour assurer ce service
d’Église.

Le carnet de bord

Chaque jeune est invité à avoir ce témoin, quotidien ou presque,
de ce qui se passe en lui. Un travail de discernement nécessite
quelques outils concrets pour garder trace de ce qui bouge en chaque
personne et ainsi repérer le travail de l’Esprit.

La fidélité aux rencontres Théophile 

Les jeunes sont invités à s’investir dans le groupe tout au long de
l’année dans une réelle fidélité, qui est loin d’être évidente.

59

LE GROUPE THÉOPHILE



La retraite « Je deviens disciple… »

Après ce premier week-end, la retraite « Je deviens disciple »
trouve alors naturellement sa place durant les vacances d’hiver :
marquée par la spiritualité ignatienne, cette retraite de quatre jours
vise d’abord à faire l’expérience de l’Écriture comme Parole vivante,
Parole de Dieu pour moi, aujourd’hui. Cette retraite a lieu en silence,
le plus souvent dans une abbaye, avec un accompagnement indivi-
duel, l’introduction deux fois par jour aux temps de prières indivi-
duelles (repères pour la prière et pistes par rapport aux textes de la
Parole de Dieu proposés). Si l’aventure du silence n’est jamais gagnée
d’avance, l’accompagnement individuel peut être une réelle difficulté
pour l’un ou l’autre jeune. La patience et la bienveillance sont alors les
meilleurs atouts pour permettre cette expérience de la vie intérieure.

« Je comprends mon humanité… »
(2e week-end)

En partant du récit de la Création (Gn 1, 26-31), les jeunes sont
invités à prendre conscience que Dieu les appelle à vivre. C’est la
vocation commune de tout homme : Dieu nous crée et nous appelle à
vivre en hommes et femmes libres et responsables. L’homme est créé
à l’image et à la ressemblance de Dieu, il est créé homme et femme,
comme une personne de relation. Mais cet homme est un être fragile,
marqué par le péché.

Ce week-end est l’occasion de traverser les fragilités de la
personne humaine et d’évoquer les questions d’affectivité. Pendant de
nombreuses années, cette question était assez difficilement abordée
faute d’outils adéquats. Depuis deux ans, nous utilisons différentes
séquences d’un DVD présentant les vocations (réalisé par le diocèse
de Metz) et qui permettent d’aborder simplement et franchement les
questions de la vie affective, de la sexualité dans le cadre du célibat
consacré.

60

PARTAGE DE PRATIQUES



« Je m’ouvre à l’Église… » (3e week-end) 

Ce troisième week-end vise d’abord à prendre conscience que
les vocations dans l’Église sont multiples : les jeunes qui sont là vien-
nent pour des questions de vocations spécifiques, mais il est bon
qu’ils entendent que le mariage est aussi une vocation. Au sein des
vocations spécifiques, comme garçon, la seule réponse possible n’est
pas seulement celle de prêtre diocésain. De même pour la vie reli-
gieuse, les figures sont multiples. Ce week-end, à travers la rencontre
de témoins vivants, mais aussi d’extraits vidéos, permet d’appréhen-
der la richesse foisonnante des vocations dans l’Église.

« Je trouve ma vocation… » (4e week-end) 

Il s’agit du dernier week-end du parcours annuel qui a pour
objectif de permettre aux jeunes de faire le point sur une année de
cheminement, pour avancer dans le discernement et poser un choix.
Les animateurs proposent un temps d’enseignement sur l’Esprit Saint
– qui est-il, quelles sont ses actions, ses signes, ses fruits… comment
agit-il dans nos vies ?

Un temps personnel de prière est consacré à la relecture de l’an-
née pour y discerner l’action de l’Esprit. Cette relecture se fait autant
par une large vision des événements du monde que par l’attention
aux réalités qui ont marqué la vie de chacun pour, chaque fois, repé-
rer ce que cela dit à chaque personne de sa propre expérience spiri-
tuelle. Elle est ensuite reprise au cours d’une veillée de prière où
chacun est invité à clarifier ses attentes : quelles sont ses perspectives,
comment désire-t-il poursuivre, quel acte désire-t-il poser pour une
prochaine étape ?

Ce week-end ménage une place importante à la rencontre indi-
viduelle de chaque jeune avec le responsable du service diocésain
des vocations pour faire le point sur l’année écoulée et envisager
l’avenir.

61

LE GROUPE THÉOPHILE



Ce parcours, en place maintenant dans ses grandes lignes
depuis une dizaine d’années, continue à faire ses preuves, même s’il
a connu des aménagements notoires. C’est, je pense, une invitation à
rester souple, conscient qu’un groupe de discernement comme
Théophile ne trouve pas d’abord sa fin en soi, mais dans le service
qu’il rend à des jeunes. Il s’agit d’adapter la proposition à ce que
désirent les jeunes aujourd’hui quand ils sont en démarche de recher-
che vocationnelle. L’abandon d’un parcours unique, bloqué sur une
année, illustre cette nécessaire adaptabilité sans pour autant renon-
cer à donner un outil qui favorise l’avancée et le choix. Certes des
jeunes arrivent désormais en cours de parcours ou ne font pas, en
continu, les différents week-ends, mais nous faisons l’expérience que
ce fonctionnement permet aux services diocésains des vocations de
proposer un cheminement réaliste, en phase avec les réalités d’au-
jourd’hui. Du côté des jeunes, si nous les accueillons volontiers, ils
découvrent aussi à leur rythme la pertinence d’entrer dans une
démarche dans la durée, impliquant la fidélité avec ses exigences
mais où ils font l’expérience d’être pris au sérieux et de pouvoir ainsi
poser peu à peu des choix engageants. n

62

PARTAGE DE PRATIQUES



Dominique Fontaine, Henri Gesmier, P. Salaün
service des vocations de la Mission de France

« C’est un bienfait que des prêtres redeviennent des
témoins. Beaucoup moins pour convaincre que pour être
signe. Etre témoin, ce n’est pas faire de la propagande, ni
même faire choc, c’est faire mystère. C’est vivre de telle
façon que la vie soit inexplicable si Dieu n’existe pas »
(cardinal Suhard).

Depuis sa naissance en 1941, la Mission de France est dotée
d’un séminaire. Il s’agissait, pour le cardinal Suhard et les évêques
de l’époque, de former des prêtres dont le ministère serait essentiel-
lement de rejoindre les personnes et les milieux dont l’Église est loin.
L’engagement dans la vie sociale et en particulier dans un travail
professionnel a très vite teinté la façon d’être prêtre à la Mission de
France. Notre accompagnement des jeunes qui se posent la question
de devenir prêtres est donc aujourd’hui coloré par cet engagement
dans la société. Dans cet article, nous voudrions témoigner, simple-
ment, de cette façon de faire et de ce qu’elle permet de découvrir.

Nous le savons bien, les jeunes chrétiens aujourd’hui vivent une
expérience, multiforme, de zapping spirituel. Ils découvrent ainsi peu
à peu la diversité des visages de l’Église et de l’expérience spirituelle.
Dans chaque lieu où ils s’arrêtent un moment, quelque chose les
touche fortement et les marque, dans leur vie de prière ou leur enga-

63

Groupes de recherche 
de la Mission de France

PARTAGE DE PRATIQUES

     



gement de chrétien, pendant un temps. Parfois ils en sont éblouis et
enthousiastes. 

Pour ce qui concerne la Mission de France, ce qui les émeut, au
hasard d’un rassemblement de jeunes, c’est souvent la découverte
d’un visage de prêtre inattendu ; alors la question du ministère
émerge ou réapparaît. Pour d’autres, ce sera un lieu spirituel, – par
exemple l’abbatiale cistercienne de Pontigny – où la Mission de
France organise des sessions pour jeunes, qui fera émerger la ques-
tion d’une vocation spécifique. 

Mais l’expérience nous montre que ce n’est pas seulement une
provocation forte qui va les aider à mûrir leur recherche profonde et
l’appel qu’ils entendent au fond d’eux-mêmes. 

Il faut d’abord que l’appel qu’ils ressentent puisse parvenir à
« la parole », qu’il puisse être formulé. C’est difficile pour eux. Cela
survient parfois sur le mode d’une parole lâchée un jour à quelqu’un.
Un jeune, par exemple, dit à un prêtre ouvrier qui travaillait comme
cuisinier : « Si jamais un jour je suis prêtre, je le serai comme toi. »
Nous essayons de permettre que cette parole vienne au jour, sans
qu’elle soit sollicitée. 

Vient ensuite le temps de la constitution d’un groupe de recher-
che. D’emblée nous essayons de créer un climat de grande liberté,
afin que chacun sache que plusieurs choix sont possibles, et pas
« seulement » celui d’un ministère à la Mission de France. Récemment
d’ailleurs, plusieurs d’entre eux sont entrés dans une congrégation,
certains ont rejoint un diocèse, d’autres ont choisi de se marier. Cette
liberté est marquée par le fait que le prêtre qui accompagne le
groupe n’est pas avec eux pendant tout le temps de rencontre. Il
rejoint le groupe à un moment du week-end. Ils ont besoin de se
confronter entre eux. Un jeune l’exprime ainsi : « Il y a beaucoup
d’avantages à discerner sereinement dans un espace ouvert de
confiance et de liberté de parole. Chaque question peut y être expri-
mée par des mots d’aujourd’hui et des mots peuvent être posés sur
des ressentis. Seul, on ne peut pas y arriver, on manque de vocabu-
laire. Mais les autres “dans la même galère” du ressenti peuvent
avoir le même genre de problèmes. A plusieurs, c’est donc plus facile.
Ce qui se passe au sein d’un groupe de recherche comme le nôtre,
c’est bien cela. Chacun a sa vie qui lui est propre. Nous nous ressem-

64

PARTAGE DE PRATIQUES



blons par notre questionnement mais nous sommes tellement diffé-
rents par notre quotidien, notre travail, nos engagements, nos amis,
nos vies. C’est cela qui nous enrichit mutuellement. Quand nous nous
retrouvons, nous quittons ce qui fait notre “enclos” et nous nous
ouvrons par le portail ouvert que représentent nos compagnons.

Nous sommes différents, mais nous sommes invités à répondre
à un même amour, d’une manière ou d’une autre, respectueuse de ce
qu’on est. C’est surtout de cela que j’ai pris conscience. Rien n’est
clos, tout est ouvert. Rien ne se fige au moment où débute notre
discernement, tout commence. »

À la Mission de France nous vivons un rapport positif à la
société. Nous sommes très sensibles à ce que la recherche d’un jeune,
vis-à-vis d’un engagement dans l’Église, ne soit pas une fuite du
monde et ne l’écarte pas de la société. C’est pourquoi nous sommes
soucieux de les faire réfléchir sur leur façon de vivre en chrétiens leur
vie professionnelle et sociale. Nous les invitons à participer à des
associations de tous ordres (caritatives, sportives, écologiques, soli-
daires…). Cet engagement leur permet de vivre de nouvelles solida-
rités et de découvrir des souffrances et des pauvretés dont ils
n’avaient pas conscience. Cela leur permet aussi d’agir avec d’autres
qui n’ont ni les mêmes motivations ni la même foi.

Un jeune nous écrivait récemment : « Mon quotidien me permet
de rester en alerte par rapport à ce que le monde me dit (actualité,
écoute de mes proches […] et je considère cela comme un atout dans
la voie du discernement. C’est une recherche qui s’inscrit déjà dans
l’incarnation : une vie, une famille, des expériences, des rencontres,
un travail, des embûches, des mains tendues […] Si je choisis d’ou-
vrir plus grand ma vie et de répondre oui à un appel, c’est bien parce
que ce cheminement aura été ancré dans le monde. S’inscrire à la
suite du Christ, c’est choisir de vivre là où je suis, à ma modeste
place, l’annonce de l’amour. Une vie qui serait consacrée au monde
doit trouver ses racines dans le monde. »

Un autre jeune écrivait cette méditation : « Discerner en étant
“dans le monde”, c’est d’abord l’exigence de vivre en chrétien : trou-
ver Dieu “dans le monde”, le chercher dans le quotidien, apprendre
à le recevoir et à se donner à lui “en toute chose”, trouver dans ce
quotidien de quoi nourrir et soutenir sa foi, apprendre à être chrétien

65

GROUPES DE RECHERCHE DE LA MISSION DE FRANCE



“en toute chose” par le boulot, les amis […]. Oui dans tous les domai-
nes de la vie il est possible de vivre l’Évangile. »

Il continuait : « Il s’agit aussi d’entendre le questionnement et les
problèmes posés par les contextes, les situations, les personnes. Etre
à l’écoute des situations et des gens comme on est à l’écoute de Dieu.
Cela donne à voir la distance entre notre système de pensée et les
systèmes de pensée des personnes que l’on fréquente. »

Nous proposons aux jeunes une découverte de la prière litur-
gique, mais nous sommes attentifs à ce qu’ils apprennent aussi à prier
seuls. Comme l’écrivait Madeleine Delbrêl, nos vies encombrées
doivent trouver de nouvelles formes de prière, ce qu’elle appelait des
« forages » pour aller à la source 1. Pour des jeunes, apprendre à
prier seul n’est pas évident. Nous les aidons à trouver leur forme de
prière personnelle. Certains continuent alors à fréquenter des grou-
pes de prière, mais ils ne s’y sentent plus « englobés ». Nous insistons
aussi pour qu’ils aient un accompagnateur spirituel.

La rencontre de témoins, comme des prêtres au travail, situe
bien la différence chrétienne : vivre tout en étant dans un rapport
positif à la société.  Ce même jeune continue : « On voit la possibilité
d’aimer avec cette différence, dans un enrichissement mutuel, dans le
“faire ensemble”, dans la fréquentation quotidienne. »

Nous sommes attentifs à ce qu’ils acquièrent un bon équilibre
dans leur vie affective, sociale, et une compétence professionnelle. Les
thèmes des week-ends proposés en sont l’illustration : le travail
professionnel, le célibat et la vie affective, l’engagement, le don de sa
vie, l’Église, la prière, etc. Les questions sont souvent abordées sous
des angles différents, avec plusieurs témoins, – pas tous de la Mission
de France d’ailleurs – et souvent avec l’apport de prêtres de généra-
tions variées. 

Un jeune en fin de cheminement écrit : « L’école du quotidien, les
mêmes difficultés que tous, cela responsabilise, cela fait mûrir. Il est
avantageux d’avoir expérimenté qu’on “est bien” quelque part, qu’on
aime ce qu’on fait, pour pouvoir si on le veut ensuite librement y renon-
cer : position sociale, reconnaissance, salaire et niveau de vie, etc. »

Nous observons ainsi chez certains jeunes une adéquation entre
un appel, qu’ils ont senti en profondeur, et un visage inattendu de

66

PARTAGE DE PRATIQUES



prêtre. D’où pour nous l’importance d’aider les jeunes à creuser la
question de leur place dans le monde et de percevoir comment cet
appel né dans le monde, peut mûrir. C’est pourquoi nous nous effor-
çons d’accompagner, sans enfermer, sans dire que le but est « forcé-
ment » d’être prêtre, en tous cas en fondant la vocation du prêtre sur
la vocation baptismale. Bien sûr, on creusera et approfondira ce
qu’est « être prêtre », mais sans enfermer le prêtre dans le seul statut
d’homme d’Église. Comme le disait l’évêque de la Mission de France,
Mgr Yves Patenôtre, ordonnant récemment un jeune prêtre :
« Frédéric, tu n’es pas ordonné d’abord pour être un homme
d’Église, mais pour t’engager “plein pot” avec le Christ pour que
ceux avec qui tu vas vivre puissent le rencontrer. »

Cela rejoint une phrase du cardinal Suhard : « C’est un bienfait
que des prêtres redeviennent des témoins. Beaucoup moins pour
convaincre que pour être signe. Etre témoin, ce n’est pas faire de la
propagande, ni même faire choc, c’est faire mystère. C’est vivre de
telle façon que la vie soit inexplicable si Dieu n’existe pas. »

Dans les groupes de recherche, nous amenons les jeunes à se
dire que la façon dont ils voient ou imaginent le ministère de prêtre
sera sans doute différente dans les années à venir, du fait de ce
monde mouvant. Comme la crise économique et sociale actuelle
remet beaucoup de choses en question, ils sentent bien qu’il en est de
même pour l’Église. Ils sentent que ce n’est pas en se figeant dans un
projet de ministère « bien imaginé » qu’ils pourront donner une
réponse à l’appel qu’ils perçoivent. Cela entraîne pour ces jeunes des
combats intérieurs difficiles, et des débats serrés entre eux. Mais ils
gardent au cœur un élan profond.

Ceux qui choisissent d’entrer au séminaire de la Mission de
France savent que durant le premier cycle, avant de passer à un cycle
d’études à plein temps, ils continueront à vivre un travail profession-
nel et un enracinement dans la société. Pour eux, et pour nous, c’est
important. n

67

GROUPES DE RECHERCHE DE LA MISSION DE FRANCE

11 -- Madeleine Delbrêl, La joie de croire, Livre de Vie, p. 242.

NOTES



Le 1er festival chrétien du film court, organisé par le Service national de la
catéchèse et du catéchuménat, dans la dynamique d'Ecclesia en novembre 2007
entre dans une phase active d'inscriptions des festivaliers et ce jusqu'à début juillet.

Ce festival est un véritable lieu de formation. Sur un temps court (2 jours) les
festivaliers auront l’occasion de découvrir plus d’une vingtaine de films et ainsi
d’être au fait des derniers produits audiovisuels intéressants pour une pastorale
dans le monde d’aujourd’hui.

Outre la projection des films sélectionnés, des temps d'atelier permettront de
réfléchir ensemble à partir du débat que fait naître le film, à la manière d’utiliser ce
film avec un groupe pour l’accompagner sur un chemin spirituel. Il sera proposé d’as-
sister à une conférence proposée par les équipes du Jour du Seigneur autour des
nouvelles technologies,d’Internet,et du téléphone,en lien avec le film court.RCF orga-
nisera également une table ronde ouverte à tous autour de « cinéma et spiritualité ».

Informations pratiques : hhttttpp::////wwwwww..kkaalleeiiddoossccooppee..ccaatthhoolliiqquuee..ffrr 
Clip d'invitation : hhttttpp::////wwwwww..yyoouuttuubbee..ccoomm//wwaattcchh??vv==33008899YYiiEEqqoommkk

Service national de la catéchèse et du catéchuménat,
58 avenue de Breteuil, 75007 Paris - kaleidoscope@catholique.fr



Verena Wust
sœur de Notre-Dame du Cénacle, 

service diocésain des vocations de Paris

Depuis bientôt cinq ans, engagée au service des vocations de
Paris, j’accueille chaque année entre quarante et cinquante jeunes
femmes qui s’adressent à ce service d’Église.

J’accompagne également un groupe de recherche, composé,
selon les années, de sept à dix personnes.

Comment trouvent-elles nos coordonnées ?

• soit par le tract du SDV de Paris diffusé dans les paroisses, les
églises, les chapelles, les aumôneries,

• soit par le site mavocation.org du SDV de Paris,
• soit par un prêtre ou une autre personne qui les y oriente,
• soit par un accompagnateur/trice spirituel(le).

Qui sont-elles ?

• des étudiantes,
• des jeunes professionnelles,
• des jeunes au chômage,
• certaines ont largement dépassé les 30 ans, mais l’appel

entendu dans leur enfance resurgit ;

69

L’accueil des jeunes femmes  
au service des vocations de Paris

PARTAGE DE PRATIQUES

 



• d’autres encore portent une question de vie et ont besoin d’un
lieu pour parler.

Que cherchent-elles ?

Elles cherchent essentiellement à clarifier des questions de fond
qui les habitent quant à leur orientation de vie. Quel devenir ? Quel
à-venir ?

Voilà quelques-unes de leurs expressions :
• « J’ai le désir de me donner, mais je ne sais comment ? Est-ce

dans la vie religieuse apostolique ou la vie monastique ? »
• « Je pense que le Seigneur m’appelle à ce genre de vie, mais

comment en être sûre ? Je suis aussi attirée par le mariage. »
• « Je ne veux faire que la volonté de Dieu, mais comment

savoir si c’est la sienne et non la mienne ? »
• « J’en ai assez de me débattre toute seule, je veux réfléchir

avec d’autres qui se posent le même genre de questions. »
• « Mon désir vient-il du Seigneur ? »
• « Quels critères faut-il employer pour voir clair ? »
• « Comment tout donner sans retour sur soi ? »
• « Et si je me trompais ? »
• « Le Christ a fait irruption dans ma vie, comment lui répondre ? »

Que proposons-nous à ces jeunes femmes ?

Un accueil

Trois fois par an, une soirée « premiers repères » est proposée
aux filles et garçons qui se posent des questions par rapport à la vie
religieuse ou au presbytérat. Les jeunes ont libre accès à ces soirées,
sans inscription préalable. Ces rencontres comportent un temps
convivial autour d’un repas, suivi d’un temps de prière, d’un temps
d’échange où quelques amorces de discernement sont données par
un des animateurs. Nous prions les complies pour conclure la soirée.

70

PARTAGE DE PRATQIQUES



Pour ceux et celles qui le souhaitent, c’est l’occasion de rencon-
trer un des prêtres du SDV ou moi-même. Quelques informations sont
données sur les activités offertes par le service des vocations. Ceux et
celles qui le désirent laissent leur adresse pour être informé(e)s des
activités futures. 

Un groupe de recherche

Une rencontre préalable avec moi (ou/et avec un prêtre du
SDV) est demandée. Cela permet de préciser la demande de la jeune
fille et de vérifier si, au point où elle en est, ce groupe convient pour
l’aider à avancer dans son cheminement.

Le rythme est d’une rencontre par mois (environ huit dans l’an-
née). Un même thème peut être repris pendant plusieurs rencontres si
besoin. Chaque rencontre s’articule autour de quatre temps :

• un temps convivial avec un dessert,
• un temps d’échange autour du thème préparé,
• une intervention pour souligner les points forts, compléter ou

corriger s’il y avait erreur théologique,
• un moment de prière (préparé par les jeunes ou moi-même)
Le but est d’aider les jeunes à poser les bonnes questions pour

unifier leur vie quotidienne avec leurs aspirations spirituelles pour
aboutir un jour à une décision libre et responsable, vécue dans un
discernement véritable et valable.

Avant chaque rencontre je leur propose, en rapport avec le
thème traité, des orientations, des questions pour repérer dans leur
vie ce qui germe et veut grandir. 

Un accompagnement

Tout au long de ce chemin, nous demandons aux jeunes d’être
accompagnées par un prêtre ou une religieuse. En règle générale, je
n’accompagne pas individuellement les jeunes du groupe que
j’anime. Ceci par simple respect pour une plus grande liberté et pour
permettre un croisement de regard dans un accompagnement par
une autre personne.

71

L’ACCUEIL DES JEUNES FEMMES AU SDV DE PARIS



Thèmes

Faire connaissance

Cette première étape me semble essentielle pour établir un
climat de confiance, pour apprendre à se situer et à partager en
vérité. Exprimant des aspects de leur vie à d’autres, elles se décou-
vrent aussi elles-mêmes.

• Qui suis-je ?
• Que puis-je dire du lieu où je vis (famille, ami(e)s, travail,

études, engagements divers…) ?
• Quelles sont les grandes lignes de mon histoire : événements,

rencontres, ce qui a été important dans ma vie, ce qui m’a
marqué, ce que j’aime…

• Quelle est l’histoire de mon appel : quand ? comment m’est-il
venu ?

• Avec quelle(s) question(s) est-ce que je viens dans cette équipe
de recherche ?

• Qu’est-ce que j’attends de l’équipe pour cette année ?
• Y a-t-il des points particuliers sur lesquels j’aimerais être aidée ?

Le désir

Le récit de l’histoire personnelle permet à chacune de découvrir
le désir qui l’habite. Il s’agit de désensabler sa source parmi les multi-
ples besoins et désirs que le monde fait miroiter à tout moment. Le
vrai désir touche l’être profond. Au cœur de notre affectivité
profonde, il est appel de Dieu.

• Désirer, qu’est-ce que ce mot évoque pour moi ?
• Quels sont mes besoins, mes désirs ? Comprendre la diffé-

rence entre les deux.
• Qu’est-ce que j’ai au fond du cœur ?
• Quel désir ou quel rêve fou m’habite ?
• Quel « vouloir vivre » ?
• Qu’est-ce qui me mobilise ? 

72

PARTAGE DE PRATQIQUES



• Quels sont les désirs qui reviennent souvent… quelle que soit
la situation dans laquelle je me trouve ?

• Y a-t-il, dans ce désir, un attrait qui va dans le sens du « vivre
avec le Christ » ?

• Quelle constance dans ce désir ? Faire de grandes choses
pour le Christ et avec les autres ?

• Est-ce que je peux nommer des résistances en moi face à ce
désir ?

• Qu’est-ce que tout cela produit en moi ? Joie ? Goût de vivre ?
Peur ? Tristesse ? Angoisse ? Épanouissement ? Fermeture ?
Fuite ? et/ou quoi d’autre ?

Les désirs sont des appels à être, à être soi-même. Dieu ne va
pas à l’encontre de ce que nous sommes. Les désirs profonds sont
comme des attentes qui cherchent leur accomplissement.

Il est fort utile d’apprendre à repérer les motions internes qui
traversent ces jeunes femmes, de les y aider, pour qu’elles entrent peu
à peu dans un discernement et déchiffrent les passages de Dieu dans
leur vie. Le désir est un élan vers…

La volonté de Dieu

• Qu’est-ce que la vocation ?
• Comment savoir à quoi je suis appelée ?
• Dieu a-t-il une volonté sur moi ? Sur nous ?
Je préfère dire que Dieu a un dessein bienveillant pour tout

homme et toute femme… et ce dessein est un dessein d’Amour.
Saint Paul, dans l’épître aux Éphésiens (1, 3-14) nous invite à le

découvrir et nous donne aussi l’occasion de travailler un texte d’Écri-
ture. Saint Paul nous annonce trois bonnes nouvelles :

• Dieu a un projet pour chacun, chacune, pour la création tout
entière ;

• ce projet n’est que bénédiction ;
• ce projet s’accomplit à travers le Christ.
Qu’est-ce que je découvre, à travers ce texte, de la volonté de

Dieu ? 
• De sa volonté pour moi ? Pour tous ?
• Comment ce texte m’interpelle-t-il ? Sur quel point ?

73

L’ACCUEIL DES JEUNES FEMMES AU SDV DE PARIS



• Quelle image de Dieu me révèle ce texte ?
• Quelle est ma part dans ce dessein de Dieu ?

Ce thème de la volonté de Dieu mérite d’être repris et appro-
fondi à l’aide, par exemple, des questions suivantes :

• Aujourd’hui, dans ma vie concrète, que puis-je découvrir de
cette volonté de Dieu à mon égard ?

• Comment se manifeste-t-elle dans ma vie ?
• Comment dirais-je à quelqu’un d’autre ce qu’est la volonté de

Dieu ?
• Quels sont les mots qui me semblent essentiels ?

Je m’appuie aussi sur un texte qui peut grandement aider :
« Dieu a-t-il sur chacun de nous une volonté particulière ? », de Michel
Rondet. J’invite les participantes à le prier, à l’annoter, à réagir.

• Qu’est-ce que je découvre et aime dans ce texte ?
• Qu’est-ce qui me touche ? Qu’est-ce que je retiens pour moi

aujourd’hui ?
• Qu’est-ce qui me résiste, me pose question ?
• Pourquoi ?
Souvent dans l’esprit des jeunes est ancrée l’idée d’un Dieu qui

aurait un projet tout fait et finalement attendrait le moment favorable
pour l’imposer. À travers cette réflexion, elles découvrent qu’elles sont
actrices de ce projet qui se tisse au cœur de leur vie et que seul un
consentement, dans la rencontre de deux libertés, pourra aboutir à
un choix qui épanouit et dure. 

Mon expérience de prière

Dieu nous visite par des intermédiaires qui peuvent êtres multi-
ples : les personnes rencontrées, des mouvements, des événements,
des lectures, etc. Mais aussi par mon tempérament, mes désirs, mes
dons, mon éducation, ma prière et plus particulièrement par la médi-
tation, contemplation de la Parole de Dieu.

Je les invite à partager quelque chose de leur expérience de
Dieu dans la prière.

• Comment est-ce que je prie ?

74

PARTAGE DE PRATQIQUES



• Est-ce avec la Parole de Dieu ? Est-elle importante pour moi ?
• Quels sont les textes que j’aime ? Pourquoi ?
• Quels sont les paroles, attitudes, gestes de Jésus qui me

parlent, me touchent, me bousculent peut-être ?
• Quels échos ces paroles ont-elles en moi ? Comment me rejoi-

gnent-elles dans ma vie ?
• Est-ce que je peux nommer une expérience qui a été signifi-

cative pour moi… où j’ai goûté la Parole de Dieu ? Où j’ai été
comme saisie ?

• Est-ce qu’elle m’a suggéré un chemin ?
• Change-t-elle quelque chose dans ma vie ?
• Est-ce que je fais un lien avec le désir profond qui m’habite ?
• Et les sacrements ?
• Mon lien avec l’Église ?
Certaines n’ont jamais prié avec la Parole de Dieu, d’autres en

sont familières et elle leur procure goût et bonheur de découvrir un
Dieu vivant, un Dieu qui leur parle.

Les vœux

La vocation religieuse est un appel à suivre Jésus Christ pauvre,
chaste et obéissant. Les vœux interpellent… tout quitter pour suivre…
il ne suffit plus de donner, il s’agit de se donner. J’invite les jeunes à
se laisser interpeller et à donner libre cours à leurs réflexions.

• Qu’est-ce que je peux percevoir de ces vœux aujourd’hui ?
• Qu’est-ce qu’ils évoquent pour moi ?
• Joie ? Peurs ? Craintes ? Lesquelles ? Pourquoi ?
• Iraient-ils dans le sens de l’épanouissement ou de la privation ?
• Aujourd’hui,

- comment est-ce que je gère mes biens (pauvreté) ?
- comment est-ce que je gère mes relations (chasteté) ?
- comment est-ce que j’obéis ? à qui (obéissance) ?

L’aujourd’hui prépare la vie de demain ! Tout en évitant de
vouloir vivre comme des religieuses (cet écueil existe pour l’une ou
l’autre), un certain regard sur leur manière de vivre peut les inciter à
découvrir le vrai trésor caché à travers les valeurs qui passent et d’au-
tres qui demeurent.

75

L’ACCUEIL DES JEUNES FEMMES AU SDV DE PARIS



Spiritualité

Une spiritualité s’inscrit dans les grands courants spirituels de
l’Église. Elle naît toujours d’une personne qui a fait l’expérience du
Dieu de Jésus Christ, entend, accueille et laisse l’Esprit Saint résonner
d’une manière toute particulière l’Évangile dans sa vie, et trace un
chemin pour que d’autres puissent en vivre.

Ainsi, selon les époques, Dieu suscite des êtres qui ont voulu le
suivre de manière unique et nouvelle, sans réserve… et dans un
contexte culturel et ecclésial donné, tels que saint François, saint
Dominique, saint Ignace, Thérèse d’Avila et bien d’autres…

Les jeunes qui sont déjà en lien avec une communauté, ou qui
sont attirées par telle ou telle spiritualité, présentent elles-mêmes ce
qu’elles en savent et en découvrent.

Cet approfondissement leur permet de verbaliser ensuite des
attraits vers tel ou tel idéal de vie et de prendre conscience de ce
qu’elles portent en elles.

Comment prendre une décision selon Dieu ?

Les décisions ne se prennent pas dans le cadre de ce groupe.
Mon intention est surtout d’ouvrir les jeunes au jeu de leur liberté et
de leur faire prendre conscience que personne ne décidera pour
elles ! Personne n’aura le droit de les infléchir dans un sens plus que
dans un autre. Il est de la responsabilité de chacune de chercher, de
choisir, de se décider de manière éclairée.

À travers une relecture de leur vie courante, j’essaie de leur faire
repérer les décisions récentes, la manière dont elles ont été prises, les
éléments ou étapes qui sont entrés en jeu. Ces éléments peuvent être
utiles pour éclairer aussi une décision plus importante prise ou à pren-
dre. La pratique ignatienne m’inspire quelques repères utiles, comme :

• poser clairement la question,
• me situer devant Dieu,
• demander l’aide de l’Esprit Saint,

76

PARTAGE DE PRATQIQUES



• ne pas vouloir à tout prix une chose plus qu’une autre, mais
me laisser mouvoir par Dieu,

• prendre une décision uniquement en état de paix,
• puis offrir ma décision dans la prière,
• la vérifier dans un accompagnement spirituel,
• l’Église et le temps qui suit la décision doivent aussi la confirmer.
Prudence et audace, appel et générosité vont de pair dans cette

démarche de discernement. Cette rencontre ouvre parfois au désir de
poursuivre par une retraite « choix de vie » pour un discernement
plus affiné.

Un week-end « Viens, suis-moi »

Ce week-end de prière et de partage est proposé dans le
deuxième semestre. Il est articulé essentiellement autour d’une figure
de vie religieuse apostolique (moins connue que la vie monastique) et
de l’homme riche dans l’évangile de Marc (10, 17-31).

Cet évangile ouvre aux différentes manières de vivre notre
baptême : soit comme disciple, ce qui est le chemin proposé à tout
chrétien ; soit comme apôtre en s’engageant davantage et en témoi-
gnant de la préférence de l’amour de Dieu dans nos vies ; soit en
quittant tout pour suivre Jésus Christ sans condition.

Le bilan

Faire le point sur le vécu, relire ce qui a marqué cette année est
souvent un moment heureux. Je laisse parler les jeunes en livrant
quelques-unes de leurs propres paroles.

• « J’ai appris à me connaître, à poser les vraies questions, à
ne pas avoir peur du discernement et de ce que le Seigneur
peut me demander. »

• « Je suis devenue plus libre et je peux maintenant prendre une
décision. »

77

L’ACCUEIL DES JEUNES FEMMES AU SDV DE PARIS



• « J’ai appris que Dieu s’exprime aussi par nos propres
désirs. »

• « Ce chemin m’a aidée à déblayer mon terrain, et pour l’ins-
tant de c’est patienter et terminer mes études. »

• « J’ai découvert la beauté de la vie religieuse. »
• « Je suis maintenant plus attentive à la manière dont Dieu me

parle, même si aujourd’hui je ne sais pas encore où il veut me
conduire. »

• « Pour moi, l’accompagnement a été un soutien et une
chance. »

• « J’ai décidé d’avoir une “vie consacrée” dans la vie de tous
les jours. »

• « J’ai besoin de continuer le discernement. »
• « Je n’ai pas encore des éléments suffisants pour faire un

choix clair, mais un chemin s’est ouvert devant moi. »
• « C’est dans l’Église que se vit ma vocation, pas dans une

démarche solitaire, j’ai donc la possibilité de rendre ce qui
m’a été donné. »

• « Cette année m’a apporté une profonde paix et j’ai compris
que j’ai à choisir la vie avec le Christ, avant de choisir un état
de vie. »

Et bien d’autres…

Au cours de ces années il y a eu des jeunes qui n’entraient pas
dans un discernement de vocation à proprement parler, car après
quelques rencontres, elles découvraient que ce qui importait pour elles
était de mûrir d’abord affectivement, de relire leur vie, d’approfondir
leur vie de foi, de grandir dans la relation à Dieu comme tout baptisé.
D’autres partaient dans des pays étrangers pour une entraide huma-
nitaire dans une ONG ou une communauté, d’autres encore ont fait
le pas d’entrer dans une communauté, et il y a celles qui se sont déci-
dées pour un engagement chrétien dans le mariage. La sainteté reste
l’appel pour tous et toutes et ce qui reste primordial, me semble-t-il,
est avant tout de choisir la vie, avant de choisir un état de vie ! n

78

PARTAGE DE PRATQIQUES



Frédéric Benoist
responsable du service des vocations 

diocèse de Saint-Denis

Régulièrement au cours de nos réunions en province, nous abor-
dons la question des groupes de recherche, nous partageons nos
expériences d’accompagnement, nous énonçons aussi un certain
nombre de questions.

Nos expériences d’accompagnement

Depuis deux ans, dans notre province, nous menons une même
réflexion sur notre accueil des hommes et des femmes au sein de nos
services diocésains des vocations et sur les groupes de recherche.
Faut-il parler de critères de discernement identiques pour un homme
et pour une femme ?

Oui dans un sens…

Nous prenons un long temps d’écoute : celui-ci permet de vérifier
si le projet de vocation s’enracine ou non dans l’histoire de la personne,
comment Dieu fait signe à différents moments de nos vies. Vouloir deve-
nir prêtre, religieux, religieuse n’est pas une lubie du moment fruit d’un
élan de générosité brutal… mais un vrai projet de vie. 

79

La richesse 
de nos groupes de recherche

PARTAGE DE PRATIQUES

 



Que ce soit pour les hommes ou pour les femmes, des équipes
de recherche sont mises en place, soit par diocèse, soit entre plusieurs
diocèses ; ces équipes sont aussi des lieux d’écoute (bien sûr d’un
autre ordre). Elles permettent aux jeunes de se sentir moins seul(e)s
dans leur questionnement… Dans chacune de ces équipes, nous
constatons une véritable écoute des un(e)s et des autres dans un
profond respect… C’est sans doute là un signe de l’œuvre de Dieu
dans le cœur de chacune et de chacun. Ces équipes sont « des
communautés d’Église ». Une vocation ne mûrit pas simplement dans
une intimité avec le Seigneur, même si bien sûr cette dernière est
essentielle. L’équipe permet d’authentifier l’appel que chacun(e)
entend : « Dieu t’appelle, Dieu t’appelle aussi au sein de son Église. »

Que ce soit pour un homme ou pour une femme, nous propo-
sons à peu près le même type de rencontres, à savoir une soirée par
mois, différents week-ends, dont certains ont des thèmes communs :
les questions de vie affective, célibat, chasteté, la prise de décision.
Dans toutes ces équipes, l’apport d’intervenants extérieurs et les
témoignages sont essentiels.

Dans un autre sens non

Ces groupes de recherches ne sont pas mixtes. En effet cela
empêcherait certainement l’expression d’une vraie liberté sur des
questions précises, notamment celle du célibat et de la chasteté. Le
type d’engagement de vie envisagé est aussi différent. D’autre part
contrairement à ce que j’énonçais ci-dessus, avec les femmes, évidem-
ment, l’accent est mis sur la spécificité de la vie religieuse. Avec les
hommes, bien entendu nous abordons l’engagement de la vie reli-
gieuse (apostolique ou contemplative), mais les questions autour de la
vocation presbytérale tiennent aussi une grande place dans la vie des
équipes (lecture et étude de textes du concile Vatican II).

Un groupe de recherche ne se suffit pas à lui-même pour discer-
ner réellement un appel de Dieu dans sa vie.

• Nous veillons en effet à ce que chacune et chacun vive l’ex-
périence de l’accompagnement spirituel. 

80

PARTAGE DE PRATIQUES



• Il est important aussi que chaque jeune vive une vraie rencon-
tre du Seigneur dans la méditation de la Parole de Dieu, dans
la prière et dans la pratique des sacrements (eucharistie,
réconciliation).

• Nous demandons aussi à chacun une petite expérience pasto-
rale (groupe de catéchèse, aumônerie, animation liturgique,
engagement dans un mouvement…)

• Chaque jeune est évidemment invité à continuer soit un cycle
d’études soit une vie professionnelle tout en étant dans un
groupe de recherche. Un projet de vocation « spécifique »,
encore une fois, s’enracine dans la vie humaine, une fidélité
à l’engagement dans un cycle d’études ou dans un métier ;
c’est aussi pour nous un vrai critère de discernement.

Ce qui est certain, c’est que le groupe de recherche permet à un
jeune de voir clair dans un choix de vie. Ce type d’expérience, au
sein d’une équipe, dure un an chez les hommes, peut durer plus pour
une femme. Chez les hommes, bien entendu, tous n’entrent pas au
séminaire ou en maison de fondation spirituelle au bout de l’année
en groupe de recherche. Certains finissent avant un cycle d’études ;
d’autres comprennent que c’est plus dans la vocation du mariage
qu’ils s’épanouiront ; d’autres enfin, demandent à entrer en forma-
tion. Le délégué aux vocations, dans chaque diocèse, accompagne le
jeune dans sa décision et dans son orientation.

Quelques questions à se poser

Nos groupes reçoivent de plus en plus de personnes de plus de
30 ans, parfois même 40 ans… Bien entendu nous les accueillons,
cheminons avec eux. Je ne cache pas que, personnellement, cela me
pose de nombreuses questions, y compris dans un éventuel engage-
ment dans une formation au ministère… Force est de constater
aujourd’hui que, même si ces personnes prennent tardivement contact
avec nos équipes, la question de la vocation s’est souvent posée lors-
qu’ils étaient très jeunes.

Nos groupes accueillent aussi des jeunes (hommes ou femmes)
qui n’ont pas eu d’expériences ecclésiales notoires (engagement dans

81

LA RICHESSE DE NOS GROUPES DE RECHERCHE



un groupe ou dans un mouvement). D’autres sont des catéchumènes
adultes. Là encore il nous faut, me semble-t-il, adapter nos types
d’écoute et d’accompagnement.

Du coté de l’accompagnement, peut-être avons-nous trop
tendance à laisser des religieuses accompagner les femmes, des prê-
tres les hommes… Personnellement, je pense que plus « nous croise-
rons nos regards et nos expériences », plus nous permettront aux
« accompagné(e)s » de prendre une décision libre et sereine. 

Nous ne faisons pas suffisamment connaître l’existence de ces
groupes de recherche. Contrairement à ce que nous pourrions
penser, le groupe de recherche pour les hommes n’est pas simplement
une année qui précède une entrée en formation au séminaire ou dans
une propédeutique. Il en est de même chez les femmes qui entrent
aussi en relation préalable avec des communautés religieuses.
Chaque année nous entendons des jeunes nous dire « qu’il faudrait
permettre à beaucoup plus de personnes de vivre cette expérience
d’accompagnement et de vie d’équipe pour les aider à prendre une
décision et à voir plus clair dans leur vie »… La plus grande difficulté
que les jeunes rencontrent en effet est celle de la prise d’une décision
d’engagement… Seul(e) on ne peut rien décider sereinement… Mais
sans doute faut-il aussi relativiser cette décision d’engagement. En
effet elle est annonciatrice de bien d’autres… L’appel du Seigneur
continue en effet de mûrir tout au long d’un cheminement, d’un cycle
de formation, mais aussi tout au long d’une vie dans l’exercice d’un
ministère ou d’un engagement dans la vie consacrée. Ne l’oublions
jamais nous-mêmes comme accompagnateurs… En effet à la fin d’un
cheminement au sein d’un groupe de recherche de nombreuses ques-
tions demeurent, nous passons le relais à d’autres, le Seigneur
travaille ainsi le cœur de chacun. n

82

PARTAGE DE PRATIQUES



Dominique Rameau
responsable du service des vocations 

diocèse de Créteil

Membre d’un service diocésain des vocations situé en Ile-de-
France, je participe à l’animation d’un groupe de recherche interdio-
césain qui rassemble chaque année entre dix et quinze hommes
d’âge différent. Nous nous efforçons de leur proposer un parcours le
mieux adapté possible, au service de leur discernement et de celui de
l’Église. Tous se sont présentés au service des vocations de leur
diocèse, habités d’un désir de consacrer leur vie au Christ, la plupart
du temps exprimé en terme de souhait d’être prêtre diocésain. Parmi
ceux-ci, plusieurs ont dépassé la trentaine ; certains, la cinquantaine.

Devant une telle réalité et dans la perspective qui nous anime de
trouver l’attitude à adopter et le choix à faire pour offrir à chacun le
meilleur accompagnement possible de sa démarche, des questions se
posent à nous. 

La candidature d’hommes dont l’âge se situe autour de 40 ou
50 ans peut-elle être assimilée à celle d’hommes âgés de 18 à 30
ans ? Les points d’attention qui requièrent notre vigilance sont-ils les
mêmes pour les plus âgés que pour des plus jeunes ? Devons-nous
proposer le même groupe de recherche et de discernement à tous ou
offrir un espace spécifique aux aînés ? 

Après une expérience de trois ans, où j’ai reçu des adultes entre
38 et 53 ans, et cheminé avec eux, de façons diverses, sans tirer de
conclusion définitive, je peux m’efforcer de noter quelques points forts
et oser formuler une conviction quant à l’accompagnement d’aînés en
matière de discernement de vocations.

83

Accompagner des aînés 

PARTAGE DE PRATIQUES

 



Tout d’abord, qui sont-ils ?

Laissant volontairement de côté les personnes en grande fragi-
lité psychologique, je m’attache à n’évoquer que ceux pour lesquels
un chemin peut se dessiner vers le ministère presbytéral diocésain ou
la vie religieuse. Ces derniers sont diversement situés dans la vie
professionnelle. 

La plupart occupent un emploi stable. Les qualifications varient
beaucoup. Un seul était encore étudiant, au niveau du doctorat. Tous
sauf deux (un africain et un asiatique) sont d’origine européenne. 

Comment sont-ils accompagnés ?

Ma première expérience fut celle d’un accompagnement
personnalisé. Le candidat, seul cette année-là à avoir largement
dépassé la quarantaine, il nous a semblé opportun de lui offrir un
espace de réflexion et de discernement différent du groupe constitué
par des candidats beaucoup plus jeunes. Nous avons choisi une
approche similaire à celle de groupes d’accompagnement vers le
ministère diaconal, tel qu’il se pratique dans nos diocèses de la petite
couronne parisienne. Un prêtre qui le connaissait bien, un diacre
permanent collègue de travail du candidat et moi-même, responsa-
ble du service des vocations de son diocèse, nous sommes rencontrés
mensuellement pour relire avec lui son expérience de vie ecclésiale
d’abord. Nous nous sommes efforcés d’en souligner ensemble les
richesses et les limites. Nous lui avons permis d’éclaircir ses motiva-
tions, d’exprimer ses représentations du ministère presbytéral en
même temps que nous lui laissions entrevoir d’autres aspects de celui-
ci qui lui avaient échappé. Corrélativement à cela, il a participé avec
tous les autres candidats, quel que soit leur âge, à la retraite et aux
week-end organisés par la région. Le premier relatif à la chasteté et
au célibat. Le second à la question du choix et de la décision. Enfin,
il a pu bénéficier d’un accompagnement spirituel.

Le moment venu, en début d’année pastorale suivante, il a rejoint
un groupe de GFO, formation adaptée à sa situation professionnelle.

84

PARTAGE DE PRATIQUES



Après une première année davantage orientée vers la fondation spiri-
tuelle, il poursuit pour l’heure son parcours de formation.

La deuxième expérience est sensiblement différente. Cinq adul-
tes, entre 38 et 53 ans, se sont présentés au même moment, désireux
d’entamer une recherche du même type. L’un d’entre eux a très vite
mis un terme à sa participation. Les quatre autres ont achevé le
parcours proposé. De quoi s’agissait-il ? 

Nous avons choisi de leur offrir la même approche que pour les
plus jeunes, toutefois dans un groupe ad hoc. Comme dans la situa-
tion précédente, ils ont participé cependant, pour la plupart d’entre
eux, à la retraite et aux week-ends communs à tous les candidats.

Certains sont aujourd’hui en formation au séminaire. D’autres
se sont orientés vers une autre forme de vie consacrée. D’autres
encore n’ont pas changé de situation. Nous reviendrons plus loin sur
cette expérience, riche d’enseignements.

La troisième expérience se vit encore présentement. Elle
concerne des hommes âgés de 24 à 38 ans, tous en situation profes-
sionnelle, sauf un bénéficiaire du RMI. Elle s’apparente à la précé-
dente, avec une nuance de taille. Si le groupe de six personnes a bien
une vie propre distincte de celle du groupe des plus jeunes, tous
étudiants, les moments communs sont plus nombreux cette année. Les
deux groupes fusionnent chaque fois qu’un intervenant extérieur vient
enrichir notre réflexion à propos du ministère presbytéral diocésain
ou de la vie religieuse apostolique. Bien entendu, comme dans les
expériences précédentes, les aînés bénéficient d’un accompagnement
spirituel. Cette année, autre nouveauté, les trentenaires bénéficient
d’une retraite distincte de celle proposée aux plus jeunes.

Pourquoi ces choix ? 
Quel enseignement en déduire ?

Nos choix ont été guidés par différents critères que nous allons
tenter d’exposer.

85

ACCOMPAGNER DES AÎNÉS



Dans le premier cas, l’originalité du parcours de notre aîné nous
a commandé de ne pas risquer un mélange nuisible au discernement
des uns et des autres. Il ne convenait pas que son expérience humaine
monopolise nos rencontres. Pas davantage que, malgré lui, il condi-
tionne la réflexion et partant le discernement des plus jeunes.
Pourquoi cependant lui proposer de participer aux week-ends ? Cela
s’est-il avéré judicieux ? 

En ce qui concerne le premier, à propos de chasteté et célibat,
outre la difficulté d’offrir dans ce domaine du sur mesure, nous avons
pensé que la réflexion essentiellement centrée sur la Parole de Dieu et
un article relatif à la chasteté du Christ, ne pâtirait pas du décalage.
Il s’agissait davantage pour chacun de se laisser interpeller, éventuel-
lement déplacer, par ce vis-à-vis avec le Christ que d’échanger sur
son expérience dans ce domaine. À la relecture il semble que nous
ayons eu raison. Mais il faut bien se garder de généraliser. La parti-
cipation en vérité d’un aîné a permis aux plus jeunes de vérifier la
possibilité d’un célibat serein, non sans combat, vécu dans la durée.

Que dire de la deuxième expérience ou de la troisième qui en
est proche ?

La constitution d’un groupe spécifique d’aînés quand c’est possi-
ble, malgré leur diversité, permet une plus grande homogénéité et
une plus grande liberté d’expression, notamment quant aux expé-
riences qui ont émaillé leur vie : tentative de vie de couple plus ou
moins longue, expérience professionnelle exaltante parfois, mais où
un manque se révèle et engendre une profonde remise en cause.
Coups durs de la vie qui ouvrent à la question du sens qu’on lui a
donné jusqu’alors et à l’orientation qu’elle peut prendre désormais.
Ma modeste expérience me fait oser une conviction. Une vocation
« éclose » au cours d’un parcours de vie chaotique, comme c’est
souvent le cas pour les aînés que je rencontre en groupe de recher-
che ne s’accompagne pas de la même façon qu’une autre qui a
germé paisiblement dans un terreau ecclésial et familial posé, pour
ne pas dire prédisposé.

À quoi être attentif plus spécifiquement alors ? Pour ma part, j’ai
porté une attention particulière à la place du Christ et de leur relation

86

PARTAGE DE PRATIQUES



à lui dans le changement d’orientation de leur existence. Quelle
rencontre en ont-il faite ? Quel visage s’est révélé à eux ? Comment ?
À quelle(s) occasion(s) ?

Il s’agit pour moi de confirmer ou d’infirmer qu’il s’agit bien de
la rencontre d’un vivant, non d’une idée qui pourrait combler un
manque.

J’ai été sensible à la manière dont ils parlaient de leurs expé-
riences affectives, des fragilités durables ou de l’équilibre trouvé dont
elles témoignaient, soucieux de les aider à vérifier outre leur aptitude
au célibat chaste et continent, la liberté avec laquelle ils veulent
embrasser cette perspective, dégagés de toute « déception amou-
reuse ».

J’ai attaché beaucoup d’importance encore à leur enracinement
ecclésial, à ce qu’ils en exprimaient. Aux joies qu’ils y trouvaient ou
non. Aux difficultés rencontrées. Pour plusieurs d’entre eux, nous
avons même mis en place un dispositif d’hébergement en presbytère
pour leur permettre d’expérimenter ce qu’est la vie d’un prêtre diocé-
sain en banlieue, non de la rêver.

J’ai noté aussi leur capacité à se laisser conduire avec confiance
ou au contraire la raideur de leur positionnement. L’un d’entre eux
par exemple a fait montre d’un manque évident d’ouverture aux
murmures de l’Esprit, convaincu de la vocation qui de son point de
vue l’habitait depuis de nombreuses années.

Ce point me semble essentiel pour leur permettre d’appréhender
leur vocation comme une grâce et un don que l’Église authentifie, non
comme un projet personnel à réaliser coûte que coûte. Cela demande
à l’accompagnateur une grande liberté quant aux personnes et à leur
projet, d’autant plus grande qu’il peut être impressionné par les
conversions exprimées, les choix radicaux déjà posés… 

Il s’agit d’entendre le Seigneur et de permettre aux intéressés de
l’entendre, non de le faire parler. À cet égard, le rapport entretenu
avec l’Écriture par les candidats peut être un précieux indice d’au-
thenticité ou d’autojustification.

Beaucoup de ces critères sont déjà essentiels quand il s’agit de
plus jeunes. J’acquiers peu à peu la conviction qu’il le sont autrement
– et peut être plus encore – en matière d’accompagnement d’aînés.

87

ACCOMPAGNER DES AÎNÉS



Quelques dernières remarques, fruit de ma réflexion sur cet
accompagnement.

Des conclusions douloureuses, parfois, au terme d’une année
d’accompagnement pourtant fructueuse et prometteuse me font attirer
l’attention d’éventuels accompagnateurs d’aînés sur les liens qu’ils
entretiennent avec les instances chargés de l’accueil en formation des
candidats au ministère presbytéral. 

Pour parler clair, un candidat nourrissant une réelle intimité avec
le Christ, nonobstant un rapport à l’Écriture à réajuster, pouvait, de
mon point de vue, être accueilli en formation, en dépit de son âge
(plus de 50 ans) et de son parcours. Accepté dans un premier temps,
il fut éconduit ensuite, sans qu’on ait vraiment sollicité mon avis
circonstancié pour prendre une telle décision. C’est plus que regret-
table, fort dommageable, pour la personne d’abord, mais aussi pour
la crédibilité de l’Église.

Accompagner des aînés est une aventure passionnante qui
demande délicatesse et doigté ; réorienter sa vie à plus de 35, 40 ou
50 ans ne peut être traité à la légère.

C’est un ministère plein d’espérance où il nous est donné de vivre
parfois concrètement la parabole des ouvriers de la onzième heure,
ou celle du Père dont l’Amour est incomparablement prodigue. n

88

PARTAGE DE PRATIQUES



Guillaume Villatte
service diocésain des vocations de Pontoise

Aperçu général

L’année Samuel accueille des jeunes de 18 à 25 ans sur une
période de six mois, de novembre à mai. Elle leur propose trois enga-
gements : l’oraison quotidienne à partir de la Parole de Dieu, l’ac-
compagnement spirituel chaque mois et la participation aux activités
proposées (deux journées, trois week-ends et une retraite de cinq
jours en silence). Les rencontres permettent aux jeunes de vivre leur
engagement soutenu les uns par les autres et de recevoir une forma-
tion adaptée. Chaque activité est le lieu d’une expérience spirituelle,
tant par les partages (sur la prière et dans les temps de détente), les
formations, la messe, que par l’école de la Parole. Très vite se noue
un climat d’amitié caractérisé par une fraternité spirituelle.

Les participants sont éveillés à une attitude d’écoute intérieure
en fondant leur vie sur la Parole de Dieu, source d’unification
(« Écoute Israël »). Ils apprennent à discerner la voix du Seigneur et
à Lui répondre. La Parole de Dieu est expérimentée comme une
parole qui donne la vie, qui fait vivre, une parole qui s’adresse
personnellement à chacun. Cette expérience, avec sa part éprou-
vante, permet aux jeunes de s’accueillir mutuellement et d’aller plus
avant dans l’expérience de la communion ecclésiale. Les animateurs
sont perçus comme des frères aînés vivant de la même expérience et

89

L’année Samuel

PARTAGE DE PRATIQUES

 



pouvant en témoigner au nom de l’Église. L’expérience spirituelle se
transforme chez certains en début d’expérience mystique.

Tant dans l’accompagnement spirituel que lors des rencontres et
surtout lors de la retraite, les jeunes apprennent à mettre des mots sur
les mouvements de leur âme ; ils apprennent à discerner et à se posi-
tionner suivant que « les motions viennent du bon esprit ou du
mauvais esprit ». Ils trouvent joie et paix dans la compréhension de
cette « météo » intérieure (consolations et désolations spirituelles)
qu’ils apprennent à ne plus subir mais à vivre dans la fidélité au
Seigneur. Une liberté intérieure s’élargit et leur permet de répondre
aux aspirations profondes de leur cœur ; se réalise ainsi l’expérience
de la conversion du cœur la et (re)découverte des repères anthropo-
logiques de la Parole de Dieu.

L’animation de cette école de prière est confiée par le conseil
épiscopal à un prêtre (c’est lui qui appelle les autres membres de
l’équipe), une religieuse et un laïc ayant déjà vécus une expérience
spirituelle, pouvant en témoigner avec recul et en dialogue avec d’au-
tres spiritualités. Cette origine a permis de présenter l’année Samuel
lors d’une journée du presbyterium en 2007. La diversité des voca-
tions spécifiques, des âges et des expériences spirituelles permet aux
samuélistes de trouver l’attitude de prière et de vie chrétienne qui est
la leur.  Se pose à eux de façon naturelle, la question des différentes
vocations dans la suite du Christ et la vie en l’Église.

L’année Samuel est rattachée depuis son origine au service des
vocations en raison de la mission et de l’orientation voulue par celui
qui en fut l’initiateur. Avec la transmission de l’année Samuel à un
autre responsable, lui aussi en charge du service des vocations deux
choix ont été faits :

• L’année Samuel s’orientera davantage vers la vie d’oraison et
le discernement des esprits. La Parole de Dieu reste centrale.
Le but premier n’est plus l’éveil des vocations ; et pourtant les
fruits sont là !

• L’année Samuel, bien que n’étant plus directement liée à
l’éveil des vocations, restera attachée à ce service par choix
de l’évêque, afin d’assurer une plus grande stabilité à son

90

PARTAGE DE PRATIQUES



charisme. S’est posée la question de son rattachement au
service de la vie spirituelle ou à celui de la pastorale des
étudiants.

La nomination d’un troisième responsable, puis le changement
de religieuse au sein de l’équipe d’animation, conduit à se réappro-
prier les intuitions de l’année Samuel, à les enraciner davantage dans
la tradition ignacienne ainsi que dans la compréhension de la vie
liturgique (la dimension mystagogique apparaît). Cette réappropria-
tion est nécessaire afin de  mieux présenter le charisme de cette école
de prière au conseil épiscopal (qui en a fait la demande), aux mouve-
ments et services concernés et à tel ou tel animateur pressenti. 

Organisation pratique

La proposition se fait de bouche à oreille, lors des annonces aux
grands rassemblements diocésains, dans les différents groupes. Un
tract est diffusé par les paroisses et la pastorale des jeunes et sur le
site diocésain.

Les rencontres ont lieu dans un endroit calme, beau et
accueillant grâce à la présence d’une communauté religieuse atten-
tionnée et discrète. Nous veillons aussi à prendre le temps nécessaire
en se donnant des marges ; les jeunes ont besoin de souffler. Des
chants ponctuent les différents moments de la journée, nous sommes
attentifs à leur qualité. Certains enseignements se font à partir d’une
icône, d’une pièce de musique afin d’ouvrir différentes portes à l’ac-
cueil de la Parole de Dieu. Chaque rencontre se termine par la célé-
bration de l’eucharistie, l’oraison y trouve sa source, sa nourriture et
son sommet.

Un entretien préalable permet de connaitre les jeunes, de véri-
fier leurs motivations et leur possibilité de tenir leur engagement ; il
permet aussi aux jeunes d’entrer déjà dans l’attitude de prière de
l’année Samuel. Éventuellement, il permet une autre orientation.

91

L’ANNÉE SAMUEL



La journée de lancement

Elle a pour objectifs de :
• souder le groupe par un partage de leurs motivations et expé-

riences de la Parole de Dieu, et la détente…
• expliquer plus profondément les trois engagements ;
• donner des repères pratiques sur l’oraison et sa mise en place

dans une vie de jeune ;
• donner des pistes pour vivre un accompagnement spirituel ; 
• décoder rapidement le style des péricopes de l’évangile

(souvent apocalyptique en ce mois de novembre !) ;
• vivre un temps d’oraison sous forme « d’école de la Parole ».
Et comme pour chaque activité : déjeuner et marche digestive…

Les trois week-ends

Le samedi après midi (16 h - 22 h 30)
• Temps de prière puis écoute mutuelle des expériences liées à

la vie d’oraison et à l’accompagnement spirituel ; simplicité,
respect mutuel et communion caractérisent cette écoute. À
chaque fois une porte d’entrée est proposée. (Un passage les
ayant marqués…) L’écoute se termine par de libres échanges
entre eux, puis par la reprise d’un ou deux points par les
animateurs. 

• Enseignement sur l’évangile de 45 mn puis 15 mn pour les
questions (Évangile et évangiles ou les grands repères de la
vie du Seigneur ; l’évangile de l’année ; les récits de la
Passion ou de la Résurrection selon le temps liturgique). 

• Après dîner, accueil d’un témoin (un couple, une religieuse,
un prêtre) qui exposera les diverses étapes de sa relation avec
la Parole de Dieu.

• Prière des complies et expérience du silence jusqu’au petit
déjeuner. 

Le dimanche matin (8 h 30 - 12 h 30)
• Petit déjeuner suivi des laudes avec la communauté.

92

PARTAGE DE PRATIQUES



• Enseignement sur la vie d’oraison et/ou la vie liturgique :
reprise et approfondissement de ce qu’est l’oraison, ce qui
favorise l’oraison, différentes méthodes ; mystère de l’incar-
nation et mystère pascal. (45 mn + 15 mn).

• École de la Parole (une bonne heure) : invocation à l’Esprit
Saint, psaume en deux chœurs, proclamation de l’Évangile et
point d’oraison, après vingt minutes d’oraison la prière se
poursuit sous forme de partage en petits groupes (10 mn),
puis reprise de l’oraison silencieuse (10 mn), chant et répon-
ses à quelques questions sur le passage biblique, la vie chré-
tienne et des repères de la foi.

Le dimanche après midi (12h30-17h00)
• Le repas suivi d’une bonne marche : détente, meilleure

connaissance mutuelle, entraide. 
• Relecture du week-end sur le fond et sur la forme.
• Préparation et célébration de la messe. 
• Goûter et au revoir.

La retraite de cinq jours

Tous s’entendent pour dire qu’elle est le point « de passage » de
l’année Samuel. Elle puise dans l’esprit des Exercices spirituels igna-
tiens : silence, entretiens, oraisons, accompagnement quotidien et
discernement des esprits…

Chaque soir, écoute mutuelle sur la journée écoulée, invitation à
cultiver certaines attitudes en vue de l’oraison (don de soi, humilité,
modération, chasteté, repères d’équilibre de vie…), dialogue
d’Alliance. 

Nous participons aux offices monastiques sauf complies, le
sacrement de réconciliation est proposé.

Le thème peut varier en fonction des jeunes : maturités, fragili-
tés… Il s’agit toujours d’accueillir le don de la vie (principe et fonde-
ment) puis de suivre le Christ.

93

L’ANNÉE SAMUEL



La dernière journée

• Relecture d’expérience, partage et action de grâce. 
• Enseignement sur la vie dans l’Esprit Saint ou sur la vie trini-

taire.
• École de la Parole 
• Repas et détente. 
• Comment continuer à vivre de la grâce de l’année Samuel ?

Ouverture sur les propositions diocésaines…
• Célébration de la messe et goûter final.

Fruits, questions, perspectives

Voilà une douzaine d’années que l’année Samuel existe, soit
plus de cent cinquante jeunes « samuélistes ». 

Ils sont originaires de tous les horizons culturels et ecclésiaux de
notre diocèse ; ils participent ainsi au tissage d’un réseau entre jeunes
du diocèse par l’amitié fraternelle, l’attachement à l’Église diocésaine
et l’expérience spirituelle qu’ils continuent, pour beaucoup, à vivre.
Les bases qu’ils ont reçues leur permettent d’enrichir la vie des diffé-
rents groupes, services ou mouvements d’Église auxquelles ils appar-
tiennent.

Parmi les anciens nous retrouvons des séminaristes, des reli-
gieux et religieuses, des couples chrétiens et des jeunes en responsa-
bilité diocésaines ou dans un mouvement d’Église. Ils se reconnaissent
très vite comme « frères et sœurs » par la même expérience fonda-
trice. Ils se font naturellement les promoteurs de l’« année Samuel »
auprès de leurs proches ; et souvent le désir de participer à cette école
de prière a ainsi pu murir pendant deux à trois ans.

Le fait de se mettre à l’écoute de la Parole de Dieu – dans la
fidélité et une certaine pauvreté – conduit les jeunes à faire l’expé-
rience du mystère de l’Église et à réorienter leur vie sur des bases
anthropologique solides. Il s’agit bien d’une « école d’humanité ».

La rencontre de l’Orient et de l’Occident à travers la participa-
tion chaque année d’au moins deux jeunes chrétiens d’origine chal-
déenne ouvre des perspectives que nous ne cessons de découvrir.

94

PARTAGE DE PRATIQUES



Pour l’équipe d’animation, être témoin de la puissance de salut
de la Parole de Dieu (Rm 1, 16) est source d’action de grâce et
d’espérance. C’est un ressourcement et un apprentissage qui permet
envisager autrement l’action pastorale : offrir les conditions pour que
le Seigneur mène leur « barque ».

Questions en suspens

• Quel type d’enracinement ignacien poursuivre, quelles forma-
tions pour les animateurs, et lors de l’appel d’un nouvel
animateur ? Créer un livret pédagogique ?

• Comment informer les accompagnateurs spirituels de ce qui
est spécifique au cheminement d’un jeune de l’année
Samuel ?

• Approfondir les liens avec la communauté chaldéenne, afin
de mieux accompagner les jeunes dans cette traversée de
plusieurs cultures, liturgies et spiritualités, surtout après l’an-
née Samuel.

Perspectives possibles

• Adapter l’année Samuel à des lycéens par le biais de propo-
sitions plus légères. Cela pourrait encourager à prendre les
engagements de cette école de prière.

• Poursuivre la récente proposition pour les anciens : une jour-
née, une retraite de trois jours… chaque année.

• La mise en place d’un site Internet ?

L’Esprit qui travaille l’Église en France a suscité le charisme de
l’année Samuel. Il se situe en amont de l’éveil des vocations et resitue
cet appel dans toute sa justesse. Cette expérience peut servir à éclai-
rer le chemin dont nos évêques indiquent la direction dans les docu-
ments : Aller au cœur de la foi et Nouvelles orientations pour la caté-
chèse. L’année Samuel est une véritable démarche d’initiation ! Elle
correspond bien à l’invitation faite par le synode des évêques sur la
Parole de Dieu. n

95

L’ANNÉE SAMUEL



DDaannss ll’’EEuucchhaarriissttiiee,, eenntteennddrree uunn aappppeell

« Dans ton Église, Seigneur, où m’appelles-tu ? » Toi qui te poses cette ques-
tion, apprends que la réponse ne vient pas immédiatement. Le Seigneur la fait
connaître progressivement à ceux qui apprennent dans la patience et la confiance
à devenir ses disciples.

En écoutant sa Parole, nous apprenons à le connaître. En nous unissant à son
sacrifice, nous entrons dans son offrande. Et en communiant à son Corps livré, nous
devenons ce que nous recevons, le Corps du Christ Ainsi, participer pleinement et
ficèlement à l’eucharistie nous dispose le mieux possible à découvrir notre vocation.

extrait de l’édito du P. Olivier de Rubercy



Sœur Raphaëlle
Fraternités monastiques de Jérusalem

Nées au cœur de Paris, le jour de la Toussaint 1975, nos jeunes
Fraternités monastiques de Jérusalem, cherchent à vivre « au cœur des
villes, au cœur de Dieu », en réponse à un double appel de l’Esprit à
travers l’intuition de frère Pierre-Marie Delfieux, et du cardinal Marty.
Très vite s’est posée à nos premiers frères et sœurs la question du
discernement des vocations. Comment reconnaître pour les jeunes qui
se présentaient, autant que pour nous, un appel du Seigneur ? Assez
rapidement s’est donc mis en place à côté d’une « Fraternité des
Jeunes », un groupe appelé « École de Vie » permettant à des jeunes
de s’interroger sur leur vocation. Tout en maintenant leurs activités ils
pouvaient être proches de la communauté et prendre le temps de réflé-
chir sur leur vie. Aujourd’hui des « Écoles de Vie » se sont mises en
place dans plusieurs de nos fraternités. Elles ont le souci de se mettre
au service des jeunes et de l’Église, en les aidant à répondre à leurs
questions les plus essentielles : mariage, vie consacrée, sacerdoce…
« Seigneur enseigne-moi tes chemins. »

Comment fonctionne l’École de vie ? Le groupe évolue-t-il au
cours des années ? Quelles convictions nous animent-elles dans l’ac-
compagnement des jeunes qui se présentent ? Ce sont les quelques
questions qui guideront ce témoignage d’une expérience qui laisse
toujours dans l’émerveillement. 

L’École de vie propose à tout jeune chrétien qui a rencontré le
Christ d’apprendre de Lui la vie, de prendre au sérieux les questions
qui l’habitent et de chercher avec d’autres à les mettre en lumière pour
pouvoir y répondre. 

97

Une école de vie pour discerner :
“Seigneur, enseigne-moi tes chemins”

PARTAGE DE PRATIQUES

 



À l’image des premières communautés chrétiennes, le groupe
cherche tout d’abord à faire corps. Les jeunes viennent de tous hori-
zons. Ils sont français ou non, étudiants ou jeunes professionnels, déjà
engagés en Église ou en marge, depuis longtemps enracinés dans leur
foi ou « recommençants » après des parcours parfois chaotiques. Ils
ont entendu parler du groupe par un tract trouvé au hasard dans
l’Église, la rencontre d’un frère ou d’une sœur, le bouche à oreille,
Internet… Aucun critère n’est requis si ce n’est celui de chercher à
répondre à l’appel du Christ et d’être disponible pour suivre le
parcours proposé. C’est ce que vérifient les frères et sœurs accompa-
gnateurs dans une rencontre préalable pour vérifier l’opportunité de la
démarche. Une note caractéristique est donnée par la participation des
postulants et postulantes qui ont déjà fait un pas en fraternité. Elle
permet de donner une assise au groupe et l’échange qui en ressort est
toujours stimulant et enrichissant.

Les relations qui se nouent au sein du groupe sont marquées par
la simplicité et la fraternité. On se retrouve tous les vendredis soir au
terme de la liturgie vers 19 h 30. Après un temps de joyeuses retrou-
vailles, on partage le repas préparé à tour de rôle. Au-delà du
programme annuel qui constitue une trame, la préparation logistique
est minimale, laissant ainsi toute la place à l’émerveillement devant
l’action de l’Esprit à l’œuvre.

L’École de vie veut être un groupe d’Église. Les jeunes s’interro-
gent face à une spiritualité donnée (nous proposons ce que nous
sommes !) mais en laissant chacun libre de s’orienter vers d’autres
appels ecclésiaux. Chaque année des jeunes choisissent les directions
les plus variées : le carmel, la spiritualité franciscaine, le séminaire, ou
finalement le mariage. 

Le temps est un élément important du cheminement. Pour cela, on
s’engage à une année non renouvelable. Il s’agit de découvrir le temps
de Dieu dans sa vie, et de se donner des priorités.

Un premier choix s’impose face au rythme hebdomadaire. Il n’est
pas si évident de persévérer une année durant à la rencontre du ven-
dredi soir au moment où commence le week-end. À travers les
premiers pas on perçoit la fidélité et son exigence. Mais l’engagement
final commence souvent par ces petits « lâcher-prise », effectués pas à
pas. C’est un premier élément qui contribue au discernement.

Au cours de l’année, des moments forts sont proposés : un week-
end tous les deux mois (l’un d’eux a lieu dans une autre communauté
afin de découvrir la diversité de l’Église), un pèlerinage dont le but
varie selon les années, un ou deux « dimanche monastique » durant

98

PARTAGE DE PRATIQUES



lequel on ouvre largement les portes. Ce sont autant de haltes qui
permettent de se poser et de faire mûrir les fruits en germe. 

La vie consacrée, même si on s’y sent attirée, reste souvent une
grande inconnue qui fait peur. Les jeunes ont donc la possibilité autant
qu’ils le désirent de venir partager un repas avec les frères et sœurs,
de faire des « stages » plus ou moins longs. Quel que soit leur appel,
cette découverte concrète les aide souvent à avancer. 

L’année converge vers la retraite finale : sept jours, à l’écart, avec
des enseignements, de longs temps d’oraison et un accompagnement
personnel. Cette semaine est bien sûr l’aboutissement d’une démarche
qui, on l’espère, a aidé chacun à grandir dans une vraie liberté à la
suite du Christ. 

Cette démarche veut conduire à l’écoute du Christ parlant au
fond des cœurs. 

Cette écoute est tout d’abord personnelle. Les rencontres ne sont
que les moments saillants d’une démarche individuelle qui cherche à
faire grandir l’intimité avec le Christ. Chacun est incité à approfondir
sa vie de foi par la prière, la lecture de la Parole de Dieu, la pratique
des sacrements, le don de soi dans le service. Un accompagnement
personnel est proposé.

L’écoute a aussi une dimension communautaire. On alterne
suivant les vendredis un partage autour de la Parole de Dieu, un
partage sur un paragraphe du Livre de Vie (tracé spirituel qui oriente
la vie de nos Fraternités) pour réfléchir sur les aspects fondamentaux
de la vie consacrée, une prière partagée et un témoignage. Plus que
de grands discours sur la vocation, dont on parle finalement peu
ensemble, on cherche à se laisser rejoindre par Dieu parlant à travers
le groupe. On veille donc toujours à ce que les rencontres se vivent
dans un climat de prière et de fraternité.

Le silence lors des repas, des week-ends, de la retraite aide les
jeunes à passer de la dispersion à l’intériorité. Nous proposons tout
simplement pour cela l’expérience monastique qui est la nôtre au cœur
des villes et dont les jeunes, nous le constatons, ont soif.

L’École de vie est donc un groupe de discernement pour des
jeunes désireux de répondre à leur appel. En choisissant de vivre une
année dans la fidélité à travers les rencontres proposées et de se mettre
à l’écoute, en Église, ils veulent découvrir un peu plus le chemin de la
vie en Christ.

Les grandes aspirations que nous rencontrons chez les jeunes
sont un beau signe d’espérance. Mais elles jaillissent souvent d’un
terrain de plus en plus aride. Nous sommes soumis à l’évolution de la

99

UNE ÉCOLE DE VIE POUR DISCERNER



société et à ses conséquences sur l’Église et les personnes. A notre
petite échelle nous notons ainsi une évolution de la vie du groupe au
cours des années. 

Sans m’étendre dans des considérations sans fin sur les change-
ments actuels dont nous constatons tous les conséquences, je relèverai
peut-être simplement quelques données qui ont orienté d’une manière ou
d’une autre nos propositions. Les jeunes ont de plus en plus souvent des
parcours chaotiques qui les rendent fragiles, ils sont souvent blessés et
vulnérables. Les contextes familiaux stables sont de plus en plus rares. Ils
ont du mal à se poser, à choisir. Ils s’attachent plus au senti, à l’immé-
diateté et ont du mal à descendre en profondeur. La patience, la durée
dans les difficultés sont des vertus auxquelles ils sont très peu exercés. Ils
sont confrontés à une Église vieillissante. Ils sont souvent surmenés. Mais
ce désert spirituel que nous vivons tous est en même temps le lieu idéal
pour percevoir avec plus de clarté l’Esprit à l’œuvre. Les jeunes n’ont-il
pas en même temps une soif d’absolu qui les pousse à chercher avec
audace la voie de l’Évangile ? Pour peu que l’on soit vrai, enthousiaste
et un peu fou ne sont-ils pas capables de se mettre en marche ?

Nous cherchons à rester en éveil. Au fil des années nous avons
essayé, parfois en tâtonnant, de diversifier nos propositions. Les week-
ends ont été mensuels pendant un temps, le pèlerinage annuel durait
une semaine. Nous avons réduit les temps et proposé des dimanches
en communauté pour des haltes plus ponctuelles. Ils répondent avec
plus de difficulté à des propositions exigeantes au niveau des calen-
driers. Depuis quelques années on a lancé « un an pour Dieu » : une
invitation à prendre une année de sa vie pour le Seigneur, afin de se
former, se construire humainement et spirituellement en vivant à l’inté-
rieur d’une Fraternité tout en restant très libre vis-à-vis de celle-ci. Ils
sont déjà plusieurs à avoir fait cette expérience. Certains ont continué
dans le monde leur chemin, d’autres se sont orientés vers d’autres
communautés, quelques-uns encore sont devenus frères et sœurs de
Jérusalem. Nous cherchons à accentuer les liens avec notre Église
locale pour leur faire découvrir une Église unie au service d’un même
Seigneur. Cette ouverture semble porter du fruit, en témoigne l’expé-
rience des Routes de Vézelay qui réunit pendant trois jours une tren-
taine de communautés. C’est dans cette ligne que nous participons
cette année à l’année du prêtre dans le diocèse de Paris, à la veillée
de prière diocésaine à la veille des ordinations sacerdotales. Nous
cherchons à nous ouvrir aux nouveaux moyens de communication
pour les rejoindre mais sans nous y disperser, car l’Esprit Saint et le
bouche à oreille restent les moyens les plus efficaces. 

100

PARTAGE DE PRATIQUES



Nous restons toujours pauvres devant ceux que le Seigneur nous
envoie. Ils sont plus ou moins nombreux selon les années, plus ou
moins jeunes, plus ou moins « en place », plus ou moins fidèles, plus
ou moins blessés par la vie. C’est le Seigneur qui guide, nous sommes
simplement là pour accueillir et nous mettre en état de service. La ligne
de fond de l’École de vie depuis les origines, en 1988, reste globale-
ment inchangée. Il nous semble toujours important de proposer fonda-
mentalement le Christ, à travers la lecture méditée ensemble de la
Parole de Dieu, le partage d’une même prière, des témoignages.
L’exigence du silence reste, et peut-être plus encore, nécessaire pour se
mettre à l’écoute. L’ouverture à tous les appels d’Église les rend plus
libres dans leur démarche. Il semble enfin toujours plus nécessaire de
prendre et de donner du temps. 

Devant l’œuvre de l’Esprit agissant en chacun et au sein du
groupe, nous sommes souvent émerveillés. Le Seigneur ne continue-t-il
pas à appeler malgré tout, chaque année, une nouvelle équipe de
quinze à vingt jeunes se mettant en route pour chercher à percevoir
son appel ? En restant attentifs aux signes des temps, nous gardons
confiance et rendons grâce pour ce dont nous sommes témoins. 

Au terme de ce témoignage d’une expérience parmi d’autres, je
partage volontiers quelques convictions qui nous animent dans l’ac-
compagnement de ces jeunes en recherche. Il ne s’agit pas là d’un
programme pédagogique, mais simplement de quelques orientations à
la lumière de l’Évangile.

À la base de toute réflexion sur la vocation, il y a ces données
fondamentales que nous transmet l’Évangile et qui sont comme la
bonne terre dans laquelle fructifie l’arbre de nos vies. Le Père Tout-
aimant et Tout-puissant porte dans son cœur le plus beau projet de nos
vies. Il nous faut non pas le trouver mais le recevoir de ses mains. Il y
a ensuite un commun appel qui s’adresse à tous. Nous devons être des
saints quel que soit notre état de vie. Notre seule règle est l’Évangile
qui nous conduit à l’imitation du Christ. L’Esprit qui nous habite depuis
notre baptême nous conduit jour après jour au gré de sa grâce.
L’essentiel consiste donc à vivre d’amour et de foi et à porter chaque
jour notre croix à la suite du Seigneur. Ajoutons enfin que toute voca-
tion chrétienne est une vocation à la nuptialité, aux noces éternelles. 

Cela ne dispense personne cependant d’aller plus avant pour
préciser son libre choix. Quelles sont les lumières qui pourront éclairer
la route ? Tout d’abord celle de la conscience, cette loi inscrite dans le
cœur par laquelle, du dedans, Dieu parle à chacun. La deuxième jaillit
de la grâce des événements qui, depuis la naissance, tissent notre vie.

101

UNE ÉCOLE DE VIE POUR DISCERNER



La troisième vient de la confirmation d’un tiers. Ce sera l’écoute d’un
accompagnateur spirituel, une bonne retraite, un séjour en silence
dans un monastère. C’est en Église que l’on devient enfant de lumière
pour discerner ce qui plaît au Seigneur. 

Il est évident que ces lumières requièrent de l’âme en recherche
une disposition à l’écoute, à la prière, dans la paix confiante et sereine. 

Le choix devra d’abord se faire entre deux voies également
bénies, le mariage et le célibat consacré. Si c’est cette dernière qui
appelle, il sera important de s’interroger par rapport aux vœux de
chasteté, pauvreté et obéissance. Il faudra aussi choisir entre vie apos-
tolique et vie contemplative, puis trouver l’appel plus précis qui sera le
nôtre dans un lieu donné.

Reste alors un jour à se décider, et à s’en tenir au choix arrêté.
C’est un point particulièrement délicat dans notre monde actuel. Nous
sommes là confrontés au mystère si grand et si fragile de la liberté
humaine. En cela nous restons pauvres dans l’accompagnement de nos
frères dans leur route vers le Seigneur, mais qu’il est beau d’être au
service du chrétien à l’un des moments les plus cruciaux de sa vie.

L’aventure de l’École de Vie, commencée il y a plus de vingt ans,
au sein de nos Fraternité monastiques de Jérusalem continue. Chaque
vendredi des jeunes se réunissent dans l’esprit des premières commu-
nautés chrétiennes pour se mettre à l’écoute. Ils prennent du temps
pour répondre aux questions qui les habitent. Les générations évoluent
très vite, et le monde actuel rend souvent difficile leur cheminement
mais la soif de Dieu demeure et le désir de se donner reste présent
dans le cœur des jeunes. Ainsi nous continuons à proposer une école
de vie pour apprendre du Christ lui-même les chemins de la vie. Pas à
pas, on découvre alors notre commun appel baptismal, puis celui plus
concret et unique à la fois de chacun. 

Discerner l’orientation de sa vie est l’aventure la plus passion-
nante qui soit mais c’est aussi la plus risquée. Elle est passionnante
parce qu’elle fait appel au plus beau de la liberté, de l’intelligence et
de l’amour. Elle est risquée, car il peut être douloureux de ne pas trou-
ver sa place, et grave de se tromper de route. Mais dans tous les déda-
les il y a une route de lumière qui conduit à la vérité et la vie. « Daigne
le Dieu de notre Seigneur Jésus Christ, le Père de la gloire, illuminer les
yeux de notre cœur pour nous faire voir quelle espérance nous ouvre
son appel » (Ep 1,17-18). n

102

PARTAGE DE PRATIQUES



Marie-Paule Delachaux
service interdiocésain des vocations de Franche-Comté

« … La lampe du Seigneur n’était pas encore éteinte […]
Yahvé appela Samuel et celui-ci dit : “Me voici !“ […] 
Eli dit à Samuel : “S’il arrive qu’il t’appelle, tu diras : Parle,
Seigneur, ton serviteur écoute.” » 1 Samuel 3

Présentation du parcours « Samuel »

À qui ce parcours s’adresse-t-il ?

• À des jeunes des diocèses de Saint-Claude, Belfort-
Montbéliard et Besançon, à partir de 18 ans, filles et garçons,
étudiants et professionnels, désireux de s’enraciner dans leur
vocation baptismale et d’approfondir la question : « Seigneur,
que veux-tu que je fasse ? »

Pour quoi ?

• Pour prendre le temps de relire sa vie pour reconnaître l’ap-
pel du Christ et de l’Église.

• Pour découvrir la diversité des vocations et apprendre à les
estimer toutes.

103

Le parcours Samuel 

PARTAGE DE PRATIQUES

     



Comment ?

• Avec d’autres jeunes, réunis en « temps forts » à l’écoute de
la Parole, dans des temps de prière de formes variées et de
célébration, dans l’apport d’enseignements, la rencontre de
témoins, la relecture et le partage en équipes, des temps
personnels en silence, la vie fraternelle et conviviale.

• Après un entretien avec un responsable du SDV pour préciser
les objectifs et modalités du parcours et discerner si cela peut
correspondre à l’attente du jeune.

• Avec l’engagement pris de suivre la totalité du parcours.
• Avec une implication personnelle, à travers divers « exerci-

ces » proposés pendant et entre les week-ends.

Quand ? Où ?

• Le parcours s’étend sur 12 mois, de novembre à octobre.
• 6 rencontres : la première et la dernière rencontre le samedi

de 14 h 30 à 22 heures ; les autres : 4 week-ends, du samedi
9 h 30 au dimanche 16 h 30.

• Dans des lieux divers des trois diocèses de Franche-Comté :
communautés religieuses, maisons diocésaines…

Avec qui ?

• Avec une équipe d’accompagnement permanente, composée
de laïcs, diacre, religieuses, prêtres.

• Avec un accompagnateur spirituel personnel, rencontré régu-
lièrement entre les week-ends, sur la durée du parcours.

• Avec des intervenants et témoins différents à chaque week-
end, de spiritualités différentes et des engagements spécifiques.

• Avec les communautés qui nous accueillent et leur charisme
particulier.

104

PARTAGE DE PRATIQUES



Relecture et constats

Le parcours 2008-2009 est le cinquième que nous vivons.
En mai 2008, à l’issue de « Samuel IV », nous (équipe d’ac-

compagnement) avons éprouvé le besoin de faire une relecture – sous
le regard extérieur d’un vicaire épiscopal – de l’ensemble de la
proposition et de ce qui a été vécu pendant ces quatre parcours.

Les quatre parcours précédents ont été variables quant au
nombre de jeunes participants (de 8 à 18 selon les années) et aux
âges (de 18 à 35 ans) ; ainsi les modalités ont été adaptées aux
jeunes présents et aux circonstances particulières, l’objectif restant
théoriquement le même. Or nous avons constaté un décalage entre
l’objectif premier et l’attente effective des jeunes, qui n’en sont pas
tous au même point. 

Ainsi l’importance a été donnée, d’une part à la découverte de
la vocation baptismale dans laquelle chacun est appelé à s’enraciner
et d’autre part à la découverte de sa responsabilité d’adulte : autant
par la découverte parfois déstabilisante de la chasteté à vivre dans
toute relation que par l’éducation au choix dans sa dimension
humaine, déclinée dans la vie quotidienne et dans les choix d’études
ou de profession. 

À ce stade, il semble difficile, voire prématuré pour certains,
d’élargir leur réflexion du « choix de vie » à la disponibilité à Dieu
pour découvrir en Lui leur identité et leur vocation profondes, cette
vocation unique, qui rendra libre et heureux ; il ne s’agit pas alors
pour eux de chercher à « faire le bon choix » qui serait « conforme à
la volonté de Dieu », mais qu’ils s’engagent dans une démarche de
réponse à un appel où, appuyé sur leur Créateur, ils se risquent dans
la durée. La question de la forme et de l’état de vie vient après,
comme une concrétisation de cette vocation profonde. 

En ce sens, bien des jeunes n’ont pas forcément reçu « la »
réponse à leur question de départ : « Suis-je vraiment appelé à être
prêtre ?... depuis le temps que d’autres me posent la question !… »
ou « Qu’est-ce que je dois faire pour suivre ce que Dieu veut ? » En

105

LE PARCOURS SAMUEL



revanche, ils ont réussi à avancer sur leur chemin : ils ont pu décou-
vrir ce que veut dire « vivre son baptême » ; ils ont pu lâcher la repré-
sentation d’un Dieu qui aurait « prévu » tel ou tel plan sur eux, auquel
ils devraient souscrire sous peine de malheur ; ils ont pu « entendre »
que chacun est appelé au bonheur… et à « choisir la vie » ! Quant à
une recherche plus spécifique, sans doute la porte a-t-elle pu s’ouvrir
un peu plus dans certains cœurs…

De fait, l’objectif du parcours « Samuel » a glissé progressive-
ment de la vocation dite spécifique à la vocation baptismale. Et, après
le parcours Samuel – ou sans passer par Samuel pour certains – des
filles rencontrent des religieuses pour cheminer ensemble… des
garçons se posant plus précisément la question d’un appel au minis-
tère presbytéral se retrouvent dans un autre groupe qui devient de
moins en moins informel… d’autres se fiancent !

Un point délicat est celui de l’accompagnement spirituel person-
nel demandé pendant la durée du parcours. Les plus jeunes ont
davantage de difficulté à s’y impliquer. Nous veillons, dans les petites
équipes de partage, à respecter l’intimité de chacun et à ne pas
induire de confusion entre le cadre dans lequel se situe ce partage et
celui dans lequel se situe la relation avec l’accompagnateur spirituel.
Celle-ci reste primordiale dans le cheminement du jeune à
« Samuel » ; cela souligne l’importance de la compétence et des quali-
tés d’écoute et de discernement de l’accompagnateur qui n’est pas un
membre de l’équipe par mesure de discrétion et de liberté, mais qui
est censé être un tant soit peu « en phase » avec la progression du
parcours ! Notre souci est que chaque jeune puisse effectivement être
accompagné par une personne compétente et suffisamment distanciée
par rapport à lui pour ce service d’accompagnement particulier.

Certaines difficultés personnelles sont révélées lors du parcours ;
elles peuvent nécessiter un accompagnement plus spécifique, voire
dans certains cas une orientation vers un psychothérapeute.

Une réalité sociale à prendre en compte est la difficulté de
certains jeunes à pouvoir gérer leur vie personnelle, professionnelle…
parfois difficilement compatible avec le parcours Samuel : la durée et
le rythme du parcours, la fréquence et la durée des rencontres, la
densité des journées… Pour beaucoup, c’est trop lourd, même si c’est

106

PARTAGE DE PRATIQUES



leur choix ! Les week-ends commençant dès le vendredi et les kilomè-
tres à parcourir sont parfois incompatibles avec les obligations
professionnelles ; l’engagement pour une durée qui était jusque-là
d’un an et demi est délicat pour des jeunes en situation incertaine,
susceptible de mutations et déménagements.

La complémentarité des membres de l’équipe d’accompagne-
ment est précieuse : la diversité de nos situations personnelles, de nos
états de vie, de nos compétences (et de nos caractères aussi !) est une
richesse. Nous nous répartissons dans les équipes de partage en
fonction des besoins. Selon l’effectif du groupe, certains parmi nous
seulement participent aux week-ends avec les jeunes, mais tous sont
là pour nos réunions. Le travail d’élaboration et de relecture de nos
rencontres est important, en particulier le partage de nos observa-
tions et questions concernant chacun des jeunes. Un « bilan » pour
chacun est rédigé ensemble et archivé dans les dossiers confidentiels
des SDV respectifs.

Cette relecture a permis de repenser ce parcours, dans le fond
et dans la forme.

Samuel 2008-2009

Les cinq piliers du parcours « Samuel ? »

• Enraciner en Christ : l’écoute de la Parole de Dieu et des
temps de prière afin de faire l’expérience d’une relation
personnelle vivifiante au Christ. 

• Un enseignement : découvrir que la vocation baptismale est
première et qu’elle fonde toute autre vocation (différents
exposés éclairent la spécificité de chaque vocation).

• La rencontre de témoins : découvrir la diversité des vocations
et apprendre à les estimer toutes. 

• Relecture de vie : prendre le temps de relire sa vie seul et avec
d’autres (en équipe).

107

LE PARCOURS SAMUEL



• L’accompagnement spirituel : un accompagnateur est proposé
à chacun pour une rencontre mensuelle pendant la durée du
parcours.

La forme

• La durée totale est réduite à une année, en six temps forts.
• L’entretien préalable avec un responsable du SDV permet de

« cibler » plus précisément les participants et de les impliquer
davantage.

• Le programme de chaque journée inclut davantage des temps
de silence, des temps de « respiration » par une marche dans
la campagne ou un jeu de société…

• Alternance entre enseignement et expérimentation.
• Des temps plus longs de partage en équipes : Dieu nous parle

dans l’écoute mutuelle.
• Des propositions sont faites pour aider les jeunes à se rendre

réceptifs et « se mettre en présence avec tout leur être » par
une approche corporelle.

• Le cadre est redéfini, par la précision des « exercices » propo-
sés : lettre de motivation, pistes de réflexions, relecture…

Le programme

• 1ère rencontre
- Lancement et présentation du groupe et du parcours Samuel
- Exposé sur l’accompagnement spirituel personnel.

• 2e rencontre : Église/vocation baptismale
- Enracinement en Christ et vocation baptismale
- Exposé : l’Église et la vocation baptismale 
- Expérimentation de la prière d’oraison au Carmel, « rela-

tion intime d’amitié avec Celui dont on se sait aimé ».
- Témoins : les sœurs du Carmel de Saint-Maur.

108

PARTAGE DE PRATIQUES



• 3e rencontre : États de vie et engagements
- Exposé : le mariage chrétien 
- Exposé : le célibat évangélique

La chasteté dans les deux états de vie.
- Témoins : un couple marié et un religieux franciscain

• 4e rencontre : Vocations spécifiques
- Exposé : la vie consacrée
- Exposé : le ministère presbytéral 
- Témoins : un moine bénédictin, une communauté religieuse

apostolique, quelques prêtres

• 5e rencontre : Les choix dans nos vies - Service et don de soi
- Exposé : le terrain d’une décision
- Exposé : les étapes d’une décision selon Dieu 
- Témoins : des personnes qui vivent un service

• 6e rencontre
- Relecture de l’ensemble du parcours Samuel
- Bilan/Évaluation.

Quelques témoignages de jeunes 
à l’issue du parcours

=> « Samuel est une formidable expérience car elle m’a permis
à travers les différents enseignements et les différentes rencontres de
prendre conscience que le choix d’une vocation n’est pas un poids,
mais que ce choix, lorsqu’il est pris, représente un soulagement, une
délivrance, une liberté s’il est bien discerné. Un choix de vie n’est pas
une chose facile car il y a des renoncements à faire. Mais s’il
correspond au bon appel, il devient source d’épanouissement et de
bonheur. »

=> « En participant au groupe Samuel, j’ai pu découvrir la
diversité des vocations. Ce qui est essentiel, cela a été de rencontrer

109

LE PARCOURS SAMUEL



des personnes qui ont su poser des choix à un moment de leur vie et
de voir combien ces personnes sont accomplies et heureuses sur la
route qu’elles ont choisie. Ils sont signes pour nous que tous nous trou-
verons notre vocation, quelle qu’elle soit, même si un certain temps
de discernement est encore nécessaire. »

=> « La découverte de l’accompagnement spirituel et l’opportu-
nité de relire sa vie à la lumière de Dieu. La possibilité de devenir un
peu plus ce que je suis réellement. De grands éclaircissements sur la
vocation chrétienne, sur nos devoirs (religieux, prêtres ou laïques) en
temps que peuple baptisé. Un sentiment d’appartenir à une commu-
nauté dans la prière et la fraternité dans le respect de toutes ces vies
différentes. »

=> « Je venais à Samuel avec une question précise sur ma voca-
tion et pour trouver des éléments de réponse. J’y ai trouvé toute la
diversité des vocations de l’Église, et même si aujourd’hui je ne peux
donner un oui ou un non à l’appel que je ressens, je sais en tous cas
qu’il faut que je sois pleinement heureux dans la vocation que j’iden-
tifierai être la mienne dans la poursuite de mon discernement. »

=> « Le parcours Samuel a vraiment été ce temps de relecture
de vie dont j’avais besoin dans ces moments où l’on doute beaucoup
sur notre avenir (autant professionnel que personnel et de vie
d’Église). Avec ce parcours, j’ai pris connaissance de ce qui m’est
possible, et je repars plus confiante et enrichie de témoignages de
personnes qui ont fait des choix de vie pas toujours communs, mais
des personnes que l’on sent vraiment heureuses et rayonnantes.
Aujourd’hui, je sais que je suis complètement libre et que Dieu veut
mon bonheur : ma vocation, c’est d’être heureuse dans ma foi ! »

=> « À Samuel, tu arrives avec tes questions. Non seulement à
celles-ci se rajoutent d’autres questions le long du parcours, mais en
plus tu es heureux d’avoir plus de questions ! Car qui dit plus de ques-
tions dit plus de réflexion et donc moins de brouillard dans tes idées !
Au final, tu as toujours des questions (ça se saurait si un an suffisait
pour décider d’une vie) mais ta réflexion a changé et tu sais mieux les
aborder. En fait, Samuel c’est un grand exercice de reformulation. »

110

PARTAGE DE PRATIQUES



=> « Samuel m’a permis de  prendre conscience de beaucoup
de choses : du don de Dieu et du Christ pour chaque homme, des
signes qu’ils nous manifestent, de la richesse des échanges au sein
d’un groupe tels que celui-ci, où chacun s’engage dans la confiance,
et de ma place au sein de l’Église et parmi les hommes, avec l’envie
de leur transmettre cette richesse. »

=> « Le groupe Samuel permet une réflexion profonde sur ce
que signifie être chrétien aujourd’hui dans le monde au travers de
toutes les vocations dans l’Église. C’est aussi des occasions de rencon-
tres et d’échanges avec de jeunes chrétiens, échanges riches et forma-
teurs. C’est aussi faire un point sur soi et sur son chemin de vie. »

=> « Je pensais vouloir être célibataire consacrée dans l’Église
pour un engagement avec d’autres sœurs. Aujourd’hui, après un an
de parcours Samuel, je désire vivre une maternité accompagnée d’un
époux pour fonder une famille en Dieu. Le parcours Samuel m’a
permis de me re-poser en face de mon désir le plus profond, celui où
je m’épanouirais le plus, le mieux. Il m’a donné des moyens et des
hommes et des femmes avec qui en parler. »

=> « Samuel est une étape importante dans un cheminement
spirituel, au moment où, dans notre vie de chrétien, on se pose beau-
coup de questions sur notre place, notre rôle, notre vocation. Jamais
je ne m’étais demandé ce que j’avais fais de mon baptême. »

=> « Chacun progresse à son rythme dans un grand souci de
liberté et donc de fraternité. C’est l’occasion de faire Église et de voir
que l’on n’est pas seul à s’interroger sur l’appel de Dieu, que ce n’est
pas « ringard ». C’est aussi l’occasion de découvrir ou de mieux
connaître la diversité des vocations. Rien que pour cela, tout jeune
catholique devrait faire le parcours ! »

=> « Ce groupe m’a permis de réfléchir avec d’autres à mon
désir d’être prêtre diocésain. J’ai mieux compris ce que Dieu attend
de moi, que j’invente aujourd’hui ma réponse à sa présence et à son
appel. Pour poursuivre mon discernement, je fais le choix d’arrêter

111

LE PARCOURS SAMUEL



mon travail professionnel. Le SDV m’a proposé de faire une année
préparatoire au séminaire. »

…et le mien :
Le Seigneur est à l’œuvre ! Accompagner ces jeunes dans leur

relation à Dieu m’aide à redire chaque jour « Me voici ! » à Celui qui
m’appelle à travers eux et mes co-équipiers, « pour la gloire de Dieu
et le salut du monde » ! n

112

PARTAGE DE PRATIQUES



Pierre Januard
frère prêcheur

Profès solennel de l’Ordre des Prêcheurs, venant d’être ordonné
prêtre, voici à partir de mon expérience et de ce que j’ai pu perce-
voir de celle de mes frères, quelques éléments du discernement domi-
nicain. Un frère exerçant une charge d’accompagnement ou d’auto-
rité (maître des novices, maître des étudiants, prieur de couvent,
prieur provincial) présenterait certainement les choses de manière
différente. Il ne s’agit donc là que d’un écho personnel de jeune frère
prêtre ayant eu à voter pour l’admission à la profession de frères
entrés après moi.

L’Ordre des Prêcheurs, né au début du XIIIe siècle, hérite de la
tradition monastique sans être lui-même un ordre monastique.
L’époque n’est pas encore à une spiritualité moderne et à un discer-
nement individuel centré sur un accompagnement aux règles strictes.
L’intégration dans la communauté, l’appartenance à un Ordre, avec
sa mission, le salut des âmes, ses traditions, son habit, son histoire,
son enracinement dans la contemplation et dans la vie apostolique
constituent les repères essentiels du discernement.    

C’est parfois par un lien personnel avec un frère (aumônier
d’étudiants par exemple) que la rencontre avec l’Ordre se fait. C’est
en côtoyant les frères, en allant passer quelque temps dans les
couvents, en partageant la vie des communautés que le désir grandit.
Parfois, c’est l’histoire de l’Ordre, ancienne ou plus récente, qui sert
de révélateur. Pour certains jeunes philosophes, ce sera l’attrait pour

113

Une expérience 
du discernement dominicain

PARTAGE DE PRATIQUES

 



saint Thomas d’Aquin. Pour plusieurs frères entrés au début des
années 2000, la figure et les écrits de l’ancien Maître de l’Ordre, le
frère Timothy Radcliffe, furent décisifs. 

La tradition dominicaine ne sépare pas relation apostolique et
amitié personnelle. Il n’est donc pas étonnant que tel ou tel jeune
entre parce qu’il connaît un frère ou parce qu’il a déjà un ami dans
l’Ordre. On voit aussi le cas où c’est l’amitié avec une sœur moniale
ou une sœur apostolique qui conduit à découvrir l’Ordre et qui fait
naître le désir de devenir frère dominicain.

Lors de l’entrée au noviciat, le prieur provincial dit aux
nouveaux frères : « Si nos mœurs vous plaisent et si vos mœurs nous
plaisent, vous ferez profession dans un an, sinon, vous êtes libres et
nous sommes libres. » Il s’agit de vivre la vie des frères. C’est l’inté-
gration progressive dans la vie religieuse qui est décisive : la capa-
cité à vivre la vie commune avec des frères que l’on n’a pas choisis,
la disposition à assumer la solitude (le novice passe beaucoup de
temps seul dans sa cellule, notamment pour la lectio divina), là où la
vie communautaire pourrait donner l’illusion d’une sécurité affective,
le goût pour la vie d’étude et pour l’apostolat, enfin la mise en place
d’une vie de prière sérieuse, à la fois communautaire et individuelle,
sont autant d’éléments que la vie relativement contemplative des
couvents de noviciat et d’études permet de confirmer.

Le discernement est à la fois communautaire et personnel. On
peut distinguer trois types d’acteurs : le sujet lui-même, « premier
responsable de sa formation » comme disent les constitutions domini-
caines, la communauté (chapitre et conseil des couvents) qui vote
pour l’admission à la profession simple et à la profession solennelle,
et le prieur provincial, qui décide de l’admission, sachant qu’il ne
peut admettre un frère refusé par la communauté.

Le maître des novices, puis le maître des étudiants, assurent un
rôle charnière entre le discernement individuel et communautaire. Par
leur entretien régulier (une fois par mois) avec le frère en formation,
ils sont les premiers témoins du discernement qui s’opère. Ils présen-
tent à la communauté le frère concerné et donnent leur avis. Ils n’ont
cependant pas d’autre rôle décisionnel que de voter, comme membre
du chapitre et du conseil du couvent, pour l’admission à la profession
des frères. 

114

PARTAGE DE PRATIQUES



Le provincial, par ses visites au moins annuelles (souvent plus
fréquentes) dans les couvents de formation, entretient une relation de
proximité et de confiance avec les jeunes frères. Il est ainsi suscepti-
ble de connaître des éléments plus personnels, dont ne dispose pas la
communauté, pour juger de l’admission aux différentes étapes de
l’engagement du frère.

La manière dont le chapitre conventuel se prononce est impor-
tante car elle dit quelque chose de la fraternité qui nous lie. Les chapi-
tres de présentation (lorsque le frère vient devant la communauté, qui
lui pose quelques questions pour mieux le connaître) ou de vote sont
toujours des événements importants, à la fois solennels et fraternels,
sérieux et bienveillants. Il est frappant de constater l’attention des
frères et leur volonté d’objectivité, même lorsqu’il n’y a pas réellement
de suspens. Le parcours d’études des frères en formation dans la
province de France fait que, jusqu’à maintenant, les jeunes profès
solennels, étudiants de quatrième année au couvent de Lille, restant
dans le même couvent que les frères entrés l’année suivante, votent
pour la profession solennelle des frères avec qui ils sont étudiants. Pour
tous les jeunes profès, c’est une expérience extrêmement « responsa-
bilisante » et parfois vertigineuse : après à peine plus de quatre
années sous l’habit de l’Ordre, nous nous prononçons sur le choix de
vie de nos frères. À ce moment, nous prenons conscience du sens de
ce que nous (et nos frères) demandons lors de la prise d’habit, puis de
la profession simple et de la profession solennelle : la miséricorde de
Dieu et celle des frères. Une miséricorde qui consiste en une profonde
bienveillance tout en exigeant une clairvoyance courageuse pour
affronter les difficultés, dans l’intérêt du frère lui-même. 

Pour conclure, la vie communautaire, dans sa dimension frater-
nelle et priante, est le lieu quotidien où s’opère le discernement. À
l’heure où la plupart des candidats à la vie dominicaine sont d’abord
attirés par la vie communautaire et liturgique, la prédication et l’étude
(dans le désir d’une intelligence de la foi), il est frappant de noter que
ce sont justement ces caractéristiques de la vie dominicaine qui cons-
tituent les fondements d’une vérification de la vocation de frère
prêcheur. n

115

UNE EXPÉRIENCE DU DISCERNEMENT DOMINICAIN





C O N T R I B U T I O N S



Nous sommes heureux de publier, avec l’aimable autori-
sation du service des formations permanentes du diocèse
de Nice, cette conférence donnée par le cardinal Albert
Vanhoye dans le cadre de l’Année saint Paul et du synode
diocésain.



Albert Vanhoye
jésuite

professeur honoraire d’exégèse

Dans sa première lettre aux Corinthiens, saint Paul a l’audace de
leur dire : « Vous êtes [le] Corps du Christ », affirmation surprenante,
stupéfiante, et d’autre part, extrêmement stimulante. Comment peut-on
dire à un groupe de personnes humaines qu’elles sont le Corps du
Christ, Fils de Dieu ? Sur quoi se base cette affirmation ? Vous êtes invi-
tés à l’appliquer à vous-mêmes, car c’est en tant que communauté de
croyants que l’Église des Corinthiens s’est vu attribuer cette extraordi-
naire dignité ; vous êtes, vous aussi, une communauté de croyants.
Vous êtes le Corps du Christ. Comment faut-il comprendre cette affir-
mation ? Quelles conséquences faut-il en tirer ? quelles espérances ?
quelles exigences pour notre manière de vivre ? Tel est le thème que
votre évêque, Mgr Louis Sankalé, a choisi pour vos méditations et votre
vie chrétienne, en cette année où doit se conclure le synode diocésain.
Tel est aussi le thème que je dois vous aider à approfondir.

Une précision
La première observation qui me vient à l’esprit est de vous préci-

ser que saint Paul n’a pas dit aux Corinthiens : Vous êtes le Corps du
Christ : il n’a pas mis l’article devant le mot « Corps ». Il a dit : « Vous
êtes Corps du Christ. » Que signifie cette omission de l’article ? Si saint
Paul avait dit : Vous êtes le Corps du Christ, à strictement parler, cela
aurait signifié que seuls les chrétiens de Corinthe étaient le Corps du
Christ, tout le Corps du Christ, et que les autres chrétiens ne l’étaient

119

“Vous êtes [le] Corps du Christ”

CONTRIBUTIONS



pas. « C’est vous qui êtes le Corps du Christ, les autres ne le sont pas. »
Pour éviter cette erreur évidente, saint Paul a omis l’article, il a dit :
« Vous êtes Corps du Christ », et il a ajouté : « et membres, en partie »,
c’est-à-dire : « Vous faites partie du corps du Christ, en tant que mem-
bres. » Une Église locale n’est pas tout le Corps du Christ. Dans la lettre
aux Éphésiens, saint Paul dira que l’Église universelle est « le corps »
du Christ, il mettra alors l’article (Ep 1, 23 ; 4, 12.16) et il dira : « nous
sommes membres de son corps » (Ep 5, 30) ; de même dans la lettre
aux Colossiens (Col 1, 18.24).

Diversité dans le Corps du Christ et unité
L’affirmation de la première aux Corinthiens vient dans un

contexte où saint Paul parle de l’unité du corps et de la nécessaire
diversité des membres du corps, et cela à propos de la diversité des
charismes. L’apôtre écrit : « De même que le corps est un, tout en ayant
plusieurs membres, et que tous les membres du corps, en dépit de leur
pluralité, ne forment qu’un seul corps, ainsi en est-il du Christ » (1 Co
12, 12). Dans ce qui suit, saint Paul n’approfondit pas son affirmation
(« Vous êtes Corps du Christ »), mais il en tire les conséquences pour
la vie chrétienne ; étant tous membres d’un même corps, le Corps du
Christ, nous avons à maintenir notre unité et à accepter notre diversité,
car unité ne signifie pas uniformité, l’apôtre insiste sur ce point.

Il insiste sur la nécessaire diversité dans l’unité. Car la diversité
n’est pas seulement tolérable, elle est nécessaire pour la vie du corps
humain, elle est nécessaire pour la vie du Corps du Christ. Saint Paul
demande : « Si tout le corps était œil, où serait l’ouïe ? Si tout était
ouïe, où serait l’odorat ? Mais Dieu a placé les membres et chacun
d’eux, dans le corps, selon qu’il l’a voulu. Si le tout était un seul
membre, où serait le corps ? Mais il y a plusieurs membres et un seul
corps. » Il faut donc être accueillant à la diversité et attentif à garder
l’unité. L’unité ne doit pas être uniformité, et la diversité ne doit pas
devenir division. Ces réflexions de l’apôtre n’ont rien perdu de leur
actualité car, chez certains d’entre nous, existe la tendance à exiger
l’uniformité en croyant servir l’unité et chez d’autres la tendance à
exagérer la diversité sans se soucier de l’unité. Un exemple est la ques-
tion des célébrations liturgiques. Jusqu’où peut aller la diversité ?
Après le Concile, une grande nouveauté a été introduite et l’uniformité
a été exigée pour l’acceptation de cette nouvelle liturgie. Cette

120

CONTRIBUTIONS



exigence a provoqué des difficultés pour l’unité. Le pape Benoît XVI,
dans le souci de l’unité, a assoupli cette exigence.

Saint Paul s’est préoccupé d’aider les chrétiens à surmonter le
complexe d’infériorité que certaines différences pouvaient provoquer
chez les uns et le complexe de supériorité chez les autres. Voyant dans
la communauté beaucoup de grands charismatiques, capables de
parler un langage inspiré ou de prophétiser, les chrétiens plus modes-
tes avaient l’impression de ne pas appartenir vraiment à la commu-
nauté. Saint Paul leur fait comprendre que leur différence ne les exclut
nullement, car l’unité du corps a besoin de la diversité de ses membres.
L’apôtre écrit : « Si le pied se met à dire : Puisque je ne suis pas une
main, je ne fais pas partie du corps, cette raison ne vaut pas. Elle ne
l’empêche pas de faire partie du corps. » Le pied représente le chré-
tien capable de marcher, c’est-à-dire de se conduire en chrétien dans
une existence ordinaire ; la main représente le chrétien charismatique,
capable de toutes sortes d’initiatives et de réalisations admirables.
Saint Paul dit au chrétien ordinaire qu’il n’a pas à se déprimer : il fait
vraiment partie du Corps du Christ.

Autre exemple : « Si l’oreille se met à dire : Puisque je ne suis pas
un œil, je ne fais pas partie du corps, cette raison ne vaut pas, elle ne
l’empêche pas de faire partie du corps. » L’oreille représente le simple
chrétien capable d’entendre la Parole de Dieu et de lui obéir, l’œil
représente le chrétien charismatique qui, quand il prie, a des visions.
Contre le complexe de supériorité des grands charismatiques, saint
Paul déclare : « L’œil ne peut pas dire à la main : Je n’ai pas besoin de
toi, ni la tête ne peut pas dire aux pieds : Je n’ai pas besoin de vous.
Car les membres du corps qui paraissent plus faibles sont nécessaires. »

Saint Paul nous dit que notre corps nous donne une leçon de soli-
darité que nous devons suivre. « Un membre souffre-t-il ? Tous les
membres souffrent avec lui. Un membre est-il à l’honneur ? Tous les
membres prennent part à sa joie. »

Dans l’Église, dit saint Paul, Dieu a mis une grande diversité de
fonctions et de dons. « Il en est que Dieu a établis dans l’Église premiè-
rement comme apôtres, deuxièmement comme prophètes, troisième-
ment comme enseignants… Puis il y a des miracles, puis des dons de
guérisons, le don d’assister, de gouverner, de parler en langues. » Pour
faire prendre conscience aux chrétiens de la diversité établie par Dieu,
qu’il faut donc accepter et respecter, l’apôtre demande : « Tous sont-ils
apôtres ? tous, prophètes ? tous, enseignants ? tous, des miracles ? tous
ont-ils des dons de guérisons ? tous parlent-ils en langues ? tous sont-
ils interprètes ? »

121

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



Ce que la première aux Corinthiens attribue à l’action de Dieu,
la lettre aux Éphésiens l’attribue à l’action du Christ ; il n’y a nullement
contradiction en cela, car c’est par le Christ que Dieu réalise son œuvre
de salut. L’apôtre écrit : « À chacun de nous la grâce a été donnée
selon la mesure du don du Christ… Il a fait des dons aux hommes…
Et les dons qu’il a faits, ce sont des apôtres, des prophètes, des évan-
gélistes, des pasteurs et des enseignants, afin de mettre les saints [c’est-
à-dire les chrétiens, sanctifiés par leur baptême] en état d’accomplir le
ministère pour bâtir le corps du Christ. » Dans ce passage, l’apôtre
montre que la diversité dans l’Église n’est pas une juxtaposition de
divers éléments, mais correspond à un dessein d’ensemble, elle est
organique. Il écrit : « C’est de lui [le Christ] que le corps tout entier,
coordonné et bien uni grâce à toutes les articulations qui le desservent,
selon une activité répartie à la mesure de chacun, réalise sa propre
croissance pour se construire lui-même dans l’amour » (Ep 4, 16). La
complexité de cette phrase reflète la complexité de l’organisation de
l’Église. La dernière précision est très significative. C’est « dans
l’amour » que le Corps du Christ se construit. Déjà dans la première
aux Corinthiens, saint Paul avait souligné fortement l’importance
fondamentale de l’amour qui vient de Dieu, de la charité. Les
Corinthiens étaient fascinés par les charismes de connaissance, le
parler en langues, la prophétie. Au début de sa lettre, saint Paul recon-
naît que, dans le Christ, ils ont été « comblés de toutes les richesses,
toutes celles de la parole et toutes celles de la connaissance » (1 Co
1, 5). Il se garde bien de les féliciter de leur grande charité, car il s’ap-
prête à les réprimander, dans les versets suivants, à cause des divisions
qui déchirent leur communauté. Leur enthousiasme pour les charismes
extraordinaires nuisait aussi, nous l’avons vu, à l’unité, provoquant des
complexes d’infériorité chez les uns et des attitudes de suffisance et
d’exclusion chez les autres. Saint Paul s’est donc préoccupé de corri-
ger l’échelle de valeurs qu’ils avaient adoptée et qui attribuait la
première place au parler en langues et la deuxième au charisme de
prophétie, ne se souciant pas du tout de la charité.

Le chemin de l’amour
Après avoir expliqué que dans l’Église il faut accepter les diffé-

rences et se maintenir dans l’unité, saint Paul conclut en disant :
« Aspirez aux dons de plus grande valeur » (12, 31) et il annonce qu’il

122

CONTRIBUTIONS



va leur montrer un chemin « excessivement » bon. Saint Paul, vous le
savez, aime parler d’excès, de surabondance ; dans le Nouveau
Testament, il est le seul auteur qui utilise le mot grec hyperbolè, qui a
ce sens, ainsi que le verbe et l’adverbe correspondants, et il les utilise
non moins de quatorze fois. En entendant lire ce passage de la lettre
qui leur était adressée, les Corinthiens ont certainement dressé l’oreille,
car ils étaient « avides de dons spirituels », saint Paul le leur dit
(14, 12). Ils se seront demandé quel pouvait être le don extraordinaire
que l’apôtre appelait « un chemin excessivement bon ». Ils n’ont pas
tardé à être renseignés. Ils ont entendu que saint Paul s’en prenait à
leurs plus grands charismes et leur préférait très résolument l’amour.
Saint Paul, en effet, déclare : « Quand bien même je parlerais les
langues des hommes et des anges, si je n’ai pas l’amour, je ne suis
qu’un bronze qui résonne, une cymbale qui retentit » ; quelle douche
froide pour les enthousiastes du parler en langues, être réduit à n’être
qu’un instrument qui ne donne même pas une mélodie, mais fait seule-
ment du bruit. Remarquez toutefois la délicatesse de l’apôtre ; ce n’est
pas les Corinthiens qu’il met dans cette situation hypothétique, c’est lui-
même. Il ne leur dit pas : « Quand vous parleriez les langues des
hommes et des anges, sans avoir l’amour… » ; il dit : « Quand je
parlerais… sans avoir l’amour… » Il évite ainsi de heurter de front son
auditoire et lui facilite l’acceptation de la leçon.

Après s’en être pris au parler en langues, il s’en prend à l’autre
charisme plus apprécié par les Corinthiens, celui de la prophétie, et il
élargit son discours à tout le domaine des connaissances en disant :
« Quand j’aurais le don de prophétie et que je saurais tous les mystè-
res et toute la connaissance, quand j’aurais la plénitude de la foi, une
foi à transporter les montagnes, si je n’ai pas l’amour, je ne suis rien. »
On ne peut pas être plus tranchant : la surabondance des dons de
connaissance et même de foi, ne me donne aucune valeur, si je n’ai
pas l’amour.

Saint Paul ajoute alors un troisième exemple, encore plus éton-
nant que les deux premiers, car il s’agit apparemment d’actions extrê-
mement généreuses, qui sembleraient manifester beaucoup d’amour.
Saint Paul déclare : « Quand bien même je distribuerais tous mes biens
en aumônes, quand je livrerais mon corps aux flammes, si je n’ai pas
l’amour, cela ne me sert à rien. » Le cas envisagé est celui d’actions
ostensiblement généreuses, mais réalisées pour se faire valoir. Saint
Paul rejoint ici l’enseignement de Jésus dans le discours sur la monta-
gne : « Gardez-vous de pratiquer ce qui est juste devant les hommes
pour attirer leurs regards… Quand tu fais l’aumône, ne va pas le clai-

123

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



ronner devant toi… afin d’être honoré des hommes… » (Mt 6, 1-2). La
tentation est toujours grande de chercher à être estimé, admiré, mais
alors, on n’est plus dans le règne de l’amour, on n’est plus le corps du
Christ, car le corps du Christ est animé par l’amour, il se construit dans
l’amour. Saint Paul fait ensuite un très bel éloge de l’amour de charité,
qui est doux et humble. Puis, de nouveau, il l’oppose aux charismes en
disant : « L’amour ne disparaît jamais. Les prophéties seront abolies ;
les langues cesseront ; la connaissance sera abolie… La foi, l’espé-
rance et la charité demeurent, ces trois là, mais la plus grande, c’est
la charité. » (13, 13).

Entre parenthèses, on entend parfois dire que la charité est le plus
grand des charismes. C’est là une erreur. Saint Paul ne dit nullement
cela, il dit que la charité est la plus grande des trois vertus théologa-
les, ce qui est très différent, et il l’oppose aux charismes. On peut et on
doit dire que la charité est le plus grand des dons de Dieu, car « Dieu
est amour » ; l’amour de charité nous fait participer à la vie même de
Dieu. Mais la charité n’est pas un charisme, car les charismes sont des
dons spirituels qui sont distribués de façon diversifiée : tel charisme à
celui-ci, tel autre à celui-là. Aucun charisme n’est indispensable pour
vivre en chrétien, tandis que les vertus théologales sont constamment
indispensables pour la vie chrétienne et plus que les autres, la charité ;
sans l’amour de charité, je le répète, on n’est plus membre du Corps
du Christ, car ce corps est animé par l’amour. Cela dit, cherchons
maintenant sur quoi se base l’affirmation de saint Paul : Vous êtes le
Corps du Christ. Cela devrait nous conduire à mieux comprendre le
sens de cette expression.

Sur le chemin de Damas
Je pense que la première origine est à chercher dans l’épisode

fondamental de l’apparition du Christ à saint Paul sur la route de
Damas et plus précisément dans les paroles que le Christ glorieux lui a
adressées : « Saoul, Saoul, pourquoi me persécutes-tu ? » J’ai transcrit
très exactement le nom prononcé deux fois par le Christ, car ce détail
ne manque pas d’importance pour la discussion d’historicité. Il y a, en
effet, un problème d’historicité, non pas pour l’événement lui-même,
qui est garanti par plusieurs affirmations de saint Paul, mais pour les
détails du récit que nous en donne saint Luc ; ces détails sont formulés
à la façon de Luc et peuvent donc être matériellement un peu inexacts.

124

CONTRIBUTIONS



Les paroles attribuées par Luc à Jésus sont-elles parfaitement exactes ?
Oui, car la manière dont le nom de Paul est prononcé par Jésus montre
que saint Luc a voulu ici reproduire exactement ce que Jésus a dit en
cette circonstance. Dans les Actes des Apôtres, vous le savez, Paul
s’appelle d’abord Saul, en grec Saulos ; plus tard, après la conversion
du proconsul de Chypre, qui s’appelait Serge Paul, l’apôtre est appelé
Paul, en grec Paulos. Mais dans les trois récits des Actes des Apôtres
qui racontent la conversion de saint Paul – car Luc la raconte trois
fois – Jésus ne dit pas Saulos, mais Saoul, ce qui correspond au nom
de l’apôtre en hébreu. Dans les trois récits, d’autres détails ne restent
pas identiques ; certains varient même beaucoup ; mais celui-là ne
varie pas, ce qui nous garantit l’exactitude de ces paroles. Paul persé-
cutait les chrétiens. Jésus ne lui a pas dit : « Pourquoi persécutes-tu mes
disciples ? » ; il lui a dit : « Pourquoi me persécutes-tu ? » et ensuite :
« Je suis Jésus que tu persécutes. » Paul a certainement été frappé par
cette façon de présenter les choses. Il a compris qu’entre les disciples
et Jésus, il y avait une union étroite, que Jésus et ses disciples formaient
une unité, de sorte que persécuter des chrétiens, c’était s’en prendre à
Jésus lui-même. Paul a-t-il pu comprendre aussitôt que les chrétiens
sont les membres du corps du Christ ? Cela n’est pas probable, mais il
a été mis sur la voie de cette découverte.

La solidarité établie par le mystère pascal
Ce qui l’a amené à l’approfondir, c’est certainement sa médita-

tion du mystère pascal du Christ et des deux sacrements qui unissent
les croyants à ce mystère, le baptême et l’eucharistie. Le mystère pascal
du Christ, en effet, est un mystère qui établit une solidarité extrêmement
étroite entre le Christ et nous. Le baptême de Jésus lui-même manifes-
tait déjà ce projet de complète solidarité avec les pécheurs. Jean-
Baptiste appelait les pécheurs à se convertir et à manifester leur repen-
tir et leur désir de purification en se faisant baptiser par lui. Jésus
n’était pas un pécheur ; il n’avait absolument aucune faute à se repro-
cher ; il n’avait aucun besoin de purification. Le ministère de Jean-
Baptiste ne le concernait donc pas. Lorsqu’il s’est présenté pour être
baptisé, Jean-Baptiste en a été tout étonné et lui a dit : « C’est moi qui
aurais besoin d’être baptisé par toi et voilà que c’est toi qui viens à
moi » (Mt 3, 14), mais Jésus a persisté en disant : « Laisse faire main-
tenant, car c’est ainsi qu’il nous convient d’accomplir toute justice »

125

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



(3, 15). Que signifiait cette parole énigmatique ? Le mot justice y était
pris dans un sens qui nous déconcerte, car il s’agissait du dessein de
Dieu de rendre justes les pécheurs, en inspirant à Jésus de mourir pour
eux. En se faisant baptiser par Jean-Baptiste, Jésus a montré qu’il
voulait se fair solidaire des pécheurs pour leur communiquer la purifi-
cation radicale dont ils ont besoin. Le baptême de Jésus annonçait son
mystère pascal de solidarité avec les pécheurs jusqu’à la mort pour
leur obtenir une vie nouvelle.

Pour établir cette complète solidarité, Jésus, dans sa Passion, a
accepté le sort des pires criminels, le sort des condamnés à mort. Il
l’annonce lui-même dans l’évangile de Luc, lorsqu’il dit à ses disciples :
« Il faut que s’accomplisse en moi cette parole de l’Écriture : Il a été mis
au rang des malfaiteurs » (Lc 22, 37 ; Is 53, 12). Jésus est descendu
jusqu’à ce niveau-là, le niveau le plus bas, pour établir, entre lui et
nous, une solidarité qui nous sauve en nous unissant à lui. Cette soli-
darité nous sauve, parce qu’elle a mis, jusqu’à ce niveau-là, l’amour
qui vient de Dieu et la grâce.

Union au Corps du Christ par le baptême
Cette solidarité établie par Jésus ne devient effective pour un

pécheur que s’il l’accepte de son plein gré et y adhère de tout son être.
Cela se réalise par la foi et le baptême. Saint Paul a compris que le
baptême fait de nous des membres du Corps du Christ en nous immer-
geant dans son mystère pascal. C’est par immersion, en effet, que le
baptême s’administrait le plus souvent dans les premiers siècles et l’im-
mersion est un symbole beaucoup plus parlant que le baptême par
ablution, qui donne seulement l’idée d’une purification. Engloutie dans
l’eau, la personne est comme morte. Revenue à l’air libre, elle est
comme ressuscitée. Aux Romains, saint Paul écrit : « Baptisés dans le
Christ, c’est dans sa mort que tous nous avons été baptisés. Nous
avons été ensevelis avec lui par le baptême dans sa mort, afin que,
comme le Christ est ressuscité des morts par la gloire du Père, nous
vivions nous aussi dans une vie nouvelle » (Rm 6, 3-4). Saint Paul dit
alors que nous sommes devenus un même être avec le Christ (sumphu-
tos) et il conclut : « regardez-vous comme morts au péché et vivants
pour Dieu dans le Christ Jésus » (6, 11). Notre acceptation de la soli-
darité établie par le Christ nous délivre radicalement du péché et nous
donne la possibilité merveilleuse de ne plus commettre de faute grave ;

126

CONTRIBUTIONS



les membres du Corps du Christ ont cette possibilité, car la vie nouvelle
du Christ les envahit et les pousse à vivre dans l’amour généreux.

Ils ont évidemment le devoir de réaliser cette possibilité. Saint
Paul le leur dit avec insistance. « Nous qui sommes morts au péché,
comment continuer à vivre en lui ? » (Rm 6, 2). « Que le péché ne
règne donc pas dans votre corps mortel, de manière à vous plier à ses
convoitises […] offrez-vous à Dieu comme des vivants revenus de la
mort et faites de vos membres des armes qu combattent pour la juste
cause au service de Dieu. Le péché, en effet, ne dominera pas sur vous,
car vous n’êtes pas sous la loi, mais sous la grâce » (Rm 6, 12-14).
Saint Paul explique ailleurs que, sous le régime de la loi, les hommes,
qui sont tous pécheurs, se trouvent dans une situation désespérée, car
la loi s’impose aux pécheurs de l’extérieur, elle est écrite sur deux
tables de pierre, elle ne change rien au coeur du pécheur, qui est
mauvais, elle ne peut que condamner le pécheur et le punir. La grâce,
au contraire, est un courant de vie qui pénètre à l’intérieur du croyant
et lui donne la force de résister au mal et de faire le bien, en accom-
plissant avec amour la volonté de Dieu, qui est une volonté d’amour.

« Le Christ vit en moi »
Le baptême unit au Christ celui qui le reçoit avec foi. Cette union

au Christ est une union vitale ; elle triomphe du péché, qui est une
mort, et elle établit une communication de vie, une communion de vie.
Saint Paul en a fait l’expérience et il le dit dans sa lettre aux Galates :
« J’ai été crucifié avec le Christ et je vis, non plus moi, mais le Christ
vit en moi. » Quelle audace dans cette déclaration ! Elle exprime une
union très forte avec le Christ, union non seulement affective, mais exis-
tentielle, vitale, basée sur une double conviction. La première est que
le Christ a pris avec lui dans sa mort tous les croyants ; la deuxième
est que cet événement ne reste pas enfermé dans les limites chronolo-
giques de sa date, mais qu’il a une efficacité toujours présente. C’est
une mort qui produit une vie radicalement nouvelle, transmise ainsi au
croyant. Étant encore dans la vie terrestre, le croyant se trouve en rela-
tion avec la Passion du Christ et sa mort sur la croix ; cette relation
conditionne sa participation à la vie du Christ ressuscité, participation
déjà effective, quoiqu’elle soit encore imparfaite et susceptible d’être
interrompue. Saint Paul recevait en lui à tout moment la vie du Christ
ressuscité, en même temps qu’une participation à sa mort, à sa mort

127

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



victorieuse de la mort grâce à la force d’un amour infini. Saint Paul
mourait continuellement à son moi, dans une docilité parfaite à l’en-
seignement de Jésus, qui nous demande de renoncer à nous-mêmes et
de porter notre croix. Cette mort à lui-même, à son amour-propre, à
son orgueil et à son égoïsme, ouvrait le passage en lui à la vie du
Christ ressuscité qui l’envahissait et le transformait, de sorte que son
existence était moins sa vie à lui que la vie du Christ en lui.

L’affirmation de saint Paul, « le Christ vit en moi », est une stupé-
fiante nouveauté. Pour l’expliquer, des situations analogues ont été
proposées ; par exemple, la présence d’un esprit prophétique dans
une personne humaine, ou le cas de Socrate qui, disait-on, était guidé
intérieurement en certaines circonstances par ce qu’on appelait son
« génie », une sorte d’ange gardien. Ces analogies sont bien faibles.
Ici il s’agit d’un homme, le Christ, qui vit continuellement dans un autre
homme, le croyant, de façon tellement réelle que la vie du croyant
devient vie du Christ en lui plutôt que vie du croyant lui-même.

La phrase suivante nous permet d’approfondir un peu ce mystère.
Saint Paul s’y exprime autrement. Il écrit : « Ce que je vis maintenant
dans la chair, je le vis dans la foi du Fils de Dieu, qui m’a aimé et s’est
livré pour moi » (Ga 2, 20b). Auparavant, Paul a dit : « Ce n’est plus
moi qui vis. » Il retouche cette déclaration ; il admet qu’il vit encore sur
terre. Son existence mortelle n’est pas terminée. Il vit encore « dans la
chair », c’est-à-dire dans la condition humaine qui nous est commune,
avec ses limitations et ses faiblesses, une existence qui comporte beau-
coup d’épreuves et qui est sujette à la tentation, à la souffrance et à la
mort. Être Corps du Christ ne nous fait pas sortir de la condition
humaine.

Saint Paul a dit : « C’est le Christ qui vit en moi » ; il précise cette
affirmation en disant : « Je vis dans la foi du Fils de Dieu… » ; cela
nous fait comprendre de quelle manière le Christ prend possession de
la vie de saint Paul. Il ne s’agit pas d’une substitution violente d’une
personnalité à l’autre, comme dans le cas des possédés du démon ; il
ne s’agit pas non plus d’un état d’inspiration mystique. Saint Paul parle
ailleurs d’extases mystiques qu’il a eues parfois (2 Co 12, 1-5). Ici, le
cas est différent, car l’affirmation ne se limite pas à quelques moments
privilégiés de son existence, elle s’étend à l’ensemble de sa vie sur la
terre. C’est par la foi que la vie du Christ pénètre en lui. Le Christ ne
s’impose pas à lui, mais se propose à son adhésion de foi. L’absolue
fiabilité du Fils de Dieu ouvre à tous la possibilité de la vie dans la foi,
qui est vie du Christ dans le chrétien et vie du chrétien dans le Christ,
merveilleuse intériorité réciproque. La foi ne se présente pas ici comme

128

CONTRIBUTIONS



un assentiment de l’esprit à certaines vérités, mais comme une adhé-
sion de tout l’être à la personne du Christ.

« Il s’est livré pour moi »
La fin de la phrase indique la base de cette adhésion. La foi se

fonde sur la parfaite fiabilité du Fils de Dieu « qui m’a aimé et s’est
livré pour moi ». Deux motifs font du Christ un appui absolument sûr
pour la foi : sa dignité très haute de « Fils de Dieu » et son amour
extrême pour nous. La filiation divine du Christ a été pleinement mani-
festée par sa résurrection (cf. Rm 1, 4). Son amour extrême pour nous
a été révélé par sa Passion. La phrase de saint Paul fait clairement allu-
sion à la Passion du Christ, car l’apôtre y emploie le verbe « livrer »,
caractéristique de la Passion. Dans la Bible, quand ce verbe est
employé avec un nom de personne pour complément il signifie « mettre
cette personne au pouvoir de ses ennemis ». Ils sont nombreux, dans
l’Ancien Testament, les textes où il est dit, par exemple, que pour punir
son peuple de ses infidélités, Dieu le « livra » à ses ennemis (Jg 2, 14 ;
6, 1.13 ; 13, 1). Dans l’évangile, pour annoncer sa Passion, Jésus
déclare : « Le Fils de l’homme va être livré aux mains des hommes »
(Mt 17, 22). « Il va être livré aux grands prêtres et aux scribes… et ils
le livreront aux païens… » (20, 18.19). Effectivement, Judas « alla
trouver les grands prêtres et leur dit : Que voulez-vous me donner et
moi je vous le livrerai ? » (26, 14-15). Plus tard, au Mont des Oliviers,
Jésus tristement dit à Judas : « C’est par un baiser que tu livres le Fils
de l’homme ! » (Lc 22, 48). Après avoir jugé Jésus, les Juifs « le livrè-
rent à Pilate » (Mt 27, 2) et celui-ci, à la fin, « après avoir fait flagel-
ler Jésus, le livra pour être crucifié » (27, 26). Il faut se rappeler tout
cela pour donner son juste poids à l’affirmation de saint Paul : le Fils
de Dieu m’a aimé et il s’est livré pour moi ; il a poussé l’amour jusqu’à
faire ce que personne ne ferait, se livrer lui-même à ses ennemis « pour
être bafoué, flagellé, crucifié » (Mt 20, 19), se livrer lui-même à la
souffrance et à la mort. Et tout cela, « pour moi », dit saint Paul. Quel
excès de générosité ! Quel excès d’amour ! Le Fils de Dieu qui se livre
lui-même pour un persécuteur de son Église. C’est cet excès d’amour
qui produit une union extraordinaire : « Ce n’est plus moi qui vis, c’est
le Christ qui vit en moi. » Parce qu’il unit le croyant au mystère pascal
du Christ, mystère d’amour suprême, le baptême établit cette union au
début de la vie chrétienne.

129

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



L’union au Christ par l’eucharistie
Un autre sacrement la renforce, jour après jour, l’eucharistie.

Nous devons à saint Paul le récit le plus ancien de l’institution de ce
sacrement. Il se trouve dans la première lettre aux Corinthiens, chapi-
tre 11. Les récits des évangiles ont assurément une origine antérieure,
mais leur rédaction finale  est beaucoup plus tardive : on suppose
qu’elle se situe autour des années 70, tandis que la première lettre aux
Corinthiens a été écrite par saint Paul vers l’année 55. Saint Paul y
raconte l’institution de l’eucharistie : « Le Seigneur Jésus, la nuit où il
était livré, prit du pain et après avoir rend grâces, il le rompit et dit :
Ceci est mon corps, qui est pour vous ; faites cela en mémoire de moi.
De même, après le repas, il prit la coupe en disant : Cette coupe est la
nouvelle alliance en mon sang ; toutes les fois que vous en boirez,
faites-le en mémoire de moi. » Le soir de la dernière Cène, Jésus a
fondé la nouvelle alliance en son sang, il a créé une union vraiment
nouvelle entre lui et nous, une possibilité merveilleuse d’union parfaite
grâce à la communion à son corps, livré pour nous, et à son sang,
versé pour nous. Jésus a institué cette union dans les circonstances les
plus défavorables à une union, des circonstances de rupture tragique.
Il a réussi à utiliser ces circonstances elles-mêmes pour les faire servir
à fonder une union. C’est vraiment stupéfiant. Il me semble que nous
n’en prenons pas assez conscience et donc que nous n’apprécions pas
à sa juste valeur cette communion qui nous est donnée, pour que nous
devenions toujours plus parfaitement Corps du Christ.

Circonstances dramatiques
Saint Paul nous dit que c’est « dans la nuit où il était livré » que

Jésus institua l’eucharistie. Les évangélistes ajoutent que Jésus était
conscient de cette situation dramatique et qu’avant de prendre le pain,
puis la coupe de vin, il déclara à ses disciples : « En vérité, je vous le
dis, l’un de vous me livrera. » [On peut aussi traduire : L’un de vous me
trahira, car le contexte montre qu’il s’agit d’une trahison]. L’engrenage
des événements qui allaient amener Jésus à une condamnation et à
une mort infâme s’était déjà mis en mouvement. Judas avait comploté
avec les ennemis de Jésus. Jésus en était conscient. Il pouvait encore se
mouvoir librement. Quelques heures plus tard, on l’arrêterait, il serait

130

CONTRIBUTIONS



lié et ne pourrait plus agir avec liberté. Moins encore, lorsqu’il serait
cloué sur la croix. De quelle façon Jésus employa-t-il ses derniers
moments de liberté, sachant que son ministère on ne peut plus géné-
reux au service de Dieu et de ses frères et de ses soeurs allait être
brutalement interrompu par une trahison, la faute la plus odieuse et la
plus contraire à un dynamisme d’alliance, celle qui blesse le plus cruel-
lement le cœur. Quelle serait la réaction humaine à laquelle on pour-
rait s’attendre dans des circonstances aussi odieuses ?

Voyons ce que fut la réaction du prophète Jérémie dans une
situation semblable. Entre Jésus et Jérémie, les rapports sont étroits.
Comme Jérémie, Jésus était conscient de vivre à une époque de terri-
bles dangers pour son peuple, une époque de rupture tragique.
Comme Jérémie, Jésus annonça la ruine de Jérusalem et la destruction
du Temple et cette prédiction lui valut d’être accusé comme le prophète.

Averti d’un complot tramé contre lui, Jérémie horrifié s’adresse à
Dieu et lui crie : « Seigneur tout-puissant, juste juge, qui sondes les reins
et les cœurs, puissé-je voir ta vengeance sur ces gens, car c’est à toi
que j’ai remis ma cause » (Jr 11, 20 ; 20, 12). Dans un autre passage,
Jérémie précise quelle doit être la vengeance divine : « Livre donc leurs
fils à la famine ; abandonne-les à la merci de l’épée ; que leurs femmes
n’aient plus ni enfants, ni maris. Que leur maris soient abattus par la
peste, leurs cadets frappés de l’épée dans la bataille […] Ne pardonne
pas leur crime […] au temps de ta colère, agis contre eux » (Jr 18,
21-23). Telle est la réaction humaine qu’on peut estimer normale dans
des circonstances d’odieuse injustice, une réaction qui prend acte de la
rupture des relations et pousse cette rupture jusqu’au bout.

La victoire de l’amour
À la dernière Cène, Jésus a une réaction complètement diffé-

rente. Il surmonte sa tristesse et au lieu de renoncer, comme Jérémie, à
son attitude généreuse, il la pousse à l’extrême et se sert des événe-
ments de rupture pour fonder l’alliance, pour offrir à tous la commu-
nion. Jésus rend l’événement présent à l’avance, il rend sa propre mort
présente à l’avance dans le pain rompu, dans le vin versé, et il la trans-
forme en sacrifice d’alliance, au profit de tous ses frères et de toutes
ses sœurs en humanité. Il n’est pas possible d’imaginer une plus
grande générosité, ni une transformation plus radicale de l’événement
lui-même. Lorsqu’on parle de l’eucharistie, on insiste, en général, sur

131

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



la transformation du pain en corps du Christ et du vin en son sang, qui
est, évidemment, essentielle. Mais il y a lieu d’être tout aussi attentif à
une autre transformation, non moins stupéfiante et très importante
pour mieux comprendre ce que signifie être le Corps du Christ, la
transformation d’une mort injustement subie en fondation d’alliance,
en dynamisme de communion, la transformation d’un événement de
rupture en moyen pour établir des rapports harmonieux d’union avec
Dieu et entre les personnes humaines.

La mort, en effet, est rupture des relations et une mort de
condamné est la rupture la plus radicale qui soit. Dans l’Ancien
Testament, la mort était comprise comme la rupture complète de toutes
les relations, non seulement avec les êtres humains, mais aussi avec
Dieu. Atteint d’une maladie mortelle, le roi Ézéchias s’exclame : « Je
ne verrai plus le Seigneur sur la terre des vivants ; je ne verrai plus
personne parmi les habitants de ce monde » (Is 38, 11). Nous ne
pouvons plus avoir cette désespérante conviction ; nous savons que la
mort ne sépare pas de Dieu et qu’avec nos défunts tous les liens ne sont
pas coupés ; des liens spirituels se maintiennent dans le Corps du
Christ. Qui est-ce qui a produit le changement de situation ? C’est
Jésus, à la dernière Cène, car il y a changé du tout au tout, par la force
de son amour, le sens de sa mort sur la croix.

On ne peut imaginer des circonstances plus contraires à la
fondation d’une alliance. Jésus savait qu’il était trahi par Judas, qu’il
allait être renié par Pierre, abandonné par les autres apôtres, arrêté
comme un malfaiteur, accusé par des faux témoins, condamné avec la
pire des injustices, tourné en dérision, maltraité, mis à mort. Et ces
événements atrocement cruels et injustes, il les transforme en don
d’amour et de communion. Si nous y pensions sérieusement, nous
devrions en être stupéfaits. Mais nous sommes trop habitués à la célé-
bration de l’eucharistie et nous ne nous rendons pas compte de la
transformation extraordinaire effectuée par Jésus et de l’extrême géné-
rosité de cœur qui a été nécessaire pour concevoir cette transformation
et pour la réaliser. Lorsque nous recevons la communion, le corps et le
sang du Christ mettent en nous cette force d’amour qui nous fait deve-
nir toujours mieux Corps du Christ, membres du Corps du Christ et qui
devrait nous rendre capables de surmonter tous les obstacles qui s’op-
posent à l’amour et de les transformer en occasions de victoire de
l’amour. De la part de Jésus, l’institution de l’eucharistie a été une
complète victoire de l’amour sur le mal et sur la mort. Grâce à la force
de cette victoire, nous devrions faire sans cesse triompher l’amour en
nous et autour de nous.

132

CONTRIBUTIONS



Eucharistie et assimilation au Corps du Christ
Entre le Christ et nous, l’eucharistie établit une union qui est

immanence réciproque, intériorité réciproque. Dans son discours sur le
Pain de Vie, Jésus l’a dit : « Qui mange ma chair et boit mon sang
demeure en moi et moi en lui » (Jn 6, 56). Il ne s’agit donc pas simple-
ment d’une alliance qui met les personnes l’une à côté de l’autre, mais
d’une alliance qui met les personnes l’une dans l’autre, chose inimagi-
nable avant cette réalisation extraordinaire. Par la communion, le
Christ vient en nous, pour nous mettre en lui. Et non seulement pour
nous mettre en lui, mais pour nous assimiler à lui, pour nous faire deve-
nir membres de son Corps. Saint Augustin l’a dit, l’eucharistie est un
aliment d’un genre très particulier, car elle inverse les rapports habi-
tuels. Normalement, la nourriture est assimilée par celui qui la mange,
c’est-à-dire qu’elle lui devient semblable, elle perd sa nature propre et
devient partie de son corps. Dans la communion, le rapport s’établit en
sens inverse : cette nourriture nous assimile à elle, elle nous fait sembla-
bles à elle, elle nous fait devenir Corps du Christ. Il ne s’agit pas,
évidemment, du même genre d’assimilation ; au lieu d’une assimilation
matérielle, physiologique, c’est une assimilation spirituelle qui se
produit, et elle ne se produit pas automatiquement, comme notre diges-
tion, qui ne dépend pas de notre volonté ; elle suscite notre assenti-
ment. Elle ne nous fait devenir Corps du Christ que si nous l’accueillons
dans la foi, l’espérance et l’amour, et que si nous nous nourrissons en
même temps de la Parole du Christ. C’est pourquoi la célébration de
l’eucharistie commence par une liturgie de la Parole de Dieu.

Se nourrir du corps et du sang du Christ est un privilège inesti-
mable, une source de grâces inépuisable. L’eucharistie nous fait vivre
de la vie même du Christ, elle nous remplit de l’Esprit Saint qui jaillit
du cœur transpercé de Jésus ; elle nous donne accès à l’intimité du
Père ; elle nous fait devenir Corps du Christ, toujours plus parfaitement.

Exigences de l’eucharistie
Mais elle présente en même temps des exigences qui sont en

rapport avec ces dons merveilleux. Saint Paul nous les indique. La
première exigence est de respecter notre relation avec le Christ et avec

133

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



Dieu, la seconde est de respecter nos relations de solidarité fraternelle
dans le Corps du Christ.

Aux chrétiens de Corinthe Paul écrit : « La coupe de bénédiction
que nous bénissons, n’est-elle pas communion au sang du Christ ? Le
pain que nous rompons, n’est-il pas communion au corps du Christ ? »
(1 Co 10, 16). La première conséquence est que les chrétiens doivent
« fuir l’idolâtrie » (10, 14). « Vous ne pouvez pas, écrit saint Paul, boire
à la coupe du Seigneur et à la coupe des démons ; vous ne pouvez pas
partager la table du Seigneur et la table des démons » (10, 21). « Je ne
veux pas que vous entriez en communion avec les démons » (10, 20).
Saint Paul dit cela pour interdire aux chrétiens de participer aux repas
sacrificiels des païens, dans lesquels on mangeait de la viande qui avait
été sacrifiée aux idoles. Saint Paul ne voulait pas qu’on puisse voir un
chrétien « attablé dans un temple d’idoles » (8, 10). Pour nous, cette
question-là ne se pose plus, mais nous pouvons être tentés de manquer
gravement de respect, par des comportements coupables, à la relation
que l’eucharistie nous donne avec le Corps du Christ et avec Dieu.

Saint Paul, ensuite, nous fait comprendre que l’eucharistie n’éta-
blit pas seulement une relation de communion entre chaque chrétien
qui la reçoit et la personne du Christ. On a parfois tendance à restrein-
dre son sens de cette façon-là et à se complaire dans un intimisme, qui
ne correspond pas au désir du Christ, car l’eucharistie établit en même
temps des liens très forts entre tous les communiants et ceux-ci doivent
en prendre conscience ; c’est en union avec les autres qu’on devient
Corps du Christ. Si un membre s’isole dans l’individualisme, il ne fait
plus partie du Corps du Christ.

Saint Paul, donc, après avoir dit : « Le pain que nous rompons,
n’est-il pas communion au Corps du Christ ? », ajoute ceci : « Puisqu’il
y a un seul pain, nous tous, nous sommes un seul corps, car tous nous
avons part à ce pain unique » (10, 17). En nous assimilant tous,
comme je viens de l’expliquer, en nous rendant tous semblables à lui-
même, le Corps du Christ, reçu dans l’eucharistie, nous unit les uns aux
autres, comme les grains de blé sont unis dans un même pain, et ce
corps unique est évidemment Corps du Christ. Par sa grande victoire
d’amour sur le mal et sur la mort, le Christ a obtenu une glorieuse
transformation de son corps, qui a acquis la capacité de s’agréger tous
ceux pour qui le Christ est mort. La résurrection du Christ, en effet, n’a
pas été un retour à la vie mortelle ; elle a donné à son corps d’éton-
nantes capacités. La résurrection est le fruit de la solidarité complète du
Christ avec nous, manifestée dans sa Passion ; elle n’est donc pas une
simple glorification individuelle, elle a fait du Corps du Christ un corps

134

CONTRIBUTIONS



accueillant à tous, mais qui exige de tous qu’ils soient, eux aussi,
accueillants et solidaires.

Aux Corinthiens, l’apôtre rappelle que l’eucharistie est totalement
incompatible avec l’individualisme et l’égoïsme. Il leur écrit : « Lorsque
vous vous réunissez, ce n’est pas le repas du Seigneur. Dès qu’on est à
table, en effet, chacun, sans attendre, prend son propre repas, et l’un a
faim, tandis que l’autre est ivre […] méprisez-vous l’Église de Dieu et
voulez-vous faire affront à ceux qui n’ont rien ? Que dois-je vous dire ?
Vais-je vous louer ? Sur ce point, je ne vous loue pas » (1 Co 11, 20-
22). L’égoïsme et l’eucharistie ne peuvent pas aller ensemble, parce que
le Corps du Christ est tout amour. Les divisions et les oppositions sont
directement contraires à la communion, parce que celle-ci est en même
temps communion au Corps du Christ et communion avec les membres
du Corps du Christ, que sont les chrétiens. Je l’ai dit, l’institution de l’eu-
charistie a été une extraordinaire victoire de l’amour sur toutes les forces
du mal et de la haine qui se déchaînaient contre Jésus. Quand on reçoit
le Corps du Christ, pour être assimilé par le Corps du Christ et devenir
toujours davantage Corps du Christ, on doit continuellement, même
dans les pires circonstances, faire triompher l’amour généreux.

Dans un autre passage, saint Paul demande aux Corinthiens :
« Ne savez-vous pas que vos corps sont des membres du Christ ? »
(1 Co 6, 15). Les chrétiens doivent savoir que leurs corps ont une
dignité extraordinaire et méritent donc un profond respect, car ils font
partie du Corps du Christ et, comme le Corps du Christ, ils sont « un
temple du Saint Esprit » (6, 19). Saint Paul rappelle cela à propos des
péchés contre la pureté sexuelle. « Le corps, dit-il, n’est pas pour la
débauche, il est pour le Seigneur et le Seigneur est pour le corps »
(6, 13). « Vais-je prendre les membres du Christ pour en faire des
membres de prostituée ? Certes non ! […] Fuyez la débauche ! […]
Glorifiez Dieu dans votre corps » (6, 15.18.20).

Le Christ tête et l’Église corps
Dans sa lettre aux Éphésiens et dans celle aux Colossiens, l’apô-

tre approfondit le thème du Corps du Christ, pour mieux exprimer le
rapport entre le Christ et l’Église. Il fait une distinction entre la tête et le
reste du corps et il dit que le Christ est la tête, tandis que l’Église est le
corps du Christ. Effectivement, l’Église n’est pas à égalité avec le Christ,
elle dépend entièrement de lui, car le Christ lui a donné l’existence

135

VOUS ÊTES [LE]CORPS DU CHRIST



dans son mystère pascal et la maintient continuellement dans l’exis-
tence par son immense amour et sa grâce, selon le dessein de Dieu.
Dieu, dit saint Paul, a tout soumis au Christ « et il l’a donné comme tête
à l’Église, qui est son corps » (Ep 1, 23). Le Christ « est la tête du corps,
[la tête] de l’Église » (Col 1, 18) ; saint Paul dit que lui-même « est en
train de compléter ce qui manque dans [sa] chair aux tribulations du
Christ pour son corps qui est l’Église » (Col 1, 24).

L’Église n’est pas un corps qui a achevé sa croissance, mais un
corps en train de se développer. Saint Paul parle à ce sujet de la
« construction du corps du Christ » (Ep 4, 12) et dit que ette construc-
tion dépend totalement « de la tête, qui est le Christ ; de lui le corps
tout entier reçoit concorde et cohésion par toutes sortes de jointu-
res… » (Ep 4, 15-16) ; j’ai déjà cité ce texte très significatif.

Parler de construction de l’Église nous met dans une autre façon
d’exprimer son mystère, façon employée par Jésus lui-même, lorsqu’il a
donné à son apôtre le nom de Pierre en lui disant : « Tu es Pierre et sur
cette pierre je construirai mon Église » (Mt 16, 18). Dans sa première
lettre, saint Pierre développe cette image, mais en appelant le Christ lui-
même « pierre vivante » (1 P 2, 4). La « pierre vivante » c’est le Christ
ressuscité, qui est capable de communiquer sa vie à d’autres pierres et
d’en faire des « pierres vivantes ». Celles-ci servent en lui à construire
une « maison spirituelle », c’est-à-dire un temple où habite le Saint-Esprit.
Cette façon de parler est en rapport avec le thème biblique très impor-
tant de la destruction et de la reconstruction du temple, thème qui nous
ramène au Corps du Christ, car, dans le IVe évangile, Jésus en annonce
l’accomplissement en parlant « du Temple de son corps » (Jn 2, 21).

Conclusion
À l’image du Temple, il est permis de préférer la réalité vivante

du Corps du Christ, qui nous assure un contact plus personnel et plus
total avec la personne du Christ. L’affirmation audacieuse de saint
Paul, « vous êtes le Corps du Christ », est d’une profondeur inépuisa-
ble. Il ne faut pas oublier qu’elle est en rapport étroit avec le mystère
pascal du Christ, victoire complète de son amour sur toutes les forces
du mal et de la mort. Puisque nous sommes le Corps du Christ, nous
sommes envahis par l’amour qui nous pousse, nous aussi, à remporter
de belles victoires. À ce don merveilleux du Seigneur, nous avons à
correspondre avec grande confiance et pleine générosité. n

136

CONTRIBUTIONS



Jean-Philippe Valentin
président

Son histoire
Fondée le 9 novembre 1926 à Saint-

Thomas d’Aquin à Paris, l’association a
beaucoup évolué. « Association des mères de
prêtres », à l’origine, elle devient « Asso-
ciation des parents de prêtres » en 1960, et

« Association nationale des parents de prêtres, religieux et
religieuses » en 1968. 

Reconnue et soutenue par l’Église dès sa création, la Conférence
des évêques de France délègue auprès d’elle un évêque accompagna-
teur, Mgr Michel Coloni, archevêque émérite de Dijon, et un aumônier
national, Mgr Bernard Mollat du Jourdin. 

C’est une association de laïcs liés à l’Église par la consécration
de leurs enfants, frères ou sœurs. Elle regroupe aujourd’hui plus de
1300 familles. Elle est présente dans plus de 40 diocèses.

Ses buts 
• Amitié entre des parents réunis par les diverses vocations reli-

gieuses de leurs enfants.
• Entraide spirituelle et morale entre ses membres.
• Soutien à tous les consacrés par la prière communautaire et

personnelle.

137

Association nationale des parents
de prêtres, religieux et religieuses

INFORMATIONS DIVERSES



• Soutien moral, parfois matériel, apporté aux prêtres, religieux
et religieuses, spécialement aux plus isolés et aux plus âgés.

• Engagement dans la pastorale des vocations.
• Découverte de la richesse de l’Église, des différents ministères

et de la vie consacrée.
Sa finalité est « qu’aucun parent de prêtres, religieux et religieuses

ne reste isolé spirituellement », ainsi que le souhaitait le Cardinal Suhard.

Ses moyens
Des rencontres locales

Chaque groupe diocésain, en lien avec son évêque, organise
plusieurs réunions par an : messes, récollections, conférences, réunions
amicales, visites aux prêtres âgés, rencontre des divers ordres et congré-
gations dans le diocèse, approfondissement de la diversité pastorale…

Des rencontres nationales

En plus de l’assemblée générale annuelle, un pèlerinage national
est proposé tous les deux ans. Il va à la découverte de la spiritualité
d’une région, de ses hauts lieux et de ses saints. Ces pèlerinages sont
une grande source d’amitié, de vitalité, d’échanges joyeux et de
partage entre ses participants. 

Une revue trimestrielle : Le Lien

Cette revue aide à unir les membres de l’APPRR. Elle permet
l’échange sur la vie des groupes diocésains et apporte des éléments d’in-
formation et de réflexion sur la vie chrétienne et l’enseignement de l’Église.

Un site Internet : www.apprr.cef.fr

Il souhaite favoriser la visibilité de l’association auprès de ceux
qui voudraient mieux la connaître et permettre aux parents de prêtres,
religieux et religieuses de rejoindre l’association. n

138

INFORMATIONS DIVERSES



139

DIEU VERSUS DARWIN

L’auteur

Jacques Arnould, né en 1961, est prêtre et dominicain.
Ingénieur agronome, docteur en histoire des sciences et en théologie.
Il travaille la dimension éthique, sociale et culturelle des activités
spatiales, en qualité de chargé de mission au Centre national d’étu-
des spatiales (CNES).

Cet auteur prolixe a publié plusieurs ouvrages au Cerf : Les
Créationnistes en 1996 ; en 2004, Dieu, le singe et le big bang et La
lune dans le bénitier : conquête de l’espace et théologie. Aux éditions
Perrin paraît en 2005, un essai sur Teilhard de Chardin, et en 2006
chez Albin Michel, La marche à l’étoile.



Le livre

Il faut tout le génie pédagogique de Jacques Arnould pour nous
aider à démêler les arguments et les enjeux, les positions théolo-
giques et politiques.

Peut-on concilier foi religieuse et raison scientifique ? La Bible
est-elle un manuel d’histoire naturelle ? Dieu croit-il en Darwin ?
Darwin est-il en croisade contre Dieu ? Autant d’anciennes questions
et de débats houleux qui reviennent aujourd’hui au premier plan de
l’actualité. Aux États-Unis particulièrement, où les États sont amenés
à légiférer sur l’enseignement de la théorie darwinienne ; mais les
pays européens sont désormais eux aussi confrontés aux mêmes
revendications de la part des lobbies créationnistes. Dans un monde
où la science a perdu sa capacité à émerveiller et suscite même
parfois la méfiance, tous les discours semblent se valoir. Les religions,
elles aussi, ne sont pas exemptes de ces mêmes difficultés.

Jacques Arnould prend une position claire : non pas Dieu ou
Darwin, mais Dieu et Darwin. À travers cette relecture limpide de
l’éternel débat entre foi et raison, il nous ouvre à une intelligence
nouvelle de notre modernité.

La lecture de cet ouvrage est agréable, le style enlevé et l’en-
semble très documenté laisse transparaître la grande érudition de
l’auteur.

Bonne lecture !

140

INFORMATIONS DIVERSES



L’auteur

Journal d’une vocation religieuse en plein monde, Libre dans
ma cellule témoigne d’un engagement de plus de vingt ans en prison
comme thérapeute.

Marie-Thérèse Esneault a eu, c’est le moins qu’on puisse dire,
un parcours atypique. Professeur de musique, puis animatrice en
foyer de jeunes travailleurs, elle a voulu rejoindre, à la suite d’un
rêve, l’univers carcéraL

Musicothérapeute et aromacologue, elle a travaillé avec les
« odeurs » et les cinq sens auprès de grands malades détenus dans
un hôpital-prison à Fresnes. 

Dans une langue simple et qui rejoint les questions du monde
actuel, elle propose ici des voies nouvelles pour la vie religieuse
aujourd’hui. Des voies de liberté…

141

LIBRE DANS MA CELLULE



Extraits de la préface de Paul Valadier, sj

[…] Quiconque aura commencé à s’enfoncer dans ces pages,
ira jusqu’au bout, comme porté par un élan ou attiré par une lumière.
Rien d’extraordinaire pourtant, rien de spectaculaire, pas de ces
révélations sensationnelles dont une certaine presse nourrit un public
avide, tout particulièrement dès qu’il s’agit de religion. […] C’est le
témoignage d’une femme engagée dans la vie religieuse, mais nulle-
ment étrangère au monde, qui se dit ici avec sobriété et profondeur,
sans taire ses passages à vide, ses doutes, mais aussi tout ce qui l’a
portée tout au long de ces années […] 

On découvrira aussi comment il est possible de vivre l’esprit de
l’Évangile en plein monde, et même dans ces lieux peu fréquentés par
les citoyens ordinaires que sont nos prisons. Certes, nul n’ignore que
la vie religieuse, surtout féminine, passe par des moments difficiles.
Mais le témoignage qui suit laisse espérer qu’après bien des tâton-
nements, et aussi bien des faux-pas, des voies nouvelles se dessinent
sur lesquelles les générations nouvelles pourront s’engager sans rien
renier de leur humanité et en y trouvant des manières de vivre évan-
géliques.

Voilà un bel exemple de ces mues silencieuses que connaît
l’Église, souvent inconnues, voire souvent méconnes par nos contem-
poraons, pour ne rien dire de nombre de catholiques.

• Le 23 août 2009, à 10h30, dans l’émission Le jour du
Seigneur, France 2 diffusera un documentaire, « Passeurs de
sens » dédié à cet ouvrage.

142

INFORMATIONS DIVERSES



Abonnements 
ÉÉgglliissee eett VVooccaattiioonnss 22000099

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le règlement se fait par chèque
en euros, payable dans une banque française ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d’Église et Vocations sont à 12 € l’unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € l’exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris. 

Nom

Prénom

Adresse

Code Ville

Courriel

Règlement joint à l’ordre de UADF / Église et Vocations
par chèque bancaire ou postal adressé à :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

ABONNEMENTS
"

        



N° 6   Mai 2009
Trimestriel

Groupes de recherche
et parcours vocationnels

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

Gr
ou

pe
sd

e
re

ch
er

ch
e

et
pa

rco
ur

sv
oc

at
io

nn
el

s
N

°
6

2009

Frédéric Benoist n Denis Bourget n Marie-Paule Delachaux

Dominique Fontaine n Pierre Guerigen n Pierre Januard

François Moog n Dominique Rameau n Sr Raphaëlle

Albert Vanhoye n Guillaume Villatte n Laurent Villemin

Verena Wüst

À la demande de la CEMOLEME, la revue du SNV pro-
pose un dossier sur les « Groupes de recherche ».

Deux véritables mines sont soumises à l’analyse de
deux spécialistes. D’abord Laurent Villemin, ecclésiologue,
relit le texte consacré aux groupes de recherches, publié par
le SNV en 1999. Ce texte s’est voulu, en son temps, une
réflexion, une « théorisation des pratiques » issues du terrain. 

Ensuite, François Moog, directeur de l’ISPC pointe les
spécificités de l’ensemble des pratiques de ces groupes –
vivants et clairement orientés vers le discernement – telles
que rapportées par leurs accompagnateurs.

La partie Contributions publie une étude du cardinal
Vanhoye, sj, dédiée à l’apôtre Paul.

Bonne lecture !


	01-Ouverture
	02 Villemin
	03 Groupes recherche
	04 Moog
	05 Bourget
	06 Guerigen
	07 Mission France
	08 Wust
	09 Benoist
	10 Rameau
	11 Vilatte
	12 Jérusalem
	13 Delachaux
	14 Januard
	15 Vanhoye
	16 APPRR
	17 Abonnement

