LA REVUE DE LA PASTORALE DES VOCATIONS

Eglise |7 vocations

|_a vie consacrée

N°® 3 = Aot 2008

Trimestriel




Eglise et Vocations
N° 3 Aolt 2008

Wy
=z
@)
[
<C
O
@)
>
(%)
g
Q
=
<
as
@)
=
w
S8
X
Ly
Q
Ly
)
>
[
ac
=

Directeur de la publication : Pére Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue
Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Pére Eric Poinsot,

Paule Zellitch, Sceur Anne-Marie David

Abonnements 2008 :

France : 37 € (le numéro : 12 €)
Furope : 39 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel

Dépdt légal n°18912. N° CPPAP : 1007 G 82818

© UADF, Service National des Vocations, 2007
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris

Teél. : 01 72 36 69 70

E-mail : snv@cef fr

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

52

Iy







|_a vie consacrée

EpiTo
Paule Zellitch
REFLEXIONS

Tous consacrés
Christiane Hourticq

Jeunes générations et communautés religieuses :
le choc des cultures
Jean-Daniel Hubert

“Voici, je me tiens a la porte et je frappe”
Marie-Jo Thiel

Fils dans I'obéissance
Michel Rondet

L'avenir de la vie religieuse
Timothy Radcliffe

PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

La vie monastique, un appel pour aujourd’hui et demain ?
Jean-Pierre Longeat

Bien dans I'Eqlise et pourtant inclassables
Isabelle Parmentier

19

25

35

4

59

69



N° 3 = Aot 2008

Laics consacrés en institut séculier 81
Nadége Védie
La vie consacrée dans la communauté du Chemin Neuf 87

Olivier Turbat

CONTRIBUTIONS

Le rassemblement des “familles spirituelles” a Lourdes 97
Bernadette Delizy

Un évéque devant le développement des “familles spirituelles” 107
Jean-Pierre Ricard

Les“donnés” en Chartreuse 115
Rémy Lebrun

La vocation de Moise 127
Patrick Gaudin

INFORMATIONS DIVERSES

Sélection de films 135
Productions diverses 139

Abonnement 143






Nous parlons souvent en Eglise de «la vie consacrée »
comme d'une simple catégorie particuliére. Mais saisissons-nous qu'il
s'agit, & chaque acquiescement au Christ, d’une vie, un « Je » & la
fois unique et irremplagable, qui vient s’agréger & d’autres « Je », eux
aussi « consacrés » ¢

Dans ce numéro, le dossier s’ouvre sur un article de C. Hourticq
qui s'intéresse & la vie consacrée & partir du baptéme — son fonde-
ment — et dans une de ses spécificités, I'engagement dans la vie reli-
gieuse. La littérature religieuse, la théologie, la tradition parlent beau-
coup de renoncement, d’abandon comme composantes notables de
la vie religieuse. Les trois voeux sont immédiatement nommés, et selon
les époques, I"accent est placé de fagon plus ou moins importante sur
telle ou telle maniére de vivre les voeux, bien qu'il reste impératif de
fenir les trois. L'appel & la vie religieuse, ce numéro en atteste, com-
porte de nombreuses déclinaisons possibles en termes de radicalité et
d’engagements. Cependant, le critére de radicalité évangélique ne
saurait &tre réduit par la nécessité missionnaire de vivre I'Evangile
dans un temps historique et un espace géographique donnés.

Il n’est pas inutile de rappeler ici qu’un des obijectifs de la vie
religieuse est le bonheur en Dieu ! Les chercheurs ne répugnent pas &
analyser les multiples maniéres d’envisager la vie consacrée & travers
I'ceuvre hérité de religieux historiquement situés. Il est récurrent de
lire, ici ou la, que le candidat passe du renoncement a la vie laique
& une vie d’austérités inhérentes & la vie religieuse, apostolique ou
contemplative. Une telle vision de la vie mondaine et de la vie en
communauté entraine le maintient du candidat, voire du re|igieux,
dans une illusion qui ne peut qu’entraver sa croissance spirituelle, la
pleine assomption de son incarnation. Il imagine avoir sacrifié un
destin glorieux pour Dieu qui est alors sommé de rétribuer un si beau
cadeau ! Mais s'il s'agissait de passer d’une vie pleine de possibles &
une existence racornie, seuls les esprits, au minimum tourmentés,
pourraient envisager la vie religieuse. D’autres, tout aussi irréalistes
dépeignent la vie religieuse comme une existence sans embiches,
« le ciel sur la terre ». A ce propos, il convient de signaler I'article de
P. Gaudin, dans la section « Contributions » : il aborde deux ques-



tions qui intéressent toute vocation humaine, celle de I'idéalisa-
tion / désidéalisation et celle du désir / plaisir, certes entendus au
sens |orge ; nombreux sont ceux qui reconnaitront, au détour d’'une
phrase, une situation rencontrée. Un autre courant de pensée — lar-
gement néoplatonicien — et qui ne figure pas dans ce numéro, pré-
sente le monde contemporain comme absolument mauvais. Il en
résulte une double tentation : celle de fuir le monde et d'imaginer un
temps parfait... hors du temps, qui n’informe pas I'incarnation du
Fils | Un « idéal » que rien ne vient borner, celui de I'identique iden-
tité jamais suffisamment réalisée, source de douleurs et de violences.

Nous pointfons ici une des questions qui traverse de nombreux
textes dédiés & la vie consacrée : la perfection. Les religieux, a l'ins-
tar de tous les baptisés, sont ordonnés & la perfection dans leur incar-
nation. La vie religieuse est un moyen parmi d’autres — fondé sur une
expérience et une tradition empruntées par de nombreux fidéles — qui
permet d’approcher cette injonction. La perfection est une tension
confrontée sans cesse par I'incarnation au réel auquel il est impératif
de consentir. Ce consentement est la marque spécifique du chrétien.
La kénose du Fils, consentement extréme & la condition humaine de
Celui qui est tout en Dieu, révele que ce passage radical par le réel
est le lieu de la filiation en acte dévolue aux hommes. Le renoncement
demande le retournement de soi-méme, ne serait-ce qu’une fois ! |l
est renoncement d tout ce qui ne vient pas de Lui, seul et unique Désir.
Soi, en reconnaissant |'autre devient |’ Autre, acompte, méme fugitif,
de la joie & venir. Pense-t-on suffisamment & faire de nos commu-
nautés paroissiales ou religieuses de lieux de joie pour qu'y entrer et
y vivre devienne la plus raisonnable des choses... 2

Les religieux s’engagent en faveur du Tout car ils ont rencontré
le Désir qui les appelle. lls ne laissent rien, ne quittent rien mais
s’avancent pour tout recevoir de leur Seigneur. Ils aspirent & ce que
Tout devienne leur lieu, leur seul lieu. S'il est donné & certains d’en-
trer dans les espaces infinis, emportés par la contemplation, ils expé-
rimentent alors que Tout est partout, au-deld comme en deca, insai-
sissable et éblouissant. m

Prochain numéro :
* « Confiance en l'initiative divine et réponse humaine », théme

de la JMV 20089.









0US consacrés

Christiane Hourticq
religieuse auxiliafrice

« Consécration » : s'il est un mot pour lequel il faut préciser en
quel sens on I'emploie, c’est bien celui-la. La signification premiére
n'a rien de spécifiquement chrétien : consacrer une personne ou une
chose, c’est la rendre « sacrée », la mettre & part et la réserver pour
le culte ou le service d’une divinité. Nombreux sont les rites de consé-
cration dans les traditions religieuses de I'humanité. Le christianisme
ne fait pas exception : on parle de consécration pour une église, un
autel, mais aussi pour des personnes.

Par extension, le méme mot est souvent employé pour exprimer
un engagement dans des domaines tout & fait profcmes. On consacre
du temps a l'étude ou au sport ; on consacre de I'énergie & obtenir
un résultat ; on se consacre & une tache.

Quand il est ainsi utilisé dans des contextes trés variés, un mot
risque de perdre sa force. Pourtant, lorsqu’il s'agit de la « consécra-
tion » par laquelle, au cceur de la priére eucharistique, le pain et le
vin deviennent Corps et Sang de Jésus Christ, il est clair que le mot
garde un sens éminent.

Les remarques qui précédent ont simplement pour but de mon-
trer qu’en parlant de consécration, on risque d’étre plus ou moins
consciemment influencé par les multiples références accumulées
I'occasion de ces divers emplois.

Cela dit, la seule consécration dont il sera question désormais
est celle qui concerne les personnes. Cette consécration peut se réali-



REFLEXIONS
|

10

ser & des niveaux trés différents et sous des modalités trés diverses.
Nous verrons combien des distinctions sont utiles pour que la valeur
propre de chaque réalité soit pleinement reconnue.

Tout homme est une histoire sacrée,
I'homme est a I'image de Dieu

La premiére vérité & rappeler, c’est que toute personne humaine
est sacrée parce qu'elle est créée a I'image de Dieu et qu'elle est
appelée & l'union avec lui. Tout étre humain est partenaire de Dieu
dans le cadre de 'alliance conclue avec Noé ; alliance « éternelle »
qui concerne foute 'humanité et tout le cosmos ; alliance qui ne peut
étre ébranlée ni par les fautes, la corruption, la révolte de I’humanité,
ni par les catastrophes. Cetfte alliance comporte une loi: « Tu ne
tueras pas », car 'homme peut se nourrir des animaux, mais Dieu
demandera compte du sang et de la vie de tout homme. Autrement
dit, Dieu lui-méme se porte garant de cette dignité de 'homme « car
a l'image de Dieu 'homme a été fait » (Gn 9, 1-17).

Le Nouveau Testament va plus loin. Il nous révéle que dés I'ori-
gine Dieu destine tous les hommes & étre ses fils adoptifs et veut leur
communiquer sa propre vie en Jésus-Christ (Rm 8 ; Ep 1). Cette gran-
deur du mystére de I'homme a été mise en lumiére par le concile
Vatican Il : « Puisque le Christ est mort pour tous et que la vocation
derniére de I'homme est réellement unique, & savoir divine, nous
devons tenir que I'Esprit Saint offre & tous, d’une facon que Dieu
connait, la possibilité d’étre associé au mystére pascal » (Gaudium et
Spes 22 § 5). Parler de vocation divine, n’est-ce pas reconnaitre une
premiére forme de consécration 2

l_a consécration baptismale

Ceux qui reoivent la grace du baptéme sont consacrés & un
titre nouveau. Le baptéme n’est pas un rite qui met & part pour un
usage sacré en éloignant de tout ce qui est profane. Toute consécra-



tion, en christianisme, doit étre référée & la consécration de Jésus,
« celui que le Pére a consacré et envoyé dans le monde » (Jn 10, 36).
Fondamentalement, en régime chrétien, toute consécration est une
participation a celle de Jésus, le « Christ », le « consacré ». Lui-méme
a prié en ce sens : « Consacre-les par la vérité : ta parole est vérité.
Comme tu m’as envoyé dans le monde, je les envoie dans le monde.
Et pour eux je me consacre moi-méme, afin qu'ils soient eux aussi
consacrés par la vérité » (Jn 17, 17-19).

Pour les chrétiens le baptéme est la consécration fondamentale
qui les « conforme » au Christ mort et ressuscité. Une vie nouvelle leur
est donnée : vie animée par |'Esprit Saint qui se joint & notre esprit
pour attester que nous sommes enfants de Dieu et nous fait nous
écrier : Abba ! Pére | (Rm 8, 15-16). De la gréce du baptéme décou-
lent une vocation et une responsabilité. Comme le Christ et avec lui,
les chrétiens sont appelés & se donner eux-mémes. Saint Paul I'a trés
bien dit : « Je vous exhorte donc, fréres, par la miséricorde de Dieu,
a vous offrir vous-mémes en sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu :
c’est la le culte spirituel que vous avez d rendre » (Rm 12, 1). Ce don
de soi ne concerne pas seulement la priére et les célébrations litur-
giques mais foutes les dimensions de I'existence, toutes les activités :
« Quoi que vous puissiez dire ou faire, que ce soit toujours au nom
du Seigneur Jésus, rendant par lui gréces a Dieu le Pere!»
(Col 3, 17). C'est ainsi que le baptisé participe & la mission de I'Eglise
pour que « la communauté humaine, toujours plus étroitement unifiée
par de multiples liens sociaux, techniques, culturels, puisse atteindre
également sa pleine unité dans le Christ » (Lumen gentium 1).

On le voit, la vocation chrétienne est en elle-méme trés exigeante.
Il s’agit d’aimer Dieu de tout son cceur, de toute son dme, de tout son
esprit et de toutes ses forces et d’aimer son prochain comme le Christ
nous a aimés. C'est un appel radical & la sainteté qui s'adresse égale-
ment & tous les baptisés, quels que soient leur état et leur mission.

Consacrés en vue d'une charge dans I'Eglise

S'il est vrai que dans |'Eglise la vocation & la sainteté est univer-
selle et jaillit de la consécration baptismale comme d'une source unique,

Tous CONSACRES
|

1



REFLEXIONS
|

12

les formes qu’elle a prises pour se réaliser n’ont cessé de se diversifier.
Pour certaines d’entre elles, on parle & nouveau de consécration.

C'est le cas en ce qui concerne les évéques et les prétres.
« Certes, par la consécration baptismale, ils ont déja recu, comme
tous les chrétiens, le signe et le don d’une vocation et d’une gréce qui
comportent pour eux la possibilité et I'exigence de tendre & la perfec-
tion » (Presbyterorum ordinis 12). Mais, de surcroit, les évéques
recoivent par la consécration épiscopale la gréce de I'Esprit Saint
pour exercer leur charge qui est de sanctifier, d’enseigner et de
gouverner (Lumen gentium 21). De méme les prétres, leurs collabo-
rateurs, sont consacrés & l'image du Christ, Grand-Prétre éternel
(Lumen gentium 28).

l_a vie consacrée
Une réalité aux multiples visages

Indépendamment de sa structure hiérarchique I'Eglise ne cesse
d’étre enrichie, pour sa vie et sa sainteté, par ceux et celles que
I'Esprit Saint appelle & choisir une forme de vie entiérement inspirée
par le désir de suivre le Christ. C'est ce qu’on appelle aujourd’hui la
«vie consacrée ». Cette désignation commode masque I'extréme
variété des initiatives et des réalisations qui ont surgi au fil des siécles,
car I'Esprit Saint a répandu ses dons avec une libéralité qui n’encou-
rage gueére les efforts de classification. Pourtant il est bon de chercher
& y voir clair. C'est ce qu’a fait Jean-Paul Il dans son exhortation
apostolique sur la vie consacrée et sa mission dans I'Eglise et dans le
monde (Vita consecrata) publiée aprés le synode qu’il avait réuni sur
le méme théme en 1994.

Dés la constitution des premiéres communautés chrétiennes on
a vu des hommes et des femmes choisir le célibat pour se consacrer
aux affaires du Seigneur, comme en témoigne saint Paul (1 Co 7).
Des ermites sont partis au désert pour étre & I'avant-garde du combat
spirituel et dans leur quéte de Dieu ils ont parfois fait preuve d'une
imagination débordante. Progressivement la sagesse des grands
fondateurs a fait reconnaitre les bienfaits d’une vie communautaire



vécue dans le respect d’'une Régle et la vie monastique s’est organi-
sée de telle sorte qu'elle na cessé d’occuper au coeur de I'Eglise une
place privilégiée.

En Occident on a vu fleurir au long des siécles de nombreuses
autres formes de vie religieuse qui, tout en maintenant un cadre favo-
rable & la priére et & la vie en commun, font une large place & des
activités apostoliques : évangélisation, éducation, soin des malades,
service des pauvres et des blessés de la vie. C'est ainsi quon a vu
apparaitre successivement les diverses familles de chanoines régu-
liers, puis au Moyen Age les ordres mendiants, au temps de la
Renaissance les clercs réguliers et plus récemment un grand nombre
de congrégations religieuses d’hommes et de femmes.

Lhistoire de la vie religieuse féminine mérite d'étre refracée pour
elle-méme, car le développement de formes nouvelles a été longtemps
entravé par le contexte culturel et ecclésial. Jusqu’au Vi siécle on trou-
vait encore des vierges vivant au milieu des communautés chrétien-
nes. Mais du Vi au xit siecle I'Eglise n’a admis pour les femmes que
la seule vie monastique. A partir du xiF siécle la vie apostolique fémi-
nine est née modestement sous la forme de communautés de femmes
qui se donnaient & Dieu en se mettant au service des plus démunis ;
officiellement ce n’étaient pas des religieuses. Il y a eu des initiatives
d’une grande créativité, mais la remise en ordre qui a suivi le concile
de Trente a renforcé |'obligation de la cléture. Dés lors les membres
des communautés qui voulaient avoir des activités apostoliques se
gardaient bien de se présenter comme des religieuses : ¢’étaient des
« filles séculiéres ». Au xix siécle, aprés la tourmente révolutionnaire,
les conditions avaient changé. On a vu se constituer de trés nombreu-
ses congrégations. Ce modéle a été adopté d’emblée par les groupes
nouvellement fondés et il s’est imposé progressivement & ceux dont la
fondation remontait aux xvie et xviie siécles.

Au xx° siécle la vie consacrée a pris encore un nouveau visage
avec |'apparition des instituts séculiers dont les membres se proposent
de vivre la consécration & Dieu en plein monde. Il convient de
mentionner aussi les sociétés de vie apostolique qui ont leur maniére
propre de se mettre au service de la mission de I'Egllise.

Lhistoire n’est pas finie, car depuis Vatican Il on a vu apparai-
tre de nouvelles formes de vie consacrée. Dans certains cas, dit Jean-
Paul Il, «il s’agit d’expériences originales, qui sont & la recherche

Tous CONSACRES
|

13



REFLEXIONS
|

14

d'une identité propre dans I'Eglise et attendent d'étre officiellement
reconnues par le Siége apostolique, & qui seul revient le jugement
définitif » (Vita consecrata 12).

C’est également depuis Vatican Il qu’on a vu |'ordre des vierges
et les ermites retrouver un statut officiel dans I'Eglise. On assiste aussi
au retour de la consécration des veuves et des veufs.

L'essentiel, c’est la vie

Le rapide survol qui précéde montre qu'il est vain de vouloir
enfermer un tel bouillonnement dans des concepts. Les définitions ne
rendent pas compte de bien des aspects originaux, souples, évolutifs,
et elles sont foujours en retard sur la vie. Les différentes formes de vie
consacrée sont le fruit de la liberté de I'Esprit. Elles jaillissent sans
qu'il soit possible de les programmer. La vie consacrée n’appartient
pas & la structure organique et hiérarchique de I'Eglise. Elle n’existe
pas de droit, mais de fait. Concrétement on constate que, depuis les
origines, I'Eglise n’a cessé d’en recevoir le don sous des formes multi-
ples et sans cesse renouvelées.

La vie consacrée est marquée par des choix qui ne s’expliquent
qu’en référence & I'Evangile. Ce qui est en cause, ce n'est rien moins
que la fidélité de 'Eglise & I'Evangile. Certes, c’est Esprit Saint qui
assure cette fidélité, mais il ne le fait pas sans passer par des média-
tions humaines. Or la relecture de ce que fut au long des siécles la
« maniére » de |'Esprit Saint fait apparaitre la vie consacrée comme
une de ces médiations. De cela, une confirmation nous est donnée
par les Eglises de la Réforme, qui redécouvrent progressivement la
raison d'étre de la vie religieuse et son importance pour que les chré-
tiens se souviennent de leur baptéme.

En fait, ce qui caractérise la vie consacrée, ce sont des choix
existentiels. Dans |'expression « vie consacrée » il ne faut pas s'arré-
ter d’abord & I'adjectif « consacrée » mais au substantif « vie ». Or on
ne comprend pas ce qu’est une forme de vie si 'on commence par
essayer de la définir. Il convient d’abord de I'observer et de la décrire.
Quand on procéde ainsi, on remarque que les multiples visages de la
vie consacrée présentent des traits communs. Le premier jaillissement
d'une forme de vie est le plus souvent lié a I'état dans lequel se trou-



vent la société et I'Eglise & une époque donnée. Pour répondre & un
affaiblissement de la foi ou de I'esprit évangélique ou encore & des
besoins sociaux criants, des chrétiens se lévent et choisissent de vivre
d’une maniére tout entiére marquée par les exigences de la suite du
Christ. lls sont rejoints par d’autres chrétiens auxquels I'Esprit Saint
inspire les mémes désirs. Un groupe se constitue, qui progressivement
va se donner des régles pour assurer sa cohésion et sa pérennité.

On pourrait croire que, nés & une époque donnée, ces groupes
disparaissent quand le contexte historique n’est plus le méme. C'est
vrai pour certains. Mais |'expérience nous apprend que I'inspiration
évangélique qui a suscité leur fondation est une force de vie riche de
possibilités et de créativité. Dans la fidélité & leurs origines ils s'en-
gagent sur des chemins nouveaux pour s'adapter et actualiser leur
maniére de répondre & leur vocation propre. C'est ainsi que les
anciennes formes de vie consacrée ne disparaissent pas quand de
nouvelles apparaissent. Bien au contraire, il s’ensuit de part et d’au-
tre un enrichissement mutuel et une féconde émulation.

Une consécration particuliére ?

Ce qui précéde met en évidence que la « vie consacrée » est
avant tout une maniére de vivre correspondant & des choix existen-
tiels trés concrets. Quelle est alors la véritable portée du qualificatif
« consacrée » 2 Notons d’abord que |'usage de regrouper un certain
nombre de formes de vie sous la dénomination de « vie consacrée »
est relativement récent. Il correspond au fait que, compte tenu de la
multiplication d’autres formes de vie, la vie religieuse n’apparait plus
désormais que comme une possibilité parmi d’autres. Ce n’était pas
encore le cas au temps du concile Vatican Il : dans la constitution sur
I'Eglise, le chapitre 6 a pour fitre « les religieux » et, s'il est vrai que
les instituts séculiers sont mentionnés dans le décret sur la vie reli-
gieuse, ils y font une trés modeste apparition (Perfectae caritatis 11).

Cela dit, Vatican Il accorde une place importante & la notion de
consécration. On se heurte ici & une difficulté : la consécration par
excellence étant celle du boptéme, que| est le sens d’une nouvelle
consécration 2 A propos de la consécration religieuse Vatican Il parle
d'une « consécration particuliére qui s’enracine intimement dans la

Tous CONSACRES
|

15



REFLEXIONS
|

16

consécration du baptéme et I'exprime avec plus de plénitude »
(Perfectae caritatis 5). Mais quelle est la véritable portée de ce
comparatif 2 Ne se trouve-t-on pas dans une perspective qui distingue
deux niveaux de vie chrétienne en déclarant I'un supérieur & |'autre 2

Il semble que la solution du probléme soit dans le mot
« exprime ». Celui-ci nous renvoie & une idée importante, celle de
« signe ». Dans la constitution sur 'Eglise, Vatican Il présente « la
profession des conseils évangéliques comme un signe qui peut et doit
inciter efficacement tous les membres de I'Eglise & I'accomplissement
joyeux des devoirs inhérents & leur vocation chrétienne » (Lumen
gentium 44). La notion de signe, et plus encore celle de signe qui agit
efficacement invite & entrer dans une logique sacramentelle. Dans
cette logique les réalités humaines et les réalités de foi s’appellent
mutuellement. De méme que |'intensité du vécu appelle sa célébration
liturgique, la vie consacrée, en montrant que la suite du Christ
engage le tout de I'existence, loin d’entrer en concurrence avec la
vocation baptismale, en manifeste la pleine signification.

Ici on doit prendre en compte un paradoxe. La vie consacrée se
présente avec un caractére « exceptionnel », « marginal ». Et pour-
tant ce qui lui est essentiel est précisément ce qu’il y a de plus central
dans toute vie chrétienne, de plus commun d tous les chrétiens. Bien
plus, c’est en restant fidéle & la particularité de ses choix qu'elle
« manifeste avec éclat et fait comprendre la nature intime de la voca-
tion chrétienne » (Ad gentes 18). En un sens, elle n’a rien en propre,
et c’est justement pour cela qu’elle regoit d’étre le signifiant privilégié
de la vocation commune. N'esquivons pas le paradoxe : tous sont
appelés d la sainteté, et c’est bien pour cela que Dieu fait don & son
Eglise de la vie consacrée. L'appel recu par quelques-uns signifie le
don fait & tous. Le baptéme atteint I'étre humain & la racine et doit
provoquer un renversement évangélique de toute I'existence. Ceux et
celles qui s’engagent dans une forme de vie consacrée font profession
d’accueillir cela et d'y laisser conformer toute leur vie. Par leur enga-
gement méme ils peuvent contribuer & faire en sorte que le baptéme
tienne une plus grande place dans les références vives du peuple
chrétien, ce qui constitue une urgence pour |'Eg|ise de notre femps.



Chacun recoit la grace de I'Esprit
pour le bien du corps entier

Pour Dieu, chaque étre humain est unique, aimé d'un amour
unique. Chacun a une vocation personnelle : il est appelé & réaliser
son humanité d’une maniére qui lui est propre et qui est irremplaca-
ble. Mais aucune vocation n’a de sens si elle n’est mise en relation
avec les autres.

Cela est manifeste dés I'appel d’Abraham. Celui-ci est unique
entre tous, mais sa vocation n’est pas un privilege dont il pourrait se
prévaloir avec orgueil et égoisme. S'il est choisi, c’est pour le bien de
tous : « En toi seront bénies toutes les familles de la terre », lui dit Dieu
(Gn 12, 3). A sa suite le peuple d'lsraél a compris que son élection a
une portée universelle et que sa particularité, son privilége est de
signifier la vocation de tout homme.

De méme I'Eglise est « une race élue, un sacerdoce royal, une
nation sainte, un peuple que Dieu s’est acquis » (1 P 2, 9), mais c’est
en vue d’une mission qui concerne toute I'humanité. Elle « prie et
travaille afin que le monde tout entier devienne le Peuple de Dieu, le
Corps du Seigneur et le Temple de I'Esprit Saint; et que dans le
Christ, Chef de tous les étres, tout honneur et toute gloire soient
rendus au Créateur et Pére de toutes choses » (Lumen gentium 17).

Dans I'Eglise « il y a, certes, diversité de dons spirituels, mais
cest le méme Esprit... A chacun la manifestation de I'Esprit est
donnée en vue du bien commun » (1 Co 12, 4.7).

Tous consacrés 2 Oui, chacun selon le don qu'il a regu, au sein
d’une humanité appelée a étre rassemblée dans I'unique corps du

Christ. m

Tous CONSACRES
|

17






eunes générations et communau-
tés religieuses : le choc des cultures

Jean-Daniel Hubert
bénédictin,
theologien et psychanalyste

Disons d’emblée que ces chocs culturels ne sont pas un privilége
de la vie religieuse. Toute famille connait, suivant les moments et les
dges, des conflits de générations qui se nourrissent de ces différences
culturelles souvent fortes. Les golts musicaux des jeunes générations,
leurs relations affectives, les « années parking » apres le lycée, leur
fagon de prendre les événements, le rapport au travail sont autant de
symptdmes qui indiquent que chaque génération s'inscrit dans le
mouvement de la vie & travers des repéres culturels qui lui sont propres.

Ceci dit, il faut bien reconnditre que les communautés religieu-
ses apostoliques sont d’emblée concernées par ces chocs culturels,
dans la mesure ou leur mission et leur charisme s'inscrivent et pren-
nent sens dans des champs spécifiques (travail professionnel ou
éducatif, choix des plus pauvres ou des exclus...). Ces téaches qui, par
le passé, répondaient & un manque de la société, sont maintenant
partagées par beaucoup dans des perspectives et avec des moyens
qui ne se réferent pas explicitement & I'Evangile. Les jeunes généra-
tions viennent de ce monde-ld, elles ont & découvrir la pertinence
d’une vie communautaire & la suite du Christ et la singularité d’'une
mission qui prend sa source & distance du pur fonctionnement et de
I'efficacité, sans pour autant les nier. Ce renversement ne va pas de
soi et ne se fait pas d’'un coup. Chercher Dieu ensemble, appartenir &
un corps qui a une histoire parfois longue, exige un discernement qui
aura inévitablement ses ombres et ses lumiéres. Inscrire le mouvement
de sa vie dans le mouvement du monde est une téche et un risque.

19



REFLEXIONS
|

20

Les communautés monastiques ou celles qui s'inscrivent dans la
mouvance charismatique ont le plus souvent une visibilité identitaire
forte et distanciée du monde tel qu'il se vit au quotidien. Elles offrent
aussi une sécurité et un sens qui peuvent tenter les jeunes générations.
Elles exigent une adhésion moins tourmentée par les questions du
monde bien qu’ici, il ne faille pas trop forcer le trait.

Dans les communautés apostoliques comme dans les autres, les
chocs culturels existent, méme s'ils nont pas le méme impact.
Essayons d’en approcher quelques-uns.

« Les modalités du croire » se sont profondément transformées
depuis bien des années. La vie chrétienne n’apparait plus comme un
bloc facilement identifiable et unifié. La diversité d’expression, le
subjectivisme de la foi et le relativisme des pratiques marquent nos
facons de croire. Tout cela ne veut pas dire que la croyance est deve-
nue insignifiante mais elle s’organise autrement dans la conscience
individuelle de chacun. Ces changements ne sont pas rien, ils devien-
nent de véritables questions quand il s’agit d'instituer un noviciat ou
un postulat dans le cadre d’une vie religieuse. Le choc culturel qu'ils
représentent touche aussi bien le ou la candidate possible que le
responsable qui a en charge d'accueillir, d’accompagner et de
discerner ce qui est juste. Il n’est donc pas étonnant que les premie-
res années ressemblent plus & un catéchuménat qu’a une véritable
initiation & une vie religieuse spécifique. Dans ce choc culturel inévi-
table aujourd’hui, le plus ancien comme le plus jeune doit réévaluer
ce qui le fait croire, vérifier ses points d’appui vis-a-vis de sa propre
trajectoire, de son rapport au monde et du corps religieux dans
lequel il risque sa « durée de vie » ou vers lequel il se destine.

« L'appartenance @ un corps » est aussi le lieu de bien des
chocs culturels. Les communautés religieuses souvent vieillissantes ont
leur histoire et leurs traditions qui ont fait leurs preuves et le bonheur
de beaucoup. Mais voici que les jeunes générations désireuses d’ab-
solu et de service ont & réinventer leur identité par rapport & cette
communauté qui les précéde et & leurs modes d’appartenance. C'est
une téche et un risque qui leur permettent d'inscrire leur trajectoire de
vie dans une stabilité, une certaine durée qui, de toute maniére,
comporte aussi sa part d'inconnu. Le modéle de vie religieuse



JEUNES GENERATIONS ET COMMUNAUTES RELIGIEUSES

proposé est-il assez souple et ferme pour structurer une identité, justi-
fier une appartenance qui apporte bonheur et épanouissement sans
nier les épreuves et les contraintes, instituer une durée qui ne soit pas
une pure répétition de ce qui se fait déja mais une ceuvre de foi &
risquer ensemble 2 Ce genre de question appartient lui aussi au plus
ancien comme au plus jeune.

« La vie spirituelle », & travers des modalités bien diverses, est
I'appui fondamental d'une décision pour la vie religieuse. Encore
faut-il chercher ce que recouvrent ces termes. Il y a des désirs de vie
spirituelle qui peuvent étre des cocons de piété, des refuges faciles ou
des idéalisations. Ces points de départ sont ce qu'ils sont mais bien
évidemment, on ne peut en rester | et les premiéres années de vie
religieuse, et méme les autres, sont nécessaires pour purifier tout cela.
On a trop vite dit que les jeunes générations manquaient de maturité
spirituelle. Tout cela peut étre juste bien sor, mais en méme temps, il
s'agit de percevoir comment celles-ci posent la question de Dieu, la
pratique des sacrements et le rapport & la Parole de Dieu. Il y a des
maniéres de faire qui peuvent surprendre, qui sont & approfondir,
mais qui sont autant de questions par rapport & ce qu’on croyait
acquis et sor. Il n’est peut-étre pas facile de mettre des mots sur le vécu
pratique de sa propre vie spirituelle. Le choc des mots et des repré-
sentations peut déstabiliser des générations plus anciennes. Il n’em-
péche que ce dialogue est essentiel pour la transmission d'un
charisme et, comme le rappelle |'apétre Pierre : « Soyez toujours
préts a rendre compte de I'espérance qui est en vous » (1 P 3, 15).

« Les modalités du croire », « |'appartenance & un corps », « la
vie spirituelle » sont des lieux significatifs de chocs culturels. Il ne suffit
pas de les repérer pour s’en lamenter, les ignorer ou tenter de les
réduire. A quelles conditions peuvent-ils &tre des lieux de croissance
et de créativité 2 Autrement dit, comment ce qui peut faire crise est-il
aussi et en méme temps une chance d'évolution 2

Reprenons ce qui fait le quotidien d’une vie religieuse a la suite
du Christ. Il s’agit d'un &tre ensemble pour chercher Dieu, pour vivre
'Evangile avec quelques autres et en rapport avec un fondateur qui
a été habité au plus profond par quelques intuitions majeures. Cette

21



REFLEXIONS
|

22

école de fraternité et de foi institue un « entre nous », ce qui est tout
autre chose que de croire & des formules et a des pratiques. Les chocs
culturels inévitables naissent et se développent dans cet «entre
nous ». C'est celui-ci qu’il s'agit d’analyser. C'est & partir de lui qu’on
peut vivre et penser ce qu’on a appelé jusqu’a présent le choc des
cultures pour les jeunes générations en communauté religieuse.
Parler de «|'entre nous » & propos d'une communauté reli-
gieuse n'est pas du tout réduire son identité ou ses objectifs mais
plutét porter sur elle un regard différent qui peut aider & avancer.

De quoi est fait cet « entre nous » 2 Dans le cadre de la vie reli-
gieuse, cet « entre nous » n’est pas un systéme clos fermé sur lui-méme
mais |'ensemble de foutes les relations tissées au quotidien dans le
hasard et la nécessité des téches & accomplir. « Lentre nous » n’est
pas non plus I'idéalisation d’un étre ensemble qui serait sans cesse en
recherche de plus et de mieux. En ce sens, « I'entre nous » n’est pas
d’abord un lieu de débat ou de conflit, méme si cela est parfois, mais
d’abord un espace d’élaboration des possibles qui tienne compte de
chacun et de ce qui I'habite. Il y a en chacun une part de transcen-
dance, un mystére de foi, « 'entre nous » est le lieu privilégié de sa
révélation et de son expression. Dans cet « entre nous », chacun a sa
place et sa parole, il fait signe par ce qu'il est, ce qu'il dit et ce qu'il
fait, dans les limites nécessaires du respect do & I'autre. « L'entre
nous » est une réalité humaine trés simple mais en méme temps trés
subtile et c’est en cheminant dans cette perspective qu’on retrouve les
questions essentielles qui s’ouvrent pour chacun. Ici, les chocs culturels
inévitables trouvent une place pour se dire et un sens. Lenjeu de cet
« entre nous » sans cesse réélaboré est double, car il s'agit fout autant
d’assumer un « héritage » que de risquer des « renaissances ». Ce
paradoxe d vivre doit nommer les possibles comme les impasses, tout
le monde est concerné, les plus jeunes comme les plus anciens.

Cette perspective de « I'entre nous » peut apparaitre & certains
bien réductrice par rapport & I'idéal communautaire. Il n’en est rien.
« L’entre nous » ainsi envisagé oblige & un regard de foi sur I'autre et
& la reconnaissance que cet espace interpersonnel voulu par chacun
est le lieu méme de la révélation de Dieu. C'est en ce sens qu’on peut



JEUNES GENERATIONS ET COMMUNAUTES RELIGIEUSES

dire que la vie religieuse est une sorte de laboratoire de I'entre nous
& la suite du Christ.

C’est enfin dans cet « entre nous », voulu et sans cesse recons-
truit malgré toutes les difficultés, qu’une institution plus large est
vivante et enviable. La se construit une parole de plus en plus libre et
authentique, au-deld des échanges d'idées et des bons sentiments. La
peut advenir un sujet et non pas seulement un acteur de I'institution.

Au chapitre 3 de I'évangile de Jean, |'aime relire la rencontre
de Jésus et de Nicodéme. Le choc culturel est certain. Nicodéme
marche sa vie dans la nuit et en cela, il ressemble & bien des commu-
nautés religieuses d’aujourd’hui | Malgré tout, son cceur et son intel-
ligence ont soif d’autre chose. Il pressent que cette rencontre dans
laquelle il se risque peut inaugurer du neuf. « En vérité je te le dis....
nul ne peut voir... & moins de naitre d’en-haut... Comment cela peut-
il se faire 2... Il te faut naitre d’en-haut... Le vent souffle ou il veut... »

Dans cet « entre nous » de Jésus et de Nicodéme, chacun
élabore peu & peu la vérité de son étre. Dans la parole donnée et
recue, la « lumiére » se fait, la « vie » prend son sens. Le choc des
personnes et des cultures ouvre des chemins inattendus. La parole, le
désir, le godt de I'autre et de la vérité « re-suscitent » en nous la
« VIE » qui ne cesse de se donner jusqu’a notre dernier souffle. A
travers sa parole, son désir, son got de I'autre et de la vérité, le
Christ jusqu’en sa croix et son dernier souffle nous ouvre ce chemin
de vie. Nicodéme, la figure indispensable pour les communautés et
les jeunes générations qui ont & traverser les chocs culturels que I'on
sait. m

23






il
Voici,je me tiens a la porte
et je frappe”

Marie-Jo Thiel

théologienne

Nous publions ici une partie de I'intervention de Marie-Jo
Thiel au rassemblement religieux-laics qui a eu lieu a
Lourdes du 19 au 21 octobre 2007 sur le théme : « Les
familles spirituelles : un nouveau visage d'Eglise 2 Vous
serez mes témoins ».

[..]

« Tu ne me chercherais pas si tu ne m’avais déja trouvé®. » Au
départ, il y a le désir de donner sens a sa vie, d’expérimenter « quelque
chose », mais cela n’est guére commode pour autant : les questions exis-
tentielles, dés lors que l'on consent & leur donner prise, dérangent.
Chacun, y compris les communautés religieuses, doit s’en rappeler ofin
de veiller & la disponibilité intérieure et aux choix possibles.

Le désir présuppose ensuite un au-deld, un plus dont la connais-
sance, écrit Augustin, n'est pas le résultat d’une simple quéte
humaine. « Tu nous as cherchés sans que nous te cherchions, mais tu
nous as cherchés pour que nous te cherchions *. » En d’autres
termes : on peut se soustraire a I'inquiétude, expérimenter sans déci-
der, ne pas suivre la requéte intérieure, mais le désir d’un « plus » finit
toujours par raftraper, comme |'ombre qui accompagne le voyageur,
signe que nous ne coincidons pas parfaitement avec nous-mémes.

Mais qu’en sait celui qui cherche 2 Sans doute pas grand-chose,
du moins au moment ou il cherche. Cependant, pour les croyants qui
'accompagnent de prés ou de loin, cette quéte indique une direc-

25



REFEXIONS
|

26

tion : « Venez et vous verrez. » Elle pointe vers des possibilités nouvel-
les d’existence & expérimenter, c’est-a-dire de porter le regard vers ce
hors-soi de l'existence en vérité. Parfois, cependont, ce hors-soi
égare. Parfois, au contraire, comme le suggére encore Augustin, il
conduit au plus profond de soi, dans ce « plus intime que I'intime de
moi-méme* ». Car tant que |'étre humain n’entend pas la voix de son
maitre, il se projette constamment vers un ailleurs, vers |'éparpille-
ment de lui-méme. Mais quand il a trouvé sa source en ce Dieu qui
rejoint I'homme 1& ov il est, dans sa quéte, il est revétu de 'identité
filiale (cf. Lc 15, 22). Ce vétement, cependant, n’est pas celui qui clét
mais celui qui ouvre le travail de réception identitaire de soi-méme .
Christianisme et modernité ici partagent le méme sens du devenir. Et
le Verbe s’est fait ce que nous sommes afin que nous devenions ce
qu'il est.

uels repéres ?

Sans rentrer dans les détails, je voudrais souligner trois étapes
interreliées qui pourraient aussi étre des repéres de discernement :
accueillir et accompagner, former et vérifier, construire ensemble.

Accueillir et accompagner

Quand un fondateur crée un institut, un mouvement, une
communauté, il fait du nouveau, quand bien méme il s'inscrit dans les
régles qui gouvernent |'Eglise, éventuellement en adaptant celles-ci. Et
il n’est pas rare que ce «nouveau » dérange les communautés
anciennes, d’autant qu'il n’a pas directement surgi en leur sein. Le
renouveau charismatique, et d’une fagon générale les mouvements et
communautés nouvelles n’ont ainsi pas toujours été accueillis les bras
ouverts ®. Et I'évangélisme d’aujourd’hui, dans sa forme pentecétiste,
suscite beaucoup de réserve®.

Quand des nouvelles pousses surgissent en lien avec une
communauté, la donne est souvent un peu différente car le nouveau
surgit d’'un ordre ancien qui lui confére une certaine légitimité ; mais



“VoIcl, JE ME TIENS A LA PORTE ET JE FRAPPE”

c’est alors d’un certain désordre dont il faut prendre acte, ce désor-
dre dont peut surgir la nouveauté, nous |'avons souligné, mais qui ne
manque pas non plus de déranger. A I'instar d’une famille. L'on
s'était habitué & vivre ensemble d’une certaine maniére, et voila que
des étres plutdt différents surgissent ; certes, ils veulent vivre selon le
charisme du fondateur, mais ils ne l'interprétent pas exactement
comme on l'a fait jusque-la. Par leur seule présence et par leurs
exigences, ils poussent & un certain renouvellement. L'on est fier dans
Iinstitut que le charisme fondationnel ait pu &tre compris, porté au
loin et en méme temps, on est bousculé, déplacé dans sa maniére de
réguler, voire inquiet & l'instar de Jean-Baptiste : « Es-tu bien le
Messie 2 » 'on est encore dans "ancien, I'on attendait seulement du
renfort, et voild qu’on est déja dans du nouveau, et on a I'impression
d'étre assis entre deux chaises. L'on essaie d’accueillir ce partenariat,
de s’adapter au rythme de vie, I'on se découvre finalement heureux
d’une certaine audace. Mais voild qu’un jour I'animateur laic mis en
place pour gérer tel groupe, ce laic formé, mori, sur lequel reposait
toute une structure, perd un enfant. Il doit renoncer aux engagements
pris pour s'occuper de sa famille. Ses collégues ne sont pas préts &
prendre la reléve. Ou alors se disputent la responsabilité... Et les
réalités bien humaines reprennent le dessus. Et dans la famille spiri-
tuelle on s’interroge : a-t-on bien fait 2 Comment bien faire 2 Chacun
est-il & sa juste place 2 Ou est-on en train de promouvoir des reli-
gieux/religieuses sécularisé(e)s et/ou des laics « religiosisés », voire
cléricalisés 2

Ainsi une certaine audace rationnelle, spirituelle, n’empéche pas
de nombreuses questions de surgir. Pour engendrer, il faut se laisser
engendrer par I'autre que I'on accueille, cet autre figure du Tout Autre,
le Christ, vers lequel cet accueil doit faire signe sous peine d'étre
idolétrique. Accueillir et accompagner implique donc un régime de
médiation a la fois essentiel et diversifié, difficile et exigeant.

Une médiation essentielle et diversifiée

Le régime chrétien s’appuie, en effet, sur la médiation unique,
essentielle, du Christ médiateur, mort et ressuscité, que nous rencon-
trons d travers ce qu’on appelle des lieux théologiques, c’est-a-dire
des réalités diversifiées ou le Christ se donne & rencontrer® : la Parole
de Dieu, la tradition, les sacrements, I'étre humain créé a l'image de

27



REFEXIONS
|

28

Dieu et spécialement ses témoins. M&me si |'Esprit Saint nous précéde
au coeur de tout homme, « au cours des siécles, comme I'a rappelé
Benoit XVI, le christianisme a été communiqué et s’est diffusé grace a
la nouveauté de vie de personnes et de communautés capables d’ap-
porter un témoignage incisif d’amour, d'unité et de joie. [...] Sur le
visage et dans la parole de ces “créatures nouvelles”, sa lumiére
devient visible et son invitation peut étre entendue . »

Le christianisme valorise donc, en son essence méme, une diver-
sité d’expériences du Christ dans la diversité de ses manifestations 2 ;
une diversité d’approches de la médiation unique du Christ qui
s'avére d’autant plus féconde qu’elle rejoint les exigences identitaires
multiples du croyant moderne.

Une médiation difficile et exigeante

Pour décisives que soient ces médiations, elles ne sont pas
(entiérement) maitrisables. Et pour cause : elles sont aussi de |'ordre
de la gréce. Le croyant ne peut &tre médiation pour autrui de par sa
seule volonté. Néanmoins, par la justesse de son comportement, de
ses aftitudes, de ses actes, il peut devenir parce que sa vie bien
humaine & la suite du Christ est accueil de cette gréce gratuite qu’est
le Christ médiateur. Il offre ainsi, par les services d’Eglise qu'il assume
un/des visages du Christ que |'autre pourra éventuellement s’appro-
prier. Il n’en est pas propriétaire pour autant ; il porte ce trésor en un
vase d'argile et doit veiller & la justesse de son usage.

Ce qui s'avére exigeant car |'accueil doit permetire & I'autre de
découvrir peu & peu le Christ médiateur, & son rythme, en garantis-
sant — pour reprendre les mots clés de tout & I'heure — la possibilité
d’expérimenter cette suite de Jésus, en garantissant les capacités d’en-
gagement du chercheur d'un plus. « Le Christ doit étre non pas recu
mais accueilli, explique Francois Varillon. La différence est grande
entre ces deux mots : accueillir est actif, recevoir peut étre purement
passif et empirique®. » L'accueil, en d’autres termes, doit &tre hospi-
talier au double sens du terme héte, chacun étant & la fois un
accueillant et un accueilli, et renongant & faire de I'autre un ofage .

l'accompagnement prend ainsi une importance décisive. Non
seulement en raison de I'évolution vers une Eglise de services, mais
parce que la fragilité du lien social et I'importance du rapport



“VoIcl, JE ME TIENS A LA PORTE ET JE FRAPPE”

charismatique implique de pouvoir miser sur |'accueil par des #émoins
crédibles, engagés, soucieux de la juste distance et attentif au fait que
la relation soit comme le notait avec force Xavier Thévenot*, iconique
(et non pas idolatrique). Les nouvelles pousses peuvent ainsi trouver
leur propre chemin en lien avec le nétre, non parfois sans passer par
des crises, des hésitations et méme des reculs : la proposition peut se
révéler non concluante ; mais n’oublions pas non plus que la distance
entre Dieu et nous croit, comme I'a noté trés justement Karl Rahner, &
proportion de l'intimité avec Dieu : plus je pergois la proximité de
Dieu, plus je percois aussi la distance. Et pour un jeune converti cela
peut désarconner...

Former et vérifier

Peut-on encore renoncer & fout pour suivre Jésus ¢ La réponse
est « oui », mais seulement aprés discernement, apres réflexion éclai-
rée, c'est-a-dire aprés un début de formation et une vérification
personnelle et communautaire.

Il importe d’identifier ce qui évolue, nait, grandit, en étant & la
fois attentif & la nouveauté, vigilant pour ne pas se crisper parce que
les fruits de I'Esprit de Dieu dérangent, et prudent car tout ce qui est
neuf et tout ce qui brille n'est pas forcément parole d'Evangile. On
peut donc déja se poser des questions telles : sur quels critéres (de
services, de visions de 'homme et de Dieu, de perspectives spirituel-
les) puis-je dire que cette nouvelle pousse — au sens général — est ou
non un succés 2 On pourra également repérer des profils spirituels :
un événement ou une rencontre ont pu aboutir & une prise de cons-
cience soudaine puis & un engagement fort dans une communauté
spirituelle, voire communauté de vie... Mais tout croyant, loin de la,
ne fait pas I'expérience d’un chemin de Damas.

Presque toujours, méme pour ce qui apparait comme un
soudain saisissement de I'Esprit, il y a eu des rencontres successives
de figures marquantes des Ecritures, de fondateurs de communautés,
de témoins, ou méme d’hommes/de femmes de la société civile ; il y
a pu y avoir le choc d’un film, d’une lecture... Tout cela peut impré-
gner graduellement un étre de la certitude de I'amour de Dieu,

29



REFEXIONS
|

30

jusqu’a devenir un jour un sentiment d’évidence, ou d'illumination :
« nos coeurs étaient tout brilants » et puis nous I'avons reconnu & la
fraction du pain, au partage fraternel, dans la Galilée des nations.
Certains pourront encore s'arréter la, faire marche arriére, tandis que
d’autres trouvant enfin Celui qui les cherchait de foute éternité,
oseront I'audace de la nouveauté de I'aujourd’hui de Dievu.

Deux défis complémentaires engagent finalement la commu-
nauté : celui du témoignage et des services rendus (au sens large) et
celui de la formation.

Le défi du témoignage et des services rendus

Une figure fondatrice, des pratiques, des rassemblements en
lien avec elle, ont pu jouer un réle déclencheur évident. Mais cela ne
signifie pas que la formation s'appuyant sur ces figures ne doive pas
étre vérifiée : il y a toujours un écart entre le donné et le regu. Et dans
notre société sécularisée, le risque demeure grand d'idolétrer la
figure fondatrice décisive, voire méme le Christ ou Marie ; ou de se
placer sous la puissance tutélaire d’un Dieu omnipotent. Découvrir
que le Credo n’affirme pas la foi en un Dieu tout-puissant, mais en
un « Dieu le Pére tout-puissant », c’est entrer dans un chemin d’ac-
cueil de la filialité dans I'Esprit’.

Cette vérification est d’autant plus importante que la formation
sous le mode du témoignage et des services mis en ceuvres est la plus
commune, souvent la premiére, bien avant toute formation biblique,
théologique. La signification de la foi est davantage transmise par
des figures d’élection et ce qu’elles peuvent permettre de vécu
commun, de cultes ou de pratiques diverses, que par un enseigne-
ment. Cela ne conduit pas nécessairement & une approche subjective.
Beaucoup demandent ensuite un exposé objectif de la doctrine, d'ou
d'ailleurs le succés des manuels de la foi. Mais cet enseignement ne
sera souvent regu, la encore, que de la bouche d’une personne que
I'on reconnait charismatique, compétente.

Le risque de subjectivité s’en trouve reporté sur la communauté
et I'institution si elles fixent trop unilatéralement la foi sur un seul type
de témoignage, la figure fondatrice. D’ou I'importance d'une forma-
tion proposant une variété de figures (non seulement un fondateur),
échos a la catholicité de la foi.



“VoIcl, JE ME TIENS A LA PORTE ET JE FRAPPE”

Le défi de la formation

Si c’est bien le milieu diversifié qui est formateur, voire la diver-
sité des visages du fondateur lui-méme — car lui aussi devait assumer
ses limites bien humaines et rencontrait les aléas inhérents & toute
vie —, cela suppose un débat interne*, dans les communautés, permet-
tant & la fois de valoriser et de relativiser ces figures formatrices. La
réflexion du cardinal Newman sur l'intergénérationalité peut y aider.
Le chrétien, écrit-il, « se contente de commencer une ceuvre, puis d'in-
terrompre son travail, de remplir son réle, sans plus, de mettre en train
ce que d’autres doivent achever, de semer ce que d’autres récolteront.
Personne n’a accompli jusqu’au bout sa téche, et ne I'a terminée dans
la justice, sinon celui qui est Un. [...] C’est ainsi que se sont élevées
nos églises. Un siécle bétissait le choeur, un autre la nef, un troisiéme
ajoutait une chapelle, un quatriéme une crypte, et un cinquiéme le
clocher. Petit & petit, I'ceuvre de gréce se complétait. [...] Est-ce qu’une
cathédrale est le fruit d’'une pensée capricieuse, quelque chose que
I'on peut concevoir et réaliser & son gré 2 Ou bien plutét ces cons-
tructeurs n’étaient-ils pas les successeurs et les descendants d’ancétres
lointains qui les ont faits tels qu'ils étaient, et les ont rendus capables,
par la gréce de Dieu, d’accomplir des ceuvres qui ne pouvaient étre
réalisées par tous, mais seulement par les fils de tels péres* ».

Les fondateurs sont et des suiveurs et des prédécesseurs, des
constructeurs dont nous poursuivons la tache. Le visage de Dieu qui
prévaut dans chaque institut (la providence, la charité, le service du
pauvre...) n’est pas une lumiére & mettre sous le boisseau, c’est une
bonne nouvelle & partager, mais dont la force illuminante apparait
d’autant mieux qu’a l'instar du vitrail, elle sait trouver harmonie avec
d’autres visages pour dire la figure mystérieuse, toujours autre et
méme, foujours en et devant nous, du Christ.

Construire ensemble
Si les communautés sont le terreau d’enracinement de nouvelles

familles spirituelles, si elles aident & la construction d'identités chré-
tiennes, il faut dés lors rajouter que ce discernement de I'action des

31



REFEXIONS
|

32

communautés leur permet aussi de se recevoir autrement, nouvelle-
ment, de I'Esprit. Et c’est ainsi que |'on construit ensemble.

Si ce ne sont pas les communautés seules qui forment spirituel-
lement, elles jouent un réle déterminant dans le déchiffrement de la
vie spirituelle, jusque dans la gestion des rivalités et conflits qui se
produisent inévitablement et qui sont en quelque sorte nécessaires &
la maturation de chacun. Mais cela signifie aussi pour ces commu-
nautés un certain lacher prise, comme y invite au demeurant la célé-
bration de I'ceuvre de Dieu, et un « se recevoir & nouveau », a la fois
condition et conséquence de I'accueil de |'autre.

L'enjeu pourrait finalement étre ce « bain ecclésial » évoqué par
la Conférence des évéques de France dans le Texte national pour
['orientation de la catéchése en France®. Lexpression pourtant non
définie, revient quatre fois®'. Christophe Dufour, président de la
Commission épiscopale de la catéchése et du catéchuménat s’en
explique. Dans une société sécularisée, «l'action catéchétique a
besoin de ce que I'on pourrait appeler un “bain” de vie ecclésiale. Ce
bain ecclésial ou ce milieu nourricier sont plus que jamais indispen-
sables. C'est le réle de la communauté de I'offrir : quand elle se nour-
rit de la Parole de Dieu, quand elle se laisse conduire par les itiné-
raires de foi que la liturgie lvi fait vivre, quand elle puise sa
dynamique dans la vie sacramentelle, quand elle développe en son
sein des occasions de partager les questions de foi, quand elle vit la
réciprocité et I'attention mutuelle par un accueil et une charité inven-
tive, quand elle se soucie de laisser toute leur place aux petits, quand
elle participe activement a la vie de la cité et y atteste concrétement
I'amour de Dieu, quand elle vit le pardon mutuel et connait la joie de
la réconciliation, quand elle découvre I'Esprit & I'ceuvre dans le
monde, alors ces différentes facettes de la vie ecclésiale forment
comme “un milieu nourricier ov s’enracine I'expérience de foi”* ».
Linstitution est pour la nouvelle pousse spirituelle un bain ecclésial
autant que celle-ci I'est pour celle-la.

Sans doute n’avons-nous pas encore pris aujourd’hui toute la
mesure du bouleversement et de 'interpellation en cours. Chrétiens,
nous avons encore souvent un pied dans le passé et raisonnons avec
les outils d’hier. Or, comme vient de le rappeler le cardinal Walter
Kasper : « Il ne peut pas en aller ainsi dans la durée. Nous penserons
de maniére différente et nous devons nous orienter de maniére



“VoIcl, JE ME TIENS A LA PORTE ET JE FRAPPE”
|

nouvelle pour traverser la “vague de I'espérance” (Jean-Paul ll). Pour
cela, il faudra aussi des modifications structurelles . » Ainsi donc ces
pousses spirituelles nouvelles sont & la fois fruits des évolutions reli-
gieuses et sociétales en cours, levain qui fait bouger toute la pate
Eglise, signe de I'appel de Dieu aujourd’hui.

Conclusion

« Voici, je me tiens a la porte et je frappe » (Ap 3, 20). Nous
voici donc aujourd’hui encore envoyés dans la Galilée de ces nations
qui parlent d’autres langues que la nétre. Le vent de I'Esprit y souffle
autant que le vent de la modernité. Et il se passe toujours quelque
chose quand des hommes et des femmes, des communautés et des
instituts se laissent fagonner par la Parole vivante de Dieu et devien-
nent ses porte-Parole | Nous sommes aujourd’hui les témoins et les
acteurs de que|que chose de granc|, de beau, de stimulant. Soyons
donc attentifs autant qu’audacieux. Aujourd’hui, le vent de I'Esprit
souffle, le Fils semeur est sorti et le Pére veille au grain. Regardons !
Regardons bien. Ne sont-ce pas ces pousses nouvelles que nous
voyons grandir 2 m

Texte paru dans les Actes du rassemblement religieux-laics :
« Les familles spirituelles : un nouveau visage d’Eglise 2 Vous
serez mes témoins ». Publié avec I'aimable autorisation de la

CSM et de la CSMF.

34 - (ette sentence trés connue de la veine de 35 - Auaustiv, Confessions X, 2, 4.

I'Augustin des Confessions est aussi celle de Blaise

Pascal dans ses Pensées (553, Section VII : “La

morale et la doctrine”) : « Console-toi, tu ne me 37 - (f. ce qu'on appelle la structure inchoative du

chercherais pas si tu ne m'avais trouvé. » christianisme, c'est-a-dire le fait qu'il articule le
«déja la » avec le « pas encore la ».

36 - AucusTiv, Confessions, |, 1,1.

33



REFEXIONS
|

34

38 - Comme I'a noté Jean-Paul Il, la naissance et la
diffusion des mouvements et communautés
nouvelles « n'a pas manqué de susciter des inter-
rogations, des embarras et des tensions ; il y a eu
parfois d'un coté des présomptions et des exage-
rations, et de ['autre bien des préjugés et des
réserves ». (« Discours aux mouvements ecclé-
siaux et communautés nouvelles », La Documen-
tation catholique n® 2185, 5 juillet 1998, p. 625).

39 - oir Esprit, mars 1994.

40 - Voir Marie-Jo THEEL et Xavier THEVENOT,
Pratiquer I'analyse éthique. Etudier un cas, exami-
ner un texte, Paris, Cerf, 1999.

41 - Benoir XVI, « Vous étes un signe lumineux de
la beauté du Christ et de I'Eglise », La Documen-
tation catholique, n® 2361, 2 juillet 2006, p.619 s.

42 -On pourrait aussi évoquer la diversité-unité
des mystéres de la foi.

43 - Francois VARILLON, Beauté du monde et souf-
france des hommes, Paris, Le Centurion, 1989,
p. 344.

44 - Tous ces mots, hdte, hospitalier, hopital, otage,
ont la méme origine étymologique.

45 - Cette fragilité du lien social est une des
conséquences du déplacement des institutions
d'identification vers des institutions de service.

46 - Xavier Tevenot, Compter sur Dieu ; études de
théologie morale, 2¢ édition, Paris, Cerf, 1993.
L'auteur revient a plusieurs reprises sur cette
thématique qui lui est chére. lconique est la rela-
tion qui renvoie a un au-dela d'elle-méme ;idola-
trique est celle qui enferme le regard sur le méme ;
observons les icones : elles renvoient le regard vers
I'arriére, vers un au-dela, vers Celui qui les fait vivre
(sans arréter le regard sur elles-mémes).

47 - Mais « on peut fausser Dieu, écrit Francois
VARILLON, en ['espérant comme celui qui va combler
notre besoin. On se plaint sans cesse de ce que les
gens ne sentent et ne voient plus qu'ils ont besoin
de Dieu. Non, Dieu n'a besoin de rien et nous
n‘avons pas besoin de Dieu, il existe un désir de
Dieu » (Beauté du monde et souffrance des
hommes, Paris, Le Centurion, p. 301).

48 - (f. Patrick Gouson, conférence au colloque de
I'’ATEM, 2007.

49 - Newmann, Sermon 13 (1836, 13 novembre :
«Dépendance des générations dans leur vie de
communion avec Dieu ») in Pensées sur /'Eglise,
Paris, Cerf, coll. Unam Sanctam, 1956, p. 89-91.
Bernard Bastian note (et je le remercie pour son
commentaire) que pour le Puits de Jacob a
Strasbourg (dont il est responsable), cet aspect est
trés important : « La filiation au fondateur, se
révéle étre une filiation du don qu'il porte et dont
les fils et les filles a sont a leur tour porteurs. La
formation, dés lors, porte davantage sur le
charisme et son déploiement que sur la connais-
sance du fondateur. »

50 - CONFERENCE DES EVEQUES DE FRANCE, Texte national
pour ['orientation de la catéchése en France, et
principes d'organisation, préface du cardinal Jean-
Pierre Ricaro, Paris, Bayard / Cerf / Fleurus-Mame,
2006. Voir I'article trés explicite de Jo&l MoLnARrio,
ISP, Institut catholique de Paris : « Le texte natio-
nal pour I'orientation de la catéchése en France »,
publié en 2007 dans la revue salésienne italienne
Catechesi, reproduit avec I'accord de cette revue
sur le site :
http://interparole-catholique-yvelines.cef.fr/hiblio-
graphie/texte_national_francais_catechese_Mol
inario.ntm#_ftn3.

« A la suite du texte de 1979, écrit Joél Molinario,
['action catéchétique était entendue comme une
activité au seuil de I'Fglise, ni tout & fait dedans, ni
tout a fait dehors. Le catéchiste était compris
comme un passeur qui parviendrait par son action
pédagogique a faire entrer les enfants dans I'ec-
clesia. Ici, 'action catéchétique est comprise dans
“un bain ecclésial’, parce que le Christ est le fonde-
ment de cette responsabilité de I'fglise qui n'est
pas une activité facultative, mais une action qui la
constitue comme Eglise du Christ, avec le Pére, par
le Fils et dans I'Esprit ; 'Eglise est sujet de ['action
catéchétique. » Une tentative pour les évéques de
prendre en compte I'évolution de la cité et de la
donne religieuse dans notre société sécularisée. . .

51 -Cf. Conférence de Jean-Louis SOULETIE au
colloque de I'ATEM, 2007.

52 - Texte sur:
www.ccee.ch/Catechesis/DUFOUR/Dufour%20-
%20Francese.doc

53 - Cardinal Walter Kaseew, Serviteur de la joie. La
vie du prétre et le service sacerdotale, trad. fran-
caise Marie-Anne Vannier, Paris, Cerf, 2007, p. 14-15.



Fils dans |'obéissance

Michel Rondet

jésuite

Dans I'Evangile lorsque Jésus veut invoquer sa filiation divine,
c’est & son obéissance a la volonté du Pére qu'il se référe : « je fais
toujours ce qui lui plait » (Jn 8, 29), « ma nourriture, c’est de faire la
volonté de mon Pére » (Jn 4, 34). Ce qui permettra & I'auteur de I'épi-
tre aux Hébreux de le présenter comme Fils dans I'obéissance
(He 5,7-10). Ce lien a la volonté du Pére est en effet pour Jésus le
signe incontestable de I'union de son humanité & la personne du Pére.

/
|_ obéissance de Jésus

Mais comment vit-il ce lien 2 Si I'union du Fils au Pére ne fait pas
de problémes, Jésus, en assumant notre condition humaine en toutes
choses excepté le péché, a choisi de vivre son obéissance au Pére
dans les conditions qui sont les nétres. C'est dire que, fidéle a la
volonté du Pére, il ne I'a pas lu dans une vision immédiate, il a cher-
ché & la connaitre avec les moyens qui sont ceux de chacun d’entre
nous : la priére, le recours & I'Ecriture, le discernement des signes des
temps. Avant de choisir ses apétres, il passé la nuit en priére
(Lc 6, 12), comme avant d’affronter ceux qui viendraient I'arréter
(Lc 22, 41). Aprés son baptéme au Jourdain, il a lu dans le texte
d'Isaiie qu’on lui présentait dans la synagogue de Nazareth les grands
traits de la mission pour laquelle I'Esprit s'était manifesté en lui

35



REFLEXIONS
|

36

(Lc 4, 8). Devant le durcissement de I'opposition des chefs religieux
d'lsrcél, il a reconnu que son avenir serait celui des prophétes persé-
cutés comme le Serviteur souffrant d'lsaiie. L'empressement des foules
a venir écouter la parole de Jean a été pour lui le signe que I'heure
était venue de commencer sa mission. La volonté du Pére n’est donc
pas pour lui un diktat qui s'impose de I'extérieur, ni un plan tracé
d’avance qu'il lui faudrait accomplir points par points, c’est un dessein
d’amour que sa conscience d’homme découvre peu & peu et auquel
elle adhére de tout son cceur. Il lui arrive méme d’hésiter : & douze ans
dans I'enthousiasme de son premier pélerinage & Jérusalem, il pense
un instant que les affaires de son Pére I'appellent & rester dans le
Temple au milieu des docteurs. Lattitude de Joseph et de Marie lui fait
comprendre que ce n'est pas dans le Temple qu’est sa vocation mais
dans I'atelier de Joseph. Il les suit et leur sera soumis nous dit I'évan-
gile de saint Luc (Lc 2, 41). Plus dramatiquement dans le jardin de
I'agonie, il priera un instant pour que ce calice s'éloigne de lui, avant
de se relever pour accueillir ceux qui viennent I'arréter (Lc 22, 46). Ce
qui est divin en lui, ce n’est pas une vision exceptionnelle de la volonté
du Pére, mais I'amour et la foi avec lesquels il y adhére.

C’est sur ce chemin que nous sommes appelés d le suivre. Or
trop souvent nous nous faisons une idée fausse de la volonté de Dieu.
Des images nous égarent, celle du grand livre ou seraient inscrits de
toute éternité les choix que Dieu aurait faits pour nous. Nous n’au-
rions plus alors qu’une liberté, celle de nous éloigner de ce chemin
tracé. Non, Dieu attend dans la confiance que nous répondions & son
amour en créatures libres par un projet personnel. Sa Providence
sera avec nous, non pas pour nous tracer le chemin, mais pour nous
accompagner sur le chemin que nous aurons choisi, nous soutenir
dans les difficultés, nous relever dans les faux pas que nous aurions
commis. Le probléme pour nous est alors de choisir librement ce qui
nous pardit le plus conforme & I'amour bienveillant de Dieu. Compte
tenu de ce que je suis, des gréces regues, des appels entendus, de ce
que je peux savoir de la situation du monde et de |'Eg|ise, qu’est-ce
que Dieu peut attendre de moi 2

Ainsi lorsqu’un jeune vient nous trouver avec des questions sur
son avenir, il n’est pas rare de |'entendre dire : |'hésite entre plusieurs
voies, je voudrais bien faire la volonté de Dieu mais je ne sais pas ov
elle est ; sous-entendu, je viens vous voir pour que vous me le disiez.



FILS DANS L'OBEISSANCE

Posée ainsi, la question est sans réponse. Il nest pas question qu’au
nom d’une quelconque science spirituelle je dise & ce garcon ou a
cette fille ov est pour lui la volonté de Dieu. C'est & eux de découvrir
que Dieu n’attend pas d’eux autre chose que de les voir décider
honnétement ce qu'ils pourront faire de leur vie pour le service de
Dieu. Ce qui importe alors ce n’est pas tellement la matérialité du
choix qu’ils feront, mais sa qualité. Dieu sera avec eux dans leur déci-
sion si elle est libre, réfléchie, généreuse. A nous de les aider se situer
dans cefte perspective et a comprendre qu'au fond Dieu ne veut pas
autre chose que ce que désire leur volonté profonde. C'est en allant
au cceur de leur désir qu'ils rencontreront la volonté de Dieu. Tant il
est vrai que Dieu n’attend pas de nous autre chose que de nous voir
réaliser la forme de sainteté qui est la nétre, celle que I'Esprit nous
aide & découvrir et & construire. Et en ce sens Dieu travaille avec notre
fragilité méme, I'Esprit est assez puissant pour nous rejoindre dans
nos erreurs et nos médiocrités et nous aider & en faire des vocations.
Il faut donc exorciser radicalement I'idée d'une volonté de Dieu qui
viendrait contredire notre désir profond. Dieu ne peut vouloir que
notre bien et si les chemins pour y parvenir sont parfois difficiles, nous
ne devons jamais oublier qu’ « Il nous a élus dés avant la fondation
du monde pour étre saints et immaculés en sa présence dans
I'amour » (Ep 1, 4). La volonté de Dieu c’est finalement notre divini-
sation, notre assomption dans la communion trinitaire.

/
|_ obéissance religieuse

C’est dans cette perspective que nous pouvons situer tout ce que
la tradition nous a transmis sur I'obéissance religieuse. Dés les premie-
res générations chrétiennes, |'engagement dans une vie évangélique
d’hommes et de femmes se vit en communauté et demande & étre
reconnu par |'Eg|ise. Une felle structure suppose autorité et obéissance
et elles s’organisent peu & peu selon différents modeles. Mais trés vite
ce lien prend une valeur spirituelle qui sera soulignée dans la régle de
saint Benoit et va s’exprimer dans le voeu d’obéissance. Il s'agit de
faire d’une relation humaine, assez semblable & celle que I'on peut
trouver dans d'autres types de société, une consécration de la liberté

37



REFLEXIONS
|

38

humaine & la volonté de Dieu, & I'image de I'obéissance du Christ au
Pere. Cette obéissance de Jésus, elle s'est vécue dans la fidélité a la
mission recue du Pére, « comme le Pére m’a envoyé, moi aussi je vous
envoie » (Jn 17, 21). Sensibles & cet appel, les religieux ont choisi
librement de faire de leur vie une suite du Christ dans son obéissance
au Pére. Avec Jésus, ils seront fils dans I'obéissance et pour bien le
manifester ils ont suivi cet appel en entrant dans une famille religieuse
qui incarne dans I'Eglise un charisme évangélique pour le bien de tout
le peuple. Dieu les a rejoints dans cette décision, si elle a été loyale et
généreuse. Désormais cette famille religieuse est devenue pour eux la
terre de leur Alliance, c’est I que va se vivre au quotidien leur fidé-
lité & la mission recue. C'est dire que leur premier acte d’obéissance,
celui qui répondra a leur filiation divine, sera d’entrer généreusement
dans la volonté du Pére en s'efforcant de vivre de I'intérieur leur voca-
tion. La premiére instance qui a autorité sur eux, c'est le charisme de
la famille religieuse qu'ils ont choisie. Le découvrir, 'approfondir, s'ef-
forcer, jour aprés jour, d'y correspondre, c’est autre chose que d’ap-
pliquer des régles, c’est consacrer sa liberté. Elle est ainsi arrachée
aux errances et aux atermoiements de notre libre arbitre et fixée,
comme celle de Jésus, dans la volonté du Pére. Voila ce que I'obéis-
sance religieuse peut réaliser en nous : faire de nous en vérité des
enfants de Dieu dans la consécration de notre liberté & sa volonté.

Le charisme, o nous avons reconnu la terre de notre Alliance,
ne reste pas pour nous un idéal lointain, il se vit dans des orienta-
tions, des décisions qui en expriment pour nous I'actualité. Nous les
communiquer est I'ceuvre des chapitres et des supérieurs qui sont
pour nous les interprétes légitimes du charisme. Ils ont donc autorité
sur nous pour nous guider dans notre vocation. On dit parfois qu’ils
tiennent la place de Dieu. Il ne semble pas que l'on ait intérét &
employer des formules qui peuvent étre mal comprises. Personne ne
tient la place de Dieu ! Les supérieurs sont au service du charisme et
leur autorité leur vient de leur fidélité & remplir ce réle. Leurs décisions
ne sont pas des oracles divins, mais des décisions humaines au
service de notre vocation et de notre mission communes. A ce titre
nous leur devons obéissance. Aucun d’entre nous n’est maitre du
charisme, il est donné & I'Eglise pour le bien de tout le corps et le réle
des supérieurs est de nous aider a le vivre dans cette perspective.



FILS DANS L'OBEISSANCE

Ceci ne veut pas dire que la compréhension du charisme soit
I'apanage des supérieurs. LEsprit est vivant en nous et nous avons le
droit et le devoir d’exprimer ce qu’il nous inspire, mais dans un dialo-
gue ou notre volonté accueille et accepte la parole d’autorité que les
supérieurs peuvent nous dire. Jésus, & douze ans, a exprimé sa
compréhension de la volonté du Pére, mais il a accepté la parole
d’autorité de Joseph et de Marie qui |'ont ramené & Nazareth.

Nuits et lumiéres de |'obéissance religieuse

La netteté de ces perspectives spirituelles n’exclut pas les conflits
dans les relations entre le religieux et ses supérieurs. lls peuvent écla-
ter & propos de tout : organisation de la vie quotidienne, mission
donnée, relations avec les uns ou les autres. .. Ils sont de gravité diver-
ses, certains concernent de simples mesures d’organisation commu-
nautaire, ils sont & vivre dans I'acceptation simple des mesures prises
pour le bien commun, méme si d’autres pouvaient sembler préféra-
bles. D’autres plus importants concernent la mission et les conditions
de son exercice. Ici les différends portent sur des maniéres d’annon-
cer le Royaume de Dieu, donc sur des biens possibles mais incom-
patibles : il faut choisir entre deux obédiences intéressantes, on ne
peut pas localiser la méme communauté en réponse & des demandes
de deux diocéses différents, etc. Il ne m’est pas demandé alors de
justifier la décision prise parce qu’elle vient de I'autorité. Je peux,
devant Dieu, rester d’un avis différent, mais |'accueillerai avec humi-
litt la décision prise faisant prévaloir l'intérét général sur mon
opinion personnelle. Quels que soient les motifs qui m’inspirent, je ne
suis pas propriétaire de la vérité et je ne créerai pas par mon refus
d’obéissance une situation de conflits et de division. Dans une vision
de foi, je ferai prévaloir la décision de I'autorité responsable sur mon
jugement propre.

Le probléme est différent lorsqu’il s'agit d’une directive qu’en
conscience je ne puis pas accepter. Par exemple, pendant la derniére
guerre, un supérieur qui aurait interdit & un religieux de cacher ou de
secourir des enfants juifs poursuivis par la Gestapo. Dans ce cas, je

39



REFLEXIONS
|

40

dois désobéir ; si je peux je le ferai discrétement et en essayant de ne
compromettre personne d’autre que moi ; mais en cas de conflit ouvert
et grave, je dois en tirer les conséquences. Je ne peux pas vivre en état
d’objection de conscience vis-a-vis des directives de ma congrégation.
Je patienterai, si le temps laisse espérer une solution, sinon je dois
partir. Jessayerai alors de le faire dans la paix, sans amertume et en
sauvegardant I'essentiel de mon engagement qui reste de suivre le
Christ dans son obéissance au Pére. Et si je suis appelé a aider quel-
qu’un qui se trouve dans une situation de ce genre, je ferai tout pour
que la décision se prenne dans la clarté et le respect des personnes.

L'histoire de la vie religieuse a connu bien des exemples d’obéis-
sances difficiles qui se sont révélés fécondes pour les individus et pour
le Royaume de Dieu. Un des plus connus est celui du Pére Teilhard de
Chardin. Il a accepté de ne rien publier de son vivant, tout en conti-
nuant recherches et réflexions dans la ligne qu’il pensait juste et dans
laquelle il était encouragé par de grands théologiens de son temps.
On lui a rendu justice aprés sa mort et sa pensée a alors éclairé
beaucoup de nos contemporains. Il avait compris qu’on ne sert pas
I'Eglise en la quittant. Son obéissance fondée sur une foi profonde ne
justifie évidemment pas Iétroitesse d’esprit de ceux qui I'ont empéché
de s'exprimer.

Dans une culture individualiste et relativiste, bien des voix s’éle-
vent pour confester I'attitude de I'Eglise qui maintient le caractére
définitif des voeux de religion, comme celui d’autres engagements
chrétiens : mariage, baptéme... Il est vrai qu’on peut envisager des
engagements pour un service qui, eux, peuvent éfre temporaires.
Mais quand il s’agit d’engagements de foi dans une Alliance, donner
sa confiance & quelqu’un, la réponse ne peut étre qu’un oui sans
conditions, comme celui de Marie & I'Annonciation. L'Evangile, du
reste, le souligne fortement : « Quiconque a mis la main & la charrue
et regarde en arriére est impropre au Royaume de Dieu » (Lc 9, 52).
Religieux et religieuses peuvent rendre gréce a I'Eglise de sa fidélité
a la radicalité évangélique qui leur permet, aujourd’hui encore, de
construire leur liberté dans la fidélité. Leur témoignage dans I'Eglise
et dans le monde nous trace a tous le chemin d’une filiation divine,
réalisée a la suite du Christ dans I'obéissance a la volonté du Pére. =



J
avenir de la vie religieuse

Timothy Radcliffe

dominicain

Nous publions ici une intervention donnée dans le cadre
de I'assemblée générale de la Conférence religieuse cana-
dienne, qui s’est tenue & Québec du 5 au 9 juin 2008.

Je suis ravi d’étre ici pendant le 400° anniversaire de la fonda-
tion de Québec. Vous célébrez la richesse de votre histoire et I'im-
mense contribution des Canadiennes et des Canadiens & I'Eglise de
partout & travers le monde. Je suis allé & tant d’endroits ov |'ai décou-
vert des Eglises fondées par des missionnaires venus de Bretagne et
du Canada. Je ne sais pas si je serai encore le bienvenu ici quand je
vous aurai dit que 'un de mes ancétres a joué un réle dans votre
histoire. Il y a un tableau célébre qui représente la mort du général
Wolfe apreés la prise de Québec par les Anglais : I’homme qui tient le
drapeau britannique est mon ancétre !

Appelés a tre des signes d’espérance

Dans le cadre de votre assemblée, vous allez aussi réfléchir
I'avenir. Ce n’est pas une période facile pour la vie religieuse sur la
plupart des continents. Au cours de la derniére année, {'ai pris la

4



REFLEXIONS
|

42

parole devant des conférences de religieux en Asie, en Amérique
latine, en Afrique, en Amérique du Nord et en Europe et, presque
parfout, on se pose la méme question : la vie religieuse a-t-elle un
avenir 2 C'est vrai aussi au Canada. De nombreuses congrégations
sont menacées de disparaitre. Mais, déja, le nom de Québec devrait
nous redonner courage. Il vient du mot algonquin qui désigne un
passage étroit, un détroit. A l'origine, il faisait référence au rétrécis-
sement du fleuve, & la hauteur du cap Diamant.

A I'heure qu'il est, nous traversons un passage étroit, entre le
vaste bassin du fleuve en amont et la mer en aval. J'estime que notre
vocation de religieuses et de religieux est plus importante que jamais.
Nous sommes appelés d étre pour I’humanité des signes d’espérance.
Comme religieuses et religieux, nous traversons peut-étre un moment
ou nous avons des doutes sur nofre avenir mais foute I’humanité doit
affronter une grave crise d’espérance. Je ne veux pas dire que tout le
monde est nécessairement malheureux, encore qu'il y ait une épidé-
mie de suicides chez les jeunes. Je veux dire que nos contemporains
n’ont pas de récit porteur d’espérance & propos de 'avenir.

Quand |'étais jeune, a la fin des années soixante, nous avions
confiance de voir I'humanité évoluer vers un avenir prodigieux ou c’en
serait fini de la guerre et de la pauvreté. Tout semblait possible. Nous
croyions au progrés. Les Beatles charmaient le monde entier. Méme la
cuisine anglaise s'améliorait ! Aujourd’hui, au début d'un nouveau
millénaire, nous faisons face a la crise écologique, a la diffusion du
fondamentalisme religieux, au terrorisme, & I'épidémie du sida, &
|'élargissement constant du fossé entre riches et pauvres. Plusieurs états
africains risquent de s'effondrer. De quels récits porteurs d’espérance
les jeunes disposent-ils 2 Il y a le récit d’'un désastre écologique immi-
nent et le récit de la guerre au terrorisme. Ni I'un ni I'autre ne promet-
tent d’avenir aux jeunes. Dans bien des pays, le Canada, I'Espagne et
I'ltalie, par exemple, la chute du taux de natalité est désastreuse. Les
gens ont peur de faire naitre des enfants dans un monde sans avenir.

Dans ce contexte, la vie religieuse est appelée & &tre un signe
d’espérance. Pour nous autres religieux et religieuses, rassurez-vous,
il ne s'agit pas d’avoir des enfants | Notre dréle de vie, avec ses
voeux, est néanmoins un signe d’espoir pour I'humanité. Nous
sommes un espoir parce que nous avons une vocation. Cette vocation
nous appelle a entrer en communauté et nous envoie en mission.



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

Notre vocation est merveilleuse non pas parce que nous sommes
merveilleux mais parce qu’elle est le signe de I'espérance merveilleuse
dont nous témoignons pour I'ensemble de I'humanité. Je vais donc
traiter ici trois fagons pour la vie religieuse d'étre signe d’espérance :
d’abord, ¢ cause de notre profession ; deuxiémement, du fait de notre
vie communautaire, et enfin briévement gréice & notre mission.

Répondre a I'appel de Dieu en toute confiance

Commengons par la notion de vocation. J'ai été attiré chez les
Dominicains parce que |'aimais la mission de I'Ordre et que | aimais
bien les fréres. Mais, en fin de compte, ca ne suffisait pas. Je suis
devenu dominicain parce ce que j'étais convaincu que c’était ma
vocation. J'étais appelé par Dieu a suivre la voie dominicaine.

Mais c’est la I'expression d’une vérité plus profonde, & savoir
que chaque étre humain est appelé par Dieu. C'est Dieu qui nous
appelle a I'existence et il nous appelle & trouver en lui notre bonheur.
Etre religieux, cest incarner au sujet de 'humanité une conviction
fondamentale et porteuse d'espérance. Nous sommes en route vers
Dieu. Peut-étre ne savons-nous rien de ce que sera I'avenir de I'hu-
manité, des désastres et de la violence qui la guettent — périra-t-elle
sous les bombes, noyée par la hausse du niveau de la mer, grillée par
le réchauffement climatique 2 — mais nous savons que Dieu appelle &
lui toute la création.

« Me VOICi »

Tout existe parce que Dieu |'appelle a exister. « Dieu dit : “Que
la lumiére soit” », et elle resplendit. Il y a un trés beau passage chez
le prophéte Baruch : « Les étoiles se sont mises a briller, joyeuses,
chacune a son poste veille sur la nuit. Il les appelle ; elles lui répon-
dent : Nous voici ! » (Ba 3, 34). Lexistence d’une éfoile n’est pas
seulement une donnée scientifique abstraite. Les étoiles disent & Dieu
un oui joyeux. L'existence de tout, foute existence, est un oui & Dieu.

43



REFLEXIONS
|

44

Ce qu'il y a de curieux & propos des étres humains, c’est que
nous ne disons pas « oui » uniquement du fait de notre existence.
Nous disons oui & Dieu par nos paroles. Dieu nous adresse la parole,
et nous répondons en paroles. C'est pour cela que nous avons été
créés, pour répondre dans nos propres mots & la parole de Dieu.
Cette vocation de I'étre humain, un trés beau terme hébreu la
résume : « Hineni ». Il veut dire: me voici. Quand Dieu appelle
depuis le buisson ardent, Moise répond : « Me voici. » Quand Dieu
appelle Abraham pour qu'il sacrifie Isaac, Abraham répond :
« Hineni, me voici. » Quand Isaie entend une voix qui demande :
« Qui enverrai-je 2 », il répond : « Me voici. Envoyez-moi. » Mais
lorsque Dieu appelle Adam dans le jardin, ’homme ne dit pas « me
voici » : il va se cacher derriére les buissons.

C'est cette vérité de la vocation humaine que nous exprimons en
faisant profession. Nous nous plagons entre les mains de nos fréres
et sceurs, et nous disons notre oui définitif. Me voici. C'est plus qu’ac-
cepter I'obéissance & une régle. C'est plus que s’engager a vivre un
mode de vie. C'est un signe explicite de ce que cela signifie que
d'étre un étre humain.

/
S appeler mutuellement

D’ailleurs, nous ne disons pas oui seulement & notre profession.
Toute notre vie, nous continuons d'étre appelés par nos fréres et
sceurs, quand nous sommes appelés & exercer une fonction dans la
communauté, & étre économe, ou maitresse des novices, ou prieure.
Nous nous appelons les uns les autres. Notre obéissance est une
obéissance mutuelle. Et il ne s’agit pas seulement ici d’organiser de
maniére efficace la mission de I'Ordre. Il s’agit de I'assentiment
continu que nous donnons & Dieu : Hineni, me voici |

Nous devons nous oppe|er mutuellement au courage et a la
liberté, & faire des choses que nous n’oserions pas faire. Nos fréres
et nos sceurs sont |a pour nous appeler & surmonter la peur, quand
nous nous sentons paralysés et bloqués.

Un jour que je faisais une promenade avec des confréres en
Ecosse, nous sommes arrivés & une falaise ou le sentier disparaissait.



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

Il fallait avancer en tatonnant le long d’une corniche. C'était assez
effrayant, vous étiez suspendus entre le rocher et les vagues de
I'océan. Une fois arrivés & I'autre bout, nous avons réalisé que notre
frére Gareth n’était pas la. Nous ne savions pas qu'il souffrait de
vertige. Un de nous a do rebrousser chemin pour dller le retrouver : il
était paralysé par la peur. Il a fallu lui dire : « Gareth, tu mets ta main
ici. L, tu peux avancer d’'un métre. Maintenant, avance l'autre
pied. » Jusqu'd ce que finalement, il se retrouve en sécurité. Pendant
tout le périple que nous faisons en communauté, nous nous appelons
les uns les autres, et c’est en fait la voix de Dieu qui appelle chacune
et chacun de nous a la liberté et au courage, alors que nous ne savons
pas ce que nous réserve la route, au prochain détour. C'est hasar-
deux. Il nous faut apprendre a faire confiance & la voix qui appelle.

C’est comme le type qui conduisait sa voiture le long d'une
falaise en se demandant si Dieu existe. En fait, la question I'a telle-
ment distrait qu’il a quitté la route et s’est trouvé éjecté de sa voiture.
Sa chute I'entrainait le long de la falaise quand il a pu s’accrocher a
une branche d’arbre. Tout & coup, la question de la foi est devenue
urgente et il s’est mis a crier : « Est-ce qu’il y a quelqu’un la haut 2 »
Un bout d’un moment, une voix s’est fait entendre : « Oui, je suis la.
Fais-moi confiance. Lache la branche, laisse-toi tomber et je vais t'at-
traper. » Le type réfléchit un moment, avant de s’écrier : « Il n’y a pas
quelqu’un d’autre, la haut 2 »

Vivre I'incertitude dans la joie

Le grand signe chrétien de I'espérance, c’est la derniére Céne.
Jésus s'est placé entre les mains de ses disciples fragiles. Dieu a osé
se rendre vulnérable et faire don de lui-méme & des gens qui allaient
le trahir, le renier et I'abandonner. Dans la vie religieuse, nous
prenons le méme risque. Nous nous confions & des fréres et des
sceurs fragiles, sans savoir ce qu'ils vont faire de nous. Nous nous
mettons méme entre les mains de personnes qui ne sont pas encore
nées et qui seront un jour nos fréres et sceurs. Mon prieur & Oxford
est né cinq ans aprés que je sois entré dans I'Ordre | Méme aujour-

45



REFLEXIONS
|

46

d’hui, aprés plus de quarante ans de vie dominicaine, je ne sais pas
vraiment ce que les fréres vont me demander.

Nous sommes appelés & vivre cette incertitude dans la joie. La
semence de ma vocation religieuse aura probablement été la joie
inattendue d'un grand-oncle bénédictin. Gravement blessé pendant
la premiére guerre, il avait perdu un ceil et la plupart de ses doigts
mais il débordait de joie ; & condition que ma mére n’oublie pas de
lui servir sa rasade de whiskey avant d’aller au lit! Et méme si je
n’étais qu’un enfant, je soupconnais que cette joie trouvait son origine
en Dieu. L'abbé primat des bénédictins, Notker Wolf, a invité des
moines japonais bouddhistes et shintoistes & venir passer deux semai-
nes au monastére de Saint-Ottilien, en Baviére. Quand on leur a
demandé ce qui les avait frappés, ils ont répondu: «Lla joie.
Pourquoi les moines catholiques sont-ils si joyeux & »

La joie est signe d’espérance pour les gens qui ne voient plus
d’avenir devant eux. Pour les sans-emploi, les étudiants qui échouent
leurs examens, pour les couples dont le mariage traverse une passe
difficile, pour les personnes qui doivent affronter la guerre, notre joie
face a l'incertitude devrait étre un signe d’espérance, le signe que
toute vie humaine est en marche vers Dieu, quelles que soient les diffi-
cultés qui se dressent sur la route.

Etre religieux, c’est donc ne pas connaitre I'histoire de sa vie. La
plupart des gens ont des carriéres autour desquelles peuvent structu-
rer leur histoire personnelle. Ils grimpent dans I'échelle des promo-
tions. Le simple soldat devient sergent, le capitaine réve de devenir
général, et 'enseignante directrice d’école. Mais nous n’avons pas de
carriéres. Quel que soit notre réle dans I'ordre, nous ne pouvons
jomais étre plus que l'un des fréres ou I'une des sceurs. D'une
certaine fagon, peu importe ce que nous faisons. Quand les gens me
demandent ce que je fais mainfenant, je peux leur dire que e fais ce
que nous faisons tous, c’est-a-dire que je suis |'un des fréres.

Evidemment, il nous arrive d’avoir I'impression que nos fréres
ne nous reconnaissent pas pour ce que nous sommes et qu’on nous
appelle & faire des choses qui sont une perte de temps. Peut-étre nos
talents ne sont-ils pas reconnus. Dans ce cas, il faut parler. Nous ne
sommes pas des lavettes, des paillassons passifs. Nous ne pouvons
pas accepter une obéissance infantile qui fait de nous des pions que



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

le supérieur déplace & son gré sur |'échiquier pour combler les trous.
Il faut qu'il y ait dialogue et attention mutuelle. Mais cela fait partie
de notre vocation religieuse, comme signe d’espérance, de conserver
la joie de personnes dont la vie est en marche vers Dieu méme quand
on n’est pas bien traité et qu’on n’est pas apprécié a sa juste mesure.
Saint Jean de la Croix arrivait encore & chanter méme aprés que ses
fréres carmes |'eurent mis au cachot.

Je recevais derniérement une lettre d’un ami qui est un religieux
anglican. Il souffre d’une maladie qui entrainera inexorablement une
paralysie compléte. Ce grand enseignant est en train de perdre la
parole. Et il me citait le mot d’'un grand homme, Dag Hammarskjold :
« Pour tout ce qui a été... merci. Pour tout ce qui sera... oui. » Tel est
le ttmoignage de la vie religieuse.

aN
Etre des témoins d'espérance

Il est vrai que la vie religieuse traverse & bien des endroits, et
notamment au Canada, un temps de crise. Et bien des religieuses et
des religieux traversent, eux aussi, une crise. Nous pouvons nous
inquiéter de 'avenir de notre province ou de notre monastére. Nous
pouvons trouver que notre vie cesse rapidement d’avoir un sens. Mais
nous ne pouvons étre signe d’espérance pour une génération qui vit
elle-méme une crise que si nous sommes capables d’affronter nos
propres crises dans la joie et la sérénité. Cela peut faire partie de
notre vocation religieuse que d'affronter nos crises de vocation
comme des temps de gréice et de vie nouvelle.

A chaque Eucharistie, nous commémorons la crise de la nuit du
Jeudi saint. Jésus aurait pu fuir cette crise ; il ne I'a pas fait. Il I'a assu-
mée et I'a rendue féconde. Si nous arrivons au point o0 nous ne
voyons plus de route devant nous, oo nous nous sentons tentés de
plier bagages et de partir, c’est précisément que notre vie religieuse
est sur le point de mirir, de grandir en maturité. Comme Jésus a la
derniére Céne, c’est le moment d’embrasser ce qui arrive, confiants
que I'événement portera du fruit. Cela fait partie du témoignage
d’espérance que donne notre vocation.

47



REFLEXIONS
|

48

Ces crises peuvent dller jusqu’a nous faire envisager la mort de
notre communauté. Pour de nombreux monastéres en Europe de
I'Ovuest, il ne semble y avoir aucun avenir. Oserons-nous voir venir
cela dans la joie 2 Quand |'étais provincial, je suis allé visiter un
monastére dont la fin approchait, le monastére de Carisbroke. Il n’y
restait plus que quatre moniales, dont trois trés dgées. Lune des sceurs
me dit : « Timothy, mais Dieu ne peut pas laisser mourir Carisbroke,
n’est-ce pas 2 » Et 'ancien provincial, qui était assis & cété de moi, de
répondre : « Il a quand méme laissé mourir son Fils, non 2 » Comment
pouvons-nous étre des témoins de la mort et de la Résurrection si nous
avons peur de regarder en face la mort de notre propre communauté 2

Donner sa vie jusqu'au bout

Voici deux ou trois ans, il y a eu un congrés sur la vie religieuse
& Rome, et bien des gens se demandaient si |'engagement perpétuel

était encore un élément essentiel a la vie religieuse. Je suis tout & fait
favorable & ce que nos communautés s'ouvrent & toutes sortes d’amis,
d’associés et de collaborateurs ou collaboratrices, mais je continue
d’affirmer qu’au cceur de la vie religieuse il doit y avoir le geste
courageux du don de notre vie jusqu’a la mort, usque ad mortem.
C’est un geste extravagant qui dit notre espérance que toute vie
humaine, dans sa totalité, jusqu’a la mort et incluant la mort, est un
chemin vers le Dieu qui appelle.

Un jour, un frére agé, qui était sur le point de mourir, m’a confié
qu'il allait réaliser une grande ambition qu’il avait toujours eue, et qui
était de mourir dominicain. A I'époque, je n’ai pas été trop impres-
sionné par cette ambition mais avec le femps j’en suis venu & m’y
attacher. Il avait fait le don de sa vie, et en dépit des difficultés surgies
en cours de route, il ne I'a pas reprise. Il a été un signe d’espérance
pour les jeunes.

On m’a répété mille fois qu’on ne peut pas attendre des jeunes
qu'ils s’engagent de maniére définitive, jusqu’a la mort. C'est vrai
que les jeunes vivent dans un monde d’engagements & court terme,
que ce soit au travail ou & la maison. LAméricain moyen a onze
emplois différents pendant sa vie. Souvent, les mariages ne durent



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

pas. Et ¢’est pourquoi on prétend qu'il ne faut pas attendre des jeunes
qu'ils fassent profession perpétuelle. Je me rappelle un jeune frére
francais & qui on demandait, la veille de sa profession solennelle, il
se donnait & I'Ordre totalement, sans réserve et pour toujours. On dit
qu'il aurait répondu : « Je me donne complétement et sans réserve
aujourd’hui. Mais qui sait qui je serai dans dix ans 2 »

Mais voila, c’est justement parce que nous vivons dans une
culture d’engagements & court terme que la profession jusqu’a la
mort est un beau signe d’espérance. Elle parle du récit & long terme
dans lequel chaque étre humain est appelé & aller & Dieu. C'est un
geste extravagant mais il faut demander aux jeunes de poser des
gestes courageux et un peu fous, et il faut croire qu'i|s peuvent, avec
la gréice de Dieu, vivre en conséquence.

Récemment, quatre jeunes hommes ont fait leur profession
solennelle dans ma province anglaise. Diplémés, brillants, éner-
giques. Chacun d’eux aurait pu réussir dans le monde, vivre un
mariage heureux et gagner beaucoup d’argent. Des jeunes femmes
disaient: « Quel gaspillage ! Ils auraient pu étre heureux en
mariage. .. peut-étre avec moi. » (Je ne suis pas sir que quelqu’un ait
dit cela quand 'ai fait profession, malheureusement !) Le fait qu'ils se
donnent & I'Ordre jusqu’a la mort parle de I'espérance que nous
avons pour tout étre humain.

Appelés a entrer en communauté

Ainsi donc, avoir une vocation, c’est dire quelque chose de ce
qu’étre humain veut dire. Mais nous ne sommes pas seulement appelés.
Nous sommes appelés & entrer en communauté et & étre envoyés en
mission. Chacun de ces mouvements, I'entrée en communauté et I'envoi
en mission, exprime une vérité au sujet de nofre espérance du Royaume.

D’abord, la vocation & la communauté. C'est un signe que Dieu
appelle toute 'humanité & entrer dans le Royaume, Royaume dans
lequel il n"y aura plus ni divisions ni violence. La vocation humaine
est une vocation & la paix, « quand de leurs épées, comme dit Isaiie
(2, 4), ils feront des socs de charrues, et de leurs lances, des faucilles ;
on ne lévera plus I'épée, nation contre nation, on n’apprendra plus &

49



REFLEXIONS
|

50

faire la guerre ». Jésus est celui en qui et par qui s'est écroulé le mur
de I'hostilité. Nos communautés devraient étre un signe du Seigneur
ressuscité, lui qui disait & ses apétres : « La paix soit avec vous. »

Quand je demande & des jeunes gens pourquoi ils souhaitent
devenir dominicains, c’est souvent parce qu'ils recherchent la
communauté. Dans notre monde brisé, bien des gens vivent seuls.
Nous quittons nos collectivités rurales pour des grandes villes comme
Vancouver et Montréal. Depuis I'année derniére, pour la premiére
fois dans I'histoire de I'humanité, plus de la moitié des étres humains
vivent en ville. Au village, les gens connaissent leurs voisins. Dans les
rues, nous sommes invisibles. Les familles sont devenues plus petites.
Bien des gens n’ont pas de fréres et sceurs. Dieu a dit & Adam qu'il
n'est pas bon de vivre seul, mais le monde moderne est plein de soli-
taires qui aspirent a trouver une communauté.

Or justement parce que notre société est pleine de gens seuls, la
vie communautaire peut étre difficile. Nous ne sommes pas habitués
& partager notre vie avec plusieurs autres personnes. J'ai grandi dans
une famille de six enfants, avec mes parents, ma grand-mére et d’au-
tres personnes aussi. J'ai appris que ma mére m’aimait méme quand
elle avait 'air d’oublier mon nom | Ce que 'ai trouvé en entrant au
noviciat, par conséquent, n’était pas si différent de la vie & la maison.
Et pourtant, il m’arrive méme & moi de trouver difficile la vie commu-
nautaire. Ainsi, c’est le désir d’'une communauté qui en attire beau-
coup & la vie religieuse et c’est la difficulté de la vie communautaire
qui fait que certains ne restent pas.

La vie communautaire, signe du Royaume

Mais c’est & la fois la joie et la souffrance de la vie communau-
taire qui parlent du Royaume. J'ai dit de la joie qu’elle est un élément
essentiel de notre vocation. Mais c’est aussi un élément du témoignage
que nous donnons du Royaume que de vivre avec des gens qui sont
différents de nous, qui ont d’autres théologies, d’autres options poli-
tiques, qui aiment des aliments différents et qui parlent des langues
différentes. La vie avec eux pourra parfois étre merveilleuse mais elle
sera aussi difficile. Avec eux nous pourrons étre tentés de transformer



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

nos serpes en épées, plutdt que |'inverse. Mais notre vie commune est
un signe du Royaume précisément & cause de nos différences. Une
communauté d’individus qui pensent tous la méme chose n’est pas un
signe du Royaume. Elle ne signifie rien d’autre qu’elle-méme.

Jai passé un an en France comme étudiant dominicain. Ce fut
a la fois merveilleux et terrible. Un jour que j'étais assis avec quatre
dominicains frangais trés intelligents, qui ne semblaient accorder
aucune importance & ce que je pouvais dire, j'ai mis le point final &
la conversation en disant : « Maintenant, je sais pourquoi Descartes
était francais. C’est parce qu’en France, si vous ne prouvez pas que
vous existez, il n’y a aucune raison de croire que vous existez | » Et
pourtant, c’est en vivant avec ces dominicains frangais que j'ai
découvert que nous ne pouvons devenir des signes du Royaume
qu’en endurant et en gottant la différence.

Le signe le plus puissant de tout cela, c’est avec mon frére Yvon
que je I'aurai vu, lors de visites au Rwanda et au Burundi pendant les
années difficiles. Yvon sait beaucoup mieux que moi & quel point
c’était difficile. Il est dur de s’asseoir & table et a I'église avec des
gens dont les fréres ont assassiné vos fréres et sceurs. Mais cette
douleur est aussi une expression d’espérance.

La tentation pour notre société, c’est de ne rechercher la commu-
nauté qu’avec des gens qui pensent comme nous, qui partagent nos
opinions, nos préjugés et notre sang. Les conservateurs fréquentent
des conservateurs, et les progressistes des progressistes. Les person-
nes &gées sont envoyées dans des résidences pour personnes dgées,
les adolescents passent leur temps avec d’autres adolescents, et ainsi
de suite. Mme Thatcher avait I'habitude de s'informer des gens en
demandant : « Est-ce qu'il est des nétres 2 » Il faut rejeter cette tenta-
tion. Au lieu de rechercher I’homogeénéité d’une brique de glace & la
vanille, nous devrions étre un pot-au-feu ou la variété des saveurs
donne le godt.

Nouer des amitiés par dela les divisions

Dans de nombreux pays, I'Eglise est profondément polarisée
entre soi-disant conservateurs et progressistes. Il y a une véritable

51



REFLEXIONS
|

52

hostilité, une vraie colére & I'endroit de ceux qui sont « de I'autre
bord ». Notre réle prophétique consiste & essayer de nouer des
amitiés par-deld les divisions. L'opposition entre droite et gauche,
traditionalistes et progressistes, remonte & |'époque des Lumiéres, au
dix-huitiéme siécle, et n’a rien de catholique. Nous sommes tous et
foutes nécessairement a la fois conservateurs, attachés aux Evangiles
et & la tradition, et progressistes, en attente du Royaume. Il est vrai
que cerfains ont des tempéraments plus conservateurs ou plus
progressistes, mais pour nous, il ne peut y avoir d’opposition fonda-
mentale et irréductible entre tradition et transformation. Par consé-
quent, dans nos communautés, nous devons refuser de nous laisser
diviser en camps opposés.

L'un des défis consiste & franchir le fossé entre les générations.
Dans ma communauté d’Oxford, quatre générations sont représen-
tees. Il y a un vieux frére qui a été formé selon la tradition classique
d’avant le Concile. Nous sommes quatre ou cing de ma génération &
avoir vécu les années exaltantes et tumultueuses de I'aprés-Concile. |l
y a un groupe plus nombreux qui vient de ce qu’on appelle parfois
la « génération Jean-Paul Il », en réaction contre ce qu'ils tenaient
pour le libéralisme sauvage de ma génération. Et maintenant, il y a
la « génération Y », au milieu et & la fin de la vingtaine, qui est
encore autre chose. Une communauté ne peut étre florissante que si
elle ose accueillir les jeunes, les interpeller et se laisser interpeller par
eux, en sachant qu'ils ne seront jamais comme nous. Plusieurs
congrégations sont en train de mourir parce qu’elles n’acceptent pas
que les jeunes doivent étre différents de nous. Quand 'étais encore
jeune frére, nous avions un vieux dominicain épatant qui s’appelait
Gervase : ¢'était un grand savant et il argumentait souvent contre les
idées folles des jeunes mais, quand venait le temps de voter, il se
rangeait foujours avec nous parce que, sans les jeunes, il n’y a pas
d’avenir.

Notre capacité de tolérer la différence, et d’en venir & I'appré-
cier, fait aussi partie du #émoignage que nous donnons & |'Eg|ise. Le
concile Vatican Il a mis I'accent sur 'Eglise locale, regroupée autour
de l'évéque. C'est trés bien et c'est trés beau. Mais I'Eglise hiérar-
chique a besoin, elle aussi, des religieux avec leurs différents charis-
mes et leurs différentes vocations. Elle a besoin de contemplatifs qui



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

résistent & I'affairement du monde, et de religieux qui travaillent avec
les pauvres et les exclus, ou qui exercent un apostolat intellectuel.
Nous avons besoin de I'admirable diversité des spiritualités religieu-
ses : franciscaine, jésuite, dominicaine, carmélitaine, etc.

La tentation pour I'Eglise hiérarchique, c’est de tendre & l'uni-
formité. Lunité a tendance & tourner & I'imposition de I'uniformité.
Mais, comme nous I'avons vu, une communauté homogéne n’est pas
un bon signe du Royaume. Ainsi donc, les communautés religieuses
peuvent, par leur excentricité, aider |’Eg|ise & garder le cap sur le
Royaume. C'est vrai depuis I'époque ou les péres et méres du désert
ont lancé leur étrange mode de vie, voila plus de mille six cents ans.
Nous sommes comme les bouffons, autrefois, & la cour du roi, eux qui
avaient la liberté de parler librement et méme de taquiner Sa
Maijesté | Faute de cette liberté, I'Eglise meurt.

L’
envol en mission

Nous ne sommes pas seulement appelés & entrer dans la
communauté, nous sommes aussi envoyés en mission. Cela aussi
parle du Royaume et de notre espérance pour 'humanité. Jésus nous
a &té envoyé par le Pére. A la fin de chaque messe, nous sommes
envoyés. C'est un signe de I'amour de Dieu, qui n’oublie personne et
qui rassemblera 'humanité entiére dans le Royaume.

J'ai été profondément touché par une conversation avec un frére
appelé Pedro, en Amazonie. C'était un homme instruit qui aurait pu
faire toutes sortes de choses. Au lieu de cela, il a accepté d'étre
é de la jungle. Il passait la plus
grande partie de son temps & marcher et & circuler en canoé pour
visiter de petites collectivités d’indigénes inconnus du reste du monde.
D’une certaine fagon, en se consacrant & ces personnes, Pedro dispa-
raissait, partageait leur invisibilité. Mais il y trouvait sa joie parce que
c’était sa vocation. C'était un signe que ces populations que nous
n’avions jamais remarquées n’étaient pas oubliées de Dieu. Par le
soin que vous prenez des exclus, vous étes un signe de la mémoire
infaillible qu’a Dieu de chaque personne humaine.

envoyé en ministére dans ce coin recu

53



REFLEXIONS
|

54

/
S envoyer les uns les autres

Il est important que Pedro n’ait pas simplement choisi daller la-
bas. Il y a été envoyé. C'est le fait d'étre envoyé qui en fait un signe
de I'attention personnelle de Dieu et non plus une carriére comme une
autre. Nous-mémes, osons-nous envoyer et osons-nous étre envoyés ¢
Plusieurs congrégations religieuses n’ont plus le courage de le faire.
Lors d'une réunion aux Etats-Unis, une sceur m’a confié qu'elle avait
vingt ans de vie religieuse et que jamais personne ne lui avait jamais
demandé de faire quoi que ce soit. Elle peut choisir la mission qu’elle
veut. Elle a beau dire, comme Isdie : « Me voici, envoie-moi », mais
il n’y a personne qui le fasse.

Pourquoi certaines congrégations ont-elle peur d’envoyer 2 Il y
a plusieurs raisons & cela. Certaines et certains supérieurs préconci-
liaires étaient tyranniques et décidaient de maniére arbitraire : les
membres en ont été tellement blessés qu’aujourd’hui les responsables
hésitent & envoyer quelqu’un. Aprés de tels abus du voeu d’obéis-
sance, nous n’osons plus envoyer. Une autre raison a trait & la dispa-
rition des missions communautaires dans de nombreuses congréga-
tions qui ne dirigent plus d’hépitaux, d’écoles ou de colleges, qui se
sont tournées vers les paroisses pour exercer I'apostolat et qui ont été
absorbées par les structures de 'Eglise locale. Il ny a donc plus de
mission o0 envoyer des gens.

Mais je suis convaincu que pour que la vie religieuse redevienne
florissante, il va nous falloir retrouver le courage de nous envoyer les
uns les autres, car autrement nous n’arrivons pas ¢ étre un signe de
la mémoire de Dieu. Je ne serais jamais entré chez les Dominicains
si on m’avait dit que je pourrais faire ce que je voudrais. Et les jeunes
ne viendront pas aujourd’hui & moins de savoir que nous allons leur
demander de faire des folies, des choses qui pourraient sembler
dépasser leurs capacités.

Jésus a été envoyé pour incarner le visage du Pére. Il recon-
naissait les gens. Rencontrer Jésus, c’est toujours rencontrer quel-
qu’un qui vous a reconnu le premier. Il reconnait Nathanaél, et alors
Nathancél le reconnait. Il reconnait Zachée dans le figuier. Il recon-
nait Marie-Madeleine dans le jardin, et alors elle peut le reconnaitre :
« Marie. — Rabbouni. » Un jour & Lima, 'ai trouvé une photo d'un



LAVENIR DE LA VIE RELIGIEUSE

enfant de la rue. Et sous le portrait, il y avait : « Saben que existo,
pero no me ven. » (Vous savez que j’existe mais vous ne me voyez
pas.) Les gens savent qu'il existe en tant que probléme, comme
menace, mais ils ne le voient pas, lui. Les religieux et les religieuses
sont envoyés dans les endroits les plus oubliés, pour &tre le signe du
Dieu qui n’oublie personne et qui reconnait les visages.

Garder confiance

En conclusion : & cette époque ou |'humanité souffre d’une crise
d’espérance, la vie religieuse peut étre un petit signe du Royaume.
Nous sommes un signe d’abord en vertu de notre vocation. Nous
rendons visible la vocation de toute I'humanité, qui est appelée au
Royaume. Nous sommes un signe du Royaume en étant appelés a
entrer en communauté et en osant vivre avec des gens différents de
nous. D'une maniére prophétique, nous refusons la sécurité d’'un
foyer composé de personnes qui pensent comme nous. Et nous
sommes un signe en étant envoyés en mission en dehors de la
communauté, pour signifier 'amour et la mémoire infinis de Dieu.
Etre un signe de ce genre, c’est quelque chose qui vaut la peine.
I'Eglise et la société ont plus que jamais besoin de ce signe. Alors
ayons confiance. Nous ne sommes poas finis | w

Publié avec I'aimable autorisation de la CRC

Toute reproduction de cette conférence
requiert I'autorisation préalable de la CRC :
communications@crc-canada.org

55












= PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

a vie monastique, un appel
pour aujourd’hui et demain ?

Jean-Pierre Longeat
bénédictin,
abbé de ligugé

En France, la vie monastique est toujours trés présente : on
compte quelques 1 300 moines (au sens strict : bénédictins, cister-
ciens, chartreux) répartis en 44 monastéres et quelques 5 500 monia-
les réparties en 294 monastéres (bénédictines, carmélites, cistercien-
nes, clarisses, dominicaines, visitandines, autres). Bien sor, la chute
du nombre des vocations est réelle depuis longtemps, mais il est peu
de pays hors d’Europe & bénéficier d’une telle abondance de moines
et moniales. Il est vrai que les monastéres ne sont pas également
répartis sur le territoire francais et que beaucoup de régions déplo-
rent ne pas avoir une felle présence dans leur Eglise locale. Mais il
faut rajouter, & cet ensemble des grands ordres traditionnels, un
certain nombre de communautés nouvelles qui représentent aussi un
apport numérique et qualitatif non négligeable.

Au lieu donc de gémir sur les malheurs des temps, voyons quels
sont les appels auxquels le charisme monastique peut répondre
aujourd’hui.

Vie monastique

Mais qu’entend-on exactement par vie monastique 2 Le label est
tellement en vogue actuellement que |'on ne sait plus trés bien a quelle
couleur d’habit se vouer. Dans le vocabulaire actuel, au sens strict, les

59



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

60

moines sont des hommes ou des femmes célibataires qui vivent dans
un monastére ou un ermitage, dans un lieu donc qui comporte une
part p|us ou moins grcmde de solitude, afin c|’y consacrer toute leur
énergie a la recherche de la pacification qui conduit & I'accomplisse-
ment du commandement de I'amour et permet d’orienter sa vie en
fraternité avec tous les hommes vers la communion divine. Tous les
disciples du Christ sont bien appelés & poursuivre ce projet de paci-
fication intérieure pour vivre le commandement de I'amour, mais tous
ne sont pas appelés a se retfirer dans une plus grande solitude pour
s’y consacrer d’une maniére aussi radicale. Ce type de « définition »
de la vie monastique n’exclut pas et méme comprend une certaine
part de contact et de collaboration avec la société. Les activités de
travail et d’accueil sont souvent l'occasion d’un partage fructueux
avec toutes les personnes rencontrées. Il a méme pu arriver au cours
de I'histoire que des moines soient envoyés hors de leur monastére
pour participer & I'annonce de I'Evangile sous différentes formes
dans un élan missionnaire.

Il serait trop restrictif de vouloir définir la vie monastique comme
un pur et simple engagement dans la priére. Cette maniére de défi-
nir le moine est trop marquée par I'esprit moderne qui depuis la fin
du Moyen Z\ge catégorise, spécialise, classifie & outrance, tout objet
susceptible d’étre analysé. Comme |'a écrit le P. Lécrivain, «la vie
monastique est comme la matrice de la vie consacrée ». A tel point
que méme si au cours des siécles suivant le Moyen Age, cette vie a
pris des tournures différentes, en son essence, c’est toujours la méme
vie : foute vie religieuse comporte une part de vie monastique et toute
vie monastique contient une part de vie religieuse qui se déploie en
des formes variées. C'est pourquoi, la vie bénédictine et méme cister-
cienne (dans une moindre part) présente une belle diversité & travers
les continents et les pays. Certains monastéres ont des colleges, des
universités, des missions, des entreprises avec de nombreux salariés,
alors que d’autres ménent une vie de grand silence dans la réclusion
d’une stricte cléture.

La vocation monastique passe par une attention & I'unité entre
la vie dite apostolique et la vie dite contemplative. Il est indispensa-
ble de retrouver la source commune qui consiste en un travail de
conversion et que les anciens appelaient « vie active » ou «vie
pratique » et un désir de priére qui conduit & I'union & Dieu, appelé



LA VIE MONASTIQUE, UN APPEL POUR AUJOURD'HUI ET DEMAIN ?

par les anciens, « vie contemplative ». Lune et |'autre sont nécessai-
res & tous, et méme a tous les fidéles ; la vie consacrée, a l'intérieur
de laquelle se situe la vie monastique en cultive des accents divers qui
sont autant de richesses et espérons-le de stimulants pour I'Eglise.
Parmi tous ces accents, le recul pris sur I'immédiateté des choses de
ce monde n’est pas le moindre.

La communauté

Lla vie monastique comporte généralement une dimension
communautaire (la vie érémitique n’est pas le fait des débutants mais,
comme le dit saint Benoit, « de ceux qui ont déja été aguerris dans
les rangs de la communauté fraternelle afin de pouvoir envisager un
face & face non illusoire avec le diabolos, le diviseur, I'adversaire
spirituel ». Cet élément communautaire revét une grande importance
dans le monde contemporain. On peut dire que I'un des témoigna-
ges les plus impressionnants de la vie monastique est le fait qu’une
communauté d’hommes ou de femmes rassemblés en un méme lieu
pendant trente, quarante, cinquante ans et méme pendant des
siécles, sans que ses membres n’en viennent & s’entredéchirer. Une
communauté monastique est missionnaire dans la mesure ou c’est sa
vie méme qui annonce I'Evangile. Sa vie est une prédication infini-
ment précieuse. Dans une culture qui tend & se globaliser, ou I'indi-
vidu et la masse indifférenciée sont les ingrédients d’une certaine
compréhension de la vie en ce monde, on peut étre frappé du choix
différent des communautés chrétiennes et spécialement monastiques.
L&, la personne est bien prise en compte comme un sujet individuel &
part entiére, mais cette personne est membre non d’'une masse mais
d'un corps vivant, dans la cohésion duquel I'existence acquiert un
sens, car jamais 'homme n’a été créé pour étre réduit & lui-méme ou
pour étre objectivé dans un collectif.

On peut comprendre combien, pour des jeunes ou des moins
jeunes de notre temps, |'adaptation & une telle perspective ne va pas
de soi fout en étant fortement désirée. Il y a donc un équilibre & trou-
ver pour que individu et communauté trouvent leur juste place. C'est
bien ce que propose la Régle de saint Benoit en maints endroits :

61



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

62

depuis le chapitre 1 (Les catégories de moines) jusqu’au chapitre 72
(Du bon zéle) en passant par bien d’autres : 3 (L'appel des fréres en
conseil) ; 53 (La réception des hétes) ; 58 (La maniére de recevoir les
freres) ; 63 (Le rang a garder dans la communauté) ; 64 (L'institution
de 'Abbé) ; et aussi les chapitres 68 et 71 (L'obéissance).

Hommes et femmes

Dés le début de I'expérience ascétique, hommes et femmes ont
été également concernés. Les femmes cependant ont toujours été plus
nombreuses & répondre & cet appel. Méme si les réseaux étaient
jusqu’a présent relativement étanches entre les congrégations mascu-
lines et féminines, les influences réciproques ne manquent pas et la
prépondérance institutionnelle des hommes reste trés forte en matiére
de législation. La question posée ici est particulierement actuelle : elle
concerne |'équilibre hommes/femmes dans les sociétés contemporai-
nes. On peut constater |'apparition de communautés d'inspiration
monastique, doubles ou méme mixtes plus nombreuses que par le
passé. Que dire & ce sujet 2 Dans |'histoire de I'Eglise, les fondations
paralléles ont toujours existé : il arrivait souvent qu'un monastére
d’hommes et un monastére de femmes soient voisins I'un de I'autre.
Les monastéres doubles présentent une autre formule : au centre, une
église ou tous se retrouvent pour la liturgie, avec de part et d’autres
deux béatiments distincts et indépendants pour la plupart des services.
Dés le ix° siecle, les monastéres doubles avaient disparu au profit des
monastéres paralléles.

On peut noter aujourd’hui une reviviscence de ce genre d'ini-
tiatives. Le plus souvent, c’est le fait de communautés nouvelles qui ne
suivent pas la régle de saint Benoit, mais dont certaines s'inspirent :
les situations sont trés diverses, depuis le monastére double ou sceurs
et fréres ont des vies de communautés bien distinctes mais se retrou-
vent pour la liturgie, le repas ou quelques réunions, jusqu’aux
communautés ou sont rassemblés célibataires consacrés hommes et
femmes, célibataires laics hommes et femmes, coup|es et enfants sous
I'autorité d’un seul « berger » et sous un méme toit.



LA VIE MONASTIQUE, UN APPEL POUR AUJOURD'HUI ET DEMAIN ?

Les ordres bénédictins et cisterciens ont toujours connu les
fondations paralléles de moines et de moniales ou, en tout cas, des
monastéres proches avec des échanges de bonne fraternité ; certai-
nes congrégations fonctionnent en grande complémentarité au
niveau des chapitres généraux ou méme des réunions régionales ou
provinciales. Dans les sociétés contemporaines ob hommes et femmes
ont tant de mal & se situer réciproquement, il est important que les
moines et les moniales puissent développer une parole et des actions
communes afin d’étre les témoins de la constante nouveauté de
I'Evangile.

Anciens et jeunes

Une des caractéristiques des sociétés occidentales est le vieillis-
sement et la difficulté de renouvellement de la population : les nais-
sances sont en moins grand nombre que les décés et |'espérance de
vie progresse régulierement. On imagine bien et on expérimente
chaque jour les difficultés lies o cet état de fait. De tout temps, les
relations entre les différentes générations ont été I'objet de nombreu-
ses questions. Saint Benoit évoque déja dans sa régle ce probléme en
deux passages (ch. 4 et ch. 64). L'expression « aimer les jeunes et
respecter les anciens » est la clé de compréhension de la position de
saint Benoit. La jeunesse est incontestablement une force puissante ;
tout semble possible & celui qui commence. Cela se traduit parfois
par un certain absolutisme. Mais cet élan est souvent contrecarré par
la dure constatation de la réalité brute. Alors, on prend conscience
qu'il n’est possible d’aboutir que par un long cheminement : I'élan ne
suffit pas, il faut aussi de I'expérience et surtout beaucoup de
patience.

Personne n’est fait pour rester jeune ; la croissance se fait en
vieillissant. Chaque étape de vieillissement est marquée par une crise
nécessaire. On apprend que I'on est capable de beaucoup mais
souvent bien autrement que I'on ne pensait. Il faut donc réentendre
un appel qui va se déployer & travers des choix différents et mieux
adaptés a la situation. Ne pas vouloir accepter ces temps de crises,

63



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

64

ne pas vouloir accepter les étapes de maturation dans le vieillissement
peut étre 'un des aspects les plus difficiles dans la relation entre les
générations. Il est bien clair qu’aujourd’hui, I'idéal de jeunesse est
maintenu aussi longtemps que possible et la traversée juvénile peut
durer jusque vers trente ans, voire plus encore. Dans I'age adulte,
prennent sens les notions de durée, de stabilité, de fidélité & la parole
donnée, de nécessité de I'institution. Mais cet dge est aussi marqué
par I'expérience progressive d'un certain désenchantement avec la
tentation de baisser les bras, de fuir dans le travail ou la sur-occupa-
tion qui meublent le vide avec aussi, cette difficulté & céder la place
lorsqu’on commence & voir ses forces diminuer. Si la société occi-
dentale a fixé une limite d’ége pour la cessation des activités profes-
sionnelles, il n’en va pas de méme dans la vie monastique et pour
bien des raisons, on peut se sentir encore indispensable dans sa
charge jusqu’a I'extréme limite de ses possibilités, ce qui ralentit
inévitablement certains renouvellements nécessaires : si |'adolescence
se prolonge jusque vers trente ans, I'entrée dans la vieillesse propre-
ment dite en est d’autant plus retardée !

Dans des sociétés productives comme les nétres, c’est presque
une honte de vieillir | Comment aujourd’hui retrouver la richesse de
cefte expérience du dernier vieillissement et comment la partager en
communauté 2 La vieillesse est la période du détachement. La
perspective de la mort s’y fait davantage présente. Il arrive qu’on
vieillisse trés mal en refusant cette réalité, en ne voulant pas lacher
prise. Le besoin de se faire encore valoir, de tyranniser les autres de
mille maniéres pour se donner le sentiment d’exister encore peut étre
une des pires manifestations de la vieillesse. Et voila bien I'ultime
crise, celle qui conduit & la sagesse. La sagesse advient quand
I’homme connait sa fin et qu'il 'accepte sans s’en réjouir & tout prix
mais d’une maniére réaliste. On distingue alors |'important du négli-
geable, ce qui reste de ce qui passe. La est la grandeur de la
vieillesse. C'est d’un autre ordre que I'efficacité ou la force d'inter-
vention, mais plutét du rayonnement et de la pacification.

La communauté monastique est donc & pour témoigner que
I'amour est possible méme entre les générations. Chaque monastére
regroupe jusqu’d quatre générations ! Il y a la un défi considérable
pour les années & venir.



LA VIE MONASTIQUE, UN APPEL POUR AUJOURD'HUI ET DEMAIN ?

Formation

Méme si les moines quittent les activités ordinaires du « monde »
et cherchent une certaine simplicité de vie et un dépouillement de
moyens, leur expérience les conduit cependant & promouvoir des
éléments de culture qu'ils développent ensuite avec méthode et
souvent quelque intelligence | C'est pourquoi les moines ont toujours
mis beaucoup de soin & la formation des jeunes qui se présentent
dans leurs couvents. Aujourd’hui,

es questions sont peut-étre plus
complexes qu’elles ne |'ont jamais été en ces matiéres, car la tenta-
tion matérialiste ou en tout cas, immanentiste est omniprésente et la
conception habituelle d’un monde sans Dieu oblige tous les chrétiens
a essayer de comprendre cette évolution pour mieux y répondre.

Ainsi, les moines sont en devoir de participer & ce type de
problématique avec leur maniére propre qui les rend sensibles au
mystére de toute chose sans jamais avoir fini d’entrer dans |'immen-
sité de la réalité derniére.

II semble clair, mais pas pour tous cependant, que les moines ne
peuvent se contenter de répéter servilement les acquis du passé. Les
plus grands théologiens, sur lesquels s'appuie la tradition de I'Eglise,
n‘ont jamais fait cela. Enracinés dans la tradition, ils ont inventé
toutes sortes de langages pour annoncer I'Evangile & tous les peuples
tout au long de I'histoire. Cela est encore & poursuivre aujourd’hui, et
il faut bien reconnaitre que les moines sont souvent douloureusement
absents de ce chantier sans lequel I'Eglise aura bien du mal & passer
les grandes crises qui vont encore la secouer dans les temps & venir.

Pour cette téche, il est important que les monastéres aussi bien
de moines que de moniales s'unissent, se concertent, se montrent
exigeants et généreux ; |'effort & faire est trés onéreux & tous points
de vue, mais & long terme, il est prometteur et permet de porter de
nombreux fruits autrement que dans le repli sur I'observance litérale
de coutumes relatives et cependant nécessaires, mais secondes par
rapport & I'étonnante vitalité de la foi.

Des foyers monastiques en ville sont indispensables pour déve-
|opper le fruit des o|i0|ogues entre moines, chercheurs, professeurs,
étudiants et spécialistes ou simplement témoins des réalités de la foi.

65



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

66

Des studiums sont nécessaires, pris en charge par plusieurs monasté-
res ou en relation avec les facultés catholiques pour que puissent se
vivre ensemble sous forme de sessions par exemple, |'acquisition des
connaissances, d’'une méthode de travail et |'expérience monastique
trés concréte du plus quotidien (travail, lectio, vie fraternelle).

La formation se trouve aussi confrontée & la grave question de la
structuration des personnalités selon un équilibre satisfaisant de la
psychologie : il est reconnu aujourd’hui que cette construction humaine
et spirituelle s'éfend sur une période relativement longue, avant qu’il ne
soit méme possible de prendre un engagement définitif. L'accom-
pagnement de cefte formation initiale nécessite une proximité des
candidats et de leurs formateurs et une connaissance minimale de la
dimension psychologique mais aussi un enracinement dans une tradi-
tion porteuse, sans crispation, avec beaucoup de souplesse, sans pour
autant renier les exigences liées & tout développement authentique.

Culture

Dans le prolongement de la formation, on peut dire que les
moines se trouvent appelés & transmettre et & inventer avec d’autres
des éléments de culture qui participent & la construction d’une société
et d'un monde foujours & renouveler.

Les monastéres sont souvent des lieux de mémoire que les artis-
tes ou les savants aiment & fréquenter pour nourrir et interroger leur
inspiration. Depuis toujours, ces hommes et femmes conduits au
désert pour y chercher Dieu dans la vérité de leur étre profond se sont
montré attentifs & un certain art de vivre o chaque détail prend de
la valeur : la forme, la couleur, la position, I'expression, I'intensité
dune réalisation comptent beaucoup dans la réussite de la commu-
nication entre les &tres.

Si la culture occidentale est amenée dans I'avenir & connaitre un
certain effondrement, les communautés monastiques avec d’autres
communautés pourront peut-étre se présenter comme des lieux
stables oU des passages seront possibles vers une nouvelle culture.

C’est pourquoi, méme si la dimension de retrait reste essentielle
dans la vie monastique, elle ne coupe pas cependant des cris et des



LA VIE MONASTIQUE, UN APPEL POUR AUJOURD'HUI ET DEMAIN ?
S

espérances des hommes que toutes les cultures de par le monde sont
chargées d’exprimer.

On peut espérer que les monastéres sauront saisir cefte chance
de participer a ce grand passage en collaboration avec les artistes et
les chercheurs préts au dialogue.

Exclusion et intégration

Par définition, en raison de leur situation de mise a I'écart volon-
taire, les moines sont des marginaux et se frouvent ainsi proches de
tous les autres marginaux et exclus de notre société. Déjd, au temps de
saint Benoit, les hotes de toute espéce frappant & la porte du monas-
tére, ne manquaient pas d foute heure du jour et de la nuit et la régle
de saint Benoit prescrit de leur répondre et de les traiter comme le
Christ en personne, spécialement en la personne des pauvres.

On peut penser qu’un des éléments de construction de I'avenir
passe par la collaboration avec tous ces exclus habituels de la vie
sociale qui portent tant de richesses & laisser grandir pour pouvoir
penser et agir d’une maniére totalement neuve.

Un accueil d’urgence pour la nuit ne peut suffire. Il est néces-
saire pour les communautés de s'inscrire dans des réseaux qui pren-
nent en compte les besoins de ces personnes aux différents stades de
leur cheminement.

Cette perspective reflete |'esprit de la Révélation ou Dieu
s'adresse en priorité aux pauvres, aux humiliés qui n’ont aucun droit
& faire valoir, mais sont des étres en attente, en désir préts & recevoir
la Parole de vie pour la suivre. Les monastéres sont bien des lieux de
partage, mais ne sont-ils pas aussi des lieux d'installation et de sécu-
rité ov la simplicité de vie, le dépouillement sous toutes ses formes
sont insuffisamment vécus 2

Les lieux de passage vers une société nouvelle ne pourront étre
que des lieux de pauvreté, de précarité. C'est pourquoi, si I'on veut
que dans des pays riches comme les nétres, la vie monastique puisse
avoir quelque avenir, il est nécessaire qu’elle soit simple et concréte-
ment pauvre comme elle |'est incontestablement dans certaines
communautés. Peut-étre faudrait-il imaginer des refondations en

67



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

68

groupes plus restreints autour d’'une communauté centrale forte de
son enracinement humain et spirituel pour redécouvrir et vivre
concrétement cette dimension de dénuement matériel.

Conclusion

La vie monastique, aujourd’hui comme hier, est en mesure de
permettre & cerfains et & certaines de répondre & un appel de vie en
Christ. En soulignant quelques aspects trés contemporains que la vie
monastique permet d’aborder sous un jour positif, nous avons pu
montrer |'une ou I'autre caractéristique de cette vocation et montrer
en quoi elle avait quelque pertinence. Chaque année, quatre & cing
nouvelles fondations monastiques apparaissent sur la surface du
globe, mais elles naissent généralement sur d’autres continents que
I'Europe. Pourtant, la vie monastique a quelque chose a dire et a faire
dans les pays de vieille tradition chrétienne qui éprouvent assez
douloureusement la perte du sens et qui devront vivre un passage
vers une civilisation ou une culture nouvelle dans les décennies &
venir. Cependant l'essentiel réside encore ailleurs. L'avenir des
communautés monastiques est entre les mains de I'Esprit Saint.

Le développement de la vie monastique est bien d’actualité ! Il
est donné dans le mystére d’une présence qui ne cesse d’advenir et
qui seule, peut éclairer le chemin des hommes sur la route du Christ
par la force de I'Esprit. m



ge=PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGE

ien dans I'Eglise
et pourtant inclassables

Isabelle Parmentier
vierge consacrée,
diocése de Poitiers

Le 31 mai 1970, le Ritvel de la consécration des vierges est mis
& jour et promulgué selon les orientations du concile Vatican II.
Conférée au cours des siécles & certaines moniales qui en avaient
gardé la coutume, cette consécration s'offre désormais aux femmes
désireuses de vivre un célibat pour Dieu au cceur du monde. Grande
nouvelle pour celles qui étaient déja engagées mais qui, jusque-la,
devaient vivre leur engagement en toute discrétion, sans autre possi-
bilité que des voeux privés. Les voila publiquement reconnues dans
|’Eg|ise‘. Rien qu’en France, elles sont aujourd’hui prés de quatre
cents. Qui sont-elles au juste 2

Une antique tradition : les « vierges consacrées »

On les appelle vierges consacrées, nom historiquement situé,
affectivement chargé, lourd & porter, qui préte, sinon & sourire, du
moins & confusion. Une appellation contrélée qui renseigne peu sur
ce qu’elles sont réellement. Beaucoup s'interrogent. Pourquoi, en plein
xx° siécle, avoir été rechercher cette expression ancestrale 2 L'enjeu
dépasse la seule question de vocabulaire. Il nous faut expliciter cette
vocation, risquer d’autres mots pour en dégager le fondement chré-
tien, montrer son originalité toute baptismale, son actualité prophé-
tique dépoussiérée au coeur de I'Eglise pour le monde d’aujourd’hui.

69



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

70

Cet article voudrait mettre en lumiére la chance que représente une
telle vocation dans I'Eglise, en montrant aussi ses ambivalences, ses
ambiguités et méme ses tentations. Car cefte vocation est une voca-
tion & risque, tant pour I'Eglise qui s’engage que pour la femme qui
se donne. Engagement offert & un petit nombre et qui devrait rester,
& mes yeux, exceptionnel. Je nai paradoxalement jamais travaillé &
la promotion de cette vocation complexe. Si | accepte aujourd’hui de
parler aprés des années de silence, c’est parce qu’on me le demande
instamment. Je le fais non pour convaincre, mais pour tenter de
contribuer, dans la mesure du possible, & éclairer un peu. Loin de moi
la prétention de parler au nom des autres vierges consacrées, encore
moins d leur place. Chacune est unique. Toutes différentes. Alors, &
partir de mon expérience personnelle, m’appuyant sur I'histoire d’au-
tres femmes engagées ces derniéres années, en particulier dans le
diocése de Poitiers, j'essayerai de donner chair & cette réalité fémi-
nine multiple et riche. Je risquerai quelques réflexions théologiques
dans I'espoir d’ouvrir peut-étre des perspectives.

Une seule consécration : le baptéme

Je me suis personnellement engagée il y a prés de vingt-huit
ans, le 16 novembre 1980 & Maisons-Alfort, dans le Val-de-Marne
entre les mains de Mgr Frangois Frételliére, au milieu d’une assem-
blée nombreuse de témoins, foule disparate composée de collegues
de travail - |'étais & I'époque enseignante dans un collége public —
de prétres, d’amis d’enfance de mon village du Sud-Ouest, de ma
famille, d’enseignants de la faculté de théologie de Paris ou i étais
étudiante au cycle C, des voisins du quartier, des religieuses, les
membres de mon équipe d’accompagnement, et les paroissiens avec
qui je vivais des engagements pastoraux aussi variés que passion-
nants. Premiére « consacrée » dans le diocése de Créteil, I'événement
éveillait la curiosité & une époque o se cherchait avec enthousiasme
et souffrance, dans I'espérance malgré les difficultés et les tatonne-
ments, la place de la femme dans I'Eglise. Ni ministére, ni consécra-
tion religieuse, ni sacrement, quoi donc alors 2 Nous avions I'impres-
sion que quelque chose de nouveau commencgait. Cing mois plus tét,



BIEN DANS L'EGLISE ET POURTANT INCLASSABLES

le pape Jean-Paul Il en visite en France, avait lancé au Bourget son
vibrant : « France, qu’as-tu fait de ton baptéme 2 » J'avais conscience
de vivre mon baptéme jusqu’au bout en consacrant ma vie & Dieu
dans le célibat, aux cétés de ceux qui, dans le sacrement du mariage,
déployaient leur baptéme, eux, dans I'amour conjugal. Car & la
méme époque, mes fréres et sceur se mariaient, mettaient au monde
leurs premiers enfants, une amie trés chére s’engageait comme
moniale & |'abbaye du Bec-Hellouin, un séminariste ami se tenait
dans le cheeur, et moi, je me donnais autrement qu'eux, a leurs cotés,
comme eux et différente, dans une méme dllégresse partagée. Tous
consacrés, fant il est vrai qu’une méme et unique consécration se
déploie en toute vocation : la consécration baptismale. Tout baptisé,
marié ou pas, religieux ou ministre ordonné, est consacré & Dieu,
greffé au Christ, oint de I'Esprit. Vierge consacrée, vierge baptisée,
c’est donc la méme chose. On pourrait dire alors que je suis laique
consacrée. L'expression est commode mais, reconnaissons-le, tout
aussi illogique. Si laic veut dire non prétre ou non diacre, (qui n’a pas
recu de ministére ordonné), ou membre du peup|e saint tout entier
baptisé (laos), alors laique consacrée est encore |'équivalent de chré-
tienne baptisée. On tourne en rond.

Un don total et définitif

En ces années post-conciliaires d'effervescence théologique et
pastorale, le pére Frételliére soucieux autant que moi de ne pas rétré-
cir mon engagement au seul veeu de chasteté, prit la liberté d'écarter
le vocabulaire trop exclusivement nuptial 2. Nous avons laissé de cété
les expressions mystiques de vierge, de pureté, d'innocence premiére,
de corps sanctifié, ignorant méme jusqu’a l'expression épouse du
Christ. « Comment Jésus peut-il étre le mari de tant de femmes d la
fois 2 m’avait demandé un collégien insolent. Serait-il polygame 2 » Si
la tradition patristique est solide, si la poétique et la symbolique litur-
giques sont édifiantes, en réalité, la pente est glissante : sexualité refou-
lée et sublimée en une sainteté révée, désincarnée, idéal inatteignable,
souvent déconnecté de la réalité bien fragile d’une féminité affrontée
aux relations humaines sexuées, toujours complexes. Que d’excés !

71



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

72

Sans parler du lyrisme exalté, exprimé souvent (mais pas seulement)
par des hommes eux-mémes célibataires. Qui oserait s’enquérir &
propos d'un jeune homme s’engageant par veeu au célibat s'il est bien
« vierge consacré » au masculin 2 Sérieusement, pourquoi la virginité
serait-elle exclusivement féminine 2 Quoi qu'il en soit, la vie — et a
fortiori toute une vie — ne se résume pas & la maitrise de la sexualité.

« Vous étes au Christ »*

D’'un commun accord, le pére Frételliere et moi avons donc
substitué au vocabulaire nuptial le vocabulaire paulinien d’apparte-
nance au Corps du Christ. Ainsi ai-je prononcé mes voeux avec les
mots mémes de |'apdtre Paul : « Je considére que tout est perte en
regard de ce bien supréme qu’est la connaissance du Christ mon
Seigneur, le connaitre, Lui, avec la puissance de sa Résurrection et la
communion a ses souffrances... C'est pourquoi je m’engage par voeu,
pour toute ma vie, a Lui consacrer mon corps, mon cceur et ma liberté,
m’efforcant de vivre dans la simplicité évangélique et le partage avec
mes fréres... Ainsi, tendue en avant de tout mon étre, je m’élance vers
le Christ pour técher de le saisir, ayant déja été saisie par lui*. » Le
reste du cérémonial fut également adapté, dans le respect de ses
signes et de son esprit, privilégiant d'un bout & l'autre les mots de
'Ecriture. La Bible me fut remise comme livre de priére et de vie. Pas
de voile, pas de place d’honneur attitrée & la cathédrale comme dans
antiquité, mais I'anneau pour signifier I'alliance baptismale définitive
dans le Christ avec Dieu, dans une vie de célibat au service de I'Eglise
et de mes fréres. La priére consécratoire a elle aussi été entiérement
réécrite par |'évéque : le don de I'Esprit n’est pas d’abord pour la
sanctification de mon &me (ni de mon corps), mais en vue d'édifier et
de sanctifier le Corps du Christ. Ainsi se transmet la Tradition dans
I'obéissance & I'Esprit, loin des soumissions stériles a la lettre *.

« Nous vous donnons notre enfant ! »

Vingt-huit ans plus tard, avec du recul, je me réjouis de la diffi-
culté que nous avons toujours & nommer cette vocation. Ni prétres, ni



BIEN DANS L'EGLISE ET POURTANT INCLASSABLES

évéques (!), ni diacres, ni mariées, ni religieuses, ni moniales, ni ermi-
tes... ni ceci, ni cela. On nous définit facilement par ce que nous ne
sommes pas. Notre nom semble imprononcob|e. C'est peut-étre mieux
ainsi. Je repense souvent au #émoignage bouleversant que ma mére a
fait le jour de mon engagement en 1980. Il n’a pas pris une ride.

« Le projet de notre fille n’est pas tellement facile & comprendre.
Comme les Mages, nous devons marcher les yeux fixés sur ['étoile.
Quand nous voulons décider nous-mémes de la route a prendre,
nous nous retrouvons au pire devant Hérode, au mieux devant
quelques vieux Sages, pas si sages que cela, décidés o nous faire
marcher sur des chemins connus, tranquilles, bien balisés qui ne sont
pas obligatoirement ceux que le Seigneur a choisis pour nous.
Comme il serait plus simple en effet et, en un sens, plus rassurant, de
pouvoir mettre un voile sur la téte de notre fille et de lui donner une
étiquette conforme aux normes habituelles. Mais voila : “I'Esprit souf-
fle ou il veut” et I'étoile nous guide toujours “sur un autre chemin”.
Notre fille a délibérément choisi de rester laique, comme vous et moi,
prenant 'Eglise comme famille. Ce choix nous conduit, nos enfants et
nous, a une plus grande solidarité avec elle sur tous les plans. Sa
recherche est pour nous un appel a l'inconfort spirituel. Elle nous
provoque & une plus grande fidélité o la gréce de notre baptéme et
de notre mariage, elle nous invite sans cesse & ne pas nous satisfaire
de notre médiocrité. Et maintenant je m’adresse a vous, chers fréres
et sceurs du diocése de Créteil : voici que ce soir nous vous donnons
notre enfant. Aimez-la bien, c’est-a-dire aidez-la par votre soutien
fraternel, par I'amitié, et surtout par vos exigences spirituelles, a faire
grandir en elle la charité du Christ. Qu’ainsi, gréce a vous, elle puisse
préter une attention toujours plus fervente a l'eau vive de son
baptéme qui ne cesse de ruisseler sur son dme en murmurant :”Viens
vers le Pere”¢. »

Cefte vocation insaisissable s’est incarnée pour moi dans la
durée d’une histoire riche et mouvementée, bien réelle. Au regard
d’autres expériences, je voudrais souligner trois traits qui me parais-
sent communs & I'ensemble de ces femmes. Trois traits qui mettent en
lumiére la vocation de toute I'Eglise, en lui rappelant d'ob elle vient,
qui elle sert et vers qui elle va.

73



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

74

Célibataires au cceur du monde

Vivre seule, pour une femme, dans la société d’aujourd’hui, est
devenu fréquent. Subi ou choisi, le célibat féminin semble installé
pour longtemps dans le paysage occidental. Le phénoméne va crois-
sant : esseulées par force ou par choix, femmes séparées ou divor-
cées, méres célibataires, veuves, de grandes souffrances se cachent
sous |'apparente banalité. Contrastant par leur style de vie, certaines
femmes témoignent, elles, d’une liberté pleine de gaieté. Libres: &
I'évidence, elles ne sont pas & prendre, leur cceur est pris. Elles vivent
réellement seules, sans amant dans leur lit, mais pas isolées, décen-
trées d’elles-mémes, intéressées par tout et par tous. Gaies, elles sont
habitées par une joie inépuisable qui vient d'ailleurs que du métier
qu’elles exercent, des biens qu’elles possédent ou des projets qu’avec
d'autres elles batissent.

Chrétiennes radicales, pas des vestales

Quelqu'un d’Autre qu’elles-mémes les anime et les pousse
dehors. Aucune n’est confinée. Ni pieuses, ni timorées. Réservées,
certes, car Dieu se les réserve, & I'écart mais pas & I"abri. Données.
Ainsi croise-t-on Christelle chaque matin dans les rues de Poitiers qui
pédale dur sur son vélo de factrice. Cécile est auménier d’hépital au
CHU ; Elisabeth, artiste peintre, se rend disponible & tous dans son
village, Isabelle s’engage depuis des années dans plusieurs associa-
tions, etc. Quelque chose de radical est perceptible en chacune.
Certes, elles peuvent agacer par le cété entier de leur personnallité. Il
est inconfortable de fréquenter quelqu’un dont la vie ne se justifie que
par une invisible présence. « Comprenne qui pourra » dit Jésus, en
soulignant que certains se font eunuques pour le Royaume des cieux’.
La vie de ces femmes témoigne d’une absolue gratuité, un signe que
j'ose qualifier d’eschatologique, un célibat pour la Résurrection, un
célibat pour Dieu. Pour Dieu seul. Rien d’autre en effet que Dieu ne
peut saisir une vie de maniére aussi radicale. Une passion dévorante
que ces femmes s'épuisent & contenir sans y parvenir. Comme le
prophéte Jérémie®. La joie de Dieu est la plus forte.



BIEN DANS L'EGLISE ET POURTANT INCLASSABLES

D’abord pour la louange, ensuite aussi pour le service

Cette gratuité caractérise notre vocation. « L’homme est créé
pour louer, respecter et servir Dieu son Seigneur », dit saint Ignace de
Loyola®. Dans l'ordre : pas d’abord pour servir. D’abord pour louer,
pour rien d’autre que cette reconnaissance fondatrice, premiére. Un
célibat de gratitude. « Vous n’étes pas consacrée d ce que vous faites,
vous étes consacrée ¢ Dieu seul ! » aime me dire le pére Maurice
Vidal. Dans notre société ov prévalent la performance, la rentabilité,
le profit et, dans I'Eglise, I'efficacité pastorale, le célibat pour Dieu ne
sert d’abord d rien, & rien d’autre qu’a combattre les idoles en dési-
gnant Dieu comme I'Unique. C'est clair, « ou bien tu adores ce que
tu fais, ou bien tu adores Celui qui ta fait » (Paul Beauchamp).
« Ecoute Israél, le Seigneur est UN. De Dieu, tu n’en auras pas d'au-
tre que moi'°. » Si Dieu seul est Dieu, rien d’autre ne peut étre abso-
lutisé sur terre. Si Dieu seul est Dieu, tout sur terre devient relatif. Le
célibat pour Dieu ne relativise pas ce qui est humain, le Christ a pris
chair de notre chair pour porter notre humanité au plus haut de la
gloire de Dieu. Non, le célibat consacré ne relativise rien, il met tout
en relation avec Dieu. Telle est 'offrande obstinée de ces priantes
insérées dans le monde pour la gloire de Dieu.

Notre vocation n’est pas d’abord d’étre des militantes. Notre
mission premiére est d’adorer. Dire que Dieu est Premier, ne relativise
pas |'action. C'est remettre I'action — éminemment nécessaire — & sa
juste place, comme un fruit, une action de gréce, en refusant de pren-
dre les moyens pour la fin. Dieu est la source et la fin. Ces femmes
viennent de lui et retournent vers lui. Fatiguées peut-étre, « vidées »
souvent, mais jamais épuisées, ressourcées par le don d’elles-mémes
en Celui qui les ressuscite sans cesse pour Lui. Comme pour tant de
chrétiens, le lieu de leur ressourcement quotidien est la lecture priée
de IEcriture. C'est cette Parole qui les engendre & elles-mémes dans
I'Eglise. Qui les ressuscite et les envoie. Leur solitude n’est pas une fin,
elle n’est méme pas un moyen, elle est d’abord le lieu d’une révéla-
tion. Chacune & sa maniére atteste que Dieu fait naittre, que le Dieu
vivant fait vivre.

75



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

76

Dans une Eglise diocésaine
Incorporées, pas collectionnées

Ces chrétiennes radicales ne forment entre elles aucune corpo-
ration, aucune congrégation. Elles n’ont ni régle ni structure, ne cher-
chent pas ou peu d se connditre, ne se fréquentent pas réguliérement.
Elles choisissent de se lier & un diocése. Pourquoi s'étonner 2
Personne ne s’étonne qu’un jeune homme entre au séminaire pour
consacrer sa vie & Dieu dans un diocése. Qu'offre I'Eglise aux jeunes
femmes qui expriment le méme désir 2 Rien. Ah si ! Vierge consacrée,
& défaut d’autre chose. Inferrogez-les | Presque toutes ont cherché
longtemps leur place dans I'Eglise, elles ont tatonné, essayé telle ou
telle congrégation, institut séculier, ou autres. Toutes sont revenues &
leur désir premier, étre incorporées & leur diocése, réalisation locale
de I'Eglise « peuple de Dieu, Corps du Christ, Temple de I'Esprit ».
Cette option si évidente pour elles, continue curieusement de poser
question dans I'Eglise. Combien de fois ai-je personnellement
entendu, sur un ton de reproche compassé : « Quel est ton collectif 2
Ou sont fa communauté, ton institut, ta congrégation 2 » Soupgon
terrible et récurrent, tant il est difficilement admissible dans notre
sainte Eglise de voir une femme laissée & elle-méme, seule dans la
nature. Appel d la vigilance ecclésiale, certes. Mais, de méme que le
célibat désigne Dieu comme |'Unique, de méme cette solidarité diocé-
saine pourrait bien contester d’excessifs attachements & diverses
appartenances ecclésiales. Il est facile de sacraliser une pastorale ou
un courant théologique au nom du Christ. Il est tentant, au nom de
'Evangile, d'absolutiser sa paroisse, son mouvement d’action catho-
lique, sa « communauté nouvelle », de défendre avec la meilleure
conscience du monde les intéréts des uns contre les autres. « Chacun
de vous dit : “Moi, je suis & Paul. Et moi, a Apollos, et moi a Cephas.
Et moi au Christ.” Le Christ est-il divisé 2'" » Ce n’est pas étre nulle
part que de choisir le diocése comme seule famille. Pas d'identité
collective, pas d'école théologique propre. Pas d’autre congrégation
que le diocése, pas d'autre supérieur que I'évéque, pas d'autre spiri-
tualité que I'Evangile. Pas d'autre étiquette que chrétienne, pas d’au-
tre cloitre que la vie des hommes. A I'heure o0 certains courants



BIEN DANS L'EGLISE ET POURTANT INCLASSABLES

d’Eglise cédent & la tentation de contourner la médiation diocésaine
pour recourir directement & |'évéque de Rome, une telle volonté
tenace de s’enfouir dans le terreau diocésain fait signe aujourdhui.
I'Eglise locale est le lieu de I'Eglise universelle. Ces femmes libres
mais non déliées se donnent pour une appartenance.

Librement référées a l’'évéque

Ce qui rend visible et consacre publiquement I'appartenance
diocésaine de ces chrétiennes radicales, c’est leur lien personnel avec
I'évéque. C'est I'évéque qui les appelle. Par la méme, elles ont avec
lui une relation canonique. Ainsi se trouve garantie |'authenticité
ecclésiale de leur état de vie.

Ce lien n’est pas forcément simple. L'évéque n’est pas leur
accompagnateur spirituel, il n'est pas non plus leur patron, puis-
qu’elles ne font pas veeu d’obéissance. Osons dire que ce lien peut
parfois poser de réelles difficultés, surtout lorsque ces femmes exer-
cent une mission pastorale, a fortiori un ministére reconnu. Risquent
alors de se mélanger ministére et état de vie. A la différence des pré-
tres liés entre eux par un presbyterium, elles se trouvent particuliére-
ment exposées et vulnérables quand survient un changement
d'évéque, ou lorsqu’un évéque change d’orientation. « Le Fils de
I'homme n’a pas ou reposer sa téte’2. » Au coude & coude avec les
chrétiens ordinaires, peut se vivre alors parfois quelque chose du
mystére pascal. Qui dit mystére pascal dit mort, mais aussi résurrec-
tion. En vingt-huit ans, j'en suis pour ma part & mon quatriéme
diocese et & mon sixiéme évéque...

R)ur une fraternité universelle

Femmes d’amitié, pas des ermites

« Qui est ma meére 2 Qui sont mes fréres 2 demande Jésus (qui
ne dit pas : qui est mon épouse 2). Celui qui fait la volonté de Dievu,

77



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

78

celui-la est mon frére, ma sceur, ma mére . » Jentends en écho :
« Montre-moi tes amis, je te dirai qui tu es | » Dans le Christ, 'amour
n’a rien de sentimental. « 'amour n’est pas un état d’éme, c’est une
décision » écrivait Simone Weil. « Il y a en vous Quelqu’un qui nous
aime tous » dit un jour un homme médusé par I'audace de sa colle-
gue qu'il savait chrétienne et qui venait de réussir une médiation diffi-
cile lors d’un conflit dans I'entreprise. Signe parmi les signes, I'amour
du Christ traverse les frontiéres, transcende tous les particularismes,
les corporatismes. Il ne fait pas de différence entre les hommes, se
réjouit seulement de ce qui est juste. « Non, aimer tout le monde, c’est
n'aimer personne » grognent les sceptiques. Ce n’est pas aimer
personne que choisir d’aimer tout le monde un par un, visage par
visage, en commencant par ses voisins de palier, ses collégues de
travail ou les paroissiens de son quartier. La parole de Jésus fonde la
vocation chrétienne & la fraternité universelle. Comme le dit avec
force le Pére Vidal, « Jésus est mort pour la méme chose pour laquelle
il est né : étre le Premier-né d’une multitude de fréres. »

« Notre Pére, donne-nous aujourd’hui... » les amis, les fréres de
ce jour | Ainsi s'éléve souvent ma priére. Inlassablement, je supplie
Dieu de me donner I'Eglise comme un pain. Et il m’exauce, car effec-
tivement, I'Eglise m’est donnée jour aprés jour, communauté nourris-
sante, provisoire, inattendue, toujours neuve, chaque jour regue,
chaque soir rendue, jamais retenue, visages aimés non possédés,
coeurs rencontrés et quittés : chasteté au quotidien dans I'attachement
et le détachement, dans une solitude non isolée, tout entiére orientée
et finalisée par la relation & tous. Devant Dieu, je suis « foule ».

Des femmes sans frontiéres

En tant que laiques, nombre de ces femmes pénétrent loin dans
la société avec légeéreté, souplesse, féminité. Elles se lient facilement,
nouant des relations de confiance avec des personnes de tous dges,
de toutes cultures, langues, traditions ou milieux. Reconnues par I'ins-
titution, elles ne sont pas pergues comme institutionnelles. D’ou leur
rayonnement oposto|ique, leur audace postoro|e. Elles annoncent
'Evangile comme elles respirent, elles rassemblent, consolent, chan-
tent, encouragent, témoins de la compassion de Dieu & la prison



BIEN DANS L'EGLISE ET POURTANT INCLASSABLES
|

comme Christelle, & I'hépital comme Elisabeth ou Cécile, dans des
associations laiques comme Isabelle. Femmes sans frontiéres, leurs
dons et leurs talents sont mis au service de tous.

Je rends gréce chaque fois que I'Eglise ose faire confiance & ces
femmes inclassables. Chacune est unique, non clénable. Des femmes
tenaces. Pas meilleures que les autres, ni plus douées, ni moins
pécheresses. Adultes. Majeures. Fidélement libres. Indépendantes et
solidaires. Au coeur de I'Egllise, des femmes de foi discrétement visi-
bles, priantes et données. Marthe et Marie & la fois. Dans cette voca-
tion, pas de prét-a-porter, seulement du sur-mesure. L'obéissance au
Christ est 'unique source de leur liberté. A une époque ov beaucoup
se crispent sur la sacralisation de leur identité, la liberté inconforta-
ble de ces femmes dérange I'Eglise autant que la société. Elle les
réveille. Sauront-elles s’en réjouir 2 m

Priére consécratoire Mgr F. FRETELLIERE (+ 1997)

Pére, par le baptéme et la confirmation, tu t’es consacré X... pour qu’elle témoi-
gne de ton amour, et avjourd’hui, nous reconnaissons que tv I'appelles a donner
le signe de cette consécration par le don total de tout son étre. Toi, I’Auteur de
tout don parfait, toi qui, selon les promesses du Christ, donnes I'Esprit Saint d ceux
qui te le demandent, envoie sur X... ton Esprit Saint. Qu’il porte en elle, en abon-
dance, des fruits de liberté, de vérité, d’amour, de sainteté. Et puisque chacun
recoit le don de manifester I'Esprit en vue du bien commun, qu’elle contribue, pour
sa part, d la croissance du Corps du Christ qui se construit dans I'amour, jusqu’a
ce que nous parvenions tous ensemble a I'vnité dans la foi et dans la connaissance
de ton Fils, qui vit et régne avec toi et I'Esprit Saint pour les siécles des siécles.
Amen !

1 - En plus du Rituel, voir 'article 603 du Code de
Droit canonique.

2 - La note préliminaire n° 13 du Ritue/ invite
explicitement a cette liberté d'adaptation.

3 -1 Corinthiens 3,23.
4 - D'aprés Philippiens 3,8-12.

5 - Cette priére a été utilisée plusieurs fois ensuite
pour d'autres engagements similaires dans le
diocése de Créteil.

6 - Solange PARMENTIER, 16 novembre 1980.
7 - Matthieu 19,10-12.
8 - Jérémie 20,7-9.

9 - Principe et fondement. Exercices spirituels
n°23.

10 - Deutéronome 6, 4.
11 - 1 Corinthiens 12-13.
12 - Luc9,58.

79






E=PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

aics consacrés en institut séculier

Nadege Védie

Conférence nationale des instituts séculiers en France (CNISF)

La vie consacrée est fondamentalement enracinée en Jésus
Christ qui nous a dévoilé sa relation « chaste, pauvre et obéissante »
& son Pére, en nous révélant le mystére trinitaire de Dieu — Pére, Fils
et Esprit — qui rejoint les hommes dans toutes les dimensions de leur
vie quotidienne pour y « demeurer » (cf. Jean 14) avec eux.

Si la consécration « premiére » est réellement celle du baptéme
pour tous les chrétiens, la vie consacrée revét des formes diverses et
toujours en évolution, signe de la présence variée et particuliére de
I'Esprit de Jésus Christ & I'ceuvre dans le monde.

La derniére forme de vie consacrée promulguée par I'Eglise est
celle des instituts séculiers. Par la constitution apostolique Provida
Mater (1947), Pie Xl introduit de « nouvelles aspirations a la perfec-
tion dans le monde pour obéir & un appel de Dieu' » ; il crée ainsi
une forme nouvelle de I'état de perfection.

Provida Mater précise les éléments constitutifs d’un institut sécu-
lier : la profession des conseils évangéliques en vue de tendre a la
perfection, la pratique de la vie consacrée dans le monde et avec les
moyens du monde, |'engagement total dans |'apostolat.

Plus précisément, les consacrés en institut séculier (laics ou
clercs) « s’efforcent de contribuer de l'intérieur a la sanctification du
monde » (canon 710), avec les moyens du monde, « par le témoi-
gnage de leur vie chrétienne et de leur vie consacrée » (canon 713).

81



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

82

Confirmant les propos des précédents papes, Jean-Paul Il
souligné au sujet des instituts séculiers : « Par la synthése de la vie
séculiére et de la consécration qui leur est propre, ils entendent intro-
duire dans la société les énergies nouvelles du Régne du Christ, en
cherchant & transfigurer le monde de l'intérieur par la force des
Béatitudes. De cette facon, tandis que leur totale appartenance a Dieu
les consacre pleinement a son service, leur activité dans les conditions
laiques ordinaires aide, sous I'action de I'Esprit, & donner une dme
évangélique aux réalités séculiéres?. »

Les lignes qui suivent porteront plus spécialement sur les laics
ayant consacré toute leur vie & Dieu dans un institut séculier.

Signe du mystére de I'Incarnation

Des personnes, en France et sur tous les continents (30 000
personnes dans le monde et 2 500 en France) ont enfendu un appel &
vivre en profonde communion avec Dieu au coeur méme de ce qui fait
leur vie quotidienne ; toutes les réalités de I'existence humaine sont
« prises » dans cet appel : vie familiale, professionnelle, culturelle,
économique, politique, associative, spirituelle... aucune n’est étran-
gére & Dieu; en assumant les mémes conditions de vie que les
hommes de leur temps, les laics consacrés sont, comme beaucoup de
chrétiens, les témoins du respect, de I'accueil de I'autre, de la compas-
sion et d’actes d’amour, de paix, de justice et de réconciliation. Pour
les personnes engagées en institut séculier, cet « étre » avec les autres
hommes, dans le quotidien, est le lieu essentiel de leur consécration,
de leur appel, de leur union & Dieu qui leur demande aujourd’hui de
« demeurer avec Lui » au cceur de la vie de chacun.

Pour les laics consacrés, le monde n’est ni un décor ni un
prétexte mais le lieu ov se déploie leur mission : aimer chaque étre
humain de I'’Amour de Dieu qui seul peut transformer le cceur de
I’homme. Voici quelques aspects de ce type de présence spécifique au
monde :

* le partage de la vie quotidienne ordinaire, commune a toutes

les personnes de leur temps ;



LLAICS CONSACRES EN INSTITUT SECULIER
|

* I'apprentissage de la confiance que Dieu a en chaque homme
avec tout ce qu'il porte en lui ;

* le discernement, éclairé par I'Esprit du Christ, de ce qui
« travaille » les coeurs pour y reconnaitre les signes des temps,
révélateurs du travail d’enfantement de I'Esprit (cf. Rm 8, 22).

Par leur « immersion » dans le monde, les laics consacrés vivent
et sont nourris par la contemplation du travail de I'Esprit, qui leur
apprend & ne jomais désespérer ; ce réel chemin de conversion est
aussi celui de tous les chrétiens. Ce qui caractérise les laics consacrés,
c’est I'accent mis sur la dimension séculiére, la présence au monde en
plénitude avec un coeur pour Dieu, sans partage.

Pour ces personnes, il s'agit d'un véritable état de vie, d'une
« consécration séculiére », & la différence des religieux qui vivent une
« consécration réguliére ». Leurs engagements (appelés aussi
« voeux ») sont « publics », définitifs et vécus selon le charisme propre
& chaque institut séculier.

En effet, la voie radicale qui est la leur, les améne & s’engager
par un lien sacré reconnu par I'Eglise, qui atteint trois dimensions
fondamentales de la personne (I'étre, I'avoir, le pouvoir) et qui mani-
festent ainsi les trois conseils évangéliques (chasteté dans le célibat,
pauvreté et obéissance). Ils aident le laic consacré & avancer dans la
voie des Béatitudes en se laissant conformer au Christ pour Le laisser
convertir en lui ses puissances d’aimer, de posséder et d'agir.

Enfin, pour les personnes qui choisissent cette voie, |'engage-
ment & la suite du Christ inclut une dimension trés forte, la vie frater-
nelle, selon le charisme de l'institut. C'est un lieu de partage réel entre
« fréres », de formation, de discernement de |'appel de Dieu et de
recherche de fidélité & cet appel, dans la vie quotidienne ; c’est aussi
un lieu de priére, de célébrations, de vie spirituelle et d’accueil de
Dieu & I'ceuvre au cceur de toute créature humaine. Les temps de vie
en fraternité nourrissent chacun et sont un chemin par lequel I'Esprit
invite & établir concrétement, une nouvelle relation de « fréres » en
Jésus Christ.

En s’exprimant sur cette radicalité, un ldic consacré disait : « La
radicalité n’est pas de notre c6té mais du cété du Christ : seul le don
du Christ est radical, un don & accueillir a travers la priére, la rencon-
tre de I'autre, nos fraternités. Un don qui nous rejoint a la racine de

83



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

84

notre étre : racine et radicalité ont la méme étymologie. Un don qui
travaille I'humanité de l'intérieur, qui fait de tout homme le Temple de
I'Esprit et qui nous ouvre & une autre radicalité : celle du caractére
sacré de 'Homme, de tout Homme, image de Dieu et Temple de
I'Esprit... celle qui fait dire ces paroles en Matthieu 25 : “J'ai eu faim
et vous m’avez donné & manger...”°. »

Jean Paul Il écrivait : « A l'imitation de Jésus, ceux que Dieu
appelle a sa suite sont eux aussi consacrés et envoyés dans le monde
pour poursuivre sa mission. De plus, sous I'action de I'Esprit Saint, la
vie consacrée devient elle-méme mission*. »

Don fait a I'Eglise et au monde

Par leur présence au coeur du monde comme «ferment et
lumiére », les laiics consacrés participent, & leur maniére, & la mission
de I'Eglise d’annoncer I'Amour de Dieu pour tout homme ; en tant que
membres de I'« Eglise-Corps du Christ », ils sont présents dans les
réalités concrétes de notre monde — ob I'Eglise ne peut pas toujours
agir en fant qu'institution — pour y &ire signes que tous les aspects et

les lieux de la vie de 'homme ont du prix aux yeux de Dieu. Seul Jésus
Christ peut aider les hommes & découvrir le sens, comme Il I'a fait
cheminant avec les pélerins d’Emmais et leur donnant son Esprit.

Les laics consacrés sont aussi, & leur maniére propre, un signe
du « prolongement dans le monde d’une présence spéciale du
Seigneur ressuscité » pour répondre & l'attente de la société d’au-
jourd’hui « de voir en eux le reflet concret de la fagon d’agir du
Christ, de son amour pour chaque personne, sans distinction ou
adjectifs qualifiants® ».

Le Catéchisme de I'Eglise catholique, en précisant que « linsti-
tut séculier est un institut de vie consacrée ou les fidéles vivant dans
le monde tendent a la perfection de la charité et s’efforcent de contri-
buer, surtout de l'intérieur, & la sanctification du monde® », éclaire le
réle particulier de la consécration séculiére.

Lles membres d'instituts séculiers participent ainsi, avec les
hommes de leur temps, & I'accueil d’'un Don qui travaille I’humanité



LLAICS CONSACRES EN INSTITUT SECULIER
|

de l'intérieur et qui fait de I’homme le temple de I'Esprit, un lieu sacré,
quelles que soient ses blessures et limites.

Paul VI déclarait aux responsables généraux des instituts sécu-
liers : « Vous enrichissez 'Eglise d'aujourdhui en donnant un exemple
particulier de sa vie “séculiére” vécue d’'une facon consacrée et un
exemple particulier de sa vie “consacrée” vécue de facon séculiére’. »

Jean-Paul |l rappelle dans Vita consecrata qu’« aux personnes
consacrées, il est demandé d'étre véritablement expertes en commu-
nion et d’en pratiquer la spiritualité, comme témoins et artisans du
projet de communion qui est au sommet de ['histoire de I'homme
selon Dieu... une spiritualité de communion consiste avant tout en un
regard du cceur porté sur le mystére de la Trinité qui habite en nous,
et dont la lumiére doit aussi étre percue sur le visage des fréres qui
sont & nos cétés®. »

La vitalité de I'Eglise se déploie avec le travail de I'Esprit qui
s'exprime & travers les différentes formes de vie consacrée pour que
le Dieu Trinité puisse habiter au coeur du monde. »

1-Pierre LanGeroN, Les Instituts séculiers. Une  Christ. Un engagement renouvelé de la vie consa-
vocation pour le nouveau millénaire, Paris, Cerf,  crée au troisiéme millénaire, 19 mai 2002.
coll. « Droit canonique », 2003. )

9 5- I, bid,

6 - Catéchisme de |'Eglise catholique, n° 928-929.

2 - Jean-Paul I, exhortation apostolique post-
synodale Vita consecrata, n® 10.
7 - PauL VI, Discours aux responsables généraux

3-Annette GODART in Pleinement consacrés et o o
des instituts séculiers, le 20 septembre 1972,

pleinement dans le monde : le défi des instituts
séculiers, Saint-Maur, Parole et silence, coll. 8- Jean-PavL Il exhortation apostolique post-
«Signatures », 2007. synodale Vita consecrata (25 mars 1996).

4 - Congrégation pour les instituts de vie consa-
crée et les sociétés de vie apostolique, Repartir du

85






=DARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

a vie consacrée
dans la communauté du Chemin Neuf

Olivier Turbat

prétre de la communauté du Chemin Neuf

Une communauté nouvelle issue
du renouveau charismatique .
et structurée par la tradition ignacienne

La communauté du Chemin Neuf est une communauté catho-
lique & vocation cecuménique, née en 1973 & Lyon d’un groupe de
priére du renouveau charismatique. Elle a été fondée par sept céli-
bataires dont plusieurs sont encore membres de la communauté. Trés
vite des couples souhaitent se joindre & cette expérience communau-
taire naissante. Cette nouveauté importante marquera toute la vie de
la communauté. Lautre événement important, en ces débuts, est I'en-
trée, comme membres & part entiére de la communauté, de fréres et
de sceurs appartenant & d'autres Eglises chrétiennes que I'Eglise
catholique (Eglises réformée et luthérienne, puis Eglises évangéliques,
Eglises anglicane et plus tard Eglises orthodoxes).

Dés 1975, plusieurs fréres et sceurs se sont engagés au célibat
évangélique pour le Royaume, en présence du cardinal Renard alors
archevéque de Lyon, qui fut le premier & reconnaitre et accompagner
la communauté.

Aujourd’hui, la communauté compte environ mille deux cents
membres, dont quatre cent cinquante couples et deux cent cinquante
célibataires consacrés. Elle est présente dans vingt-quatre pays, au
service de nombreuses paroisses confiées par plusieurs évéques a la

87



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

88

communauté ; elle anime des sessions « Cana » ' dans plus de
cinquante pays et des sessions de formation pour jeunes et adultes un
peu partout dans le monde.

Sa spiritualité se recoit & la fois du renouveau charismatique et
de la spiritualité ignacienne. La pédagogie de saint Ignace de Loyola,
et en particulier sa retraite des Exercices spirituels de trente jours,
structure la vie et la mission des fréres et sceurs de la communauté.

Une nouyelle forme de vie consacrée
au cceur d'une communauté
ou vivent couples et célibataires

Avec ses deux cent cinquante membres engagés dans le célibat,
dont une soixantaine de prétres et autant de jeunes en formation pour
le sacerdoce, la vie consacrée est une des facettes importantes de la
vie de la communauté.

Ces fréres et sceurs consacrés vivent selon les conseils évangé-
liques de pauvreté, chasteté et obéissance, explicitement inscrits dans
leurs constitutions. Ils habitent dans des maisons de la communauté,
par petites fraternités de huit & dix personnes. Tout en étant la plupart
du temps dans des maisons au coeur de la cité, ces fréres et sceurs
sont, par leur engagement « mis & part» pour la recherche de
'unique nécessaire : la relation au Christ au service de son Eglise.

Ces frois aspects : la vie commune, la profession des conseils
évangéliques et la mise & part pour le Seigneur font de la vie consa-
crée au Chemin Neuf une authentique vie religieuse. Les prétres et les
fréres sont regroupés dans linstitut religieux du Chemin Neuf?; les
soeurs consacrées sont membres de 'association publique de fidéles.

La vie quotidienne dans les maisons du Chemin Neuf est ryth-
mée par trois temps de priére communautaire : office des laudes,
eucharistie — le plus souvent & midi — et temps de priére silencieuse et
d’adoration suivi des vépres le soir. Les fréres et sceurs consacrés sont
au service, comme leurs fréres et sceurs mariés de la communauté,
des maisons de retraite spirituelles de la communauté, des paroisses,
des différentes sessions pour les couples ou pour les jeunes ainsi que
des centres de formation animés par la communauté.



LA VIE CONSACREE DANS LA COMMUNAUTE DU CHEMIN NEUF

Une des spécificités de la vie des fréres et sceurs consacrés du
Chemin Neuf tient sans doute dans la vie commune menée avec les
couples engagés dans la communauté. Les familles habitent en frater-
nité de vie (dans une maison de la communauté) ou en fraternité de
quartier (dans un méme quartier, souvent & proximité d’une maison
communautaire). Dans tous les cas, chacun a un logement bien
distinct ; chaque famille a son appartement ou sa maison bien défi-
nie, de maniére & préserver 'intimité conjugale et familiale, et les
célibataires, hommes et femmes, vivent dans des béatiments différents
(ou bien & des étages différents d’une méme maison).

Ainsi, dans la communauté, les couples et les célibataires se
partagent les responsabilités des activités apostoliques. C'est un
travail et une priére commune qui les rassemblent ; les « laics » ne
sont pas séparés des « religieux », ils vivent le service de I'Evangile
au méme titre que leurs fréres et sceurs consacrés.

Cette vie et cette priere commune, entre couples et célibataires
au service des mémes activités apostoliques, est particuliérement
équilibrante pour les fréres et sceurs consacrés. La radicalité de la vie
d’une famille chrétienne renvoie sans cesse les consacrés & leur
propre radicalité pour le Seigneur. Les enfants (qui ne font pas partie
de la communauté), ont souvent une relation privilégiée avec tel

prétre ou telle sceur de la communauté et regoivent ainsi un témoi-
gnage de foi et de vie d'Eglise complémentaire de celui donné poar les
parents (surtout & la période de I'adolescence ou la parole des
parents est parfois regue plus difficilement).

La priére et le baptéme dans I'Esprit Saint

« Petite cellule d’un grand corps, notre communauté disparaitra
un jour. Cependant, pensant qu’elle doit durer longtemps, nous
voulons I'établir fermement sur le roc de la Parole et sur un amour
indéfectible de I'Eglise, Corps du Christ®. »

La spiritualité du renouveau charismatique et celle de saint
Ignace de Loyola se rejoignent certainement dans la certitude que
« Dieu peut se communiquer directement ¢ sa créature* » et agir
effectivement dans la vie des hommes. Le livre des Actes des Apétres,

89



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

90

avec ces hommes appelés par le Christ, qui annoncent I'Evangile, pas
seulement selon leur projets et leur sagesse, mais aussi sous I'action
concréte de I'Esprit Saint qui les guide, n’est plus un récit un peu
mythique des origines de I'Eglise, mais il redevient le témoignage de
ce que |'Esprit du Christ peut effectivement accomplir dans la vie de
ceux qui s’abandonnent & Lui. Ici la priére (qu’elle soit silencieuse
dans l'oraison, liturgique célébrée a I'église, charismatique dans I'as-
semblée de priére) est & |'origine de toute activité apostolique dans la
communauté. « Fréres ou sceurs, si tu t'engages avec nous c’est
uniquement & cause du Christ et de I'Evangile » disent les constitu-
tions de la communauté, qui ajoutent : « La solidité de la commu-
nauté repose donc sur la relation personnelle de chacun avec Jésus. »
« Cette relation intime avec Jésus, loin de nous replier sur nous-
mémes ou sur la vie propre de la communauté nous ouvre aux dimen-
sions de I’Amour de Dieu. Notre communion nous pousse d la mission :
a tout homme, nous souhaitons annoncer “I'insondable richesse du
Christ” (Ep 3, 8)°. » Chaque frére ou sceur a fait, & sa maniére, |'ex-
périence fondatrice du « baptéme dans I'Esprit Saint » qui est un enga-
gement personnel dans un renouvellement de la gréice baptismale et
dans le don total de sa vie au Christ. Le baptéme dans I'Esprit Saint, qui
marque la vie et la mission de la communauté fout autant que les exer-
cices spirituels de saint Ignace, est comme un « oui » redit en pleine
conscience par chacun & |'Esprit Saint regu au baptéme et & la confir-
mation. C'est le « oui » de chacun au travail de la gréce, dans la foi
que le Christ peut réellement changer nos coeurs de pierre et faire de
nous des fréres qui se découvrent enfants du méme Pére et qui appren-
nent & témoigner sans crainte de 'amour de Dieu pour le monde.

Une piritualité de 'unité :
unité des Eglises et unité des peuples

l'autre particularité de la vie consacrée au Chemin Neuf est lige
a la présence de plusieurs confessions chrétiennes dans la commu-
nauté. Des fréres et sceurs consacrés — réformés, luthériens ou évan-
géliques ¢ — vivent les conseils évangéliques comme leurs fréres et
sceurs catholiques. Sans gommer les différences, restant chacun en



LA VIE CONSACREE DANS LA COMMUNAUTE DU CHEMIN NEUF

pleine obéissance & nos Eglises respectives, nous essayons, selon le
mot de Jean-Paul Il « de faire ensemble tout ce que nous pouvons
faire ensemble » dans la vie commune, la priere quotidienne et I'an-
nonce de I'Evangile. Source inévitable de tensions, cet engagement
commun veut étre un témoignage d'unité, dans la foi que le Seigneur
Lui-méme veut « que tous soient un afin que le monde croie » (Jn 17).

Ainsi, une spiritualité de I'unité et de la réconciliation s'est forgée
& mesure que la communauté prenait de la maturité. Chaque frére ou
soeur consacré qui s'engage d vie dans la communauté du Chemin
Neuf prononce, en plus des trois voeux de pauvreté, chasteté et obéis-
sance, une promesse : « donner sa vie pour l'unité des chrétiens ».

Par sa présence dans vingt-quatre pays, la communauté regroupe
des fréres et des sceurs de frés nombreuses nationdlités. Cette vie
commune de polonais, tchéques, hongrois, allemands, congolais, ivoi-
riens, mo|gaches, francais, italien, libanais, phi|ippins, etc., donne une
couleur trés internationale & la vie et la priére de chaque maison de la
communauté. Ici nous apprenons au quotidien & nous comprendre,
nous réconcilier, nous aimer comme des fréres alors que parfois nos
pays se sont affrontés dans le passé ou sont encore en guerre. « A
["écoute de nos différences, nous accueillons les richesses de la culture
de I'autre. Nous apprenons d choisir comme un privilége, mais aussi
comme une épreuve et une mission, la dimension internationale de nos
fraternités et I'indispensable travail de 'inculturation’. »

Le rassemblement de rédlités différentes dans une méme vie
communautaire — couples et célibataires, catholiques et protestants,
jeunes et vieux, noirs et blancs, efc. — nourrit cette spiritualité de
I'unité et de la réconciliation qui informe fortement la vie et la priére
quotidienne de la communauté. =

1 - Mouvement pour couples et familles fondée 5 - Extrait des Constitutions.

par la communauté du Chemin Neuf en 1975. ) A .-
6 - La vie consacrée, moins répandue dans les Egli-

2 - Institut religieux clérical de droit diocésain,  ses protestantes que dans ['Eglise catholique, a
érigé par le cardinal Decourtray, archevéque de  subsisté malgré tout dans plusieurs Eglises
Lyon, le 24 juin 1992, en la féte de Jean-Baptiste. ~ (comme I'Eglise réformée, 'Eglise Iuthérienne ou
I'Eglise anglicane) de maniére plus ou moins forte

3 - Extrait des Constitutions de la communauté du selon les pays.

Chemin Neuf.

. . ) 7 - Extrait des Constitutions.
4 - Exercices spirituels de saint Ignace, n° 15.

91



PARTAGE DE PRATIQUES ET TEMOIGNAGES

Manifeste communavutaire

Parce que Jésus ayant aimé les siens qui étaient dans le monde
les aima jusqu’a la fin... Parce que Jésus s'est engagé & vie pour
nous donner la vie ; & notre tour, conscients de nos faiblesses, défi-
nitivement, nous engageons nos vies.

Parce que la faim de ceux qui meurent de faim n’a d’autre issue
que notre partage, parce qu'il ne suffit pas de réver une société plus
juste et plus fraternelle, dés maintenant, aujourd’hui, nous parta-
geons nos biens.

Parce que nos enfants aiment la vie communautaire et que
beaucoup d'autres enfants sont pauvres et nus, parce que nous
voulons leur laisser pour héritage le sens des réalités et la réalité d’'un
monde meilleur, nous choisissons de partager nos héritages.

Parce que, consacrés dans le célibat ou dans les liens du
mariage, nous voulons une vie conforme & I'amour de Dieu, nous
comptons sur I'aide de nos fréres pour grandir dans la fidélité.

Parce que la vérité n'a pas de prix, et que le mensonge est
monnaie courante, parce que la vérité nous rendra libres, nous
essayons d’étre vrais entre nous.

Parce que la division des chrétiens est le plus grand obstacle a
I'évangélisation, parce que nous croyons que sera exaucée la priére de
Jésus-Christ pour l'unité : « que fous soient un afin que le monde croie »,
ensemble, orthodoxes, protestants, catholiques, sans plus attendre,
nous empruntons |'humble chemin d’une vie quotidienne partagée.

Parce que nous voulons étre disponibles pour la moisson qui est
grande et parce que Jésus sauve le monde par son obéissance, nous
décidons de vivre |'obéissance et la soumission fraternelle.

Parce que la puissance de I'Esprit Saint est & la mesure des
problémes de notre temps et que la force de Dieu triomphe dans
notre faiblesse, nous demandons I'aide de I'Esprit Saint.

Parce que nous nous aimons, parce que la joie est la plus forte,
nous nous engageons a vie dans la communauté du Chemin Neuf
au service de I'Eglise et de I'unité des chrétiens.

Manifeste communautaire distribué d l'issue de la célébration d’engagements &
vie de couples et de célibataires consacrés de Péaques 1986 a la primatiale
Saint-Jean & Lyon, en présence du cardinal Decourtray

92




LA VIE CONSACREE DANS LA COMMUNAUTE DU CHEMIN NEUF

Liberté apostolique

« Nous désirons étre libres par notre voeu de chasteté afin
d’étre tout & tous. Consacrés & Dieu dans le célibat, nous voulons étre
des « hommes et des femmes pour les autres »... Libres dans les rela-
tions, disponibles dans la communion avec tous et spécialement
proches de ceux qui souffrent.

Nous désirons étre libres par notre voeu de pauvreté afin d'étre
plus léger pour I'évangélisation, en étant détaché des biens de ce
monde. Ne possédant rien, partageant tout, nous serons plus
proches des pauvres. Vivant une parabole de partage dans le conc-
ret d’une vie mettant sa sécurité dans la Providence, nous témoigne-
rons de l'urgence du partage et de la réalité de I'amour de notre
Pere.

Nous désirons étre libres par notre veeu d’obéissance, afin de
répondre plus profondément & I'appel du Christ en étant disponible
pour toute mission. « Obéissant », nous serons plus libres par
rapport & toute fentation concernant le pouvoir. Nous mettant ensem-
ble au service de I'Evangile par le lien de I'obéissance, nous serons
un “corps” plus efficace et plus étroitement uni au coeur de I'Eglise. »

Extrait des constitutions de I'Institut du Chemin Neuf

93



Tabga

Tabga placelacatéchese au ceeur delavie de lacommunauté chrétienne. Dans les pages « Résonances »
de chaque numéro, la responsabilité catéchétique de [Eglise se laisse interroger par une phrase:

n° 1: Nous ne renoncons pas a étre une Eglise pour tous. 9€ n°11: Le défi de conduire vers les sacrements. 9,50€

Complétez votre collection

n° 3: Lavocation de 'Eglise c'est de servir Ihumanité. 9€ n° 12: Les étapes de la vie faconnent |'étre chrétien. 9,50€
n°4: Donner delépaisseur historique la vie de foi, une exigence. 9€ n°13: Il se révéle a eux par la médiation des Ecritures. 9,50€
n°5:Quandlesentiment dapparteniralEglisenevaplus desoi. 9€ n°14: Serviren 'homme le travail du semeur. 9,50€

n°6: Tout homme est habité par une aventure spirituelle. %€ n°15: Quand l'art conduit & un chemin de foi. 9,50€
n° 7: L'Evangile et les cultures de homme se rencontrent. 9€  n° 16: Laliturgie, un lieu de foi. 9,50€

n°8: Transmettre la foi de I'Eglise. 9€ n°17: Ecclésia, visage d Eglise. 9,50€

n°9: Faire acte de foi est un acte de liberté. 9€ n° 18:Etre ainé dans la foi. 9,50€

n°10:Les motsdelafoisont porteurs dun dynamisme vital. 9€

Les numeéros hors série Tabga

UNE ORIENTATION
NOUVELLE POUR

ECCLESIA 2007, LES
ACTES DU CONGRES

L'ESPACE FAMILIAL,
UN LIEU OU S'EVEILLE

LA CATECHESE LA VIE DE FOI S
Ce hors série présente
 Quelle est la décision des Pour aider les Igs .'actes g cort;.gl.rté‘s
évéques de France communautés c:tzc'ﬁ;ggzza e
3 ? roissiales, °
a propos de catéchése ;I)eas s d'octobre 2007.0ny
 Quels sont les enjeux mouvements, trouve les textes des

conférences, la méditation du Notre
/" offre aupres des parents et des Pére,' la cat’échése mystagogique, le
familles. Avec des témoignages loce |Ilu§tre de nombrey§es piotes
* sur quelle conviction repose-t-elle? de parents et d'animateurs de différentes et témoignages de participants. ll est
régions de France. Avec un DVD accompagné d'un DVD comprenant entre
autres le film Eclats du monde.

— de la nouvelle

- les aumoneries... a réfléchir a leur
orientation?

Bon de commande (@ recop

Service: ]

Nom: | ‘
Adresse: |

Code postal:l ’ ' ViIIe:V\

Tel.: | | E-mail: |

Commandea9<€:n°1 In°3 [h°4 In°5 In°6 In°7 In°8 In°9 [n°10 |
Commandea9550€:n°11 In°12 113 114 1h15 In*16 |n°17 IIn*18 |
Commande des hors séries:n°1 12 1n°3 |

Tabga hors sérid

Quantité Codlt unitaire Total N°1,13¢

N° 12410 x9€ N°2 ay
N°11a18 x9,50€ o €cDVD, 18¢
Tabga Hors Série n°1 x13€ 3 avec DVD 25
Tabga Hors Série n°2 x 18€ AbOn v €
Tabga Hors Série n°3 X 25€ Tabga ""'ement
Total d'exemplaires a

1 ex 2,20€ n 34 €
Frais de trai 2ex‘ 310€ 5 P
d5 cominafida de3ab5ex 390 € Chéque bancaire alordre de UADF-Tabga

de6a10ex 5€ aenvoyer a Tabga,

de 112320 ex 8€ Sncc, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Abonnement Tabga lan_ 34 € Contact: Clara Belloc: 01 72 36 69 83

Total a régler Pour I'étranger, nous contacter










= CONTRIBUTIONS |

e rassemblement
des “familles spirituelles”a Lourdes

Bernadette Delizy
sceur de Sainte-Clotilde,
théologienne

« Vous serez mes témoins. ..

Vous prendrez mes chemins...

Porteurs d’un feu tout rayonnant de ma rencontre,
Chercheurs de Dieu depuis le temps de vos baptémes,
Familles nées de mes disciples au long des éges..." »

Le premier rassemblement national des « Familles spirituelles »
a eu lieu en octobre dernier & Lourdes. Mille cing cents personnes se
sont retrouvées : des re|igieux et re|igieuses (environ un tiers), des
laiics et quelques prétres ou diacres (deux tiers), sans oublier les
évéques accompagnateurs. Leur point commun : étre séduits par 'in-
tuition évangélique d’un fondateur ou d’une fondatrice, choisir de
boire & la méme source qu’eux, en vivre et, dans ce but, constituer
des relations entre baptisés et instituts. Avec les membres des instituts,
il y avait donc des hommes et des femmes appartenant a des grou-
pes aux noms et aux projets divers : oblats, membres de Fraternités,
Groupements de vie évangélique (GVE), coopérateurs, amis, mem-
bres de réseaux de tutelle d'établissements d’éducation ou de santé,
volontaires, affiliés, associés... Tous, délégués de leur groupe d’ap-
partenance, venaient pour partager leur expérience, approfondir les
enjeux de ces relations mutuelles et rendre gréices.

Le nouveau paysage ecclésial révélé par I'enquéte préliminaire
& la rencontre de Lourdes va d’abord étre présenté ici. Aprés un bref

97



CONTRIBUTIONS
|

98

apergu sur des éléments porteurs de ce renouveau, suivront quelques
réflexions sur les changements de perspective entrainés par la situa-
tion nouvelle.

Un nouveau paysage ecclésial

'enquéte réalisée par la CSM (Conférence des supérieures
maijeures) et la CSMF (Conférence des supérieurs majeurs de France)
révéle que la plupart des instituts de vie consacrée et des sociétés de
vie apostolique sont concernés par des relations nouvelles ou renou-
velées avec d'autres baptisés (90 % des répondants).

Un second élément apparait tout aussi nettement : la naissance
de groupes de plus ou moins grande taille s'inscrivant fout & fait dans
la ligne des Groupements de vie évangélique (GVE)>2. La plupart
d’entre eux n’en sont pas au stade de I'autonomie ou d’une définition
comme mouvement de laics. Les membres de ces groupes veulent
vivre |'engagement de leur baptéme dans la ligne d’un institut ou
d'une famille spirituelle, avec le soutien d’un milieu fraternel. Les chif-
fres sont éloquents : d'un cdté, 12 GVE* pour un total de 13 000
membres, et de I'autre 111 groupes pour 7 500 membres.

Mais la multiplication des groupes de type GVE ne dit pas tout
de la réalité, loin de la. En effet, bien d’autres groupes existent avec
d’autres projets et marqués spécifiquement par la ligne évangélique
des fondateurs. Parmi les critéres de définition des groupes : I'enga-
gement pour un service humanitaire, la profession, le fait d’étre jeune
ou en couple, la mission dans un milieu particulier, le célibat consa-
cré, |'appartenance & un groupe de priére marqué par la source
fondatrice, ou d’autres éléments encore. Ceux-la représentent plus de
dix mille personnes. Il y a aussi quelques groupes constitués en vue
d'un soutien logistique pour un instittt ou un monastére et qui
s'abreuvent explicitement aux sources fondatrices. La liste s’allonge
encore avec ceux qui ont pour mission de faire vivre une institution et
que l'enquéte n‘a pas permis de dénombrer (réseaux de tutelle
scolaire, médicosociale ou autre). Mais la description du paysage ne
s'arréte pas la encore. Il faut ajouter aussi ceux qui partagent régu-
lierement avec une communauté locale et tous les groupes plus ou



LE RASSEMBLEMENT DES FAMILLES SPIRITUELLES A LOURDES

moins informels qui se retrouvent en temps forts pour boire aux sour-
ces fondatrices. Dans cette sorte d'irisation de la ligne évangélique
des fondateurs, notons que ceux qui empruntent le chemin d’une vie
partagée au jour le jour entre religieux et laics, sont une exception.

Le quatriéme élément notable révélé par |'enquéte est |'expan-
sion progressive de ces groupes. Dix ans aprés la fin du Concile, en
1976, seuls 18 % de ces groupes existaient dont certains depuis des
siécles. Mais pour les trente années suivantes, c’est une vraie explo-
sion*: 14 % ont commencé entre 1976 et 1985, 36 % lors des dix
années suivantes et la moitié depuis 1996. Une telle expansion en
nombre et une telle croissance au fil du temps risquent-elles de
conduire & un éclatement pur et simple 2 C'est possible ! Cependant,
pour le moment, le mouvement qui se produit est inverse, et c’est un
autre enseignement de cette enquéte. En effet, on assiste d’une part &
la constitution de groupes ayant chacun leurs projets, et d’autre part
& la constitution de familles nouvelles et & la redynamisation des plus
anciennes. Autrement dit, les groupes s'inspirant des fondateurs d’un
institut font alliance avec I'institut et, s'il y a d’autres groupes, ils font
également alliance avec eux. Tous décident donc de s'épauler pour
mieux puiser ensemble aux sources fondatrices et pour mieux en vivre
différemment. La moitié des instituts qui ont répondu d I'enquéte cons-
tituent une famille avec un groupe qui leur est associé, et I'autre
moitié, avec deux, trois, quatre groupes ou plus. Comment le font-ils 2
Pas & pas | Formations communes, temps forts vécus ensemble, cons-
titution de groupes d’approfondissement de la ligne évangélique
fondatrice, participation & des assemblées de congrégation ou des
chapitres provinciaux ou généraux, efc. Lors de la table ronde, Sceur
Marie-Héléne Martin, supérieure générale des Ursulines de Jésus
disait: « En 2005, lors de notre chapitre général, o la fin d’'une
semaine ouverte a des laics, nous avons célébré officiellement la nais-
sance de la “Famille de I'lncarnation” qui regroupe les Fils de Marie
Immaculée (Pére de Chavagnes) qui ont le méme fondateur que nous,
Ursulines de Jésus, les sceurs de I'lmmaculée de Niort qui sont en
fédération avec nous et dont le fondateur est un Pére de Chavagnes
et tous les groupes de laics de nos congrégations respectives®. »
Encore s’agit-il ici d’un cas de famille large puisque plusieurs instituts
en sont membres. Quelle que soit leur taille, quel que soit leur nom

99



CONTRIBUTIONS
|

100

(Famille, Ordre, Maison, Famille spirituelle, Famille du fondateur,
Famille évangélique, Réseau, Société...), trés peu de familles ont une
structure de fonctionnement. Lessentiel réside d’abord dans une
volonté commune de solidarité et d'interpellation.

Un dernier élément vient camper le paysage : I'horizon de la
mission | En effet, inferrogés sur les questions qu'ils se posent, les
membres de ces groupes disent et redisent avec force leur souci de la
mission. Les témoignages présentés le premier soir & Lourdes le mani-
festaient tout aussi nettement que les résultats de I'enquéte. Ainsi,
Frangoise Gilger disait & propos des relations entre les Fraternités
loiques dominicaines (GVE) et I'Ordre des précheurs : « Jaimerais
qu'il y ait une synergie entre nous davantage, pour réaliser la mission
de I'Ordre dominicain, car c’est vrai, dans ce monde, il y en a beau-
coup qui ne connaissent pas Dieu. » Une synergie pour la mission !
Etre ensemble pour s'abreuver aux sources fondatrices, certes, mais
plus encore, é&tre ensemble car les champs & ensemencer et moisson-
ner sont immenses. Vivre la dimension de famille pour donner chair
dans la société a la figure évangélique dont le fondateur fait appel,
voila ce qui fonde les familles. Marie Rivier, fondatrice des sceurs de
la Présentation de Marie, voulait « mille vies pour porter le feu ». A
sa maniére, on pourrait dire, « mille communautés chrétiennes pour
porter le feu ». Telles sont les familles & deux composantes ou plus
— mais pas encore mille ! - et quelle que soit leur taille.

Des éléments porteurs d’'un renouveau

Dans le contexte de la société francaise, la soif spiritue”e est
sans doute un élément & prendre en compte pour tenter de compren-
dre ce qui a pu et peut encore conduire & la constitution de groupes.
En fait, la soif d’une vie qui ait du sens, la soif de Dieu, le désir de
vivre le baptéme, s’expriment par |'attente de témoins qui indiquent
un passage possible pour vivre pleinement — attente de témoins, et
non pas indication de bonnes balises qu'il faut suivre pour ne pas se
perdre . L'un des laics interrogés le premier soir, laissait entrevoir
comment Jean-Baptiste de la Salle était une sorte de compagnon de



LE RASSEMBLEMENT DES FAMILLES SP

route de sa vie d’éducateur : « Lui aussi, il a été de petits pas en petits
pas... », « Il voulait éduquer les enfants pauvres... Et moi suis-je
ma place, la, avec des enfants de milieux aisés 2 Mais ils ont leur
pauvreté... » Un autre disait comment le Pére d’Alzon, fondateur des
Assomptionnistes était une lumiére pour son travail de journdliste et
tout autant pour sa vie familiale. Vivre & sa maniére, vivre & leur
maniére, voild qui donne sens, voild qui donne saveur pour suivre le
Christ, dans la vie en toutes ses dimensions.

Un autre élément explicatif du renouveau est sans aucun doute
le désir de communautés fraternelles. Ladjectif « fraternelles » ne
désigne pas d’abord le caractére chaleureux, bien qu’il compte. |l
s'agit davantage de lieux ou il est possible d'étre accueilli tel que I'on
est, écouté, entendu, interpellé... pour vivre la suite du Christ. Pouvoir
I'atre, y compris avec ses tdtonnements. Dans ce sens I'expérience
vécue dans les ateliers & Lourdes est trés significative. Tous, sauf les
ateliers ov intervenaient des canonistes, reposaient sur un pari : celui
du partage des expériences. Dis-moi comment tu vis ces relations, je
te dirai comment je les vis, et nous pourrons poursuivre chacun notre
route de maniére plus assurée. Comment avez-vous commencé 2
Comment cheminez-vous avec des « chrétiens du seuil », ou avec des
chrétiens d’autres confessions 2 Qu’en est-il des engagements pour
vous 2 Comment former les laics qui seront responsables quand le
temps du relais de responsabilité sera venu 2 Un chef d’établissement
scolaire aurait-il quelque chose & dire ou & entendre d’un oblat de
monastére 2 Un membre de GVE de longue tradition & dimension
internationale aurait-il quelque chose & dire ou & entendre d'un
homme ou d’une femme, membre de la seule équipe associée & un
institut d’'une cinquantaine de membres 2 Lourdes a été I'occasion de
vivre cette dimension de |’Eg|ise : chercher ensemble & discerner notre

propre chemin, appuyés sur le chemin des autres.

Toutefois, la soif spirituelle et le désir de communautés fraternel-
les ne rendent pas compte de linternationalité de nombreuses
familles. Peut-on donner ces mémes éléments explicatifs pour le
Burkina-Faso, le Guatemala ou l'lnde? Assurément, non!
Reconnaissons donc aussi tout simplement et avec émerveillement le
travail et le don de I'Esprit pour notre temps !

IRITUELLES A LOURDES
|

101



CONTRIBUTIONS
|

102

Changements de perspective

'enquéte préalable au rassemblement et |'expérience vécue &
Lourdes invitent & plusieurs changements de perspective. Le premier,
et non des moindres, consiste & dépasser la clef d'interprétation du
rapport entre religieux et laics. La diversité des groupes au sein d’une
méme famille ne permet plus de tenir une séparation entre les grou-
pes fondée sur les deux bindmes « laiics / religieux » et « monde /
pas du monde ». Il n’est plus question de prolonger dans le monde
I'esprit des religieux, ni méme de « promouvoir le laicat ». Il 'y a &
vivre difféeremment l'intuition évangélique des fondateurs, & lui
donner chair diversement dans la société. Les uns le feront sous le
mode de la vie religieuse, les autres par leur vie de laiics, d’autres lui
donneront chair & travers une institution, d’autres encore, dans leur
engagement humanitaire temporaire, ou leur vie de couple comme
telle, etc. On n’est plus seulement dans un rapport de vocations, mais
dans une complémentarité de projets. Cela conduit les instituts & se
considérer comme communautés, communautés porteuses d’un projet
parmi d’autres communautés.

Loin d'étre banalisés, les instituts sont conduits & étre davantage
encore une communauté qui a pour vocation d'étre « mémoire évan-
gélique » de I'Eglise, comme le disait déja le Pére Jean-Claude Guy, sj,
il y a une vingtaine d’années. Regardons les groupes naissants dans
les familles en balbutiement aujourd’hui. Pour ces groupes, les reli-
gieux et religieuses ont été des « passeurs ». A Lourdes, certains témoi-
gnages du premier soir manifestaient cela nettement : passage de
I'amitié avec tel ou tel religieux ou religieuse, & un appel percu &
travers leur vie personnelle ou leur communauté & «vivre & leur
maniére ». Puis, au-deld encore, découverte des fondateurs et appel
plus fondamental & suivre Jésus-Christ & la maniére des fondateurs. La
vie religieuse a, &, quelque chose & voir avec la mission de Jean-
Baptiste. Ftonnante fécondité de la vie religieuse aujourd'hui | Souvent,
nous la regardons comme faible. Elle donne envie de vivre I'Evangile
& d'autres | Et elle regoit d’eux ce méme appel a vivre. Lors d'une
rencontre qui a suivi de peu le rassemblement de Lourdes, une femme
disait : « Nous avons beaucoup recu des religieux et religieuses. Ils



LE RASSEMBLEMENT DES FAMILLES SP

nous ont fait grandir. lls nous interpellent sur nofre vie de chrétiens. A
nous aussi de les interpeller maintenant pour qu'ils vivent toutes les
exigences de leur vocation. » Interpellation mutuelle entre personnes et
groupes, au sein d’une méme famille, mais vocation de stéle pour la
vie religieuse, comme on plantait des stéles au temps d’Abraham. Ce
qui se donne & voir dans les familles naissantes, renvoie tout autant les
instituts des familles anciennes & leur vocation propre: non une
primauté basée sur le temps (instituts fondés en premier) ou sur la
hiérarchie (institut de prétres, ou échelle hiérarchique des vocations),
mais la vocation et la mission d'&tre « un corps mémoire ».

Etre une communauté chrétienne parmi d’autres, au sein d'une
famille, conduit & vivre des relations de type « fraternel » : pas de
communauté au-dessus des autres, mais des communautés attelées
solidairement & accueillir une figure évangélique particuliére et lui
donner chair diversement dans la société. Il reste que ce positionne-
ment fraternel se conjugue parfois avec le fait que des groupes sont
« sous la haute direction » de I'institut (reconnaissance du groupe par
Iinstitut)”. institut est alors garant devant I'Eglise du projet de cette
communauté chrétienne qui se référe au méme fondateur ou d la
méme fondatrice. Il doit inventer une maniére de vivre |'autorité
comme mise au service du projet de la communauté chrétienne qui
dépend de lui. Les familles anciennes ont connu un réajustement des
positionnements au moment de la naissance des GVE (1965), puis
dans toute I'évolution plus récente des accompagnateurs laics des
équipes succédant & des accompagnateurs religieux. Les familles en
constitution aujourd’hui ont, elles, & soigner le passage du temps de
I'accompagnement de I'enfantement des groupes & celui de I'autono-
mie. |l importe de veiller particuliérement aux moments charniéres :
passage des formateurs religieux aux formateurs laics, passage des

responsables religieux ou responsables laics, moment de la rédaction
des statuts du groupe comme groupe, s'il y a. Tous ces moments
demandent de pouvoir s’arréter de temps & autre pour faire le point®.

Mais considérer les instituts comme communautés chrétiennes et
les familles comme une communion de communautés, c’est, de facto,
étre renvoyé au rapport avec toutes les autres communautés chré-
tiennes, dont les paroisses. Fuient-ils les paroisses ces baptisés mem-

IRITUELLES A LOURDES
|

103



CONTRIBUTIONS
|

bres des familles 2 Non ! Les questions qu’ils ont posées en vue du
rassemblement de Lourdes montrent qu'au contraire, ils y sont
acteurs. Il reste que les acteurs se ressourcent ailleurs. Quelle inter-
pellation pour les paroisses ! Le cardinal Ricard |'évoquait aussi a
Lourdes lors de la table ronde. Mais la ne s’arrétent pas les questions
des membres des groupes dans |'enquéte préliminaire. Notons
simplement deux parmi toutes celles qui ont été reprises dans le
travail en atelier. La présence importante d’un groupe ou des mem-
bres d'une famille donne-t-elle une couleur & I'Eglise locale 2 Pour
I'urgence de la mission, ne faut-il pas faire des alliances entre familles
ou entre groupes de familles différentes 2

Dans Vita consecrata Jean-Paul Il écrivait : « Un nouveau chapi-
tre riche d’espérance s’ouvre dans I'histoire des relations entre les
personnes consacrées et le laicat » (§ 54). Il ajoutait : « Ces nouvelles
expériences de communion et de collaboration méritent d’étre encou-
ragées pour divers motifs » (§ 55). Le rassemblement de Lourdes en
a été la confirmation. Sur le chemin nouveau ou |'Esprit nous propulse
pour la mission, « Soyons attentifs autant qu’audacieux’® » |

Du méme auteur, sur ce sujet

® « Chemin d'Alliance, sur les pas des fondateurs », Cap 94.
Diocése de Créteil, n° 404, 15 avril 2008, p. 10-11.

* « Vivre la mission ensemble sur les pas des fondateurs »,
Jeunes et Vocations n° 126, aoGt 2007, p. 143-147.

® Vers des « Familles évangéliques ». Le renouveau des rela-
tions entre chrétiens et congrégations, Paris, Editions de
' Atelier, 2004 et Montréal, Editions Bayard-Novalis, 2005.
[Texte intégral de la thése de doctorat de théologie soutenue
en mai 2002 au Centre Sévres, Facultés jésuites de Paris)].

* « Pistes pour dire et vivre les relations entre chrétiens, chré-
tiennes et instituts », in Laiques et personnes consacrées, quel
arrimage 2 Actes du colloque 2004, Cahiers de spiritualité

104



LE RASSEMBLEMENT DES FAMILLES SPIRITUELLES A LOURDES

ignatienne, Sainte-Foy (Québec) Canada, n° 113 (2005),

p. 59-70.

* « les relations entre chrétiens et instituts, un surgissement

nouveau, une interpellation », Les congrégations religieuses et
la société francaise d’un siecle & I'autre, Paris, Editions Don
Bosco, 2004, p. 277-282. [Actes du colloque organisé par la
Conférence des supérieurs majeurs de France en octobre

2003].

* « 'engagement des chrétiens en lien avec des instituts »,
Revue REPSA (Religieuses dans les professions de santé),
Paris, n° 381, mars 2003, p. 34-37.

1-Chant du rassemblement : paroles Claude
Bernard, musique Laurent Grzybowski.

2 - (f. Notes spécifiques communes aux GVE, défi-
nies le 1 mars 1965 : « Une vocation personnelle
par laquelle un laic se découvre appelé a vivre dans
son état de laic, le charisme évangélique d’une
famille spirituelle / Un engagement de tout /'étre
dans une fidélité évangélique toujours plus
grande, engagement qui s'exprime sous différen-
tes formes approuvées par I'glise : consécration,
profession, oblation... / Un milieu fraternel qui
éclaire et soutient cet engagement / Une régle de
vie, exprimant la grace de cette famille spirituelle. »

3 - Ftaient membres des GVE au moment du
rassemblement de Lourdes : Communauté vie
chrétienne, Fraternité carmélitaine, Fraternité
Saint-Jean-de-Dieu, Fraternité séculiére Charles de
Foucauld, Fraternité spiritaine « Esprit et
mission », Fraternités évangéliques de Jérusalem,
Fraternités franciscaines, Fraternités laiques domi-
nicaines, Fraternités Lataste, Fraternités marianis-
tes, Fraternités maristes, Oblature bénédictine.
Depuis, un treiziéme groupe est devenu membre
des GVE, la Fraternité Sainte-Angele-Mérici.

4 -En 1986, lors d’une rencontre des supérieurs
majeurs de France, le Pére Michel Dortel-Claudot
constatait déja d'une « sorte de frémissement ».

5 - M.-H. MarTIN, « Enjeux théologiques et ecclé-
siaux de I'association avec des laics », Rassemble-

ment religieux-laics, les familles spirituelles : un
nouveau visage d’Eglise 7 Vous serez mes
témoins, Lourdes, 19-21 octobre 2007, p. 69. Le
compte rendu, publié par la Conférence francaise
des supérieures majeures et la Conférence des
supérieurs majeurs de France est actuellement
disponible auprés des deux conférences.

6 - Cf. aussi M.-J. THiEL, « Voici, je me tiens a la
porte et je frappe », Rassemblement religieux-
laics, les familles spirituelles : un nouveau visage
d’Eglise ? Vous serez mes témoins, particuliére-
ment p. 20-25.

7 - Cf. Code de droit canonique’§ 725.S'ils ne sont
pas sous la haute direction de I'institut, c'est qu'ils
n‘ont pas encore de statut ou bien qu'ils sont un
statut d'association de fidéles (reconnaissance par
I'évéque ou le Pape).

8-Sur ces sujets, voir aussi I'interpellation de
Nicolas Joanne, membre de la Communauté vie
chrétienne, a propos du partenariat, « Réflexions
d'un laic », Rassemblement religieux-laics, les
familles spirituelles : un nouveau visage d’Eglise ?
Vous serez mes témoins, p. 65-68, particuliére-
ment p.68, et voir également les repéres de discer-
nement donnés par Marie-Jo Thiel, théologienne :
«accueillir et accompagner, former et vérifier,
construire ensemble », id., p. 28-33.

9 - (f.M.-). THier, id. p. 34.

105






e CONTRIBUTIONS |

n évéque devant le développe-
ment des “familles spirituelles”

Jean-Pierre Ricard
archevéque de Bordeaux

Chers Péres, cheres Sceurs, chers amis,

Je vous remercie de m’avoir invité & participer ce soir & cette
table ronde. Je m'y situerai comme évéque, réfléchissant sur tous ces
changements qui marquent, sur le terrain, notre vie ecclésiale.

Ce désir de laics de se rattacher & des ordres, des congréga-
tions religieuses ou & des sociétés de vie apostolique est ancien. |l
traverse toute I'histoire de I'Eglise et ce fait lui-méme donne & penser.
Mais je vois apparditre, depuis prés d’une vingtaine d’années, des
formes nouvelles de demande d’association. [...]

Les mises en ceuvre de cette association sont — vous le savez -
trés diverses : certains sont davantage preneurs de la spiritualité d’une
famille religieuse, d’autres de sa mission. D’autres encore se trouvent
en situation de collaborateurs, engagés dans les ceuvres d’une congré-
gation et chargés de mener un projet au nom de celle-ci. Les différen-
tes composantes de cette association des laiics (découverte du charisme
propre, participation & la spiritualité, vie fraternelle et mission) vont
étre honorées mais avec des accents différents. D’ou la multiplicité de
formes que prennent aujourd’hui ces associations de laiics. Je ne vais
pas me risquer d en faire |'énumération ni la typologie. Je souhaite
simplement voir avec vous ce qui s'exprime dans ces initiatives actuel-
les de la vie de notre Eglise et relever quelques questions.

107



CONTRIBUTIONS
|

108

Les besoins révélés par |'appartenance
a une “famille spirituelle

En regardant les ldics que je connais, qui ont voulu faire partie
d’une « famille spirituelle », je constate les motivations suivantes.

Un désir de ressourcement et de spiritualité

Beaucoup ont pris conscience qu'ils avaient & vivre leur vie
baptismale, leur vie de disciples et de témoins du Christ, au cceur d'une
société qui ne porte pas & ¢a, qui ne donne pas beaucoup de place a
la transcendance et dont les valeurs qui I'animent sont loin d'étre les
valeurs évangéliques. Ils éprouvent le besoin de se ressourcer, de se
refrouver face & Dieu, face & eux-mémes, pour éfre davantage dispo-
nibles aux autres. Dans un environnement qui ne conduit ni & la
confiance, ni & |’espércmce, ils souhaitent s’enraciner encore davan-
tage dans ces valeurs évangéliques qu'ils découvrent comme fonda-
mentales, en particulier, dans un contact avec une famille spirituelle.

Un désir de répondre concrétement
a un appel universel a la sainteté

Ces laics ont entendu cet appel universel a la sainteté dans
'Eglise qu’est venu souligner le concile Vatican Il dans sa constitution
sur 'Eglise Lumen Gentium : « Il est donc bien évident pour tous que
I'appel a la plénitude de la vie chrétienne et a la perfection de la
charité s’adresse a tous ceux qui croient au Christ, quels que soient
leur état ou leur rang. » Il faut noter d'ailleurs que dans la lecture des
textes du Concile, aprés qu’on se soit beaucoup arrété sur le chapi-
tre 2 (le peuple de Dieu) on est aujourd’hui plus attentif & d’autres
chapitres, dont ce chapitre 5.

Mais cet appel va résonner de maniére plus concréte dans la
découverte de la vie d’un saint, d’un fondateur, de son charisme et de
la fagon dont une famille spirituelle le met en ceuvre trés concréte-
ment. Il y a une maniére originale d'incarner I'Evangile chez un saint



UN EVEQUE DEVANT LE DEVELOPPEMENT DES “FAMILLES SPIRITUELLES”

et un bienheureux, une maniére qui touche les coeurs et les esprits, et
beaucoup de laiics sont sensibles a ce témoignage (cf. bédtification de
Sr Marie-Céline de la Présentation) Nous sommes & une époque qui
a plus besoin de témoins que de maitres (cf. Paul V).

On sent également chez certains le désir de vivre dans leur vie
et leurs engagements quelque chose du radicalisme évangélique.

Un désir d’accompagnement spirituel et de formation

Un certain nombre de ldics que je connais ont trouvé dans la
« famille spiritue”e » un lieu d'initiation a la priere, a la vie spiritue”e,
une régle de vie, un lieu de partage, d’expression personnelle de sa
foi et de formation. C'est I'occasion pour certains de demander & des
religieux, & des religieuses, & des personnes consacrées un accom-
pagnement spirituel personnel, un lieu d’écoute qui existe rarement
aujourd’hui dans notre société.

Un désir de communauté fraternelle

Ces laics apprécient de trouver dans une « famille spirituelle »
une expérience communautaire de priére, de partage et de réflexions
fraternels, un lieu de soutien spirituel, de compagnonnage dans la
foi, de réelle fraternité. Le fait de se retrouver dans certaines familles
spirituelles entre états de vie différents est vu comme une véritable
richesse. Les différences de ministéres ou d’états de vie ne sont pas
niées mais c'est I'expérience du « nous» ecclésial, du « nous »
baptismal, qui est avant tout recherchée et appréciée.

Un désir de catholicité et d’ouverture sur l'universel

Dans un compagnonnage avec des congrégations religieuses ou
des sociétés de vie apostolique missionnaires, des laics, souvent déja
sensibilisés & cette ouverture d |'universel, apprécient de pouvoir parta-
ger avec ces « familles spirituelles » des relations avec des communau-
tés ecclésiales d'autres continents. Il y a la un apprentissage & la véri-

109



CONTRIBUTIONS
|

110

table catholicité de I'Eglise. Je pense aussi & I'expérience qui est celle
de coopérants ou de volontaires qui sont partis servir en dehors de
France et qui se sont trouvés trés en lien sur le terrain de la mission avec
une congrégation religieuse ou une société de vie apostolique.

Un désir d’étre soutenu dans sa mission

Pour la plupart des « laiics associés », le ressourcement recher-
ché est en lien direct avec la mission qui est la leur d'étre témoins du
Christ, de témoigner de I'Evangile dans leur vie quotidienne. Pour
certains, il y un appel & s'investir dans le champ de mission plus
particulier d’'une famille religieuse, dans le champ caritatif, éducatif,
sanitaire, auprés des plus pauvres. Le charisme d'un fondateur ou
d’une congrégation est une source importante d’inspiration qui colore
la mission dans laquelle on sent un appel & s’engager. Je pense la
tout particuliérement & tous ceux et celles qui sont en situation de
collaboration avec des congrégations, par exemple les chefs d'éta-
blissement, certains membres du corps enseignant ou du personnel
éducatif d’établissements sous tutelle congréganiste. Il y a des cas ov
la tutelle reste formelle, surtout de type administratif. Mais il y en
d’autres ov la tutelle est active, organise des rencontres, des moments
de formation mais surtout porte le souci de faire vivre aujourd’hui le
charisme initial, la dynamique originale de la famille spirituelle, la
spécificité de sa mission. Il arrive & certains laics de se trouver aussi
en situation de responsabilité de tutelle congréganiste.

uestions pour la vie ecclésiale

Je voudrais souligner plusieurs points.

L'importance des communautés associatives dans
I’Eglise a coté des communautés hiérarchiques

Je renvoie ici & la distinction que proposent plusieurs canonistes
dans le Précis Dalloz sur le droit canonique, en particulier p. 662 :



UN EVEQUE DEVANT LE DEVELOPPEMENT DES “FAMILLES SPIRITUELLES”

« Lles personnes morales canoniques ainsi que certaines personnes
juridiques canoniques telles que le diocése, la paroisse et I'auméne-
rie sont ecclésiologiquement et canoniquement de nature hiérar-
chique. D’autres personnes juridiques sont ecclésiologiquement et
canoniquement de nature associative, telles que I'institut de vie consa-
crée (institut re/igieux, institut séculier), la société de vie aposto/ique,
mais aussi par définition méme des associations canoniques
publiques ou privées de fideles. » Je trouve que ces communautés
associatives que sont les « familles spirituelles » sont véritablement
une richesse et un don de Dieu pour I'Eglise aujourd’hui. Elles me
paraissent aussi une bonne réponse aux aspirations des hommes et
des femmes de notre temps : recherche spirituelle, liberté de choix,
groupe fraternel choisi oU on peut parler et échanger, accompagne-
ment spirituel, proposition d’'un chemin concret de sainteté. Il y a la
une prise en compte de ce qui s'exprime comme désirs dans notre
société marquée par |'individualisme et la recherche de I'épanovuisse-
ment personnel. Mais en méme temps, il y a conversion de ces désirs
dans ce qu'ils peuvent avoir de trop narcissique ou de trop égocen-
tré. Le chemin qui est proposé au sein de ces familles spirituelles, c’est
celui du Christ, celui d’une vie donnée, livrée, avec tout ce que cela
demande comme décentrement par rapport & soi.

L'apport aux communautés religieuses elles-mémes

Il'y a dans I'expérience de ces « familles spirituelles » un vérita-
ble apport mutuel. Les congrégations religieuses, les sociétés de vie
apostolique ou les instituts séculiers partagent avec des laics le souf-
fle spirituel qui les fait vivre, le charisme dont ils sont porteurs. Mais
les laiics apportent & leur tour leur propre fagon de se saisir de ce
charisme et de ce souffle et d’en vivre, dans un tout autre contexte que
celui de la communauté religieuse ou de Iinstitut. C'est parfois un
étonnement pour ces communautés et un émerveillement, surtout & un
moment ou les vocations & la vie religieuse ou & la vie consacrée se
font plus rares. Je sens qu’il y a dans cet échange mutuel, ou chacun
recoit et donne, une source nouvelle de dynamisme spirituel et
d’espérance.

m



CONTRIBUTIONS
|

112

Des questions posées aux paroisses

On trouve beaucoup de ces laics associés engagés dans la vie
des paroisses ou la vie de leur diocése. Ils ne voient pas d’antago-
nisme entre leur double appartenance. Et cela est bien. Jai dit
d’ailleurs un peu plus haut qu'il fallait distinguer entre communautés
associatives et communautés hiérarchiques, c’est-a-dire communau-
tés chargées de communiquer le salut du Christ aux hommes & travers
la proclamation de la Parole, la célébration des sacrements, et la
responsabilité du rassemblement ecclésial. Dans ces communautés
hiérarchiques le ministére pastoral des évéques et des prétres a tout
particuliérement une valeur structurante.

Cette distinction posée, on peut cependant s'interroger sur la
facon dont la vie paroissiale répond aujourd’hui aux attentes spiri-
tuelles de beaucoup de nos contemporains.

Ne risque-t-on pas d'étre surtout soucieux du « faire », d’orga-
niser la vie de la paroisse, d'étre préoccupé d’abord par le souci de
trouver des gens pour remplir les services nécessaires a cette vie 2

Prend-on suffisamment de temps pour permettre aux personnes
de se nourrir spirituellement, de vivre leur baptéme avec tout son
dynamisme, de faire une relecture spirituelle de ce qu’elles ont vécu 2
Faut-il que des personnes s'arrétent dans leur engagement, pour
« souffler » et se ressourcer, ayant I'impression de « s'étre vidées
spirituellement » 2

Ne faut-il pas développer des relations fraternelles dans des
groupes plus petits que I'assemblée dominicale, pour vivre une réelle
fraternité 2 Certes, la relation hiérarchique est inhérente & la vie
paroissiale. Le curé, par exemple, n’a pas tout & fait la méme respon-
sabilité qu’un paroissien. Mais la relation hiérarchique n’épuise pas
le tout de la relation. Le prétre (et le diacre) n’est-il pas lui aussi un
baptisé qui doit vivre son baptéme et alimenter sa foi comme tous les
autres baptisés et avec eux 2

Tout cela est vrai. Mais il me faut ajouter que ce que je constate
aussi, c’est la prise de conscience progressive de ces interrogations
par de plus en plus de paroisses et leur désir d’y répondre.

Je pense que |'expérience des laics associés vient ainsi ques-
tionner notre Eglise et la remettre devant I'essentiel de ce qui doit &tre



UN EVEQUE DEVANT LE DEVELOPPEMENT DES “FAMILLES SPIRITUELLES”

sa vie : accueillir le don gratuit du salut par Dieu et y répondre gratui-
tement.

Je nai pas abordé volontairement dans ce rapide exposé la
situation des communautés nouvelles ou celle des prétres diocésains
qui ont désiré appartenir & une des familles spirituelles dont nous
venons de parler. Il y aurait bien des rapprochements & faire et
quelques distinctions & opérer avec ce qui a été dit & propos des
« laiics associés ». Mais c’est peut-étre I'enjeu d’une table ronde
d’élargir le débat. m

Texte paru dans les Actes du rassemblement religieux-laiics :
« Les familles spirituelles : un nouveau visage d’Eglise 2 Vous
serez mes témoins ». Publié avec I'aimable autorisation de la
CSM et de la CSMF.

113






ONTRIBUTIONS

es “donnés” en Chartreuse
Une forme de vie laique au sein d’une tradition monastique’

Rémy Lebrun
diplémé en droit canonique

En Chartreuse, la coexistence de plusieurs catégories de mem-
bres est traditionnelle et elle a certainement contribué & faconner la
physionomie de I'ordre. Dés les origines, sans doute méme depuis la
fondation (en 1084), il y eut des clercs, appelés « moines », et des
|aiics. Aujourd’hui encore, la communauté cartusienne comprend des
« péres » et des « fréres ». Les premiers (moines au sens strict, encore
appelés « moines du cloitre »), tous prétres ou destinés a le devenir,
vivent une solitude stricte et ne sortent pas de leur cellule en dehors
des occasions qui sont de régle, ordinairement trois fois par jour
(office & I'église, chapitre, repas au réfectoire) ; en particulier, ils y
travaillent et leurs activités, qui ne peuvent donc pas nécessiter de
moyens matériels importants, se limitent au sciage du bois pour le
chauffage en hiver, a I'entretien de la cellule et de son jardin, et &
d’autres occupations (reliure, ébénisterie, dactylographie...). Les
seconds s’adonnent davcmtoge au travail manuel et assurent ainsi,
hors de la cellule, les divers services de la communauté, comme la
cuisine, la menuiserie, la buanderie, |'exploitation forestiére, efc.

En outre, le groupe des « fréres » se compose de convers, reli-
gieux faisant des voeux exactement comme les « moines du cloitre »,
et de donnés qui ne font pas de voeux — pour cette raison, les donnés
ne sont pas des religieux bien qu'ils soient appelés « fréres » et
« moines » dans les constitutions 2 — mais, comme leur nom I'indique,
se donnent & |'ordre des Chartreux par un engagement réciproque
ayant la forme d’un contrat, appelé « donation ». Les donnés ont un

115



CONTRIBUTIONS
|

116

réglement propre qui différe de celui des convers : leur assistance aux
offices, notamment & I'office de la nuit, est plus libre, ils sont astreints
& moins de priéres vocales et & moins de jednes ; ils vivent sans avoir
rien en propre, mais conservent la propriété et la disposition de leurs
biens. Les moniales charireuses ® connaissent également « moniales
du cloitre », converses et données.

Le présent article vise & faire ressortir les éléments caractéris-
tiques de la vie des donnés qui se consacrent au service du Seigneur
et s’appliquent & trouver Dieu dans le silence et la solitude. Plus que
les moines, ils s’adonnent au travail manuel, et méme encore davan-
tage que les convers quand il leur arrive de s’acquitter de taches plus
difficilement compatibles avec les observances de ces derniers. Ceci
constitue & la fois la cause et la conséquence des aménagements ou
adoucissements que I'état de donné permet d’apporter aux austérités
de la vie cartusienne.

Le lien des donnés, la profession des conseils
évangéliques et la consécration

l'étude de la donation met en évidence différents éléments quant
a la nature et a l'objet de cet acte juridique, et quant & la formation
du lien qui en résulte. En les résumant, il est possible de la définir
comme un contrat bilatéral par lequel :

* le donné s’engage a obéir & ses supérieurs et a observer les
statuts en assumant les conseils évangéliques professés privé-
ment devant le supérieur compétent qui accepte cette dona-
tion au nom de 'ordre des Chartreux ;

* I'ordre des Chartreux s’engage & fournir au donné tout ce qui
est nécessaire, selon les statuts, & sa vie matérielle et & sa vie
spirituelle.

Depuis |'apparition de I'institution des donnés dans les textes
legislatifs cartusiens, la donation se distingue de la profession par
I'absence d’émission de voeux ; ainsi, dans les Nouveaux Statuts de
1368, qui codifient le premier réglement détaillé relatif aux donnés.
Néanmoins, comme pour la profession, il est d’abord question d’une
promesse : dans la Carte du chapitre général de 1341¢, dans les



LES “DONNES” EN CHARTREUSE

Nouveaux Statuts de 1368, et encore dans la Nouvelle Collection de
1582. Mais, & I'époque moderne, une évolution voit le jour; en
1572, une ordonnance du chapitre général définit differemment la
nature des obligations ou conditions de réception du donné : non pas
des veeux ou une profession réguliere, mais une convention
(« pacta ») et un contrat (« contractus ») de droit humain, et de
simples obligations civiles. Cetfte précision est réitérée, dix ans plus
tard, par la Nouvelle Collection qui, reprenant les dispositions des
Nouveaux Statuts, prescrit en outre de matérialiser I'engagement des
donnés par un acte (« instrumentum ») passé en présence d'un notaire
civil, tandis que la référence & la promesse s’estompe peu a peu.

Dans les Cartes du chapitre général ultérieures, & propos de la
séparation des donnés d’avec 'Ordre en cas de sortie (& I'amiable
ou volontaire) ou de renvoi, il est clairement question de « contrat »
(« contractus ») et de rupture du « contrat de donation » (« donatio-
nis contractus »). Mais les Statuts de I'ordre cartusien de 1924, qui
accentuent le caractére spirituel de la donation, ne mentionnent plus
explicitement de « contrat ». Dans les Statuts rénovés de I'ordre cartu-
sien® comme dans les Statuts de I'ordre des Chartreux actuellement
en vigueur, il est question d’'un « engagement » (« obligatio ») et de
« prendre un engagement » (« spondeo »), terme assez général qui
s'applique ailleurs & tout postulant, tant & I'état de « moine du cloi-
tre » qu’a I'état de « moine laiic ». Les « promesses » du donné appa-
raissent, cependont, comme accidentellement, au détour d’une
formule des rites de la vie cartusienne (« [...] dum in promissis tuis
fideliter maneas® »). En revanche, il est fait référence au « contrat de
donation » & propos de sa rupture éventuelle (« Cum autem aliquis
donationis contractus solvitur [...] »).

Néanmoins, puisque la donation engage & servir Dieu fidéle-
ment, dans |'obéissance et la chasteté, sans avoir rien en propre et
afin de concourir & la croissance de I'Eglise, comme I'énoncent en
termes semblables les Statuts des moniales chartreuses et les Statuts
de l'ordre des Chartreux, faut-il admettre que la vie des donnés est
une vie consacrée au sens du droit 2

Sans faire profession au sens du canon 654, les donnés assu-
ment® ou, au sens des canons 573 §2, 574 §1 et 603 §2, profes-
sent? les conseils évangéliques, mais d’'une maniére qui ne semble
pas aller au-deld du simple propos. Cependant, le canon 573 §2

117



CONTRIBUTIONS
|

118

' en établissant que la

premiére vient, non par les voeux, mais par I'assomption des conseils

dissocie consécration et nature du lien

évangéliques, méme si celle-ci se fait au moyen de veeux'" : I'élément
constitutif commun & toutes les formes de la vie consacrée est I'enga-
gement par lequel les fidéles s'obligent & la pratique des conseils
évangéliques. C'est ainsi que les structures associatives dans lesquel-
les les conseils évangéliques ne sont pas explicitement professés n’en-
trent pas dans la catégorie des instituts de vie consacrée. Il manque
alors & la donation, pour étre considérée comme une entrée dans la
vie consacrée au sens du droit, les deux facteurs qui contribuent & en
définir I'essence, savoir, la profession publique des conseils évangé-
liques au moyen de (voeux ou autres) liens sacrés ', Par conséquent,
la nature et les éléments caractéristiques de la donation, tels que les
décrivent et les présentent les statuts, ne permettent pas de considérer
que la vie des donnés est une vie consacrée au sens du droit.

Les éléments caractéristiques
de la vie des donnés

Les donnés travaillent pour subvenir aux besoins matériels de la
maison, qui leur sont (ainsi qu’aux convers) spécialement confiés.

Le travail manuel structure en profondeur la vie des laiics char-
treux. Il les occupe environ six heures et demie par jour en semaine ',
contre deux heures par jour environ pour les « moines du cloitre »,
comme le montre 'examen de leur emploi du temps & la Grande
Chartreuse '“.



LES “DONNES” EN CHARTREUSE

Horaire d’une journée type d’un frére (en semaine)

Oh en cellule Lever
0h15 |aléglise |Matines
1h45 |en cellule Bréve oraison et coucher
6h en cellule Prime, oraison, lecture
8h a léglise Messe conventuelle
9h 15 |encellule |[Tierce
9h 30 Travail
12 h en cellule Sexte, diner, temps libre
13h 30 |en cellule None
13 h 45 Travail
17 h 45 |en cellule Vépres, souper ou collation, lecture, oraison
18 h 45 |encellule | Complies, coucher

Chez les moniales, I'écart quantitatif entre le temps de travail
des converses et données et celui des « moniales du cloitre » est moin-
dre (environ cinq heures contre deux), comme le montre la compa-
raison de leurs horaires & la chartreuse Notre-Dame de Reillanne

(Alpes de Haute-Provence) ™.

Horaire d’une journée type (en semaine)

Converse ou donnée | « Moniale du cloitre »
1h15 |aleglise Matines et Laudes
3 h 45 |en cellule Bréve oraison et coucher
6h 30 |en cellule Lever
7h en cellule Prime, oraison
8 h 15 |aléglise Messe conventuelle
9h en cellule | Tierce, lectio 9h 30 |en cellule | Tierce, lectio
10 h Travail 10 h 45| en cellule | Etude, travail
11 h 45 | en cellule | Sexte, diner, temps libre
13 h 45 None, travail 13 h 45| en cellule | None, travail
16 h en cellule | Vépres 16 h a l'église | Véepres
Travail Lecture spiri-
Lecture spiri- tuelle, collation
16 h 30 | en cellule | tuelle, souper 16 h 30 | en cellule | oV souper,
ou collation, oraison
oraison
19h en cellule [ Complies, coucher

119



CONTRIBUTIONS
|

120

Mais la différence entre les « péres » et les « fréres » est surtout
qualitative, et porte aussi bien sur la nature des téches que sur la fina-
lité du travail : pour les premiers, le travail est un moyen de fuir I'oi-
siveté et une maniére de participer & la condition humaine, en parta-
geant le sort de ceux qui sont obligés de travailler, et de s’exercer
ainsi & 'humilité ; au contraire, le travail manuel constitue pour les
donnés, plus encore que pour les convers puisqu'il leur arrive de s’ac-
quitter de taches plus difficilement compatibles avec les observances
de ces derniers ¢, un élément essentiel de leur consécration V.

Les donnés participent aux exercices de la vie cartusienne en
suivant, tant pour 'office divin que pour les autres observances (absti-
nence, jelne, etc.), les réglements qui leur sont propres mais qui
peuvent néanmoins étre adaptés aux besoins de chacun '®.

D’une maniére générale, la vie des donnés compte moins d’aus-
térités que celle des convers qui, elle-méme, en comporte moins que
celle des moines ; interrompre son sommeil chaque nuit, ne faire
qu’un seul vrai repas par jour plus de la moitié de I'année (pour les
moines) ou un cinquiéme de I'année (pour les convers) et se conten-
ter de pain et d’eau un jour par semaine peut étre assez éprouvant.

Les aménagements ou adoucissements que |'état de donné
permet d’apporter aux austérités de la vie cartusienne concernent les
pratiques pénitentielles et la participation aux offices liturgiques :

® les donnés ne sont obligés qu’a I'abstinence de laitages
pendant |'avent et le caréme, tous les vendredis de I'année et
la veille de certaines solennités ;

® il est permis aux donnés de manger de la viande & I'extérieur
des maisons ;

® les donnés ne sont pas tenus au lever de nuit et leur assistance
a l'office de nuit est facultative ;

* I'office dont doivent s’acquitter les donnés est réduit* — en
particulier, la récitation de I'office quotidien des donnés n’est
pas doublée, comme celle des convers, de la récitation de
Pater noster et Ave Maria correspondant a |'office de la sainte
Vierge et, pour les défunts, les donnés récitent chaque
semaine dix Pater noster et Ave Maria, alors que les convers
que récitent chaque jour trois Pater noster et Ave Maria.

En dehors des heures de travail, de la messe et des quelques

offices en commun, en particulier, les dimanches, solennités et jours



LES “DONNES” EN CHARTREUSE
|

de retraite, puisqu’ils ne travaillent pas, les donnés se tiennent dans
leur cellule ; il convient de noter que la garde de la cellule se compléte
et se renforce de préceptes assez rigoureux touchant la cléture exté-
rieure et le silence.

/
Lobjet de |a donation :les obligations réciproques

La donation est un engagement réciproque et ceci exprime le
retour, I'action de rendre ce qui est recu. Les statuts précisent les obli-
gations qui en résultent. Les donnés regoivent :

® pour leurs besoins temporels, le vétement, la nourriture et le

logement comme les autres moines (plus spécialement, les
convers, en ce qui concerne la nourriture et le logement) puis-
qu'ils vivent sans avoir rien en propre ;

® pour leurs besoins spirituels :

- la disposition d’une cellule individuelle ou ils s’appliquent
la lecture, & la méditation et & |'oraison ;

- trois jours de retraite annuelle ;

- une formation adaptée, initiale, sous la direction du maitre
des novices, avec chaque jour un certain femps consacré &
une formation doctrinale qui a pour but de les introduire au
contenu de I'Ecriture sainte, de leur permetire d’assimiler
de maniére personnelle les mystéres de la foi ef, en méme
temps, de leur apprendre & réfléchir avec profit sur des
livres consistants ; une formation continue, sous la direction
du prieur, durant toute leur vie, avec une conférence
hebdomadaire, de bon niveau, quoique demeurant & leur
portée, et d'une durée suffisante.

De la part du donné, le contrat comporte |'engagement de vivre
dans I'obéissance et la chasteté, sans avoir rien en propre.

La pauvreté

Le donné conserve la propriété et la disposition de ses biens,
ainsi que la capacité d’acquérir ; cependant :

¢ il ne garde pas d'objets personnels avec lui ;

121



CONTRIBUTIONS

122

e le fruit de son travail revient & la maison ou il a été réalisé ;

® ce qui pourrait lui advenir au titre d’une pension ou d’une

assurance serait acquis d la maison ou il réside, les contre-
parties dues comme, par exemple, des cotisations, étant & la
charge de cette maison.

C'est pourquoi il semble que le donné ait besoin, dans la vie
courante, des mémes permissions que celles accordées aux profés
par les supérieurs en raison de leur pouvoir « domestique » %' :

® pour échanger ou recevoir quoi que ce soit ;

® pour jouir de l'usage des livres ou autres objets, méme de

ceux acquis & 'Ordre gréce a lui ;

® pour aménager sa cellule ;

® pour disposer d’outils ou d’instruments, méme seulement un

peu colteux.

L'obéissance

Indubitablement, les supérieurs ne peuvent, d'une maniére
générale, légitimement ordonner ni obliger en vertu de I'obéissance
que ce qui est compris dans les statuts, puisque les donnés s’engagent
selon la feneur des statuts (« ad normam Statutorum »)%.

En particulier, dans le cadre du travail, pour la marche des
obédiences et tout ce qu'ils ont & leur disposition, les donnés doivent se
conformer aux prescriptions du prieur ou & celles du procureur lors-
qu'ils accomplissent des taches qui leur sont confiées. En outre, les
donnés ne doivent pas rechercher, ni accepter, les occasions de sortir
de la maison, en dehors de celles qui sont de régle, mais se résigner &
celles que suscite I'obéissance, souffrir d’étre envoyés dans n’importe
quelle maison de I'Ordre, en cas de nécessité ou pour un motif valable.

Le cadre du travail en solitude crée un contexte ou le risque est
grand de se constituer un espace d’indépendance. C’est pourquoi les
statuts accordent & I'obéissance une place privilégiée, en reprodui-
sant, & la fin du premier chapitre consacré aux « moines laics », le
passage que la lettre de saint Bruno & ses fils chartreux destine aux
premiers fréres lais . Bien qu’écrite dans un contexte social et cultu-
rel trés différent de celui d’aujourd’hui, elle continue d'indiquer aux
convers et aux donnés la voie & suivre.



LES “DONNES” EN CHARTREUSE

La chasteté

Concernant la chasteté, les statuts ne donnent pas de norme
d’application ni d'interprétation. Il convient toutefois de rappeler que
s’engager par contrat, c’est-a-dire en justice, & faire une chose déja
obligatoire en raison d’une autre vertu est toujours possible. Puisque
les conseils évangéliques sont & pratiquer conformément & la voca-
tion de chacun, tout baptisé est appelé & la chasteté selon son état de
vie particulier : les donnés, puisqu’ils sont célibataires, pratiquent la
chasteté dans la continence.

Conclusion et perspective

Le cadre de vie des donnés, caractérisé par la variété des taches
matérielles accomplies en divers endroits de la maison pour la bonne
marche de la chartreuse, est susceptible d’apporter un équilibre plus
abordable que I'érémitisme tempéré des « moines du cloitre ». La
proportion actuelle des donnés dans I'ordre des Chartreux (1/10° en
moyenne sur les vingt derniéres années) se situe néanmoins & un
niveau inférieur a celui (1/8° en moyenne), remarquablement stable,
observé du milieu du xv* siécle au milieu du xx siécle. Le recrutement
des donnés ne traduit donc pas de regain d'intérét pour une vie
monastique laique, équilibrée entre le travail manuel et les activités
spirituelles (un jour de semaine, environ six heures et demie pour le
travail et six heures pour la récitation de I'Office, I'oraison mentale,
la lecture de I'Ecriture sainte et les autres exercices spirituels), relati-
vement moins austére (lever de nuit facultatif, pratiques pénitentielles
adoucies, office quotidien allégé), plus aisément adaptable aux
santés médiocres et donc, en théorie, davantage accessible au plus
grand nombre.

La raison en est peut-étre un manque de visibilité ou une présen-
tation qui n’a pas su faire ressortir, du fait de la grande ressemblance
avec les religieux (séparation du monde, célibat, etc.)*, I'originalité de
cette forme de vie. Celle-ci pourrait de surcroit passer pour anachro-
nique : héritée du monachisme médiéval, elle parait étre un vestige de
la feodalité ; resituée dans I'ensemble composite de la réalité associa-

123



CONTRIBUTIONS
|

124

tive existante, elle semble au contraire préfigurer des formes de vie
apparues a la fin du xx siécle. En effet, alors que de nombreux insti-
tuts religieux et sociétés de vie apostolique % ont entrepris d'instaurer

ou de développer des relations privilégiées avec des chrétiens >

6

souvent improprement appelés (certains sont des clercs) « laics asso-
ciés? », le contrat d'association correspond aujourd’hui & la réalité de

plusieurs instituts religieux et sociétés de vie apostolique. =

1-Cet article est adapté de Rémy Lesrun, Les
donnés de 'ordre des Chartreux : statut canonique
au regard du droit en vigueur, thése en vue de
I'obtention du doctorat en droit canonique
présentée et soutenue publiquement le 5 juillet
2007, Institut catholique de Paris, Faculté de droit
canonique, 391 p.

2 - Les Chartreux n‘ont pas de « Régle » mais des
statuts composites, qui renferment a la fois le code
fondamental de I'Ordre, c'est-a-dire ce qu'il est
convenu d'appeler ses « constitutions », et son
coutumier. De ce fait, différentes versions se sont
accumulées ou succédées au cours des siecles.
Sont actuellement en vigueur les Statuts de /'or-
dre des Chartreux dont la premiére rédaction a été

adoptée par le chapitre général en 1987, qui ont
été confirmés par le chapitre général en 1989 et
approuvés par le Siége apostolique en 1991.

3 - L'ordre des Chartreux comprend une branche
féminine disposant de constitutions propres, les
Statuts des moniales chartreuses (1991). Les
Statuts des moniales suivent, en général, les
Statuts de ['ordre des Chartreux ; en particulier, les
articles qui concernent les données conservent la
teneur de ceux qui leur correspondent dans les
Statuts des moines et qu'ils reproduisent dans une
large mesure.

4 - Les décisions du chapitre général sont résu-
mées et rassemblées dans des protocoles appelés
traditionnellement « cartes ».



5- Les quatre premiers livres (chapitres 1 a 35)
des Statuts rénovés de l'ordre cartusien forment
les statuts proprement dits, approuvés par le
chapitre général en 1971 et confirmés en 1973.

6 - Statuts de ['ordre des Chartreux, 5. 36. 16
«[...] pourvu que vous restiez fidéle a ce que
vous avez promis ». L'article correspondant des
Statuts des moniales chartreuses (32.16) emploie
une formule légérement différente qui ne rend
pas I'idée de promesse.

7 - Statuts de l'ordre des Chartreux, 2. 19. 5:
« Lorsqu’un contrat de donation est rompu. . .».

8 - Ce terme général est employé par le Code de
droit canonique a propos des instituts religieux
(canon 654), des instituts séculiers (canon 712) et
des sociétés de vie apostolique (canon 731 82).

9 - Le verbe « profiteor » signifie déclarer ouver-
tement, mais aussi proposer, s'engager a, promet-
tre. Sur I'emploi de « professio » et « profiteor »
dans le Code, voir Stefano-Maria Pasini, « Vita
consacrata e consigli evangelici (Il) : La distinzione
tra “Consacrazione” e “Professione” », Commen-
tarium pro Religiosis et Missionariis LXXVII, 1996,
p. 353-356 ; la conclusion qui en est tirée, d'une
incertitude dans la réflexion canonique dérivant
d'un approfondissement insuffisant du rapport
entre les dimensions juridiques et théologiques de
la vie consacrée, est manifestement exagérée,
puisque l'usage de « professio » est limité aux
instituts religieux, tandis que I'emploi de « profi-
teor » est plus général.

10 - Germain LEsAGE, « Evolutio et momentum
vinculi sacri in professione vitae consecratae »,
Periodica de re morali canonica liturgica LXVII,
1978, p.433-444.

11 - Gianfranco GHIRLANDA, « Les formes de consé-
cration a la lumiére du nouveau Code »,
Documents Episcopat n° 3, février 1990, p. 2-3 ;
Stefano-Maria Pasini, « Vita consacrata e consigli
evangelici (Il) :La distinzione tra“Consacrazione” e
“Professione” », Commentarium pro Religiosis et
Missionariis LXXVII, 1996, p. 355.

12 - C'est ainsi que I'ermite n'est pas reconnu par
e droit comme dédié a Dieu dans la vie consacrée
s'il ne professe pas publiquement les conseils
évangéliques, scellés par un vceu ou un autre lien
sacré, entre les mains de I'évéque diocésain
(canon 603 82).

LES “DONNES” EN CHARTREUSE

13 -Selon les Statuts de ['ordre des Chartreux,
3.26.6,la durée de leur travail ne doit pas, norma-
lement, dépasser sept heures par jour.

14 - ['Ordre des Chartreux, La Grande Chartreuse,
Association Auxiliaire de la vie cartusienne,
10¢ édition, 1996, p. 56-57.

15 - Chartreuse Notre-Dame, Moniale a la
Chartreuse Notre-Dame, Sainte-Maxime, Editions
(IF, « La tradition vivante », 1989 , p. 8-9.

16 - Statuts de ['ordre des Chartreux, 2.19.8.

17 - Statuts de I'ordre des Chartreux, 2.11.1 ; 2.
19.1;2.19. 8. Selon le texte spirituel contempo-
rain, « Le travail du frére », in Jean-René BoucHer
(éd.), Paroles de chartreux, Paris, Cerf,
«Perspectives de vie religieuse », 1987, p. 151-
152 « Travailler est une ceuvre contemplative.
L'union a la volonté du Pére en tous les travaux
inspirés par 'obéissance est la nourriture inépui-
sable de celui qui a faim de Dieu. [...]
L'occupation du corps et des mains devient aisé-
ment, a qui en a la grace, comme une ancre qui
permet au cceur de se fixer en Dieu, et de demeu-
rer présent a I'amour qui I'appelle dans le silence
de ['obédience. [...] Enfin, la valeur rédemptrice
et purificatrice des travaux les plus rudes ou les
plus éprouvants nous donne la possibilité, au prix
de ['union a la croix du Sauveur, de rayonner la
lumiére pascale en nos cceurs et sur le monde.
Ainsi le travail est-il par lui-méme une priére aux
aspects variés, en laquelle Dieu trouve ses
complaisances si nous 'accomplissons avec bonne
volonté a la mesure de nos moyens. Il est égale-
ment une préparation directe aux heures plus
spécialement consacrées a la louange liturgique
ou au silence intérieur dans le recueillement de la
cellule. [...]. »

18 - Statuts de ['ordre des Chartreuy, 2.19.8.

19 - Cependant, les donnés peuvent, comme les
convers, choisir d'utiliser les livres liturgiques en
usage dans I'Ordre (Statuts de ['ordre des
Chartreux,3.21.11,7.49.10) et, pour les offices ou
la communauté est réunie a I'église, de participer
plus activement qu’en égrenant leur chapelet ;a la
messe conventuelle, les donnés, comme les
convers, peuvent se joindre au chant ou s'unir
silencieusement a la priére.

20 - Statuts de ['ordre des Chartreux, 2. 19. 8 ;
Statuts des moniales chartreuses, 13.1.

125



CONTRIBUTIONS
|

126

21 - Ce pouvoir est assimilable a celui d'un chef de
famille sur sa maison, d'ou son nom. Voir Colette
FRIEDLANDER, « Les pouvoirs de la supérieure dans le
cloitre et dans le monde du Concile de Trente & nos
jours »,in Les religieuses dans le cloitre et dans Je
monde des origines a nos jours. Actes du
Deuxiéme Colloque International du CERCOR
Publications de I'université de Saint-Ftienne,
1994, p. 242. 1] est exercé légitimement dans tout
institut religieux (canon 596 81) et se distingue du
pouvoir ecclésiastique de gouvernement que
possédent les supérieurs et les chapitres dans les
seuls instituts cléricaux de droit pontifical (canon
596 82).

22 - Statuts de ['ordre des Chartreux, 2. 19. 3;
Statuts des moniales chartreuses, 13. 3.

23 - Statuts de l'ordre des Chartreux, 2.11.9. La
lettre se compose de trois parties d'égale lon-
gueur: la premiére s'adresse a tous, moines et
laics, la troisitme concerne le prieur et la
deuxiéme est pour les seuls laics ; elle comprend,
notamment, le passage suivant : « £t puisque c'est
un chemin trés sir pour aller a Dieu que de
marcher sur les traces de nos Fondateurs, les
fréres prendront comme modéles les premiers
convers de Chartreuse qui, avant toute régle
écrite, ont donné a leur genre de vie sa forme et
son esprit. Pensant a eux, saint Bruno, le coeur
plein d'allégresse, écrivit : De vous, mes bien-
aimés fréres laics, je dis : Mon ame exalte le
Seigneur, car je considére la grandeur de sa
miséricorde sur vous, d'aprés I'exposé de votre
prieur et pére trés aimant, qui se glorifie et se
réjouit beaucoup a votre sujet. Nous nous réjouis-
sons aussi car, bien que vous soyez dépourvus de
la science des lettres, le Dieu puissant écrit de son
doigt dans vos cceurs, non seulement amour,
mais aussi la connaissance de sa loi sainte. Vous
montrez en effet par vos ceuvres ce que vous
aimez et que vous connaissez. Car vous pratiquez
avec tout le soin et le zéle possibles la véritable
obéissance — qui est l'accomplissement des
vouloirs de Dieu, la clef et le sceau de toute
connaissance spirituelle, qui n'existe jamais sans
une grande humilité et une patience insigne,
qu'accompagnent toujours un pur amour du
Seigneur et une authentique charité — rendant
par la évident que vous recueillez avec sagesse le
fruit trés savoureux et vivifiant de ['Ecriture sainte.
Demeurez donc, mes fréres, la ot vous étes parve-

nus. » Saint Bruno, « Ad filios suos Cartusienses »
(§ 3),in Lettres des premiers Chartreuy, introduc-
tion, texte critique, traduction et notes par un
chartreux, Paris, Les Editions du Cerf, coll. ¢ Sources
Chrétiennes » n° 88,1962, p. 84-85.

24 - Ainsi, la regle qui attribue a la maison de rési-
dence ce que le donné acquiert par son travail
personnel reproduit une disposition du Code de
doit canonique (canon 668 §3) concernant les reli-
gieux. En France, de surcroit, les donnés sont affi-
liés a la Caisse d'assurance vieillesse, invalidité et
maladie des cultes (CAVIMAQ).

25 - En France, selon les résultat d'une enquéte
menée par les deux Conférences des supérieurs
majeurs en 2006, plus de 90 % des instituts ayant
répondu « cheminent avec d‘autres chrétiens sur
les pas de leurs fondateurs » et 82 % de ces grou-
pes sont nés aprés 1976.Voir Conférence francaise
des supérieures majeures, Conférence des supé-
rieurs majeurs de France, Rassemblement reli-
gieux-laics. Les familles spirituelles : un nouveau
visage d'Fglise ? Vous serez mes témoins,
Lourdes, 19-21 octobre 2007, p. 9-11.

26 - Bernadette Devzy, Vers des « Familles évan-
géliques ». Le renouveau des relations entre chré-
tiens et congrégations, Paris, Les Editions de
I'Atelier / Les Editions Ouvriéres, 2004, passim.

27 - Par exemple : Laurent Boisverr, Laics associés
& un institut religieux, Montréal, Editions
Bellarmin, 2001 ; Jean Buron, « Laics associés :
éléments de bibliographie », Vie consacrée LXXIV,
2002, n° 1, p. 21-24 ; Michel DorreL-CtAubor,
« Religieux et laics associés pour 'Evangile. Points
de repére historico-canoniques », Vie consacrée LIX,
1987,n° 4,p. 225-243 ; Les Laics associés. Partici-
pation de laics au charisme d'un institut refigieux,
Paris, Médiasévres, 2001 ; Nodlle Hausman, « A
propos des laics associés », Vie consacrée LXXIV,
2002, n° 1, p. 9-20. Cette désignation renvoie a la
conception tripartite de la société ecclésiale
(clercs, religieux, laics) autant qu'a I'acception
ordinaire du mot « faic ». Il convient toutefois de
noter que I'expression « fidéles associés » est
équivoque : désigne-t-elle des fidéles associés a
un institut ou une société, ou bien des fidéles
associés entre eux ? La figure de I'association du
fidele a un institut de vie consacrée ou une société
de vie apostolique est plus rare.



e CONTRIBUTIONS |

a vocation de Moise

Patrick Gaudin
conseiller conjugal et familial au CLER Amour et Famille,
psychologue clinicien & Dole

Lorigine de cette histoire est celle du désir: plénitude et
manque, sens et chaos. Le début commence par la faim : un peuple
se déplace (premiére conversion 2), quitte sa terre, parce qu’« ils
n’ont plus de pain » (Jn 2, 3). Peuple en exil, un peuple campe en
terre étrangeére, un peuple se soumet, peuple en esclavage. Celui qui
manque fait toujours I'expérience de la servitude vis-a-vis d’un autre
« sensé avoir ». Moise est de ce peuple-la. Moise est de cette multi-
tude engloutie dans le flot nostalgique de I'émotion, stérilisée dans la
vase chaotique et plaintive du regret. « Rien de nouveau sous le
soleil I » clame I'Ecclésiaste (Qo 1, 9)... C'est encore vrai a y regar-
der depuis notre aujourd’hui & nous. Voyez donc: Moise était lui
aussi d’'une famille « atypique », monoparentale, I'enfant issu d'une
union qui peut sembler plus que douteuse : « un homme prend une
fille... la femme concoit et accouche d’un fils... » (Ex 2, 1). 'homme,
le masculin, disparait ensuite du texte et Moise, sans « pére et sans
parole' » est alors immergé, sans méme étre nommé, objet indiffé-
rencié, dans le monde du féminin: la mere, la sceur, la fille, les
servantes. .., livré & lui-méme, balloté au fil de 'eau (Ex 2, 3). Mére
porteuse, adoption, famille recomposée... Cette histoire, comme
chacune de nos histoires humaines, si elle n’est pas sauvée (par la
Parole), méne a la violence. Moise, confronté & |’esc|ovage de ses
fréres, a la violence, entre & son tour dans le cycle infernal. Maise,
indifférencié, tue | Moise, dans l'illusion fusionnelle de la toute-puis-
sance (il est le fils de la reine mére), tue | Moise, étre non parlant,

127



CONTRIBUTIONS
|

128

entre dans |'agir violent : il tue pour que cesse I'insupportable diffé-
rence. La violence est toujours I'impossibilité de parler, I'impossibilité
de se parler comme différent, I'impossibilité de vivre la différence,
d’admettre, de reconnaitre, d’élaborer, de négocier la différence et
donc le conflit.

Ainsi notre vocation humaine, inscrite aux origines dans le désir
et le manque d'une femme et d'un homme, sexués, donc différenciés,
commence, elle, dans la fusion, la confusion, I'indifférenciation. Dés
la conception, I'étre est ainsi abandonné au fil de I'eau, sans parole,
sans manque, sans désir, dans une illusion de plénitude (ca baigne !).
Chacun de nous part ainsi de zéro : zéro différence (je suis quelques
cellules au milieu de milliards de cellules) et donc zéro conflit, zéro
besoin (I'enfant est nourri, oxygéné, en continu, toujours & tempéra-
ture égale...) et donc zéro manque, zéro parole. Nous garderons &
jamais la nostalgie du sentiment de plénitude vécu sur cette planéte
utérine comme Israél au désert évoque sans cesse la nostalgie de
I'Egypte. Et pourtant, cette planéte sans parole, sans manque, sans
désir, sans conflit, est mortifére. Le droit de séjour n’y excéde pas neuf
mois au-deld desquels la mort intervient. Alors, & I'image des saute-
relles, de la gréle, des moustiques, des furoncles, les contractions du
ventre maternel annoncent |'expulsion proche. Malgré ce désir
ambigu (pour I'un et pour I'autre) d’y rester, voici que les eaux se reti-
rent. A la violence de I'expulsion va succéder la vie différenciée : il y
a bien cette fois deux peuples distincts. Il y a bien cette fois deux corps
visibles et distincts. « Quitte... et va vers... » : premiére séparation,
premiére différenciation.

Comme la douleur des doigts gelés dans lesquels le sang recom-
mence d circuler, la vie a ses débuts est si douloureuse pour le bébé
(chaud, froid, faim, digestion, douleur...) qu'il va se réfugier dans
une continuité d'étre, cette fois-ci symbiotique : deux corps physiques
distincts, une seule enveloppe psychique: « Moi, c’est maman,
maman, c’est moi!» La meére suffisamment bonne, nous dit
Winnicott, va deviner & I'avance les besoins de I'enfant et y répondre
sans qu'il y ait de demande de la part de I'infant (I'enfant sans
parole) : c’est le propre de la relation symbiotique. Faites-en |'expé-
rience avec votre conjoint ou un ami ou un collégue de travail : expri-



LA VOCATION DE MoisE

mez un simple inconfort (ex: « Jai froid | ») sans autre parole. Si
I'autre se léve aussitdt et va fermer la fenétre, ou vous apporte une
couverture sans que vous lui ayez formulé une demande précise,
alors vous étes dans le cadre d’une relation symbiotique. C'est
maman qui devine & ma place ce qui est bon pour moi sans que je
lui aie rien demandé. Cela engendre chez I'enfant (ou chez moi face
& mon conjoint qui ferme la fenétre. ..) l'illusion de la toute-puissance,
Iillusion psychique que c’est moi qui suis aux commandes, ['illusion
du pouvoir sur I'autre. Dans cette relation fusionnelle, I'autre n’existe
pas pour lui-méme, il n’a pas de vie propre & mes yeux, il n’est que
mon prolongement. Dans une relation symbiotique vécue entre adul-
tes, si I'un vient & manquer, alors la violence se déchaine | Au désert,
le peuple hébreu récrimine contre Moise et contre Dieu: «...au
désert, vos péres ont mangé la manne et ils sont morts I » (Jn 6, 49).
Pour le tout-petit, par contre, cette nouvelle étape symbiotique est
bonne, nécessaire (reconstituante) mais, comme |'étape fusionnelle,
elle ne doit pas durer au-dela d’un temps limité sous peine de mort
psychique : I'enfant ne s'individualise pas comme sujet, il reste objet
indifférencié de I'autre (la mére, la famille, le groupe, la bande...).
C'est dans cefte indifférenciation que peuvent prendre racines les
pathologies de la dépendance (toxicomanies, dépendance aux jeux,
a lalcool...). Lindicateur de cette relation symbiotique, c’est aussi,
dans nos relations quotidiennes, |'expression du « on » en lieu et
place du « je » (« Dans notre famille, on est tous des bosseurs... Dans
notre équipe, c’est bien, on est toujours d’accord ! etc. »). Chacun de
nous devra quitter cet esclavage violent du « on » pour marcher
progressivement vers la terre promise d'un « je » différencié, indivi-
dualisé, libre, sauvé.

Cette |ongue marche est désertique, elle traverse une succession
de séparations (différenciations) inconfournables. A chaque fois, il
sera vital de quitter (« quitte tes sandales... », Ex 3, 5) pour aller vers
le buisson ardent de cet étre unique que je suis: «Je suis qui je
suis | » (Ex 3, 14). Cette marche vers soi n’est pas une ligne droite !
Elle évolue, alterne, en permanence, entre les hauteurs du principe de
plaisir (« comme |'aimerais qu’il y ait une bonne entente entre mes
enfants, dans ma paroisse... ») et la plaine aride du principe de
réalité (« mes enfants, mes paroissiens, sont vraiment trés différents

129



CONTRIBUTIONS
|

130

les uns des autres ! »). Si je reste en permanence au-dessus de la
ligne de flottaison, je suis dans le réve désincarné (voire le délire) de
la toute puissance. Si je suis en permanence au-dessous de la ligne
de flottaison, toujours « plaqué au sol », 14, je suis cette fois dans la
douleur de la mélancolie.

N

principe de plaisir

différence différences vécues
conflit T conflits gérés
O(n) < > (|)E
besoin ¢ besoins identifiés
manque manque et désir

S

principe de réalité

Mais revenons au début de notre histoire. Car si Moise va
pouvoir répondre a cette vocation du salut (salut du peuple Isragl),
c’est uniquement parce qu'il a déja lui-méme expérimenté d’étre
sauvé, d'étre aimé. Donc Moise est une premiére fois sauvé des eaux.
Une mére entre toutes les méres décide que son enfant doit vivre au-
dela d’elle-méme, au-dela de son manque a elle. Cette mére se
sépare alors de son passé, de son peuple, de I'avenir de son enfant,
pour faire alliance avec une autre mére, la mauvaise, la mére enne-
mie, la mére persécutrice. Moise n’est plus seulement la chair de sa
mere en servitude, il devient fils adoptif d’'une autre mére, toute puis-
sante, qui entend et se laisse séduire par la voix de la fragilité qui
braille au milieu des roseaux, une voix portée par un fréle esquif de
résine et d’osier. Moise est sauvé une premiére fois et en méme temps
condamné. Moise, sujet a la double identité, est condamné & la
double nationdlité : je suis de ce peuple-ci et je suis de ce peuple-ld,
je suis de-ci, de-la, qui suis-je? Moise sujet sans papier, Moise
schizophréne, Moise grandit partagé entre la voix plaisante, sédui-
sante, de la plénitude et les gémissements de la servitude. Il erre de
I'une & l'autre. Il entend et n’a pas la parole, témoin muet sans avoir
choisi de I'étre. Alors, le Moise, privé de la parole, passe a l'acte : il



LA VOCATION DE MoisE

tue. Il tue peut-étre pour se séparer de cette partie de lui qu'il croit
mauvaise et qu'il projette & I'extérieur, sur sa victime. Il tue le bour-
reau croyant libérer I'esclave et devient aussitét 'esclave de ce
passage & l'acte, prisonnier de son agir, nommé, identifié par le
geste, par la faute. Moise, sans parole, agit pour se définir, se créer
lui-méme. Par le droit de mort sur autrui, il pensait devenir enfin
maitre de lui-méme et maitre de I'autre qu’il sauve... Et ca ne marche
pas : « Qui es-tu toi, pour nous donner des ordres 2 Qui t'a établi
chef et juge sur nous 2 » (Ex 2, 14). Oui, tiens au fait, qui suis-je 2
Une question qui résonne elle aussi depuis les origines : « Ou es-
tu 2 » demande la voix dans le jardin. « Jai vu que [*étais nu alors je
me suis caché... » (Gn 3, 9). Je ne peux pas entrer en relation si je
ne sais pas d’abord qui je suis (mes sentiments, mes besoins, mes
goits...). Je ne peux pas répondre & un appel, & une vocation, si je
suis trop incertain sur qui je suis. Moise est & découvert, il est nu, il
ne peut répondre, il se cache, il fuit au désert, ce lieu sans eau, sans
pain, sans relief. Moise n’a pas pour se dire, alors il agit le désert. Il
met en scéne le désert & I'extérieur pour exprimer son désert intérieur
(si vous voulez savoir ce qui se passe dans la téte de votre adolescent,
regardez |'état de sa chambre, comment il « met en scéne » son
espace intime...). Moise devient le sans parole qui crie dans le désert.
Et le désert devient son terrain de jeu, le lieu de son «je». A la
violence rigide de I'impuissance succéde le jeu du « je ».

La suite ressemble elle aussi & toutes nos histoires humaines.
Moise, Monsieur tout le monde, sauve une femme et I'épouse, trouve
un métier, devient berger et les années passent... Et pourtant, & I'in-
térieur de lui méme, Moise ressent comme une brilure ; au fond de
lui brole un feu qu'il n‘arrive pas & éteindre : un désir ardent. Les
épines du manque brélent sans consumer le désir: « Notre coeur
n’était-il pas tout brilant 2 » (Lc 24, 32). Moise reste au bord du
désert avec son troupeau sans rien comprendre & sa vie. Certes, il
n’habite plus le pays de la violence, et pourtant il reste seul, isolé de
lui-mé&me, sans voie pour rejoindre les siens, sans voix pour se dire &
I'autre & I'épreuve de la différence. C'est le temps du temps pour
I'écoute de soi, le temps des commandements, de I'obéi-sens, pas
encore la liberté, pas encore la terre promise du « Soi ». Tout pour-
rait s’endormir dans l'oubli, dans un avenir sans mémoire. Mais,

131



CONTRIBUTIONS
|

132

comme la racine souléve le goudron du trottoir, la vie poursuit son
ceuvre et réveille Moise en lui jouant un dréle de tour | Moise fait un
dé-tour. Moise donne naissance a son tour. Il doit alors parler un nom
pour son fils. Le texte dit : « Il crie son nom : Guershém (émigré) car
je suis étranger sur une ferre étrangére » (Ex 2, 22). Moise, pour
donner un nom, doit se définir, se nommer & son tour : « JE SUIS... ».
Moise établit un lien entre le passé et I'avenir : Moise parle pour se
définir : «Je suis celui qui suis... étranger! (étranger & moi-
méme 2) » Alors, du buisson stérile, le feu du désir engendre, non
plus un commandement, mais une promesse : « Tu parleras ainsi aux
fils : “Je suis” m’a envoyé vers vous ! » Et cette fois, ca marche ! La
parole différenciée, d’'un « je suis » & un autre « je suis », met en
mouvement, porte du fruit, libére. A une condition toutefois : « Retire
tes sandales ! » Car ce lieu de la Parole ne peut étre le lieu de la toute
puissance, de la domination, mais le lieu du service. La Parole juste,
la parole ajustée, ne domine pas, la Parole juste sert!... Moise,
sauvé, aimé, peut alors conduire servir son peuple, conduire son
peuple sur le chemin du salut.

La connaissance de soi, la reconnaissance de soi, est le préala-
ble inconfournable & la rencontre de 'autre, & la reconnaissance de
I'autre, au service de I'autre. Un deuxiéme courant alternatif va
ensuite mettre en mouvement cette marche de soi vers |'autre, chemin
du « on » indifférencié vers le « je » sauvé qui se re-lie & un autre
« JE ». L'dlternance verticale du principe de plaisir et principe de
réalité va se mouvoir maintenant, « entrainée » par I'alternance hori-
zontale : idéalisation-désidéalisation. Lenfant, le jeune, 'adulte, va
se construire progressivement en allant de I'une & I'autre. Une situa-
tion, une vocation, un partenaire, va pouvoir &tre investi & la seule
condition qu'il y ait bénéfice psychique : bénéfice narcissique (recon-
naissance de soi : « j’existe | »), bénéfice existentiel (baisse de I'an-
goisse archaique d’anéantissement). L'altruisme pur est une illusion,
méme dans la sainteté. Seules, I'idéalisation et ensuite la désidéali-
sation, puis de nouveau |'idéalisation et ainsi de suite, vont me dépla-
cer vers plus de vérité sur moi-méme et sur ma relation aux autres.
C'est toute la symbolique de la terre promise.



LA VOCATION DE MoisE
|

N

principe de plaisir » JOIE
IDEALISATION

différence T différences vécues
conflit conflits gérés

On < ~ iE
besoin besoins identifiés
manque l manque et désir
relation relation(s)

DESIDEALISATION
principe de réalité > VERITE

S

Lidéalisation, c’est la projection, & I'extérieur de soi, d’une
valeur qui est en germe & l'intérieur de soi: « Ce que je vaux...
dort ! » Lidole des jeunes, par exemple, c’est un personnage exté-
rieur qui va représenter un aboutissement, une réussite, dans la vie
adulte. La « conversion » va ensuite faire « tomber I'idole » et permet-
tre au jeune d'intégrer, de reconnaitre en lui cefte valeur possible.
Dans la relation amoureuse, dans le couple, se joue le méme méca-
nisme. Je vais & 'autre parce que je reconnais en lui, |'idéalise, un
aspect de sa personndlité (la fée) que je voudrais inconsciemment
développer en moi. Méme chose du cété de la haine : je hais I'autre
parce que je « projette » sur lui, je reconnais en lui, un aspect néga-
tif de moi (la sorciére), que je me refuse & voir en moi. La haine de
I'autre peut étre un merveilleux chemin de conversion (la paille et la
poutre...) car elle m’indique un aspect difficile de ma personnalité
que 'ai d’abord & reconnditre, & accueillir, pour ensuite progresser
et marcher vers plus de maturité, plus de liberté intérieure. Dans
I'étape de la désidéalisation, il ne s'agit pas de me dire que je me
suis trompé, de conjoint, de métier, de vocation, il s'agit de regarder
au-deld. Je ne tiens pas mon conjoint, mon collégue, mon paroissien,
pour responsable de mon bonheur ou de mon malheur, responsable
de ma terre promise. Et je ne m’imagine pas non plus que je peux

133



CONTRIBUTIONS

sauver le monde, sauver les autres | Regarder au-deld, c’est progres-
ser vers plus de vérité sur soi, plus de liberté intérieure, plus de joie :
« La vérité fera de vous des hommes libres ! » (Jn 8, 32). m

1 - Didier Dumas, Sans pére et sans parole, Paris, ~ manque de parole en prenant appuis sur les textes
Hachette Littérature, 1999.D.Dumas est un auteur  hibliques.

qui a beaucoup traité des souffrances lides au

134



= NFORMATIONS DIVERSES,

élection de films
CFRT / Le Jour du Seigneur

Voici pour I'été et pour préparer la rentrée, quelques films a
regarder seul sur son ordinateur, en famille, en paroisse ou en
communauté sur grand écran.

Actualité :saint Paul

En cefte « Année saint Paul », Le Jour du Seigneur vous invite &
découvrir I'apdtre & travers les films suivants :

Pour les jeunes et les adultes

Collection Saint Paul (2000) : 4 films
de 26 min. Une enquéte approfondie sur la
vie et I'héritage de saint Paul.

¢ La révélation de Paul : au 1 siécle, Paul né & Tarse, rencon-
tre Jésus sur le chemin de Damas. Histoire d’une révélation.

* Le second voyage : en Gréce, Paul développe sa prédication
autour de I'amour du prochain et d’un Dieu libérateur.

135



INFORMATIONS DIVERSES

136

e le froisiéme voyage : les lettres de Paul écrites & Ephése
témoignent de I'évolution de sa théologie au contact des
communautés chrétiennes qu'il a fondées.

* Le voyage de captivité : Partant de Jérusalem, Paul achéve
son épopée missionnaire & Rome ou il meurt décapité. Martyr,
il incarne aux cétés de Pierre, la seconde colonne de I'Eglise.

Pour aller plus loin
Collection Pierre et Paul, 2 films de 26 min.

e A Rome
® De Néron & Constantin

Pour les enfants

Paul, un aventurier de la foi

Voyages, tempétes, naufrages, prédi-
cations, arrestations. La vie de saint Paul est
une grande aventure contée en papier
découpé pour un jeune public d’apres le
texte des Actes des Apbtres et des épitres.
Un grand film d’animation en 8 épisodes de 7 minutes coproduit
avec 'Institut Imago de Prague.

Coups de coeur

Dominicaines, paroles de femmes
(2007) 26 min.

Au service de I'annonce de la Parole
de Dieu, elles ont choisi de suivre |'esprit de
saint Dominique. Paroles de femmes de la

Parole.



Frére Luc, moine de Tibhirine (2006)
24 min.

Qui connaissait les sept moines trap-
pistes de Tibhirine avant leur mort en
1996 2 Dix ans apreés, a travers le portrait
de frére Luc, le film rend hommage & la profondeur et & I'exempla-
rité de leur vie monastique.

Des vies missionnaires

Regard de sceur (2007) 52 min.

Le premier ordre missionnaire féminin a fété son bicentenaire en
2007. Apres le portrait de sa fondatrice Anne-Marie Javouhey, Jean-
Claude Salou retrace I'épopée des religieuses de la congrégation du
Xix® siécle & nos jours.

Sceur Cyclone (2007) 26 min.

En terre malgache, rencontre avec sceur Claire-Frangois, une
religieuse de 84 ans surnommée « Sceur Cyclone » en raison de son
tempérament passionné qu’elle met au service de la population

Une frontiére dans le désert (2007) 26 min.

A la frontiére des Etats-Unis et du Mexique, le combat d’une
sceur libanaise pour la dignité humaine et les droits de I’lhomme. Un
film de Béatrice Limare.

Sceur Sara, sur les pas de sceur Emmanuelle (2007) 26 min.

Sceur Sara est une religieuse copte orthodoxe engagée. A la
suite de sceur Emmanuelle, elle partage le quotidien des chiffonniers
et les aide & se développer par I'éducation et le travail.

SELECTION DE FILMS
|

137



INFORMATIONS DIVERSES

138

VOS contacts

® Pour organiser une projection et s'informer sur les droits de
projection : Marine de Vanssay
m.devanssay@lejourduseigneur.com
Tel. 01 4408 98 12
http://www.lejourduseigneur.com/espace_interactif/
a_votre_service/projeter_un_film

® Pour toutes questions techniques de connexions internet :
Laurence Segbo  |.segbo@lejourduseigneur.com

Les films produits par Le Jour du Seigneur sont mis & disposition
gratuitement en ligne sur www.lejourduseigneur.com (cliquer sur
visionner, puis aller dans le moteur de recherche pour trouver le film
qui répondra le mieux & ses attentes...)

Pour les projeter, il suffit d’acquérir le DVD de la collection
auprés de sa librairie religieuse ou de la Procure. Il est possible d'y
accéder aussi via le site du Jour du Seigneur.

Lorsque votre projection dépasse le contexte familial, prendre
contact avec Marine de Vanssay pour étre juridiquement couvert en
signant un contrat de droit d’exploitation. Une cotisation de 3,20 €
par DVD vous sera facturée, somme entiérement reversée aux auteurs
des films. =



|_a Maison-Dieu

La Maison-Dieu

revue d’études liturgiques et sacramentelles

254

La liturgie
dans ’espace public

Congreés de la Societas liturgica
Palerme, 2007

Liturgie et violence
Les messes télévisées
La liturgie comme « théologie publique »

cerf Juin 2008

La Maison-Dieu, fondée aux éditions
du Cerf par le Centre de pastorale litur-
gique en 1945 est une revue trimestrielle
(4 numéros par an) rédigée sous la respon-
sabilité du Service national de pastorale
liturgique et sacramentelle. Elle était, a
ses débuts, I'organe des promoteurs du
Mouvement liturgique francais. Apres le
concile Vatican Il, elle a consacré ses
efforts a expliciter la réforme décidée par
I'Eglise catholique, 3 en faire connaitre les
décisions et leur mise en ceuvre dans les
nouveaux livres liturgiques.

Aujourd'hui, elle constitue un
instrument de formation permanente pour
approfondir le sens de la liturgie et des
sacrements et pour se tenir informé des

recherches et des questions actuelles. L'approche pluridisciplinaire fait
appel a la collaboration de spécialistes dans les domaines de ['histoire, de
la théologie, des sciences humaines et de I'art, pour aider a bien situer les
questions que posent les pratiques actuelles, faire apparaitre les enjeux et
contribuer a la réalisation de célébrations signifiantes.

Parmi les numéros récents :

e Salut, célébration, guérison (245)

e Gestes et attitudes dans la liturgie (247)

® |a liturgie des Heures, priére des baptisés (248)

® | e ministére du diacre dans la liturgie (249)

e e pardon, douceur de Dieu et solidarités humaines (250)
e Chant, répertoire, mémoire (251)

e Le culte de toute la vie (253)

e La liturgie dans I'espace public (254)

Prochainement :

® En esprit et en vérité (255)
® Le missel romain de 2002 (256)

Visitez le portail de la liturgie catholique : www.liturgiecatholique.fr
Vous y trouverez le plan et I'édito du dernier numéro paru (254), ainsi
que le formulaire d'abonnement.

PRESENTATION
|

139



INFORMATIONS DIVERSES

Calendriers

140

. Conﬁaﬁée,v,léveétoi, 1l € agpelle, (Me 10, 49)
sl e ih : . —

A\t o
4? |
»

Service National des Vocations Calendrier 2008 -2009

Le calendrier 2008/2009 vient de paraitre !

Il décline, au fil des pages, le théme qui sera celui de la journée
mondiale de priére pour les vocations 2009, « Confiance, léve-toi, il t'ap-
pelle I'» (Mc 10, 49). En 2009, le théme de la journée mondiale de priére
pour les vocations donné par le Saint Pére, « Confiance en I'initiative divine
et réponse humaine », met I'accent sur la dynamique vocationnelle : la
confiance - ou la foi - de I'nomme en l'initiative de Dieu. Vient ensuite la
réponse humaine comme signe de la foi de la créature envers son Créateur
car Dieu ne cesse d'étre en méme temps l'initiateur et Celui qui attend.

Nous avons tenu compte d'un souhait exprimé par de nombreux
acheteurs du calendrier : avoir plus de place pour écrire. Nous sommes
donc passés de deux mois par page a une page par mois (et donc de 20 &
36 pages). Pour renforcer le caractére priant de ce calendrier, nous avons
illustré chaque photo par une citation biblique ou un extrait de texte.

Contact :
Service national des Vocations - 58 avenue de Breteuil - 75007 Paris
01 72 36 69 70- snv@cef.fr



DEs proDUCTIONS

Kakémonos

Faciles d'emploi, ils
permettent une visibilité forte
du message vocationnel lors
de rassemblements ou de la
Journée Mondiale de priere
pour les Vocations.

Ils sont réalisés sur
bache plastifiée, avec deux
systemes d'accrochage au
choix (fourreau ou ceillets).

Deux visuels sont
disponibles, en trois tailles
chacun :

@és..4 eNnVO €es...
fés.1J envoy

PR

'

| k

=
=)
=
<L
9.

® “Mission servir"”
® “Ose |a vie avec le Christ"

Formats disponibles (sur commande) :

® 80 x 160 cm 65 €
® 120 x 240 cm 100 €
® 160 x 320 cm 170 €
ser ['aventure

100 regards
sur la vocation chrétienne . L.
Un numéro spécial avec cent regards

différents et complémentaires sur la
OSEI’ vocation, dans la littérature biblique et

l’aventure patristique, dans la tradition spirituelle

de I'Eglise et jusqu'aux témoins de ce
temps, dans la peinture, la sculpture, la
photographie...

Un album a offrir a I'occasion
des baptémes et confirmations
de jeunes adultes,
ordinations, mariages, jubilés. ..

Contact :

Service national des Vocations - 58 avenue de Breteuil - 75007 Paris
01 72 36 69 70- snv@cef.fr

141






o ABONNEMENTS _

Abonnements a Eglise et Vocations

Tarifs 2008

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le réglement se fait par chéque
en euros, payable dans une banque francaise ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d'Eglise et Vocations sont & 12 € l'unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations sont disponibles au prix de
10 € I'exemplaire pour la France et 12 € pour |'étranger, frais de port
compris.

Nom [ [ [ [ [ [ @l

Prénom

Adresse

Code L L [ [ [ | vVile

Courriel

Reglement joint & 'ordre de UADF / Eglise et Vocations
par chéque bancaire ou postal adressé & :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



la vie consacrée | Théme magnifique et si difficile & circons-
crire. Dés que 'on tente de s'en approcher, il échappe. Nous
nous sommes aftachés & faire le point sur les dernieres avan-
cées de ce dossier aux multiples aspects. les nombreuses
confributions, les personnalités variées qui s'expriment ici
manifestent la diversité des accents vocationnels en Eglise.
Nous vivons un femps oU, fandis que le renouveau charismao-
fique est en mesure de livrer un premier bilan aprés une qua-
rantaine d'années d'expérience, les formes fradifionnelles
apostoliques et contemplatives sont & la fois source d'inspira-
tion et d'inferrogation. Vatican Il a ouvert de nouvelles pistes.
Sous la motion de I'Esprit, I'oppel & la vie consacrée ne cesse
de refentir, des chantiers sont toujours ouverts et des modali-
tes nouvelles de vie en Christ se dessinent.

Bernadette Delizy = Patrick Gaudin = Jean-Daniel Hubert
Christiane Hourticq = Rémy lebrun = Jean-Pierre longeat

Isabelle Parmentier = Timothy Radcliffe = Jean-Pierre Ricard

Michel Rondet = Mariejo Thiel = Olivier Turbat = Nadege Védie

\T
Conférence

des évéques
de France



