
N° 15    Août 2011
Trimestriel

Mission et vocations

LA
 R

EV
UE

 D
E 

LA
 P

A
ST

O
RA

LE
 D

ES
 V

O
C

A
TI

O
N

S

M
iss

io
n 

et
 vo

ca
tio

ns
N

° 
15

2011

Nathalie Becquart n  Jean Comby n Marc Botzung 

Charles Guilhamon n Mgr Thierry Jordan n Oscar Llano 

Césarine Masiala n Pierre-Yves Pecqueux n Bernard Pitaud

Maurice Pivot n Vito Del Prete n Marie-Hélène Robert

Mission et vocations, ce vaste sujet contient des lignes 
de fond venues des siècles passés, des tensions, mais aussi 
des forces créatives. Dans ce numéro nous avons exploré 
la mission à partir de critères actuellement récurrents : la 
problématique des fidei donum, l’articulation du presbyte-
rium et de la vie consacrée à la mission, celle des instituts 
plus directement missionnaires – chez nous et sur d’autres 
continents, l’apport reconnu et désormais indispensable des 
laïcs, la place de la femme en Afrique et l’évangélisation, 
les rapports avec l’État laïc dans le cadre du Service 
civique, et Madeleine Delbrel, figure incontournable de la 
mission au XXe siècle.

Bonne lecture ! 

Couv 15.indd   1 12/09/2011   16:33:07



N° 15      Août 2011
Eglise et Vocations

LA
 R

EV
U

E 
D

E 
LA

 P
A

ST
O

RA
LE

 D
ES

 V
O

C
A

TI
O

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Eric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :
France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818
© UADF, Service national pour l’évangélisation des jeunes et pour les 
vocations, 2011
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70 
Email : vocations@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



Mission et vocations

Edito� 5

Paule Zellitch

Réflexions	
Vocation, mission, annonce de l’Évangile� 9
Jean Comby

La dimension missionnaire des disciples du Christ� 17
Vito Del Prete

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée� 27
Maurice Pivot

Vocation et mission en contexte international� 45
Marie-Hélène Robert

Nouvelle situation de la mission ad gentes 
Échange de personnes et formation� 51
Mgr Thierry Jordan

La femme, avenir de la mission� 59
Césarine Masiala

Prêtres venus d’ailleurs au service des diocèses de France :  
chances et défis� 69
Pierre-Yves Pecqueux



N° 15      Août 2011

Le souffle de Madeleine� 89
Bernard Pitaud

Partage de pratiques	
Devenir missionnaire spiritain aujourd’hui ?� 91
Marc Botzung

Le service civique, un tremplin pour l’avenir� 105
Nathalie Becquart

A la rencontre des Églises du monde� 115
Charles Guilhamon

Contributions	
Le rôle du prêtre aujourd’hui dans la pastorale des vocations  
(1ère partie)� 121
Oscar Llano

Abonnements� 143





Édito

Mission et vocations, ce vaste sujet contient en lui-même, une 
fois passées les questions théologiques, d’innombrables déclinai-
sons. Des lignes de fond venues des siècles passés, leurs tensions,  
mais aussi leur force créative. Dans ce numéro nous avons exploré 
la mission à partir de critères actuellement récurrents : la probléma-
tique des fidei donum, celle des instituts plus directement mission-
naires – chez nous et sur d’autres continents, la place de la femme 
en Afrique et l’évangélisation, l’articulation du presbyterium et de la 
vie consacrée à la mission, l’apport des laïcs reconnu et devenu 
indispensable, les rapports avec l’État dans le cadre du Service 
civique, etc.

Le champ que recouvre l’acte missionnaire de l’Église redevient 
de plus en plus vaste, rejoignant ainsi les soucis des toutes premières 
communautés. A ceci près que les publics de ces temps de fondations 
appartenaient tous à une religion. Aujourd’hui la mission, si elle va 
au-delà des mers, commence à notre porte et comporte de nouveaux 
paradigmes : la méconnaissance, l’indifférence, parfois la curiosité, 
dans un monde où une bonne part des valeurs de l’Évangile sont 
sécularisées. Il y a donc un vrai succès de la mission dans l’histoire. 
Il nous incombe de poursuivre l’aventure de l’annonce.

Pour que les valeurs de l’Évangile soient reçues comme Paroles 
de vie, des hommes et des femmes épris du Christ, qui parlent à la 
première personne, mais pas seulement, sont nécessaires. Il faut que 
l’on sente l’Esprit du Christ et la communauté à partir de laquelle ils 
s’expriment, afin de donner poids à leur témoignage. Or, la commu-
nauté des baptisés a une particularité et c’est cette particularité pré-
cisément qui la rend missionnaire : elle est universelle et appelée à 
grandir ; en elle « il n’y a ni Juif ni Grec, [...] il n’y a ni homme ni 
femme » (Ga 3, 28).

La mission est une entreprise d’une telle envergure qu’elle sup-
pose aussi des moyens financiers et humains, mis à disposition. Par 
là sont signifiés l’engagement et les priorités de l’Église. Les nouveaux 
missionnaires ont besoin aussi, de formations – y compris théolo-
gique – de qualité, à la hauteur des nouveaux enjeux. La rencontre, 
l’amour ont besoin de mots et de concepts pour s’exprimer avec une 
liberté plus grande encore. Le missionnaire gagne à être informé ; il 
doit aussi dire quelque chose de nouveau et en même temps d’ines-



péré ! Mais peut-il dire le neuf à partir de critères dépassés et avec un 
langage et des conceptions élaborées en d’autres temps ? 

Notre chance est de vivre une époque passionnante ! Les sys-
tèmes de références bougent, les articulations et les liens ne sont plus 
les mêmes ; les hommes et les femmes n’investissent plus leur condi-
tion de la même manière. Le temps et l’autorité sont vécus et envisa-
gés tout autrement. Ceux qui, en Église, considèrent cette situation 
comme une aubaine devraient être aux avant-postes de la mission, 
qu’ils élaborent des propositions et des stratégies pour d’autres ou 
qu’ils travaillent sur le terrain. Voyons-nous autour de nous des « mis-
sions pour la mission » confiées à des personnes capables d’aller là 
où d’autres ne peuvent se rendre avec le même succès ? Fait-on par-
tout le lien entre la nécessité d’appeler largement à la mission et 
l’appel à des vocations spécifiques ? Ces questions ne sont pas acces-
soires. Les laïcs, devenus les incontournables de la mission, ont 
besoin d’être pris en compte et non plus envisagés comme des sup-
plétifs. Travailler à la mission c’est permettre à chacun de vivre à sa 
mesure mais en pleine conscience la vocation baptismale. Il est 
remarquable, qu’à chaque fois que cela, et cela seulement, est mis 
en place, la performativité des communautés ecclésiale est augmen-
tée. Reste que nul ne peut espérer voir se lever les foules pour le 
Seigneur sans quelques innovations… En effet, la mission porte du 
fruit quand chacun – laïc, consacré, prêtre – vit heureusement, large-
ment ses charismes propres et est capable de fédérer les volontés et 
la créativité autour d’un seul et même but : l’amour du Christ. n

Prochain numéro :
La vie consacrée



R é f l e x i o n s





9

Vocations, mission, 
annonce de l’Évangile

Jean Comby
prêtre, professeur émérite d’histoire de l’Église et de missiologie

 à la faculté de théologie de l’Université catholique de Lyon.

Réflexions

Vocation, mission, annonce de l’Évangile, ces thèmes traversent 
toute l’Écriture, Ancien et Nouveau Testament : c’est la vocation et la 
mission des prophètes de l’Ancien Testament. Des hommes (quelquefois 
des femmes, mais rarement !) sont appelés par Dieu pour une mission, 
un message à délivrer à des gens qui n’ont pas forcément envie de 
l’entendre : conversion morale, abandon de l’idolâtrie pour adorer le 
vrai Dieu unique d’Israël. Dans le Nouveau Testament, c’est Jean-
Baptiste appelé pour inviter ses compatriotes à la conversion et à l’ac-
cueil du Messie. Les apôtres, les soixante-douze disciples, Paul et bien 
d’autres sont appelés par Jésus pour annoncer la bonne nouvelle du 
Royaume. Vocations et mission ont de multiples dimensions dont plu-
sieurs sont abordées dans d’autres contributions de la revue. Le lecteur 
peut aussi se référer à différents articles de dictionnaires et d’encyclopé-
dies. Dans le catholicisme, inévitablement, la vocation sacerdotale, et 
(ou) la vocation religieuse, donc la vocation au célibat sont, pendant 
longtemps, des préalables à la vocation missionnaire ce qui fausse un 
peu la compréhension de cette vocation. Nous nous limitons ici à ce 
qu’on peut définir comme l’appel (la vocation) à la mission au cours des 
siècles, qui concerne tous les chrétiens et chrétiennes de toutes les confes-
sions, brève histoire de l’annonce de l’Évangile à travers le monde.

Dans le Nouveau Testament

Après les brèves « missions » des apôtres (Mt 10, 5-16 et paral-
lèles) et des soixante-douze (Lc 10, 1-11 ; 17-20), Jésus envoie ses 



10

Réflexions

disciples dans le monde entier lors de sa dernière rencontre après sa 
résurrection : « Allez donc, de toutes les nations faites des disciples, 
baptisez-les au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit et apprenez-
leur à garder tous les commandements que je vous ai donnés » 
(Mt  28, 19-20). Dans les Actes des Apôtres, avant l’Ascension, il 
propose un programme de mission : « Vous allez recevoir une force, 
celle du Saint-Esprit, qui viendra sur vous. Alors vous serez mes 
témoins à Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie et jusqu’aux 
extrémités de la terre » (Ac 1, 8). C’est dans ces paroles de Jésus que 
s’enracine la volonté d’évangélisation qui est au cœur de toute vie 
chrétienne comme le dit Paul avec force : « Annoncer l’Évangile n’est 
pas pour moi un motif d’orgueil ; c’est une nécessité qui s’impose à 
moi. Oui malheur à moi si je n’annonce pas l’Évangile. Si je le faisais 
de moi-même j’aurais droit à un salaire. Mais si j’y suis contraint, 
c’est une charge qui m’est confiée. Quel est donc mon salaire ? C’est 
d’offrir gratuitement l’Évangile que j’annonce » (1 Co 9, 16).

Ainsi la mission (l’évangélisation) commence à la Pentecôte de 
l’an 30 après la venue de l’Esprit sur les disciples. Dès lors, ils 
annoncent Jésus ressuscité, messie et sauveur, en Judée, en Galilée, 
en Samarie dans un mouvement qui conduit les évangélisateurs des 
générations chrétiennes successives jusqu’aux extrémités de la terre. 
Nous suivons cette première annonce à travers les Actes des Apôtres. 
De Jérusalem et d’Antioche, après avoir évangélisé l’Asie mineure, 
Paul va jusqu’à Rome et peut-être jusqu’en Espagne. Dans l’épître 
aux Galates, Paul semble évoquer un partage des champs d’aposto-
lat entre Pierre et lui : « Nous irions, nous [Paul et ses disciples] vers 
les nations [les païens] et eux [Pierre, Jacques] vers la circoncision 
[les juifs] » (Ga 2, 9). Vers l’Orient, des traditions nous disent que 
des disciples sont allés jusqu’en Inde. 

Premiers siècles

Dans son Histoire ecclésiastique (HE III, 1) écrite au début du ive 
siècle, Eusèbe de Césarée imagine une répartition du monde entre les 
apôtres. Si des noms d’évangélisateurs sont connus, l’Évangile est 
annoncé par une foule de chrétiens anonymes qui ne sont pas des 



11

Vocation, mission, annonce de l'Évangile

missionnaires de métier comme on l’entendrait aujourd’hui. L’Évangile 
se répand en tache d’huile, de bouche à oreille, par des chrétiens qui 
se déplacent comme militaires, administrateurs, marchands, esclaves… 
C’est une esclave, Nino, qui convertit les Géorgiens du Caucase (vers 
330). L’Évangile porte en lui son propre dynamisme. Pendant les trois 
premiers siècles, par leur genre de vie, les chrétiens font naître autour 
d’eux le désir de suivre le Christ, malgré les persécutions, comme en 
témoigne cette Lettre à Diognète des années 200. « Les chrétiens ne se 
distinguent des autres hommes ni par le pays, ni par le langage, ni 
par les vêtements […]. Ils se conforment aux usages locaux pour les 
vêtements, la nourriture et la manière de vivre, tout en manifestant les 
lois extraordinaires et vraiment paradoxales de leur république spiri-
tuelle […]. Ils se marient comme tout le monde, ils ont des enfants, 
mais ils n’abandonnent pas leurs nouveaux-nés. Ils partagent tous la 
même table mais non la même couche […]. Ils passent leur vie sur 
terre, mais sont citoyens du ciel […]. Ils aiment tous les hommes et tous 
les persécutent […]. Ce que l’âme est dans le corps, les chrétiens le 
sont dans le monde. » La liberté religieuse donnée aux chrétiens par 
Constantin (édit de Milan, 313) facilite les conversions, avec l’ambi-
guïté de la protection impériale accordée à l’Église. A la fin du ive 
siècle (380), le christianisme devient la religion officielle de l’Empire 
romain avec, comme conséquence, une intolérance des chrétiens de 
plus en plus grande envers les autres religions.

Le Moyen Age

Quand l’Empire romain s’écroule en Occident (476) au temps 
des invasions germaniques, une nouvelle étape de l’évangélisation 
commence avec l’entrée dans l’Église des différents peuples barbares 
tels les Francs de Clovis baptisé vers 500 (476, date traditionnelle). 
De proche en proche, toute l’Europe est chrétienne à la fin du pre-
mier millénaire, à l’ouest et au centre autour de Rome, à l’est dans 
l’orbite de Constantinople, avec la conversion des Slaves par Cyrille 
et Méthode. On peut suivre les évangélisateurs le long de la route de 
la soie jusqu’en Chine (stèle de Xi’an). Les ordres mendiants, aux 
xiiie-xive siècles, mettent en place une première organisation mission-



12

Réflexions

naire avec des religieux spécialisés dans ces expéditions lointaines. 
Raymond Lulle, tertiaire franciscain, propose un programme de for-
mation missiologique qui implique une connaissance des langues, 
des doctrines et des religions des peuples rencontrés. Un franciscain, 
Jean de Monte Corvino, devient le premier archevêque de Pékin en 
1307, mais cette évangélisation de la Chine est éphémère.

La découverte du monde

Au xive siècle, avec les grandes découvertes – conquêtes des 
Européens (1492, découverte de l’Amérique par Christophe Colomb, 
voyages des Portugais, Hollandais, Anglais, Français…) commence 
plus particulièrement « le temps des missions ». Des missionnaires 
spécialisés des anciens ordres (dominicains, franciscains…) et des 
nouveaux (jésuites…) sont envoyés outre-mer pour une évangélisa-
tion plus systématique. Ignace de Loyola (1491-1556) fonde la 
Compagnie de Jésus qui se met au service du pape dans tous les 
domaines et particulièrement des missions lointaines. Les jésuites 
« s’engagent par un vœu particulier, en sorte que, quelque chose 
que le Pontife romain actuel et ses successeurs nous commandent 
concernant le bien des âmes et la propagation de la foi, nous soyons 
obligés de l’exécuter à l’instant sans tergiverser ni nous excuser, en 
quelque sorte qu’il puisse nous envoyer, soit chez les Turcs ou tous 
les autres infidèles, même dans les Indes, soit chez les hérétiques, ou 
vers les fidèles quelconques ». Un des premiers à suivre ces directives 
est François Xavier (1506-1552) qui évangélise l’Inde et le Japon 
avant de mourir sur la côte chinoise. 

L’évangélisation est d’abord organisée, avec la bénédiction 
pontificale, par les souverains colonisateurs (Espagne, Portugal, 
France…) qui couvrent bien des abus : esclavage, traite des Noirs, 
exploitation économique, ravage des épidémies venues d’Europe. La 
papauté a de la peine à reprendre en main cette évangélisation en 
fondant la Congrégation de la propagande (1621), une sorte de 
ministère des missions. Les méthodes missionnaires oscillent entre 
partisans de la « table rase »  : édifier l’Église sur les ruines des 
anciennes religions et partisans de l’« adaptation » qui tentent de 



13

Vocation, mission, annonce de l'Évangile

faire entrer l’Évangile et l’organisation des Églises dans les cultures 
des peuples rencontrés. On parle aujourd’hui d’inculturation, c’est-
à-dire d’incarnation de l’Évangile dans les cultures. 

L’évangélisation de l’Afrique, complètement faussée par la 
traite des esclaves noirs, est un échec. Cependant, sur un fond de 
violence et d’exploitation des peuples, des missionnaires se montrent 
plus respectueux des peuples rencontrés, tels Bartolomé de Las Casas 
(1484 ?-1566), défenseur des Indiens en Amérique centrale, dans 
les Antilles et au Mexique, Bernardino de Sahagun (1500-1590) qui 
nous a conservé une minutieuse description des populations amérin-
diennes au moment du choc avec les Européens. Les jésuites tentent 
de sauvegarder les communautés indiennes du Paraguay en organi-
sant des villages chrétiens, les réductions. Des femmes comme Marie 
de l’Incarnation (1599-1672), ursuline, au Canada, sont les pre-
mières religieuses missionnaires au-delà des mers. 

En Asie, François Xavier a compris que l’évangélisation demande 
une bonne connaissance des civilisations rencontrées et un partage de 
leurs modes de vie. On parle du xvie siècle comme du siècle chrétien 
du Japon. En Chine, le jésuite Mateo Ricci (1552-1610) se présente 
comme un lettré venu de l’Occident, adopte complètement la langue, 
la culture et la politesse chinoise, mais affronte l’hostilité d’autres mis-
sionnaires qui l’accusent de syncrétisme. En Inde, un autre jésuite, le 
P.  de Nobili (1577-1656), se coule dans la culture indienne pour 
dialoguer avec les adeptes de l’hindouisme. Sous l’impulsion 
d’Alexandre de Rhodes (1593-1660), jésuite, la Congrégation de la 
propagande désigne, pour le Vietnam d’abord, des vicaires aposto-
liques (1658) évêques missionnaires en principe indépendants des 
pouvoirs politiques. Le séminaire de la Société des missions étrangères, 
fondé à Paris en 1663 se propose d’envoyer des missionnaires qui 
formeront des prêtres autochtones pour faire naître des Églises locales.

A l’origine, les milieux protestants, luthériens, et réformés cal-
vinistes, n’étaient pas favorables à la prédication missionnaire chez 
les païens. La mission allait contre la souveraineté de Dieu qui donne 
la foi à qui il veut ; elle appartenait au domaine des œuvres qu’il 
fallait bannir au nom de la gratuité de la foi. Les courants piétistes 
de la fin du xviie siècle vont changer l’orientation de plusieurs com-
munautés protestantes, comme l’université de Halle autour de 
August-Herman Francke (1663-1712) qui dit : « Celui qui aime le 



14

Réflexions

Christ doit le faire connaître. » Deux élèves de Halle sont envoyés par 
le roi de Danemark comme missionnaires dans la colonie danoise de 
Tranquebar en Inde. Un autre piétiste, le comte de Zinzendorf 
(1700-1760) qui a fréquenté l’université de Halle, accueille la com-
munauté des Frères Moraves, ouverte à toutes les tendances chré-
tiennes. Zinzendorf et les Moraves deviennent missionnaires en 
Amérique. Ces derniers inspirent les frères Wesley, initiateurs du 
méthodisme en Angleterre puis en Amérique.

La mission ne concerne pas seulement les païens des pays loin-
tains. Elle s’adresse aussi aux peuples de l’Europe. Après les troubles 
des guerres de religion, des missions paroissiales organisées par des 
religieux, jésuites, franciscains, lazaristes, oratoriens et autres veulent 
ramener les hérétiques éventuels à la foi catholique, suppléer aux défi-
ciences du clergé séculier. Ce sont plusieurs semaines de prédication 
pour lutter contre l’ignorance religieuse, pour inculquer les prières fon-
damentales et les pratiques minimales, la confession et la communion 
pascales, l’assistance à la messe dominicale. Mission intérieure et mis-
sion extérieure sont parfois assimilées. Au début du xviie siècle, le jésuite 
Jean-François Régis voudrait partir au Canada évangéliser les sau-
vages. Les supérieurs l’envoient dans le Vivarais en lui disant : « Votre 
Canada à vous, c’est le Vivarais… » Bref, toutes ces actions contribuent 
à mettre en place ce christianisme unanime qui a pu durer jusqu’au 
début du vingtième siècle dans certaines régions. L’évangélisation 
s’essouffle à la fin du xviiie siècle, entravée par les guerres de la 
Révolution et de l’Empire, mais aussi par les conflits des missionnaires 
catholiques : querelle des rites (condamnation des rites chinois et mala-
bars, 1704), suppression de la Compagnie de Jésus (1773).

Aux xixe-xxe siècles

Dans le contexte de la Restauration, le xixe siècle connaît un 
renouveau populaire de la mission qui se manifeste dans la création 
d’œuvres d’aide aux missions telles que les deux sociétés nées en 
1822 : du côté catholique la Société de la propagation de la foi 
fondée à Lyon sous l’inspiration de Pauline Jaricot, du côté protestant 
la Société des missions évangéliques de Paris. Une presse mission-



15

Vocation, mission, annonce de l'Évangile

naire populaire est largement répandue. Les anciens ordres religieux 
missionnaires renaissent et de nombreuses congrégations d’hommes 
et de femmes sont fondées pour les missions, pour n’en citer que 
quelques-unes, les Sœurs de Saint-Joseph de Cluny (1806), à Lyon 
les Pères, Frères et Sœurs maristes, la Société des missions africaines 
(1856) et les Sœurs de Notre-Dame des Apôtres, les Oblats de 
Marie, les Pères Blancs et Sœurs Blanches (1868-1869) du cardinal 
Lavigerie, les sœurs Franciscaines missionnaires de Marie, la Société 
du Verbe divin, etc. En même temps, au moment de l’effacement des 
sociétés catholiques, sont nées de nombreuses sociétés missionnaires 
protestantes : Société des missions de Londres (LMS) 1795, Société 
des missions de Bâle (1815), etc.

Les missionnaires du début du xixe siècle évangélisent dans des 
conditions difficiles : la vocation missionnaire est une vocation à une 
mort rapide et au martyre. La mortalité des missionnaires est consi-
dérable en Afrique, les martyrs sont nombreux en Chine et au 
Viêtnam. Plusieurs voient dans la vocation missionnaire un moyen 
plus rapide d’assurer leur salut personnel. A la fin du siècle, les 
missions sont favorisées par la colonisation européenne de l’Asie et 
de l’Afrique, ce qui les fait entrer dans les rivalités nationales : le 
missionnaire annonce l’Évangile en exaltant sa patrie européenne. 
Le pape Benoît XV, en 1919, proteste contre cette confusion. A par-
tir du pontificat de Pie XI sont désignés peu à peu dans les pays de 
mission des évêques autochtones (1926). Le mouvement se généra-
lise après la Seconde Guerre mondiale. En même temps, des laïcs se 
reconnaissent une vocation missionnaire. A Lille, naît sous l’impul-
sion de l’abbé Prévost en 1931, le mouvement Ad Lucem : des étu-
diants laïcs décident d’aller témoigner de leur foi en exerçant leur 
profession – médecins, enseignants – dans les pays de mission. Le 
docteur Aujoulat, qui met en place une fondation médicale au 
Cameroun, est un des membres les plus connus de l’association. 

Tous missionnaires

Le lien entre mission et colonisation est fortement mis en cause, 
parfois violemment, après la Seconde Guerre mondiale, au moment 



16

Réflexions

de l’indépendance des anciennes colonies, tant chez les protestants 
que chez les catholiques. On peut parler d’une crise des missions 
dans les années 1970. Des diocèses sont institués dans tous les 
anciens territoires de mission qui prennent en charge, avec leur 
clergé, leur propre évangélisation en collaboration avec les congré-
gations missionnaires. La fin du xxe siècle connaît un apaisement et 
une vision plus sereine de l’évangélisation avec la prise en compte 
de nouvelles perspectives nées au concile Vatican II : liberté reli-
gieuse, dialogue interreligieux, œcuménisme. Les chrétiens sont 
« toujours prêts à rendre compte de l’espérance qui est en eux » 
(1 P 3, 15) aux hommes et aux femmes du monde entier, tout en 
acceptant que beaucoup n’entrent pas dans l’Église et restent fidèles 
à leur propre héritage religieux.

Parler de vocation missionnaire ne concerne pas seulement 
l’action des chrétien dans les pays d’outre-mer. Les responsables 
religieux et la presse missionnaire populaire insistent sur la prière en 
même temps que sur les offrandes en faveur des missions. En 1927 
sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus, canonisée deux ans auparavant, 
devient patronne des missions, en même temps que l’Apostolat de la 
prière propose chaque mois une intention missionnaire. Devant la 
« déchristianisation » du xxe siècle, bien traduite dans le livre des 
abbés Godin et Daniel, France, pays de mission ? (1943) qui connaît 
en son temps un grand retentissement, tout chrétien se doit d’être 
missionnaire. Des congrégations, des sociétés de prêtres (Mission de 
France, Prado, prêtres ouvriers…), des mouvements d’Action catho-
lique spécialisée se sont donné comme but une évangélisation des 
hommes et des femmes de notre temps engagés dans les réalités du 
monde d’aujourd’hui : science, économie, technique. n

Jean Comby, Deux mille ans d’évangélisation, 
Tournai-Paris, Desclée, 1992.

Jean Comby, Pour lire l’histoire de l’Église, Paris, 
Cerf, 2003.

Références



17

La dimension missionnaire 
des disciples du Christ

Vito Del Prete
prêtre de l’Institut pontifical des missions étrangères (PIME)

secrétaire général de l’Union pontificale missionnaire

Réflexions

Au beau milieu de la crise du christianisme en Europe, il existe 
une réalité consolante, celle d’un fort mouvement missionnaire, laïc 
en particulier, qui n’a pas d’égal dans l’histoire de l’Église et qui est 
capable de donner une vitalité nouvelle aux communautés chré-
tiennes, en ouvrant de nouveaux horizons à la mission. On constate 
vraiment que lorsqu’elle se découvre minorité, l’Église est conduite 
par l’Esprit à approfondir et à vivre d’une manière plus authentique 
son être et sa vocation missionnaire.

Cette acquisition, de foi et de pratique, est devenue évidente : 
toutes les Églises et chaque disciple du Christ ont, dans leur appel au 
christianisme, une dimension missionnaire inhérente pour témoigner 
et annoncer l’Évangile ad gentes. La mission évangélisatrice appar-
tient à tous. Il n’est pas possible de la déléguer à quelques organismes 
missionnaires ou à certaines catégories de personnes, comme autre-
fois, en ne réservant au peuple chrétien qu’une coopération principa-
lement économique. « La coopération s’élargit aujourd’hui en prenant 
des formes nouvelles, qui comportent non seulement l’aide écono-
mique mais aussi la participation directe » à l’évangélisation (RM 82).

Nous traversons une période historique et ecclésiale qui nous 
renvoie fortement à l’essentiel de l’Église et de sa mission évangéli-
satrice. Ceci nous touche fortement et personnellement. On en vient 
parfois à se demander : comment pouvons-nous être de véritables 
serviteurs de la mission et susciter, former les autres à ce service ? 
D’où devons-nous tirer nos forces et notre inspiration, ainsi que 



18

Réflexions

l’efficacité de notre service ? Telles sont les interrogations qui tour-
mentent tôt ou tard chaque ouvrier de l’Évangile. Mais ce qui ressort, 
c’est la volonté de retrouver la signification authentique de l’activité 
missionnaire, d’en approfondir les objectifs et les finalités, et d’inciter 
tous les disciples du Christ à devenir des apôtres.

L’Église, notamment à cause de la persécution religieuse et 
culturelle qu’elle subit, est contrainte à retourner à l’essentiel de son 
être et de son activité. En d’autres termes : à trouver et à vivre sa 
véritable identité. Tout autre organisme ecclésial et tout autre minis-
tère sont tenus de faire le même chemin, pour ne pas devenir objets 
d’antiquité ni être exposés au musée des traditions religieuses, mais 
demeurer un organisme vivant adapté pour témoigner et annoncer 
le Royaume de Dieu.

Cette œuvre de recentrage, qui a débuté avec Vatican II, a 
connu une nouvelle vitalité, en particulier ces dernières années. Rien 
de nouveau n’a été dit, aussi bien dans les documents pontificaux que 
dans les synodes universels ; mais, à partir de l’analyse des trends 
religieux, culturels et économiques du monde contemporain, le Verbe 
de Dieu (Verbum Domini) a été approfondi, ce Verbe à connaître, 
auquel doivent se référer – et par lequel doivent être sauvés – l’uni-
vers, toute l’humanité et son histoire. Nous voyons émerger une nou-
velle conscience, plus chrétienne dirais-je, de la mission, dans le sens 
qu’il s’agit de la missio Dei et Christi, et non pas de notre mission. Par 
conséquent, c’est du Père et du Fils que nous devons comprendre la 
nature, la méthodologie et discerner les moyens à utiliser pour la 
réaliser. C’est encore à partir de la modalité selon laquelle le Christ 
a annoncé l’Évangile que l’Église modèle le style de sa mission. Il 
existe deux pôles de référence pour l’universalité de l’appel direct à 
l’évangélisation : la nature missionnaire de l’Église et la participation 
directe à la mission conférée par le Christ à chacun de ses disciples.

Nature missionnaire de l’Église

L’Église s’est reconnue comme étant un organisme sur lequel se 
reflète la lumière du Christ, qu’elle doit aller apporter aux nations. Elle 
existe pour l’humanité ; elle est le signe ou le sacrement de l’humanité 
sauvée (peuple saint de Dieu, royaume de prêtres) qui doit témoigner et 



19

La dimension missionnaire des disciples du Christ

proclamer le salut de Dieu (peuple de prophètes). Tout entière, dans ses 
présences culturelles et historiques, elle est consacrée à la mission, 
souffle de son existence. C’est toujours une Église locale, une commu-
nauté concrète, historique, de disciples, qui prie, annonce et interpelle 
et qui, à la lumière de son Seigneur, illumine et s’insère dans l’histoire 
de l’humanité pour parvenir avec tous les peuples au salut final. 

L’Église locale est l’Église universelle qui installe sa tente parmi 
les peuples. Toutes les activités de l’Église convergent vers l’annonce 
explicite de l’Évangile, comme point de départ et d’arrivée, la Parole 
de Dieu devant être écoutée et annoncée, (le kérygme) catégorie 
fondatrice de la foi. Elle est tout entière consacrée à la mission. 

Tous les disciples du Christ, ministres ordonnés et laïcs, ne sont 
plus laos (laïcs), mais sont des disciples consacrés par le baptême, 
ils sont le peuple consacré. Ceci est très clair dans les lettres que Paul 
écrit à ses communautés. Les Romains sont appelés par Jésus-Christ 
parmi les peuples, ils sont aimés de Dieu et saints par vocation 
(Rm 1, 1) ; les Corinthiens sont sanctifiés en Jésus-Christ, appelés à 
être saints (1 Co 1, 2 ) ; les Thessaloniciens ont été élus par lui entre 
les peuples (1 Th 1, 4) ; « j’ai un peuple nombreux dans cette ville » 
(Ac 18, 10) ; le discours de Jacques à l’assemblée de Jérusalem est 
encore plus éclairant. Les chrétiens sont le peuple consacré : « Frères,  
[…] Dieu a voulu choisir parmi les païens un peuple pour le consa-
crer » (Ac 15, 14) ; les chrétiens sont consacrés dans le baptême, par 
lequel ils deviennent un peuple saint et consacré. « Ils sont consacrés 
pour former un temple spirituel et un sacerdoce saint, pour offrir des 
sacrifices spirituels et faire connaître les prodiges de Celui qui les 
appelés des ténèbres à son admirable lumière » (LG 10). Par consé-
quent, le concile Vatican II affirme que « quant à la dignité et à 
l’activité commune à tous les fidèles dans l’édification du Corps du 
Christ, il règne entre tous une véritable égalité » (LG 32).

La participation directe de tous à l’évangélisation

C’est ce que réaffirme avec force l’exhortation apostolique 
Verbum Domini, document essentiellement « missionnaire », car pour 
la première fois la mission évangélisatrice est située dans la structure 
profonde du donné de foi et de la réflexion théologique.



20

Réflexions

« La mission d’annoncer la Parole de Dieu est le devoir de tous 
les disciples du Christ comme conséquence de leur baptême » 
(VD 94). Par conséquent, il y a « une nécessité pour notre temps d’un 
engagement décidé dans la missio ad gentes » (ibid. 95). 

Tous les membres du peuple de Dieu, par vocation et consécration 
baptismale, doivent s’engager fermement dans la missio ad gentes. 
Chaque disciple du Christ est à la fois témoin et instrument vivant de la 
mission « selon la mesure du don du Christ » (Ep 4, 7 ; LG 33).

La dignité des membres est unique, la grâce de fils est com-
mune, la vocation à la perfection est commune, il n’y a qu’un seul 
salut, une seule espérance et une seule charité (cf. LG 32). L’apostolat 
de chaque disciple est participation à la mission salvifique de 
l’Église, à laquelle chacun est destiné par le Christ lui-même. C’est 
un appel direct du Christ à la coresponsabilité de la mission, dans la 
multiplicité des dons de l’Esprit. Au sein de cette mission, il existe 
plusieurs offices, charismes et activités.

La communauté chrétienne est le lieu où l’Esprit se manifeste 
(1 Co 14) avec une richesse de charismes, signes concrets et effi-
caces de la charité du Christ et à travers quoi l’unique Esprit confère 
à tout fidèle l’appel et la responsabilité de la mission, dans le pro-
cessus de la nouvelle création à laquelle tend l’activité de l’Église. 
C’est l’Esprit lui-même qui confère la responsabilité qualifiée à la 
mission et qui rend efficaces les ministères nécessaires à la mission, 
qui les unit, les ordonne et les préserve. Ils sont multiples, comme la 
nouvelle création sera riche et multiple. Par conséquent, ils ne 
peuvent pas être définis et fixés une fois pour toutes.

J’ai un rêve : que chaque chrétien, en vertu de sa conviction de 
foi et de son baptême, soit comme un missionnaire itinérant. Il n’est 
absolument pas nécessaire qu’il fasse partie d’une association ou 
d’une entité ecclésiale, même si cela est conseillable. De fait, chaque 
membre de la communauté est doté de charismes et de ministères, 
non seulement quand il est avec la communauté, mais aussi quand 
il est dispersé dans le monde. L’appel et la responsabilité de la mis-
sion sont pour tous, ils ne sont pas liés au sexe de la personne ni à 
son état de vie, car ils placent la situation particulière de la personne 
au service du Royaume de Dieu. Chacun peut et doit apporter à 
l’Église et à l’édification du Royaume de Dieu chaque chose qu’il a 



21

La dimension missionnaire des disciples du Christ

et ce qu’il peut faire. Toute capacité et toute potentialité humaines 
peuvent être mises au service de l’évangélisation si elles sont utilisées 
dans le Christ, comme les chrétiens décrits dans la Lettre à Diognète. 
Ils sont l’âme du monde. « Ils obéissent aux lois établies, et leur 
manière de vivre est plus parfaite que les lois. Ils aiment tout le 
monde, et tout le monde les persécute. On ne les connaît pas, mais 
on les condamne ; on les tue et c’est ainsi qu’ils trouvent la vie. Ils 
sont pauvres et font beaucoup de riches. Ils manquent de tout et ils 
ont tout en abondance. On les méprise et, dans ce mépris, ils 
trouvent leur gloire. On les calomnie, et ils y trouvent leur justifica-
tion. On les insulte, et ils bénissent » (Lettre à Diognète, ch. IV).

Si l’Église perd de vue la mission, la diversité des ministères et 
l’unité de la communauté ministérielle n’ont plus de justification et se 
perdent. On tombe dans une image et dans une pratique d’Église 
cléricale où les fidèles deviennent apathiques et passifs. L’Église 
reconnaîtra effectivement la composante laïque et sa vocation mis-
sionnaire – ministérielle, uniquement si elle est ouverte à la mission. 
C’est sur la mission que la ministérialité du peuple de Dieu réside et 
repose. Mais, pour que la participation directe des chrétiens à la 
mission évangélisatrice devienne possible et concrète, il est néces-
saire qu’ils sachent quelle mission ils sont appelés à accomplir.

Mission aujourd’hui

Il existe une nouvelle réalité humaine et ecclésiale. Quelqu’un a 
dit qu’un monde entier s’apprête à s’achever. Pendant environ trois 
siècles, les communautés de croyants ont vécu dans le state society, 
caractérisé par une imposante infrastructure religieuse à base chré-
tienne, où l’État légitimait la religion et lui assignait un rôle. Or, ce 
monde chrétien est en train de disparaître.

En Afrique, en Asie, en Amérique latine, les grandes religions 
perdent des fidèles, et des mouvements spontanés de groupes reli-
gieux attirent ceux qui sont déçus ou désenchantés par les Églises 
officielles dont ils n’attendent plus rien.

C’est la fin de la société confessionnelle chrétienne en Europe, des 
grandes structures religieuses sur les autres continents, mais non pas 



22

Réflexions

des religions ni du christianisme. Cette situation de crise peut et doit 
constituer un kairòs pour l’évangélisation, en inaugurant une nouvelle 
saison missionnaire, à relancer avec enthousiasme et discernement.

« Notre époque offre de nouvelles occasions à l’Église, à 
laquelle Dieu ouvre les horizons d’une humanité plus disposée à 
recevoir la semence évangélique, car elle est en quête de la vérité sur 
Dieu, sur l’homme, sur son existence même » (cf. RM 3).

Nous devons agir avec courage, soutenus par la puissance de 
la Parole de Dieu. « Si nous marchons avec l’Évangile, nous ne 
devons avoir aucune crainte de nous tromper. Nous nous trompons 
si nous nous laissons retenir par nos traditions. » Nous devons 
constamment nous demander : « Le plus important est-ce l’Évangile 
ou nos traditions ? »

La mission est sujette à un processus continuel de transforma-
tion. L’évangélisation a subi plus que toutes les autres missions de 
l’Église les contrecoups des modèles culturels et religieux, des trans-
formations sociales et des nouveaux contextes ecclésiaux et théolo-
giques, accusant même une impasse.

En dernier ressort, ce qui est mis en discussion c’est la façon 
d’être Église. Par conséquent, il est nécessaire de relire et de réinter-
préter l’ensemble du mystère chrétien et de réaffirmer l’unicité du 
Christ médiateur du salut. Une certaine théologie des religions et la 
mondialisation religieuse ont rendu problématique l’engagement des 
fidèles en faveur des activités d’évangélisation.

Quelquefois, le disciple interrogateur ne trouve pas de réponses 
satisfaisantes à cet égard, qui soient capable de le faire passer de 
l’affirmation de principe à l’engagement évangélisateur. Certains, en 
effet, réduisent l’activité missionnaire principalement à la promotion 
sociale. D’autres mettent en doute la nécessité de l’annonce explicite, 
en réduisant l’évangélisation à un simple partage, et n’acceptent pas 
la conversion au christianisme des personnes, craignant d’être taxés 
de prosélytisme. Que chacun reste dans sa propre religion, dans 
laquelle il a grandi et trouve les constantes sociales et culturelles qui le 
guident. On a peur de déraciner de son milieu la personne convertie.

Il est même arrivé que les diverses activités d’évangélisation, à 
une certaine époque, aient été singulièrement absolutisées, avec la 
problématique réductionniste qui s’en est suivie. Le problème n’est 



23

La dimension missionnaire des disciples du Christ

donc pas alors de convaincre les disciples du Christ qu’ils sont appe-
lés à témoigner et à évangéliser. Cela ils le savent. Il faudrait savoir 
leur communiquer l’urgence et la nécessité concrètes du salut du 
Christ pour l’humanisation complète et le salut de l’humanité. C’est 
le levier d’Archimède qui, de la pure affirmation de la participation 
universelle à la mission, permet le saut dans la réalité. 

Second élément : pour que la vocation missionnaire du disciple 
du Christ se concrétise, il faut que celui-ci soit enraciné dans le 
Christ, au nom duquel il est baptisé, et sache quelle mission il est 
appelé à accomplir aujourd’hui. 

Avant tout la Parole de Dieu doit « faire de lui le desti-
nataire de la Révélation » (Verbum Domini 91)

De fait, le disciple est destinataire d’une révélation « à travers 
une Parole qui s’est faite chair, chair mortelle » (VD 7), devenue 
muette et crucifiée. La condition sine qua non pour annoncer est de 
se laisser impliquer complètement dans l’événement Christ. Cela ne 
devrait pas être une opération difficile, étant donné que nous 
sommes apparentés au Verbe, car « créés dans la Parole et vivants 
en elle » (ibid. 22). Il est la vie de tous les êtres humains, la lumière 
qui a illuminé les ténèbres de notre être et de notre existence. Nous 
avons reçu de lui grâce sur grâce, étant engendrés par Dieu, rendus 
conformes à l’image de son Fils. 

Le disciple doit rester sous la domination de la Parole, presque 
marqué par elle en caractères de feu, dont il doit faire dépendre sa 
vie et réaliser sa vocation missionnaire. Ce n’est qu’ainsi qu’il est 
habilité et se sent poussé à l’annonce (cf. op. cit. 91). 

La Parole, comprise et vécue dans sa réalité, fera comprendre 
au disciple que l’homme et la création ne sont pas des réalités fer-
mées et closes, mais qu’ils vivent pour l’Autre. Si ce géant endormi 
qu’est le laïcat ne s’est pas encore mis en ordre de marche compact 
sur les routes du monde pour évangéliser, c’est parce que nous 
avons voilé ou que nous n’avons pas placé toute notre confiance 
dans la Parole incarnée, qu’elle ne constitue pas toujours la raison 
première et dernière de notre vie et de notre activité ecclésiale.



24

Réflexions

Nous n’avons pas compris que c’est précisément dans les 
moments de crise que la Révélation de Dieu doit être plus authenti-
quement pénétrée, interprétée, vécue et témoignée. Il est nécessaire 
que nous nous fassions authentifier par la Parole de Dieu et que nous 
nous projetions vers les horizons universels qu’elle ouvre. Dieu est 
plus grand que notre cœur, il est plus grand que toute l’humanité et 
que l’univers, il bouleverse nos pensées et nos vues, il nous élève vers 
des hauteurs que nous ne pouvons même pas espérer rêver. Il fait de 
nous des missionnaires de sa Parole.

Nous, les premiers, nous sommes les destinataires de la 
Révélation. Nous devons être attentifs et nous mettre à l’écoute 
constante de la Parole de Dieu, car ce n’est qu’ainsi que nous pou-
vons devenir des annonciateurs (cf. Verbum Domini 51). 

Quelle évangélisation ?

La mission, en particulier aujourd’hui, exige de la créativité, car 
elle doit s’insérer dans les contextes, les milieux et l’évolution de 
l’histoire. Comme l’affirme Evangelii nuntiandi, c’est une activité 
multiforme, dynamique, dont on peut donner une description, non 
pas une définition.

La mission de l’Église accompagne et s’accompagne de l’hu-
manité vers sa pleine réalisation. Notre action s’insère dans ce pro-
cessus global. Elle doit se compromettre avec tout ce qui est humain 
pour conduire au salut libre, plénier, total et intégral. 

La nécessité d’expérimenter des voies nouvelles est urgente, nous 
dit Benoît XVI, des voies capables de faire passer le message évangé-
lique de manière efficace et de retrouver la dimension « religieuse » 
chrétienne longtemps négligée. Nous nous trouvons à un passage 
d’époque de l’humanité, à une période où se construisent de nou-
veaux modèles culturels, anthropologiques, religieux. Nous sommes 
précisément appelés, en ce moment, à planter la semence du Royaume 
aux racines de ces nouveaux profils planétaires. Il faut une imagina-
tion créatrice, qui ne peut être donnée que par l’Esprit, capable de 
renouveler la face de la terre. C’est un défi pour toute l’Église, mais 
c’est principalement un défi pour les nouvelles générations.



25

La dimension missionnaire des disciples du Christ

L’Église, en effet, a un rêve : de nouveaux missionnaires qui, 
épris de la Parole de Dieu et à son service, se rendent aux frontières 
anthropologiques et géographiques de l’humanité.

Mais la participation des disciples du Christ à la mission uni-
verselle n’en resterait qu’au stade d’une donnée théorique si la 
communauté chrétienne n’investissait pas dans la formation des 
serviteurs de la mission. Comme le Christ a formé ses disciples 
durant son ministère en Galilée, en étant avec eux comme maître et 
formateur, de même l’Église aujourd’hui doit prendre soin de mettre 
en œuvre des itinéraires de formation pour permettre au disciple 
d’être en mesure de rendre raison de l’espérance qui est en lui à 
ceux qui le lui demandent et même à ceux qui ne le lui demandent 
pas. Sans un investissement en personnel et en ressources écono-
miques, la responsabilité des disciples du Christ à la mission univer-
selle demeure une simple affirmation de principe.

Je suis convaincu que la période de persécution et d’isolement 
politique que l’Église est en train de traverser est un kairòs pour 
susciter chez les disciples du Seigneur la volonté et le courage de se 
mettre sur la voie de la mission. n



« Ni en Algérie dans les djebels, ni dans la tourmente intellectuelle des 
années soixante-dix, ni à l’archevêché de Strasbourg, je n’ai mis la tête dans le 
sable pour éviter de voir ce qui fait problème ou ce qui dérange. Je ne vais pas 
commencer aujourd’hui. "A cause de Jésus", je demeure chrétien et je reste 
catholique. J’ai toujours à en répondre en mon nom propre, mais aussi au 
nom de l’intelligence de la foi et de la responsabilité que je continue à exercer 
comme successeur des apôtres dans l’Église universelle. »

Joseph Doré est sans conteste l’une des voix les plus autorisées du catholicisme fran-
çais. Théologien de renommée internationale (il a siégé à Rome à la Commission théologique 
internationale au côté du cardinal Ratzinger), il a été pendant dix ans archevêque de Stras-
bourg, avant de démissionner pour raison de santé.

A travers cette autobiographie intellectuelle et spirituelle, il parcourt toute l’histoire 
du catholicisme français depuis les années cinquante, puis il entreprend une analyse sans 
concession des conditions de la foi aujourd’hui. Il n’hésite pas à pointer une crise institu-
tionnelle sans précédent et une crise anthropologique grave.  Avec lucidité, il empoigne les 
"questions qui fâchent" comme les interrogations que pose l’Histoire.

Plon, 2011, 22 e



27

Conscience missionnaire, 
ministère et vie consacrée

Maurice Pivot
sulpicien

Réflexions

Lorsque la dimension missionnaire n’est pas bien intégrée dans 
le ministère des prêtres, ce n’est pas seulement la vitalité mission-
naire qui est atteinte, c’est l’identité même du ministère sacerdotal 
qui est désagrégée, selon l’expression de Presbyterorum ordinis 
reprise par Redemptoris missio : « Le don spirituel que les prêtres ont 
reçu à l’ordination les prépare non pas à une mission limitée et 
restreinte, mais à une mission de salut d’ampleur universelle, 
jusqu’aux extrémités de la terre ; tout ministère sacerdotal participe 
en effet aux dimensions universelles de la mission confiée par le 
Christ aux apôtres. Le sacerdoce du Christ, auquel les prêtres parti-
cipent réellement, ne peut manquer d’être tourné vers tous les 
peuples et tous les temps… » (PO 10). Lorsque la conscience mission-
naire disparaît de la vie consacrée, ce n’est pas seulement la saveur 
évangélique de cette vie qui s’affadit, c’est le sens même de la vie 
religieuse qui disparaît. Lorsque dans une Église s’affaiblit l’engage-
ment dans la missio ad gentes, lorsque cette Église « se limite à une 
pastorale "d’entretien" de ceux qui connaissent déjà l’Évangile du 
Christ » (Verbum Domini 95), c’est cette Église qui, « devenue tiède, 
[est] vomie par Dieu » (Ap 3, 16).

Comment le ministère sacerdotal et la vie consacrée sont-ils 
appelés à être aujourd’hui au service de la conscience missionnaire 
de l’Église ? C’est la question que nous travaillerons, et ceci après 
avoir écouté ce que Verbum Domini nous dit de l’urgence du 
développement d’une conscience missionnaire dans l’Église.



28

Réflexions

A l’écoute de Verbum Domini

L’exhortation apostolique Verbum Domini a une tonalité mis-
sionnaire particulièrement forte ; elle se donne, entre autres, comme 
objectif de redonner vigueur à la conscience missionnaire de 
l’Église ; elle veut relire la constitution conciliaire Dei Verbum, mais 
en même temps elle adosse le décret missionnaire Ad gentes à la 
constitution sur la Révélation et, ainsi, lui donne une toute autre 
amplitude. Comment pouvons-nous le vérifier ?

L’événement de la Pentecôte

La troisième partie de l’exhortation porte directement sur la 
mission de l’Église. Mais cette troisième partie ne vient pas seulement 
s’ajouter à ce qui a été développé dans les deux premières parties. 
Il y a comme une circularité entre les trois parties, une intériorité 
réciproque : si c’est l’expérience de la force de la Parole de Dieu qui 
envoie en mission, la mission elle-même devient le lieu où se fait 
concrètement l’expérience de la force de l’Évangile, de l’efficacité de 
la Parole (cf. VD 96). La raison profonde de cette circularité nous est 
donnée dès le début de l’exhortation, dans l’interprétation de l’évé-
nement de la Pentecôte : dans cet événement « apparaît tout l’éten-
due de l’existence humaine », parce qu’en lui « sont présentes… non 
seulement toutes les grandes langues du monde… [mais] les mul-
tiples modes de l’expérience de Dieu et du monde, la richesse des 
cultures » ; et c’est à partir de cette étendue de l’existence humaine 
que peut apparaître « l’étendue de la Parole de Dieu » (VD 4). Et, 
comme le dit Benoît XVI dans son discours à la Curie suivant le 
synode, « la Pentecôte est toujours en chemin, et encore incomplète : 
il existe une multitude de langues qui attendent la Parole de Dieu 
contenue dans la Bible ». C’est la Parole de Dieu décisive et définitive 
qui envoie en mission ; et c’est la mission dans laquelle se continue 
la Pentecôte qui permet de découvrir toute l’étendue de la Parole. « Il 
est des chrétiens qui, identifiant plus ou moins consciemment le des-
tin du monde au destin du christianisme tel qu’il s’est formulé dans 
les dix ou quinze premiers siècles de son histoire, ne voient guère 



29

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

dans l’accession des peuples nouveaux au christianisme qu’un 
accroissement numérique de l’Église et sa plus grande diffusion dans 
l’espace. […] Des spiritualités non encore écloses, des modes 
contemplatifs, des formulations attendront des siècles peut-être, 
l’avènement de civilisations comme celles de l’Inde et de la Chine au 
sein d’une Église une et multiforme. Le christianisme qui était d’hier, 
qui est aujourd’hui, sera à jamais "celui qui vient". […] il n’est de 
regard chrétien qu’eschatologique 1. »

La structure missionnaire de la Parole

Cette troisième partie de l’exhortation nous propose une inter-
prétation de l’affirmation « l’Église est missionnaire dans son 
essence » à partir de divers aspects. L’Église, à sa racine, est consti-
tuée comme le réceptacle de la Parole de Dieu ; elle est celle qui 
accueille cette Parole, celle en laquelle s’écoute la Parole (deuxième 
partie) ; or cette Parole reçue par chacun est en même temps la 
Parole qui révèle le salut de tous les peuples ; les paroles qui nous 
sont données dans notre rencontre avec Jésus-Christ sont en même 
temps destinées à tous et à chacun. « La Parole elle-même nous 
envoie vers nos frères » (VD 93). L’annonce missionnaire est alors 
une nécessité qui dérive de la nature même de la foi (91 et 92). 
« Malheur à moi si je n’annonce pas l’Évangile », parce que cet 
Évangile que j’ai reçu et que je garde sous le boisseau me condamne. 
L’accueil de la Parole, c’est en même temps une réelle configuration 
au Christ : être configuré au Christ, c’est être configuré à sa mission 
qui est « d’offrir le salut à tous les hommes de toute époque… [d’illu-
miner] tous les domaines de l’humanité » (93). C’est ainsi la Parole 
reçue qui, dès qu’elle est accueillie, porte déjà en elle toute la dyna-
mique missionnaire qu’elle introduit en chacun et dans l’Église.

La circularité entre communication et mission

Autre aspect, l’Église se découvre comme missionnaire dans 
son essence grâce à la circularité entre communion et mission et à la 
circularité entre témoignage et annonce. Comment comprendre 



30

Réflexions

cela ? Jamais depuis le Concile l’accent n’a été si fortement mis sur 
ce trait que dans Verbum Domini : l’Évangile comme la Parole que 
Dieu adresse au présent à chacun personnellement et qui en même 
temps le fait sortir de lui-même pour l’ouvrir progressivement à 
chacun et à tous dans l’univers. C’est ce que Benoît XVI met  en relief 
dans son discours à la Curie : « Nous avons saisi à nouveau […] le 
fait que [Dieu] entre dans notre vie en la façonnant et que nous 
puissions sortir de notre vie et entrer dans la vaste étendue de sa 
miséricorde. Nous nous sommes ainsi à nouveau rendu compte que 
Dieu, à travers sa Parole, s’adresse à chacun de nous, parle au cœur 
de chacun : si notre cœur s’ouvre et que l’écoute intérieure se rend 
disponible, alors chacun peut apprendre à entendre la parole qui lui 
est adressée personnellement. Mais si nous entendons Dieu parler de 
façon si personnelle à chacun de nous, nous comprenons également 
que sa Parole est présente afin que nous nous rapprochions les uns 
des autres ; afin que nous trouvions le moyen de sortir de ce qui est 
uniquement personnel. » C’est ainsi au moment même où l’Église 
apprend à se vivre comme mystère de communion qu’elle se 
découvre comme tout entière missionnaire.

La circularité entre annonce et témoignage

C’est dans cette perspective d’une Parole de Dieu qui, dans le 
même mouvement, ouvre en chacun une dynamique de personnali-
sation et introduit dans l’humanité un chemin salutaire de découverte 
de son unique vocation que peut être interprétée la relation entre 
l’annonce de l’Évangile et le témoignage. Le décret Ad gentes (11 à 
13), l’exhortation Evangelii nuntiandi (21-22) et l’encyclique 
Redemptoris missio (42 à 45) mettaient déjà en relief l’articulation 
nécessaire entre annonce et témoignage. Verbum Domini affirme de 
nouveau, mais de manière neuve, ce « va-et-vient nécessaire entre le 
témoignage et la Parole », cette « relation intrinsèque entre commu-
nication de la Parole de Dieu et témoignage chrétien » (96 à 98). La 
communication de la Parole est nécessaire pour que la Parole puisse 
être reconnue comme s’adressant personnellement à chacun de 
manière unique ; comme l’exprime Benoît XVI dans sa première 
homélie papale, la mission apostolique est de communiquer à 



31

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

chaque homme que « chacun de nous est le fruit d’une pensée de 
Dieu. Chacun de nous est voulu, chacun est aimé, chacun est néces-
saire 2 » ; mais, d’autre part, cette communication est liée à 
l’expérience d’une rencontre personnelle du Dieu vivant et au 
témoignage de l’unification de sa vie autour de cette rencontre dont 
l’expression la plus haute est le martyre.

Dans l’étendue de l’existence humaine, 
l’étendue de la Parole de Dieu

Cinquième aspect, l’exhortation déploie en quelque sorte l’affir-
mation selon laquelle c’est à partir de « l’étendue de l’existence 
humaine » que peut apparaître « l’étendue de la Parole de Dieu ». 
Tout ce que l’on appelle les formes de la mission nous renvoie aux 
divers éléments de la vie humaine appelés à être éclairés par la 
Parole de Dieu, cette Parole accueillie alors progressivement dans 
toute son étendue : la vie quotidienne et la valeur primordiale de 
l’instant présent, les relations fondées sur la justice et la dignité de 
l’homme impliquant le respect de ses droits, la réconciliation et la 
paix. En chacune de ces dimensions, l’écoute bienveillante de la 
Parole de Dieu se transforme en service désintéressé des frères, la 
parole écoutée se traduit en gestes d’amour, la racine ultime de tout 
se trouvant dans la charité (99 à 103).

Les lieux privilégiés de l’annonce aujourd’hui

Sixième aspect, l’exhortation explore les lieux privilégiés 
aujourd’hui de l’annonce de l’Évangile. C’est l’Évangile qui porte en 
lui-même l’amour préférentiel de Dieu pour les « petits qui sont les frères 
de Jésus », et c’est en même temps en ces lieux que se manifeste bien 
souvent le « vrai visage de Dieu », les traits les plus profonds de la 
Parole de Dieu : « l’implication vocationnelle » de celle-ci, lorsqu’elle 
s’adresse à des jeunes en qui émergent les questions essentielles sur 
l’orientation à donner à une vie, la découverte de la proximité de Dieu 
avec les situations de migration et avec la souffrance, telle qu’elle se 
manifeste en Jésus, la manière dont la Parole de Dieu favorise le 



32

Réflexions

« cercle vertueux entre la pauvreté à choisir et la pauvreté à com-
battre ». Le dernier lieu évoqué est celui du rapport de l’homme à la 
création, là où il lui faut sortir de l’arrogance qu’a engendrée en lui la 
perspective d’une maîtrise absolue de l’univers, « comme si Dieu n’exis-
tait pas », et découvrir l’humilité de celui qui accueille dans l’émerveil-
lement la bonté des choses créées dans le Christ » (99 à 108).

Comme l’exprime le patriarche Bartholomeos 1er au synode, 
« nous sommes invités à assumer […] une autre façon de vivre les 
réalités, une autre façon de résoudre les conflits. Car nous avons eu 
un comportement arrogant et méprisant envers la création naturelle ».

L’au-delà des cultures 
et l’en-deçà du dialogue interreligieux

Dernier aspect enfin, l’exhortation fait aborder de manière 
neuve les questions d’inculturation (109 à 116) et de dialogue inter-
religieux (117 à 120). Et ceci en particulier lorsqu’elle souligne que, 
si Dieu se communique toujours dans une histoire concrète, et donc 
en « assumant ses codes culturels », la Parole de Dieu, « capable de 
pénétrer et de s’exprimer dans des cultures et des langues diffé-
rentes », dépasse pourtant « les limites des cultures particulières en 
créant une communion entre les peuples. La Parole nous invite à aller 
vers une communion plus large ». Ceci s’expérimente lorsque « dans 
un nouvel exode […], la Parole de Dieu exige d’abandonner nos 
cadres et nos représentations limitées pour faire de la place à la 
présence du Christ en nous ». Quant au dialogue interreligieux, 
l’exhortation attire l’attention sur une base essentielle du dialogue, le 
terrain du bien commun, et donc un certain usage de la raison, sans 
laquelle la communication ne serait pas possible.

Le ministère presbytéral au service 
de la conscience missionnaire de l’Église

Le décret Presbyterorum ordinis déjà cité fondait cette dimen-
sion missionnaire dans le sacrement de l’ordination. L’exhortation 



33

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

Redemptoris missio en déploie les implications dans la conscience 
des prêtres. « Tous les prêtres doivent avoir un cœur et une mentalité 
missionnaires, être ouverts aux besoins de l’Église et du monde, 
attentifs aux plus éloignés et surtout aux groupes non chrétiens de 
leur milieu. Dans la prière et en particulier dans le sacrifice eucha-
ristique, ils apporteront la sollicitude de toute l’Église pour l’ensemble 
de l’humanité. Plus spécialement, les prêtres qui se trouvent dans des 
zones à minorité chrétienne doivent être mus par un zèle et une 
volonté missionnaires particuliers ; le Seigneur, en effet, leur confie 
non seulement la sollicitude pastorale de la communauté chrétienne, 
mais aussi et surtout l’évangélisation de leurs compatriotes qui ne 
font pas partie de son troupeau. Ils ne  manqueront pas de se rendre 
effectivement disponibles à l’égard de l’Esprit saint et de l’évêque 
afin d’être envoyés pour prêcher l’Évangile au-delà des frontières de 
leur pays. Cela exigera d’eux non seulement la maturité dans la 
vocation, mais aussi une capacité peu commune de se détacher de 
leur patrie, de leur ethnie, à s’intégrer dans d’autres cultures, avec 
intelligence et respect » (RM 67).

Aujourd’hui, cette perspective se précise et s’élargit à un 
double niveau, au niveau théologique, où s’approfondit la relation 
du ministère ordonné à l’Église, et au niveau d’une pratique ecclé-
siale où la généralisation des prêtres fidei donum et des échanges 
entre Églises ne peut plus être traitée seulement comme un épiphéno-
mène mais engage le sens même du mystère de l’Église.

La grâce du sacrement de l’ordre, 
grâce instituante de la vie ecclésiale

Si aujourd’hui nous percevons une certaine transformation 
dans le sens même du ministère presbytéral, c’est d’abord à partir 
de transformations dans l’intelligence du mystère de l’Église – et ceci 
en particulier autour de quelques grand thèmes : la manière de pen-
ser le rapport entre Église et Royaume, l’articulation délicate entre 
charisme et institution, la reconnaissance de l’œuvre de l’Esprit saint 
dans l’Église. Nous proposons de récapituler ces transformations 
autour de ces expressions.



34

Réflexions

L’Église, processus vivant d’incorporation du Royaume
L’Église peut être pensée comme un processus vivant d’incorpo-

ration du Royaume et de l’Évangile. Elle n’est pas seulement le signe 
et germe du Royaume, compris d’une manière statique. C’est par le 
processus dynamique d’incorporation du Royaume qu’elle manifeste 
la manière dont Dieu vient à l’humanité, se révèle et entre en dialogue 
de salut avec elle. C’est par la manière dont elle témoigne dans sa 
propre vie, dans son devenir dans la durée, de l’œuvre transforma-
trice de la grâce qu’elle peut être dite sacrement de l’Évangile. Les 
écrits apostoliques nous livrent une certaine idée de l’Église de 
manière directe, en particulier les lettres de Paul adressées à des 
Églises particulières, les lettres aux Églises d’Asie de l’Apocalypse, les 
lettres d’Ignace d’Antioche et la première histoire de l’Église que sont 
les Actes des Apôtres : tous ces écrits renvoient au discernement de ce 
qui se passe dans la vie effective de ces Églises. Le pèlerinage d’une 
Église toujours appelée à se réformer est constitutif de la vie ecclésiale.

L’identité de l’Église tirée de l’avenir
Cette dynamique ecclésiale suscitée par « la force d’en haut » 

– « jusqu’à ce que vous soyez, d’en haut, revêtus de puissance » 
(Lc 24, 49) ; « vous allez recevoir une puissance, celle du Saint-Esprit 
qui viendra sur vous » (Ac 1, 8) – ne peut se comprendre qu’à partir 
de son terme, lorsque Dieu sera tout en tous ; l’Église ne peut avoir 
une vue exhaustive de ce processus, pas plus qu’elle ne peut simple-
ment s’interpréter à partir de son origine ; elle peut apprendre à 
discerner ce qui déjà, dans l’aujourd’hui, l’oriente vers sa fin, recon-
naître les « arrhes de l’Esprit » déposées en elle. L’Église est cette 
réalité visible en croissance qui vit déjà du mystère du Royaume. 
C’est l’espérance vécue dans l’Église qui fait venir l’avenir dans le 
présent (selon les expressions de l’encyclique de Benoît XVI, Sauvés 
dans l’espérance). Le Christ n’est pas seulement Celui qui nous 
attend, mais Celui qui vient, que l’Esprit saint incorpore à l’Église. 
Selon une expression du théologien orthodoxe Zizioulas, « l’Église ne 
tire pas son identité de ce qu’elle est, mais de ce qu’elle sera 3 ».

Qu’y a-t-il à l’origine de l’Église ? 
Comment, dans cette perspective, parler de la relation de 

l’Église au Christ, à l’origine ? Ce qui est en jeu ici, c’est la possibilité 



35

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

de dépasser une dichotomie entre communion et institution, entre 
charisme et institution, et cela à la racine même de cette distinction 4. 

Ce dépassement se fait dans une perspective dans laquelle « l’agir 
gracieux de l’Esprit apparaît comme un processus instituant qui 
donne au Christ son Corps total, l’Église ». Cet agir amène ainsi 
l’Église à la source de ce processus instituant : « l’œuvre du Christ 
n’est pas tournée vers la création d’une institution ecclésiale, mais 
consiste plutôt à engager la dynamique du Royaume dans le rassem-
blement du Nouvel Israël de Dieu qui est l’Église ; on n’a plus affaire 
avec un institué, qu’on ne peut que trahir, mais bien à un instituant 
qui conduit l’Église vers son accomplissement 5. »

L’agir instituant du Christ dans les sacrements
Cet agir instituant du Christ se concrétise dans les sacrements. 

Ceux-ci se comprennent alors à partir de la grâce sacramentelle, 
véritable processus instituant dans l’Église. Les diverses grâces sacra-
mentelles, nous reliant à différentes facettes de l’amour de Dieu, nous 
font entrer dans un processus d’incorporation du Royaume, de 
l’Évangile, de la charité qui vient de Dieu. Le cœur de la vie ecclé-
siale désigné par la dynamique sacramentelle, c’est le renouvelle-
ment constant du corps ecclésial pour en faire un corps de charité, 
une demeure de l’amour de Dieu. Cette incorporation de l’amour de 
Dieu s’opère dans ces trois directions.

• �En direction de chacun appelé de manière unique par 
l’amour de Dieu, chacun objet d’une pensée de Dieu, voulu, 
aimé par lui. C’est la vocation à la sainteté, participation 
singulière et unique à la sainteté de Dieu. C’est ce qu’insti-
tuent les sacrements du baptême, de la réconciliation, du 
mariage et des malades.

• �En direction de la vie ecclésiale pour qu’elle soit champ de 
forces unifiées par l’amour de Dieu, aimantées par lui, dans 
la vie d’une communion source de louange. C’est ce qu’ins-
titue le sacrement de l’eucharistie.

• �En direction du dessein de Dieu sur l’humanité et du service 
par l’Église de ce dessein. C’est ce qu’instituent le sacrement 
de confirmation et celui du ministère ordonné, ce dernier en 
particulier appelé à intégrer la vocation de chacun et la com-
munion ecclésiale dans l’amour de Dieu pour l’humanité.



36

Réflexions

Le ministère ordonné comme ministère de l’A(a)illeurs
Le ministère ordonné pourrait être qualifié comme ministère de 

l’ailleurs, à condition de bien préciser ce qui est en jeu : cet ailleurs, 
c’est celui du mystère de l’amour de Dieu pour tous les hommes et 
pour chacun. Les évêques, prêtres et diacres sont toujours situés 
quelque part, « incardinés », pour être des ministres de l’ailleurs 
qu’est l’amour de Dieu pour tous les hommes. Et ils ne peuvent l’être 
que dans la mesure où, dans les actes de leur ministère et leur charité 
pastorale et diaconale, ils sont institués eux-mêmes, façonnés par 
l’expérience de l’amour de Dieu pour chacun faite dans leur minis-
tère. Venant de cet ailleurs, ils sont appelés au service d’une reconfi-
guration en profondeur des communautés ecclésiales autour de cette 
réalité, ce qui implique qu’eux-mêmes commencent par accueillir 
tout ce qui déjà est œuvre de Dieu de ces mêmes communautés. 
Ministres de l’ailleurs, ils permettent ainsi à la communion venant de 
Dieu de ne pas s’enfermer dans des communautés, mais de les ouvrir 
à tout ce qui vient de différent et vers tous ceux que Dieu les appelle 
à rejoindre vers la « Galilée des Nations », et ainsi de ne pas se 
laisser enfermer dans une « pastorale d’entretien » (VD 95).

Le ministère presbytéral sur l’horizon de la pratique 
d’échanges entre Églises

Les échanges entre Églises se multiplient aujourd’hui, et ceci en 
particulier à un double niveau : tout d’abord, à cause des phénomènes 
de migrations, de nombreuses Églises locales accueillent des chrétiens 
venant d’autres régions du monde ; et d’autre part, des chrétiens volon-
taires, des membres d’instituts de vie consacrée, des prêtres partent 
fidei donum dans une perspective d’échanges de dons entre Églises. 
Toutes ces réalités ecclésiales ne peuvent plus être considérées comme 
des épiphénomènes ; à travers elles, c’est tout un visage d’Église qui est 
en train de se laisser reconfigurer. Nous proposons quelques observa-
tions concernant tant la vie ecclésiale que le ministère presbytéral.

Pratiques ecclésiales
Les enjeux de ces pratiques d’échanges peuvent être réfléchis à 

parti de l’idée de synodalité : celle-ci peut être comprise comme la 



37

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

structuration d’une manière de vivre en Église, structuration d’un pro-
cessus de communion. La synodalité, le fait de faire « un petit bout de 
chemin ensemble », permet l’inscription réelle et concrète de la com-
munion au cœur de la vie ecclésiale, et ceci à tous les niveaux de cette 
vie. « La synodalité nous apparaît ainsi comme le mode institutionnel 
d’une communion concrète et réaliste, s’inscrivant dans l’épaisseur 
des réalités sociales, avec leurs pesanteurs, leurs lourdeurs bureau-
cratiques et la fraîcheur des énergies individuelles, loin d’une commu-
nion rêvée et idéale 6. » Ce sont ces pratiques synodales au sens large, 
à divers niveaux – jumelages entre Églises, travail entre associations 
caritatives, conférences épiscopales, etc. – qui introduisent ces 
patientes transformations des Églises les unes par les autres.

Ces échanges demandent en particulier une triple vigilance :
• �que les Églises et les communautés ecclésiales qui accueillent 

se donnent les moyens d’accueillir ceux qui viennent d’ail-
leurs autrement que par le biais des différences culturelles et 
sociales, mais dans une véritable réception de manières de 
vivre l’Évangile différentes, d’un nouveau visage de Dieu et 
de son amour ;

• �que ceux et celles qui viennent d’ailleurs arrivent avec un 
véritable souci missionnaire qui leur demandera un travail de 
connaissance et de discernement des enjeux de la foi et de la 
charité là où ils se présentent ;

• �que ces échanges ne soient pas vécus dans la seule perspec-
tive de ce que Benoît XVI appelle une « pastorale d’entre-
tien », mais comme ce qui peut permettre que chacun  se 
renouvelle dans la manière de vivre la mission.

Ministère presbytéral
Dans la perspective théologique évoquée ci-dessus, c’est dans et 

par le ministère que chaque prêtre est appelé à se laisser instituer, 
initier, comme venant d’ailleurs pour devenir lui-même ministre de 
l’ailleurs. Encore faut-il que lui soient proposées effectivement des 
situations de ministère qui rendent possible cette initiation. Dans tout 
ministère de prêtre, cela implique la mise en place d’expériences de 
l’ailleurs, bien sûr en termes géographiques (dans une Église d’autres 
continents ou dans une Église d’Europe ou de France), mais aussi 
dans un autre contexte de vie humaine qui demande l’apprentissage 



38

Réflexions

d’une autre langue, dans un autre contexte culturel et social (tel un 
ministère auprès de handicapés mentaux, de prisonniers, de 
migrants, etc. ou des lieux évoqués dans Verbum Domini).

Ce sont ces ministères qui demandent, pour être bien vécus, 
d’apprendre à quitter son pays, sa langue… se quitter soi-même, 
pour aller vers le « pays que je t’indiquerai », un « aller vers » qui ne 
peut porter du fruit que s’il est chemin de découverte d’un amour qui 
s’élargit. Ce qui est en jeu en cela, ce n’est pas la découverte d’une 
dimension facultative du ministère, mais de ce qui le constitue. 
Comme le disait un évêque d’Afrique au moment de l’appel à ceux 
qui allaient être ordonnés prêtres, « l’ordination vous demande que 
vous acceptiez d’aller où je vous enverrai, en Colombie, Nouvelle-
Calédonie ou au Maroc, si je juge que vous en avez les capacités ».

Trop d’appels à la vocation sacerdotale sont aujourd’hui vécus 
de manière asphyxiante – tant pour les communautés ecclésiales que 
pour ceux à qui ces appels s’adressent – et sont menés comme des 
opérations de survie de communautés ou d’instituts.

La vie consacrée au service 
de la conscience missionnaire de l’Église

Dans l’Église, la vie consacrée se situe dans la ligne de la vie 
baptismale, donc de tout chrétien, pour être en quelque sorte un 
champ d’expérience des arêtes vives d’une vie chrétienne aujourd’hui. 
En quoi peut-elle être au service de la conscience missionnaire ? 
Dans un livre récent sur la vie religieuse, Jean-Claude Lavigne 
construit sa réflexion autour de l’idée d’« écart fertile » : l’écart, « c’est 
une distance qu’on choisit de vivre, à partir du monde qu’on ne peut 
et ne veut pas quitter totalement 7 ». Cet écart prend en compte la 
totalité de l’existence humaine et du rapport à l’autre, il se concrétise 
dans une manière de vivre en décalage par rapport à la société 
contemporaine, et qui pourtant porte du fruit parce qu’elle reste 
greffée sur cette société. La vie religieuse apostolique en particulier 
portera « le souci de l’écart dans le désir de faire bouger le monde 
en questionnant ses habitudes et ses valeurs 8 ». Encore faut-il que cet 
écart ne devienne pas un luxe de privilégiés, mais se découvre grâce 



39

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

à des hommes et femmes qui se laissent façonner dans leur vie 
consacrée par la Parole de Dieu reçue au jour le jour. C’est là que 
se joue la fertilité : l’écart en ouvrant un espace hors du normatif et 
du banal permet d’envisager d’autres manières d’être, d’autres pos-
sibles 9. Il ne s’agit pas de valoriser l’écart en tant que tel, mais bien 
de donner de la valeur à ce que permet l’écart. Cet espacement 
permet la naissance d’autres manières de vivre et de penser, pour 
soi et pour les autres. L’écart a un double statut. Il est à la fois la 
conséquence des choix faits et la source de vie nouvelle.

La dimension institutionnelle de l’écart que représente la 
congrégation ou le monastère permet une fertilité qui ne dépend pas 
uniquement des personnes (c’est la force du charisme) et assure  une 
continuité de cette vitalité. L’institutionnalisation donne une solidité à 
chacune des personnes et prend le relais de leur fragilité ou même 
de leur manque de fidélité si cela est nécessaire.

La vie consacrée, telle qu’en témoignent des études récentes 10, 
y apparaît comme la matrice de la vie chrétienne, matrice structu-
rante dans laquelle s’articulent les éléments constitutifs de cette vie. 
Deux traits apparaissent plus visiblement aujourd’hui : l’écoute et 
l’hospitalité réciproque.

Dans son assemblée générale de novembre 2010 à Lourdes, la 
Conférence des religieux et religieuses de France a bien mis en relief 
quelques aspects de cet écart aujourd’hui 11 : vie religieuse bien sou-
vent vécue aux frontières 12 ; vie religieuse plus spécialement ouverte 
à l’inattendu des dons de Dieu dans les situations humaines les plus 
lourdes ; vie religieuse vécue dans l’apprentissage d’une présence 
qui revalorise les relations dans une société pervertie par la centralité 
du moi ; et vie religieuse qui unit en chacun la complexité de sa vie 
humaine avec ses pesanteurs et ses contradictions intérieures à 
l’Évangile et qui devient un lieu de discernement des formes de com-
bat spirituel qu’exige notre société – « apprendre à ne pas se trom-
per de combat » dans notre monde.

 L’écoute

L’écoute, écoute de la Parole de Dieu, écoute de ce que l’Esprit 
dit aux Églises, écoute de ce que Dieu révèle aux tout-petits, cette 



40

Réflexions

écoute ne va pas de soi : elle ne peut devenir effective qu’au terme 
d’un long chemin de purification, de dépouillement, de sortie hors de 
soi-même, non seulement de ses préjugés et étroitesses, mais aussi 
de sa manière de vivre et de penser et de sa logique symbolique. 
C’est une des dimensions de la vie consacrée que cette mise en place 
d’une vie ascétique au service de cette écoute. Longtemps, la vie 
consacrée a été d’abord et essentiellement monastique, comme s’il 
fallait inscrire en profondeur l’écoute de la Parole de Dieu dans 
l’Église, et cela jusqu’au xiie siècle ; et l’importance en est renouvelée 
aujourd’hui par ce qu’Enzo Bianchi appelle l’étroitesse spirituelle de 
notre cadre culturel et social. De nombreux obstacles à la lecture 
spirituelle des Écritures « surgissent dans le climat culturel dominant 
(logique de consommation, impératif de l’efficience et de la produc-
tivité, primauté de l’image et du son, mythe de la spontanéité et du 
"tout tout de suite", accélération des rythmes sociaux et du travail, 
occupation et organisation massive du loisir individuel, etc.), mais 
aussi à l’intérieur de l’Église (fracture entre prière et vie et, plus lar-
gement, entre spiritualité et vie, entre le domaine spirituel et le 
domaine humain, absence de pères spirituels, primauté accordée 
aux multiples activités paroissiales et pastorales, bureaucratisation 
de la vie paroissiale et diocésaine, démission fréquente des prêtres 
par rapport au devoir essentiel de transmettre la gnose chrétienne, 
la connaissance de la Parole de Dieu, etc. 13 » 

C’est dans ce contexte que la vie consacrée est appelée à deve-
nir ce lieu où se creuse une écoute de plus en plus personnalisée et 
personnalisante : la vie fraternelle comme la pratique des vœux 
renvoient chacun à la découverte de ce qu’il y a d’unique dans sa 
vocation, vécue dans la spécificité de son institut.

Mais il y a plus : l’écoute de l’Évangile dans l’Église passe 
nécessairement par l’écoute de l’Évangile tel que peuvent le recevoir 
les pauvres. C’est une des insistances de Verbum Domini que nous 
avons déjà rencontrée : apprendre des pauvres, être appelés à les 
écouter (§ 107), recevoir la Bonne Nouvelle de ces messagers que 
sont les migrants (§ 105), découvrir la proximité du Christ à l’égard 
des personnes qui souffrent (§ 106), accueillir dans l’Église l’ouver-
ture spontanée des jeunes à l’écoute de la Parole de Dieu (§ 104). 
Cela ne va pas de soi : encore faut-il qu’il y ait dans l’Église des lieux 
où ces diverses formes d’écoute puissent être accueillies et rejaillir sur 



41

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

l’ensemble de la vie ecclésiale. C’est là bien souvent un aspect de la 
mission d’instituts que leurs charismes conduisent vers ces lieux et qui 
se structurent pour pouvoir accueillir cette écoute de la Parole en ce 
qu’elle a de spécifique.

L’hospitalité réciproque

Ce trait prend d’autant plus de relief qu’il est à l’horizon d’un 
des défis majeurs de notre humanité dans les années à venir : la 
juxtaposition, dans l’humanité, d’une globalisation de plus en plus 
prégnante dans la vie des hommes et des femmes de notre société et 
d’une mentalité qui amène chacun à se penser comme individu, 
« moi isolé », référence ultime de la vie humaine, livré à lui-même 
dans une autonomie trop lourde à porter. C’est cette juxtaposition 
qui introduit dans la vie de beaucoup une tension telle qu’ils 
cherchent refuge dans une identité régionale et sectaire.

C’est sur cet horizon que vient s’inscrire le paradoxe d’une foi 
fondée sur la reconnaissance de la singularité et de l’unicité du 
Christ, à laquelle se relie pourtant l’universalité du dessein de 
Dieu 14. Chacun, sur son itinéraire de foi, est appelé dans le même 
temps à découvrir l’unicité de l’appel qu’il reçoit de Dieu par le 
Christ et à entrer dans l’universalité de l’amour de Dieu pour l’en-
semble de l’humanité. Il est appelé à entrer en ce qu’il y a d’unique 
dans l’amour par lequel Dieu le nomme et à pratiquer une vie frater-
nelle concrète qui ne peut se comprendre qu’en lien avec la fraternité 
des hommes et femmes de notre univers 15.

Nous percevons mieux aujourd’hui tout ce que peut impliquer 
toute rencontre humaine. « Aussi longtemps que nous n’avons pas 
mesuré la longueur, la largeur, la profondeur, toute l’étendue de 
l’abîme qui nous sépare, nous ne sommes pas prêts à nous rencon-
trer en vérité » (P. Claverie). C’est dans cette perspective que les 
instituts de vie consacrée sont appelés à devenir de véritables « labo-
ratoires d’universalité », et cela d’autant plus que s’accélère leur 
internationalisation. 

« Celle-ci se forge dans la conciliation de styles et de rythmes 
différents, de telle sorte que chacun se sente à l’aise et qu’en même 
temps la collaboration soit fructueuse. Cela concerne aussi bien les 



42

Réflexions

détails de la vie commune, les questions alimentaires, les horaires, le 
style de bâtiments, l’utilisation des biens communs, le choix de prio-
rités ou d’activités, que la recherche et la gestion de finances com-
munautaires et personnelles.

Les équipes deviennent ainsi le creuset dans lequel se fabrique 
de l’universalité au plus près de la vie quotidienne : ni globalisation 
artificielle, ni juxtaposition des différences.

Dans ces équipes, ce ne sont pas seulement des individus qui 
sont en cause ; mais des personnes, avec tout ce qu’elles portent en 
elles de solidarités historiques, sociales, familiales.

Les instituts regroupent des missionnaires enracinés dans des 
Églises dont les stades de développement sont à des niveaux diffé-
rents, dans des peuples dont l’histoire a pris des chemins divers, 
dans des cultures qui se sont développées, non sans lien certes, mais 
selon des axes propres. Ces différences se retrouvent dans ce que les 
instituts vivent en commun. On imagine souvent le choc culturel subi 
par ceux qui passent d’un continent à un autre. En fait il est souvent 
aussi fort, sinon plus fort, lorsque l’on passe d’une région à une autre 
sur un même continent 16. »

Ces laboratoires que sont les communautés religieuses peuvent 
être aussi qualifiés de laboratoires d’hospitalité réciproque 17 − labo-
ratoires, parce que l’apprentissage de cette hospitalité au sein des 
instituts n’a de sens que lorsqu’il permet  de vivre une hospitalité 
réciproque aux visages divers, en allant habiter au pays de l’autre, 
proche ou lointain. C’est en même temps l’apprentissage d’une « vie 
des vœux aux frontières », selon l’expression de J. Haers 18, là où 
l’obéissance c’est s’approcher de Dieu « en apprenant à regarder, 
non pas vers Lui, mais avec Lui ceux qu’Il regarde 19 », là où la pau-
vreté permet de « juger des choses et des personnes selon leur 
valeur 20 », là où la chasteté est « la recherche de l’attitude juste face 
à la différence 21. »

Ouverture

Que de chemin parcouru dans l’éveil d’une conscience mission-
naire dans l’ensemble de l’Église depuis le concile Vatican II ! Mais 



43

Conscience missionnaire, ministère et vie consacrée

aussi que de régressions, de moments de pause, de réajustements. Et 
ceci d’autant plus que cette conscience ne va jamais seule : tantôt ce 
sont les efforts œcuméniques qui relancent la conscience missionnaire, 
tantôt c’est cette conscience qui stimule l’œcuménisme. Tantôt c’est 
dans la vie interne de l’Église que se relance une dynamique mission-
naire, tantôt celle-ci bouscule et interroge la pastorale commune.

Aujourd’hui, nous voyons s’approfondir une nouvelle interac-
tion entre conscience missionnaire et conscience diaconale. En quel 
sens ? Lorsqu’en France se met en place « Diaconia 2013 », ce ras-
semblement national – dans le prolongement des Perspectives mis-
sionnaires de l’Église de France (1981) et stimulé par les deux 
exhortations de Benoît XVI sur la charité – veut interroger notre 
manière de vivre en Église. Comme le montrent les diverses études 
d’Étienne Grieu autour de ce thème 22, notre vie ecclésiale a progres-
sivement mis à la périphérie la dimension institutionnelle de la cha-
rité. D’où une double dérive : d’une part, une vie ecclésiale se centre 
dans sa visibilité institutionnelle sur la Parole et les sacrements et 
laisse à des organismes périphériques le souci institutionnel de la 
charité ; d’autre part, des activités caritatives tendant vers l’humani-
taire entretiennent une générosité qui suscite des vocations, mais 
elles se coupent alors de ce qui, par la Parole et les sacrements, 
renvoie à la source de l’amour (d’où par exemple la difficulté dans 
le diaconat permanent à tenir ensemble un diaconat au service de la 
Parole et des sacrements et un diaconat au service de la charité). Et 
c’est cette dissociation qui est aujourd’hui une des sources de l’indif-
férence et de « l’apostasie », comme le suggère Benoît XVI dans sa 
référence à Julien l’apostat 23. Mettre en place cette dimension dia-
conale, ce n’est pas seulement et d’abord mettre en place un pro-
gramme d’assistance, c’est aller à la rencontre de ceux et celles qui 
accueillent l’Évangile comme les privilégiés de l’amour de Dieu. « Les 
chrétiens sont appelés à les écouter, à apprendre d’eux, à les guider 
dans leur foi et à les motiver pour qu’ils soient les artisans de leur 
propre histoire 24. » n



1 - Jacques Monchanin, Théologie et spiritualité 
missionnaires, Paris, Beauchesne, 1985, p. 196-
197.

2 - La Documentation catholique, 2005, p. 548.

3 - Cité par Rémi Chéno in L’Esprit saint et 
l’Église, Cerf, 2010, p. 272.

4 - Cf. Maurice Pivot, Au pays de l’Autre, « Charisme 
et institution » (p. 173-178). Pour la probléma-
tique proposée ici, cf. Rémi Chéno, op. cit.

5 - Rémi Chéno, op. cit., p. 219-220.

6 - Rémi Chéno, op. cit., p. 283.

7 - Jean-Claude Lavigne, Pour qu’ils aient la vie en 
abondance, Paris, Cerf, 2010, p. 77.

8 - Id., Ibid., p. 79.

9 - Id., Ibid., p. 80.

10 - Jean-Claude Lavigne, op. cit. ; Jacques Haers, 
Vivre les vœux aux frontières, Bruxelles, Lessius, 
2006 ; Enzo Bianchi, Si tu savais le don de Dieu, 
Lessius, 2001 ; Noëlle Hausmann, Où va la vie 
consacrée ?, Lessius, 2004.

11 - Cf. La Documentation catholique, 20 février 
2011, p. 179 à 198.

12 - Cf. Jacques Haers, op. cit.

13 - Enzo Bianchi, Écouter la Parole, Lessius, 2006, 
p. 28.

14 - Cf. Pierangelo Sequeri, L’idée de la foi, Paris, 
Bayard, 2011, p. 13.

15 - Bien souvent dans les lieux des rencontres 
interreligieuses, une difficulté majeure survient : 
celle de la question de l’unicité de la médiation 
du Christ. Peut-être la difficulté se situe-t-elle au 
niveau du témoignage du chrétien : son propre 
chemin de foi lui permet-il de reconnaître en 
l’autre ce qu’il y a d’unique et de singulier dans 
sa propre vie ? Le chrétien permet-il à l’autre 
d’écouter, plus qu’il ne l’avait fait jusque là, le 
cheminement de l’œuvre de Dieu en lui ?

16 - Maurice Pivot, Au pays de l’autre, Paris, 
Éditions de l’Atelier, 2009, p. 169.

17 - Id., Ibid., p. 146-153.

18 - Jacques Haers, op. cit.

19 - Id., Ibid., p. 47.

20 - Id., Ibid., p. 60.

21 - Id., Ibid., p. 85.

22 - Cf. Études, mars 2011.

23 - Benoît XVI, Dieu est Amour.

24 - Benoît XVI, Verbum Domini, 107.

Notes



45

Vocation et mission 
en contexte international

Marie-Hélène Robert
missionnaire de Notre-Dame des Apôtres, maître de conférences à la 

faculté de théologie de Lyon, vice-présidente de l’Afom

Réflexions

Vocation et mission en contexte international

Il est devenu courant d’associer mission et vie internationale, y 
compris dans les communautés religieuses. Mais s’agit-il d’un héri-
tage plus ou moins bien endossé des « siècles des missions », d’une 
attitude pragmatique dans les congrégations, malgré les difficultés 
d’une vie commune internationale, ou plutôt d’une donnée propre de 
la mission chrétienne qui se reconnaît, d’une part, dans l’envoi par le 
Christ « à toutes les nations » (Mt 28 et par.) et, d’autre part, dans les 
exhortations pauliniennes à vivre unis dans les communautés ? 

J’aimerais explorer cette dernière piste. La vie religieuse interna-
tionale n’est pas un fait qui ne renvoie qu’à lui-même ; elle est un 
témoignage rendu à l’universalité du Christ et donc de l’Évangile. Si 
elle est une mission, il peut être fructueux de la comprendre par l’autre 
pôle de la mission, la vocation.

Vocation et mission se comprennent 
l’une par l’autre

Vocation et mission sont fortement imbriquées : d’une part, 
lorsque Dieu appelle quelqu’un, il l’appelle gratuitement, par amour, 



46

Réflexions

et il lui confie une mission particulière ; la gratuité de l’appel engage la 
gratuité de la réponse, et replace la vocation et la mission dans l’ordre 
de la relation, de l’amour. La mission confiée est une marque d’amour, 
autant que l’engagement à y répondre. D’autre part, toute mission est 
redevable d’un appel, par définition, puisqu’on ne se donne pas à soi-
même une mission, on la reçoit. Le croyant la reçoit de Dieu, elle est 
authentifiée par la communauté. Dans la vie religieuse, la mission est 
d’abord discernée en commun puis confiée par le supérieur ou la 
supérieure, en communion avec l’Église locale et universelle. 

La vocation, au sens d’appel de Dieu, est bien une grâce particu-
lière, qui est en elle-même un témoignage de l’amour de Dieu, de son 
action transformatrice pour la personne appelée et pour l’humanité ; 
cette grâce est donc orientée vers une mission, qui peut se traduire en 
termes d’envoi. Mais la mission est plus large que l’envoi, au sens où 
elle peut se réaliser dans tout environnement, proche ou lointain, et 
exercer une force d’attraction, comme la sainteté d’un monastère trans-
forme ceux et celles qui s’y rendent et ouvrent leur cœur à la grâce. 

Nous avons là une constante biblique fondamentale, qui vaut 
pour le peuple d’Israël dans son ensemble comme pour tel patriarche 
ou tel prophète, et pour les disciples du Christ. Israël est choisi par 
Dieu pour lui-même, et Israël est choisi pour éclairer les nations. L’un 
cautionne l’autre, en quelque sorte. La mission confiée garantit la 
vérité de l’appel, l’appel authentifie la mission exercée. Le témoignage 
que rend Israël au Dieu unique par le culte, la loi, l’étude, l’exercice 
de l’amour envers le prochain, la veuve et l’étranger, est une mission 
qui lui est prescrite, au nom de son appel, de son élection. Elle est sans 
cesse à réévaluer en fonction du lieu où se trouve le peuple : dans le 
désert, à Jérusalem, ou en diaspora, le témoignage se module en vue 
d’une fidélité la plus grande possible au Dieu de l’Alliance. La mission   
d’Israël se creuse et s’éprouve au contact des « nations », dont il par-
tage certains aspects, sans confusion.

Le trésor, c’est Dieu

Le fait que vocation et mission se comprennent l’une par l’autre 
ne signifie pas pour autant que Dieu choisit ses envoyés en fonction 



47

Vocation et mission en contexte international

de leurs aptitudes à exercer la mission qu’il prévoit de leur confier ! 
Tout au contraire ! C’est que Dieu respecte la liberté des personnes 
qu’il appelle, il ne les instrumentalise pas en vue de réaliser son projet, 
il les rejoint comme partenaires consentants, libres, responsables. 

On pourra certes présenter le contre-exemple de Jonas, qui se 
rend à Ninive contraint et forcé par la volonté de Dieu. Mais on peut 
relire l’histoire de Jonas avec ce verset de Paul : « Malheur à moi si je 
n’évangélise pas » (1 Co 9, 16). Paul, appelé de manière singulière à 
faire l’expérience du Ressuscité sur la route de Damas, est envoyé aux 
Nations, lui, le juif zélé pour le Dieu de ses Pères. 

Il serait ici intéressant de regarder dans la vie des saints et des 
saintes, des fondateurs de congrégations religieuses, le déplacement 
que Dieu opère en ceux qu’il appelle, par amour pour eux, et par 
amour pour l’humanité à laquelle il les envoie. Ce déplacement se 
réalise à partir d’un trait caractéristique de la personne. Un trait par-
fois si caractéristique que la tentation serait de s’y raccrocher comme 
à un élément structurel. Or le disciple du Christ apprend qu’il est avant 
tout structuré par le Christ lui-même, auquel il est configuré par le 
baptême. C’est à ce point de foi que peut se comprendre la vie inter-
nationale dans la vie religieuse et dans sa mission.

Si Dieu n’appelle pas d’abord ceux qui seraient a priori plus 
compétents pour la mission, c’est aussi que les aptitudes des envoyés 
pourraient cacher la forêt divine au lieu de la rendre visible ! Amos 
rappelle qu’il n’est pas prophète de son état, mais bien par un appel 
singulier de Dieu, alors qu’il gardait les troupeaux et pinçait les syco-
mores (Am 7, 14-16). Si Paul insiste sur le vase d’argile qui contient 
le trésor (2 Co 4, 7), c’est moins par vertu d’humilité que par une prise 
de conscience très forte, un acte de foi radical : Dieu peut tout réaliser 
en celui qui se livre à lui par amour et le vase d’argile rendra témoi-
gnage au trésor qui le rend précieux. Paul reprend l’attitude des 
prophètes, Jérémie (Jr 1, 6-8) et Isaïe (Is 6, 5-9) en particulier, bien 
conscients de leur incapacité à répondre à la mission que Dieu leur 
propose, mais s’en remettant à la force contenue dans l’appel même 
de Dieu. En même temps qu’il confère une mission, Dieu s’engage à 
soutenir son envoyé jusqu’au bout (Is 49, 1-9).

Du coup, les critères de discernement mis en œuvre par les 
congrégations sont aussi référés à l’appel de Dieu, appel qui contient 
une mission en puissance, et que la communauté est chargée d’authen-



48

Réflexions

tifier. Un ancrage inébranlable de chaque membre dans la force d’unité 
qu’est le Christ peut permettre une vie consacrée en communauté inter-
nationale. Il ne fait pas l’économie d’une réflexion sur les différents 
facteurs qui rendent cette vie internationale exigeante (le rapport à 
l’histoire, notamment, les malentendus ou les codes culturels en conflit).

Il n’y a plus ni Juif ni Grec

Dans la lettre aux Romains, Paul ne commence pas par exhorter 
les disciples du Christ à bien s’entendre, à partager le repas, à ne pas 
se juger, se mépriser les uns les autres. Il ouvre sa lettre par le rappel 
de sa vocation particulière, la poursuit en rappelant que Juifs et Gentils 
appartiennent à la même humanité pécheresse et sauvée par le Christ. 
Alors et seulement les fondements théologiques et bibliques s’ouvrent 
sur des exhortations pratiques qui traduiront la bonne intelligence du 
projet de Dieu pour l’humanité et la part qui revient à chacun dans la 
communauté (Rm 12 ; Rm 14-16) et dans la cité (Rm 13). La plupart des 
difficultés naissent d’un manque de référence aux fondements, alors 
qu’ils sont la base même de l’appel de chacun et la force de réconci-
liation. Vouloir régler trop vite les implications pratiques de la vie 
internationale en communauté ne permet pas de comprendre à quel 
point les aspérités interculturelles sont des atouts forts pour la mission.

Les premières communautés deviennent vite « internationales » 
au sens où Juifs et Gentils de l’Empire romain sont au coude à coude 
mais aussi en tension forte. L’appel de Dieu doit-il s’étendre aux 
nations ? Faut-il imposer aux Gentils ce qui définit le peuple juif ? Les 
lettres de Paul et les Actes des Apôtres témoignent de cette gageure 
du christianisme : la foi transcende les cultures et les repères ethnolo-
giques, mais aussi religieux, en vue de la formation d’un seul corps, 
le Corps du Christ.

Pour les premiers disciples de Jésus, Juifs puis Gentils, il n’est pas 
de mission possible sans au préalable vivre des relations évangéliques, 
marquées par l’estime réciproque et la réconciliation dans le Christ. 

« Vous vous êtes dépouillés du vieil homme avec ses agisse-
ments, et vous avez revêtu le nouveau, celui qui s’achemine vers la 
vraie connaissance en se renouvelant à l’image de son Créateur. Là, 



49

Vocation et mission en contexte international

il n’est plus question de Grec ou de Juif, de circoncision ou d’incircon-
cision, de barbare, de Scythe, d’esclave, d’homme libre ; il n’y a que 
le Christ, qui est tout et en tout. Vous donc, les élus de Dieu, ses saints 
et ses bien-aimés, revêtez des sentiments de tendre compassion, de 
bienveillance, d’humilité, de douceur, de patience ; supportez-vous les 
uns les autres et pardonnez-vous mutuellement, si l’un a contre l’autre 
quelque sujet de plainte ; le Seigneur vous a pardonné, faites de même 
à votre tour. Et puis, par-dessus tout, la charité, en laquelle se noue la 
perfection » (Col 3, 9-15). 

Aux Romains (Rm 10, 12), aux Galates (Ga 3, 26-29) et aux 
Corinthiens (1 Co 12, 13), Paul rappelle que l’unité dans le Christ 
abolit toute séparation, toute division. Être au Christ est une vocation 
très haute, qui engage un certain mode d’être avec autrui parce que 
l’on est une créature nouvelle et que l’on considère l’autre comme 
étant aussi cette créature nouvelle dans le Christ Jésus. 

La vie religieuse internationale est à ce point précis le signe fort 
que le Christ rassemble des hommes et des femmes de toute prove-
nance, pour les faire accéder à ce statut nouveau d’appartenance au 
Christ. Être consacré au Christ, c’est avant tout reconnaître que le 
Christ est libre de son appel et que la première mission est d’entrer 
dans son appel à la réconciliation. C’est par la foi que l’on est au 
Christ, c’est par la foi que l’on demeure en lui, les uns et les autres, à 
condition de s’incliner devant la grâce du Christ en soi et en l’autre. 
L’Église insiste avec force sur la communion universelle et rappelle que 
les particularités culturelles sont nécessaires (la foi ne se vit pas dans 
l’abstrait, hors des cultures) mais relatives : la communion est pre-
mière. La vie dans l’Esprit est le premier témoignage qu’ont à rendre 
les personnes consacrées mais aussi les couples et les familles, les 
communautés paroissiales.

Certes des « malentendus culturels » existent dans les communau-
tés, et ils sont à prendre au sérieux. Les vœux de pauvreté, de chasteté 
et d’obéissance, la liturgie, le rapport à la parole et au silence, à la 
nourriture, au temps, à la tradition, ou encore la confiance, le pardon, 
l’intergénérationnel sont des lieux d’une extrême importance où s’expri-
ment le sens de la consécration et les rapports interpersonnels dans 
leurs richesses et leurs tensions. Les instituts sont vigilants pour que ces 
points soient travaillés en communauté et que les malentendus n’aient 
pas le dernier mot : ce serait un pur contre-témoignage (Rm 14, 17-20).



50

Réflexions

Pour conclure : les atouts de la vie internationale

Les tensions interculturelles sont l’occasion de réfléchir sur ce à 
quoi on tient vraiment, en communauté. La vie religieuse est de plus 
en plus internationale, sur tous les continents. Il s’agit souvent d’une 
configuration pragmatique réfléchie (pour équilibrer les âges dans les 
communautés, pour une meilleure insertion pastorale, pour être fidèle 
aux intuitions du fondateur) dont l’impact missionnaire dépasse les 
membres eux-mêmes. 

Le temps de la connaissance mutuelle n’est en effet jamais du 
temps perdu, il ouvre aussi la possibilité de connaître et de com-
prendre ceux et celles à qui les missionnaires sont envoyés en les 
sortant d’une illusion grave : celle de connaître autrui, d’emblée. La vie 
internationale peut renforcer les préjugés sur l’autre comme elle peut 
l’en épurer. Elle peut aussi apporter un regard neuf et pluriel sur une 
réalité que l’on ne voit plus. 

Elle aide à comprendre l’inculturation de l’Évangile dans les 
cultures, au sens où elle est souvent un laboratoire de la manière dont 
l’Évangile est reçu selon les cultures et dont l’Évangile est enrichi par 
les cultures qui l’accueillent. Les interrogations des uns, les remises en 
questions, les rejets sont à entendre et à travailler en lien avec la 
culture d’accueil.

La vie interculturelle invite à prendre appui sur la sagesse, versée 
sur les nations, sous forme de proverbes, de contes, par exemple. Une 
communauté attentive à la sagesse surprenante de ses membres se 
tournera généreusement vers la sagesse du peuple qui l’accueille, et 
la réciproque est vraie : la communauté s’enrichit et se pacifie par le 
trésor de sagesse qui l’entoure.

Vivre avec des personnes de culture différente fait vivre dans 
l’émerveillement mais aussi dans l’étrangeté, l’insécurité, la perplexité 
et fait se rappeler que la cité véritable du croyant, a fortiori du consa-
cré, n’est pas ici-bas (He 11, 13-16 ; 13, 14). Cette espérance escha-
tologique n’est pas sans fruits dans des contextes ravagés par la 
guerre ou les exclusions : une vie ensemble est toujours possible. Il 
n’est pas rare que des membres de communautés aient à vivre au 
quotidien l’appel à aimer leurs ennemis, à faire l’expérience du par-
don, et à inciter leur entourage à prendre cette voie christique. n



51

Nouvelle situation de la mission ad gentes
Échange de personnes et formation

Mgr Thierry Jordan
archevêque de Reims

Réflexions

Intervention au séminaire SECAM-CCEE, Abidjan (10-14 
novembre 2010)

Les vocations missionnaires en Europe 
face à l’ensemble des vocations

A partir des statistiques publiées par le Saint-Siège dans l’An-
nuarium statisticum Ecclesiae, le nombre de séminaristes dans le 
monde a augmenté de 77 % entre 1980 et 2010, pour atteindre le 
chiffre d’environ 117 000. Cette augmentation est essentiellement due 
aux continents africain, américain et asiatique. L’Afrique est le conti-
nent le plus dynamique sur le plan des vocations (avec une augmen-
tation moyenne de 3 % des séminaristes par an).

Ce chiffre est à rapprocher de l’augmentation du nombre de 
catholiques (+ 45 % dans le monde, toujours due aux mêmes conti-
nents, passant de 757 à 1 166 millions de catholiques), à mettre en 
parallèle avec l’augmentation de la population mondiale sur la même 
période. Pendant le même temps, le nombre de diacres permanents 
dans le monde est passé de 5 500 à près de 35 000. 

Pour l’Europe, de 1980 à 2010, le nombre de candidats au 
sacerdoce diocésain et religieux est passé de 31 900 à 22 400, le 
nombre de novices, dans les instituts religieux masculins de 3 400 à 
2 100, et dans les instituts féminins de 6 700 à 2 400. 



52

Réflexions

Si l’on veut avoir une idée des effectifs de la vie missionnaire, il 
semble, d’après des sondages dans plusieurs pays, qu’on puisse 
compter entre 8 et 10 % de membres d’instituts missionnaires prêtres, 
de 10 à 12 % les religieux non-prêtres et religieuses. Tandis que le 
nombre de prêtres diocésains et religieux est passé de plus de 
260  000 à moins de 200  000, que les religieux non-prêtres sont 
passés de 39 000 à 18 500 et les religieuses de 555 000 à 338 000.

Pour le nombre de prêtres diocésains et religieux, la Pologne 
connaît dans la même période une progression de 30 %, la Lituanie 
de 15 %, l’Albanie multiplie ses effectifs par 4, la Biélorussie par 10, 
la Bulgarie par 2. Des pays semblent rester stables : Bosnie-
Herzégovine, Croatie, Lettonie, Grèce, Slovénie. Les autres pays 
connaissent une baisse régulière plus ou moins forte, allant de 15 à 
60 % (voir note). 

Si l’on veut faire une projection des effectifs de la vie mission-
naire, il semble que dans plusieurs pays, on puisse prévoir une baisse 
de 10 à 20 % pour les membres d’instituts missionnaires prêtres et de 
15 à 25 % pour les membres religieux non-prêtres et religieuses des 
instituts missionnaires. Les religieux missionnaires non-prêtres 
connaissent les baisses les plus fortes.

Dans la mouvance de Fidei donum, il est difficile d’avoir des 
effectifs précis pour l’Europe. Pour la France, ils étaient 695 en 1980 ; 
ils sont aujourd’hui 172. Le nombre de volontaires laïcs en mission 
pour l’Europe en 2010 : 6 700 (chiffre en dessous de la réalité), dont 
1 150 pour la France.

Dans le monde, depuis un an, le nombre des grands sémina-
ristes, diocésains et religieux, a augmenté en tout de 1 105 candidats 
au sacerdoce, pour un total de 117 024. Augmentation, comme 
l’année précédente en Afrique (+ 878), Asie (+ 1 380) et Océanie 
(+ 64) tandis que diminuent aussi cette année l’Amérique (- 267) et 
l’Europe (- 950). 

Le nombre des grands séminaristes diocésains est de 71 176 
(- 49 par rapport à l’an dernier), et celui des séminaristes religieux de 
45 848 (+ 1 154). Pour les séminaristes diocésains, augmentations en 
Afrique (+ 470), Asie (+ 412) et Océanie (+ 75) ; les diminutions 
concernent l’Amérique (- 278) et l’Europe (- 728). Pour les sémina-
ristes religieux, augmentation en Afrique (+ 408), Amérique (+ 11) et 



53

Nouvelle situation de la mission ad gentes

en Asie (+ 968) ; diminution en Europe (- 222) et en Océanie (- 11) 
(Source : agence Fides, 23 octobre 2010).

Les profils des candidats en France :

Qui sont les séminaristes et les novices ? Profil-type des jeunes 
entrants (Source : Service national des vocations). 

Séminariste : un adulte de 27 ans, baptisé avant 2 ans, confirmé 
à 15 ans, identifie un 1er appel à 15 ans, issu d’une famille de 4 
enfants, de parents catholiques pratiquants, mariés religieusement ; le 
père : cadre supérieur ; la mère : au foyer. 60 % au moins bac + 3, fin 
des études profanes à 22 ans, avec une expérience professionnelle de 
6 ans, catégorie cadres supérieurs, avec un engagement social de 
type caritatif. 1 sur 2 est bilingue, 1 sur 4 trilingue. Très souvent mar-
qués par une communauté nouvelle, le scoutisme ou une communauté 
paroissiale. 1 sur 2 marqué par un événement type JMJ, pèlerinages 
et grands rassemblements. Un engagement dans l’Église (au service 
de l’autel, en paroisse, aumônerie, catéchèse ou chez les scouts). Pour 
la plupart, un prêtre a eu une influence sur leur décision d’entrer au 
séminaire. L’aspect déterminant pour le choix d’entrer au séminaire a 
été, dans l’ordre décroissant : le témoignage de prêtres, l’annonce de 
la Bonne Nouvelle, puis servir Dieu et les autres. Leur loisir préféré est 
d’abord le sport, puis la lecture et la musique.

Novice : un adulte de 33 ans, baptisé avant 2 ans, confirmé à 
16 ans, identifie un 1er appel à 19 ans, issu d’une famille de 3,7 
enfants, de parents catholiques pratiquants, mariés religieusement ; le 
père : cadre supérieur ; la mère : au foyer. 62 % au moins bac + 3, fin 
des études à 22,5 ans, avec une expérience professionnelle de 5,8 
ans, catégorie professions intermédiaires, avec un engagement social 
associatif. 7 sur 10 sont bilingues ou trilingues. Souvent marqués 
d’abord par le scoutisme puis une communauté nouvelle ou un institut 
religieux. 6 sur 10 marqués par un événement d’Église type JMJ, 
pèlerinages ou retraite. Un engagement dans l’Église (en paroisse, 
catéchèse, aumônerie ou chez les scouts et guides). Pour la moitié 



54

Réflexions

un(e) religieux(se) a eu une influence sur leur décision d’entrer au 
noviciat, suivi d’un prêtre. L’aspect déterminant pour le choix de la vie 
religieuse a été à égalité : la vie communautaire, le choix d’un institut 
ou d’un charisme et la vie de prière. Leur loisir préféré est d’abord la 
marche, le sport, puis la lecture et la musique.

Pour les séminaristes et novices, on peut noter une évolution. De 
plus en plus de situations familiales compliquées, de converti(e)s, de 
fils ou filles uniques. Cela interroge les familles chrétiennes elles-
mêmes, qui sont de plus en plus en retrait par rapport à un éveil 
vocationnel de leurs enfants. Ou alors, l’hyper-engagement de cer-
tains laïcs chrétiens ne décourage-t-il pas leurs enfants, qui attendent 
non pas tant le militantisme que le dialogue avec eux ?

Pour l’Église en France, 751 séminaristes en 2010, dont 39 
jeunes en 1ère année. 88 sont membres d’une communauté nouvelle 
(soit 12 %) et 74 sont de nationalité étrangère (soit 10 %). Il y a eu 95 
ordinations en 2010. De cette typologie, qui ne peut être généralisée, 
on peut dégager l’importance de la famille, l’importance de la prière, 
des événements marquants, de l’appartenance à des groupes à dyna-
mique spirituelle.

Pour la France, il faut aussi prendre acte de la suppression du 
service national, en 1997, qui a limité le nombre de coopérants et donc 
des expériences de rencontre d’autres Églises ; les voyages courts se 
multiplient, mais sans rechercher nécessairement l’immersion.

Qu’est-ce qui a bougé en Europe depuis 
Vatican II ? Quels constats ?

Un premier regard montre que l’Europe de l’ouest vit une forte 
baisse de la pratique ecclésiale, qui peut s’expliquer par la séculari-
sation, le consumérisme, la recherche d’un bien-être et d’une sécurité, 
la perte de disponibilité et du don total, mais aussi par le changement 
de visage de la famille européenne, moins nombreuse et plus éclatée. 
Il est trop tôt pour évaluer les incidences des scandales de pédophilie.

Dans le même temps, l’engagement dans les études se prolonge, 
l’entrée dans la vie active est plus proche des 30 ans et les choix de 
vie personnelle (mariage, vie en couple, choix religieux) se trouvent 
de facto repoussés. Mais on constate aussi une immaturité qui rend 



55

Nouvelle situation de la mission ad gentes

incapable de se lancer pour de bon : on se met en concubinage par 
facilité et aussi pour essayer (peur de se tromper), sans compter les 
concubinages économiques.   

Le monde attire et les voyages se multiplient, sans pour autant 
vouloir toujours engager des partenariats et envisager une durée. 
Même le volontariat voit les projets se restreindre dans le temps. Les 
candidats passent facilement d’une durée de 2 ans à 1 an. Le monde 
est vu d’un regard économique qui l’emporte souvent sur celui des 
échanges de culture. 

L’approche religieuse s’est diversifiée. Pour certains, il n’est pas 
nécessaire de faire un choix religieux, pour d’autres toutes les reli-
gions se valent, pour quelques-uns enfin les « sagesses » d’Asie 
attirent. Dans le même temps la soif de vivre des expériences chaleu-
reuses trouve des réponses dans les propositions faites par l’Église – 
type JMJ, Taizé – avec la question d’une démarche inscrite dans la 
durée à la suite de ces événements.

On constate aussi une autre manière de regarder les autres 
pays, une autre façon d’être partenaire : savoir recevoir, savoir être 
demandeur. Le brassage dans les universités oblige à une ouverture 
(projets Erasmus) : faire 6 mois ou un an d’études hors de son pays 
tend à se généraliser dans le monde universitaire. Cela donne-t-il 
davantage de rencontres avec les Églises locales ? Ce n’est pas évi-
dent. Cela fait-il naître des vocations missionnaires ? Rien ne permet 
de l’affirmer. Les quelques vocations missionnaires (moins nombreuses 
qu’au temps du volontariat en service national) portent des signes de 
réalisme et de responsabilité.

La tendance constatée en Europe de l’Ouest, qui valorise l’enri-
chissement et la sécularisation, dans un contexte économique difficile 
quant à la recherche du premier emploi, a les mêmes incidences dans 
les pays d’Europe de l’Est (sauf en Pologne).

Enfin, et ce n’est pas le constat le moins important, il faut sans 
doute retrouver la juste place du prêtre dans la mission de l’Église et 
dans les communautés, comme l’Année sacerdotale 2009-2010 y a 
incité. Ne subissons-nous pas le contrecoup de la valorisation des 
baptisés laïcs, encouragée par Vatican II et nécessitée par la pénurie 
des prêtres ? Au point que le discours le plus fréquent risque de devenir 
celui de préparer un avenir avec moins de prêtres (ce qui est réaliste), 
mais qui a pour conséquences de minimiser l’urgence vocationnelle.



56

Réflexions

Les vocations portent-elles 
la dimension missionnaire ?

Qui appelle ? Avec quelle conviction ? L’expression directe d’un 
appel à la vocation missionnaire demande des propositions et des 
témoins qui souvent manquent d’attrait (âge des missionnaires, projets 
de vie ad gentes peu clairs, interrogations sur les relations avec les 
Églises autochtones). Mais aussi une timidité des communautés et des 
familles à oser exprimer des appels vocationnels : « Des vocations oui, 
mais chez les autres ! » 

Des congrégations missionnaires invitent à des séjours d’immer-
sion (de 1 à 3 mois), mais de là à proposer et à fixer un projet de vie 
n’est pas évident. L’idée d’un engagement pour la vie est un des freins 
qui parfois est exprimé. 

Les organismes de volontariat chrétien constatent que la vie dans 
des communautés ecclésiales vivantes fait naître – en petit nombre, il est 
vrai – des vocations souvent marquées par les communautés nouvelles.

Nous pouvons aussi nous interroger sur ce qui est fait dans les 
séminaires sur l’éveil à la mission ad gentes. Nous pouvons nous 
demander si les vocations font aussi partie des propositions faites 
dans les familles migrantes et quel accueil et quel accompagnement 
sont mis en place. Comment pouvons-nous aider les familles africaines 
chez nous à éveiller des vocations ?

Mais aussi comment prenons-nous en compte leur expérience 
ecclésiale dans nos vies paroissiales : découverte de la manière de 
pratiquer le catéchuménat, la pratique liturgique au cœur de la vie 
chrétienne, l’expérience de temps chaleureux et fraternels ? 

Dans un contexte de diocèses qui peinent et dans nos pauvretés 
en personnel, nous constatons des générosités s’exprimant par la 
demande de jeunes prêtres candidats à un temps de ministère dans un 
autre pays en tant que fidei donum. Le volontariat chrétien dans sa 
diversité attire un nombre de volontaires relativement stable mais il faut 
aussi faire le constat que l’Asie connaît un attrait grandissant. La pré-
sence nombreuse de prêtres étrangers dans nos communautés (dont un 
bon nombre d’Africains) appelle-t-elle des Européens à répondre à une 
vocation presbytérale ? La notion de partage et de réciprocité dans le 
service mutuel des Églises n’est pas encore intégrée dans la conscience 
de nos presbyterium et des communautés. Mais en même temps, cer-



57

Nouvelle situation de la mission ad gentes

tains diocèses sont convaincus qu’appeler pour la mission ad gentes, 
c’est aussi travailler pour chez nous.

Une relecture des propositions 
des Missionnaires d’Afrique (Pères Blancs)

Un certain nombre de congrégations missionnaires, affrontant 
cette réalité nouvelle de leur diminution en nombre en provenance 
d’Europe, ont entrepris une démarche de restructuration de leurs pro-
vinces. L’exemple des Missionnaires d’Afrique (Pères Blancs) peut 
aussi éclairer notre réflexion.

Société missionnaire internationale et intercontinentale, les 
Missionnaires d’Afrique se sont restructurés en une seule province 
d’Europe, portant un projet d’animation missionnaire et vocationnel 
commun et exprimant leur mission aujourd’hui tant en Afrique qu’au-
près des Africains présents en Europe. Ces missionnaires constatent 
que les jeunes européens « ne demandent pas des histoires mission-
naires, mais veulent rencontrer des témoins ». L’accueil, ici et là-bas, 
devient attention aux personnes, en particulier en situation de migra-
tion, dialogue en situation pluriconfessionnelle, en proximité et discré-
tion. Le témoignage sur l’Afrique entraîne également un intérêt nou-
veau pour ce continent. Le conseil provincial d’Europe facilite les 
découvertes, pèlerinages, voyages d’insertion, proximité par Internet, 
interventions dans les grandes écoles.

Pour la Société des missionnaires d’Afrique, mission et vocation 
coïncident, avec une insistance sur le fait que sortir de soi, suivre le 
Christ, c’est être missionnaire dans une Église vivante. 

Dans ce contexte, la Pologne demeure surprenante – une voca-
tion sur deux vient de ce pays – mais surtout de jeunes Africains ont 
fait le choix de se joindre à de jeunes Européens pour continuer 
l’annonce de l’Évangile en Afrique et dans le monde africain ; un 
travail d’animation missionnaire et vocationnelle se fait dans une 
dizaine de pays d’Europe ; tous les candidats parlent au moins deux 
ou trois langues. Une rencontre annuelle en Europe permet aux ani-
mateurs d’approfondir la réflexion sur les motivations pour un enga-
gement dans l’animation vocationnelle et pour la recherche d’initia-
tives communes. Des routes missionnaires sont proposées, au Niger 



58

Réflexions

en 2008, en Pologne en 2009. En France, avec différentes congréga-
tions religieuses, il y a une proposition d’appel explicite à la vocation 
missionnaire, de même aux Pays-Bas, pays touché par une séculari-
sation radicale, des propositions nouvelles expriment une recherche 
de valeurs spirituelles. 

Les réponses sont souvent de l’ordre de l’unité. Mais avec une 
visibilité et une clarté de langage, des liens nouveaux se créent, un 
point de vue européen se dessine, un esprit international le plus ouvert 
possible peuvent redonner sens à la vocation missionnaire.

Avec beaucoup de franchise, les Missionnaires d’Afrique sou-
lignent une nouvelle difficulté pour les jeunes européens à s’engager 
dans leur société missionnaire : ils vont se trouver minoritaires dans 
des communautés composées en grande partie d’Africains et de 
quelques Asiatiques ou Mexicains et, de plus, vont être formés par des 
Africains et sous leur responsabilité. Déjà une partie importante des 
responsables et des équipes de leurs maisons de formation le sont, 
probablement tous les responsables provinciaux des cinq provinces 
d’Afrique subsaharienne le seront aussi. 

Il y a là une dépossession qui appelle une grande liberté dans le 
don de soi et une humilité qui demande une formation spirituelle et 
ecclésiale de qualité. Apprendre la fraternité internationale sur de 
nouvelles bases, expérimenter la vie dans d’autres contextes culturels, 
croire que l’annonce de l’Évangile jusqu’aux extrémités de la terre est 
toujours d’actualité, mais que cela se fait directement sous la respon-
sabilité de l’Église locale et de frères d’autres continents demande une 
conversion du cœur et des mentalités qui est un véritable défi.

Dans la responsabilité de l’appel à la vocation missionnaire, les 
Églises au Nord comme au Sud, comme les congrégations mission-
naires, ont à mesurer combien les enjeux sont d’actualité mais aussi 
combien les situations se sont modifiées dans les dernières décennies. 
L’aventure missionnaire doit pouvoir rejoindre les attentes des Églises 
locales. n

Allemagne : - 25 % ; Autriche : - 30 % ; Belgique : 
- 45 % ; Espagne : - 13 % ; France : - 40 % ; Grande-
Bretagne : - 25 % ; Hongrie :  - 30 % ; Irlande : - 18 % ; 

Italie : - 15 % ; Pays-Bas : - 50 % ; Portugal : - 20 % ; 
République Tchèque : - 60 % ; Roumanie : - 70 % ; 
Slovaquie : - 70 % ; Suisse : - 35 % ; Ukraine : - 50 %.

Note



59

La femme, avenir de la mission
Césarine Masiala

membre de l'Association de théologiennes  
et (femmes) canonistes de Kinshasa*

doctorante en théologie au Centre Sèvres

Réflexions

L’abondance des écrits sur la femme, sur son identité et son rôle 
dans la société et dans l’Église est une preuve de l’importance que 
l’on accorde aujourd’hui à la question de la femme. Aborder un 
sujet tel que « la femme, avenir de la mission » est une autre manière 
d’affirmer la dignité de la femme et de sa vocation mais surtout de 
marquer sa singularité dans la mission. 

En effet malgré les efforts du féminisme, un triste constat révèle 
les multiples handicaps qui sont encore des freins à la réalisation de 
la vocation féminine. Une manière de vivre la mission aujourd’hui 
serait aussi de participer aux efforts réalisés par l’Église et par les 
associations, ainsi que par l’État en vue d’aider la femme à recou-
vrer sa dignité humaine et sa vocation d’être femme dans la société 
et au sein de l’Église. 

La singularité du rôle de la femme dans la mission

La particularité de la femme dans la mission trouve son fonde-
ment dans sa dignité propre. Une dignité reconnue dès le début de 
l’humanité. En effet, selon l’anthropologie chrétienne, Dieu créa 
l’homme et la femme à son image (Gn 1, 27). « Tous les deux sont des 
êtres humains, l’homme et la femme à un degré égal, tous les deux 
créés à l’image de Dieu. Cette image, cette ressemblance avec Dieu, 



60

Réflexions

qui est essentielle à l’être humain, est transmise par l’homme et la 
femme, comme époux et parents, à leurs descendants : "Soyez féconds, 
multipliez-vous, emplissez la terre et soumettez-la." 1 » Remarquons 
qu’il n’y a pas de contradiction entre Gn 1, 27-28 et Gn 2, 18-25. Ce 
dernier est moins précis mais plus descriptif et métaphorique, proche 
du langage des mythes de l’époque. Mais les deux textes confirment 
l’image et la ressemblance de l’homme et de la femme à Dieu 2. 

Égaux en dignité, l’homme et la femme sont bien distincts quant 
à leur corps, leur manière de penser, d’aimer, de sentir… Seuls êtres 
différents de tous les êtres existants, l’homme et la femme ont une 
vocation commune, celle de l’humanité. A travers cette vocation à 
l’humanité, ils ont tous deux reçu la mission de soumettre la terre, de 
la gouverner et de la rendre habitable, dans la complémentarité et 
la singularité de leur masculinité et de leur féminité.

Mais tout au long de l’histoire de l’humanité, cette égalité de 
l’homme et de la femme et leur ressemblance à Dieu ainsi que leur 
singularité n’ont pas évolué positivement. Le pape Jean-Paul II l’ex-
prime ainsi : « Nous avons malheureusement hérité d’une histoire de 
très forts conditionnements qui, en tout temps et en tout lieu, ont rendu 
difficile le chemin de la femme, fait méconnaître sa dignité, dénaturer 
ses prérogatives, l’ont souvent marginalisée et réduite en esclavage. 
Tout cela l’a empêchée d’être totalement elle-même et a privé l’huma-
nité entière d’authentiques richesses spirituelles. Il ne serait certes pas 
facile de déterminer des responsabilités précises, étant donné le poids 
des sédimentations culturelles qui, au cours des siècles, ont formé les 
mentalités et les institutions. Mais si dans ce domaine, on ne peut nier, 
surtout dans certains contextes historiques, la responsabilité objective 
de nombreux fils de l’Église, je le regrette sincèrement 3. »

En Afrique, plus précisément dans le diocèse de Kinshasa en 
République démocratique du Congo, l’Église a été marquée par 
l’engagement du cardinal Malula 4 pour la dignité de la personne 
humaine créée à l’image de Dieu. Nous nous limitons ici à une lecture 
de la participation du cardinal Malula dans la lutte pour la libération 
de la femme. Cette conscience d’aider la femme à se promouvoir a 
conduit le cardinal Malula à la création d’une congrégation de sœurs 
diocésaines, en vue de la mise en exergue de l’importance de la 
dimension féminine dans la mission. Mais à travers son action apos-



61

La femme, avenir de la mission

tolique, c’est tout l’univers féminin qu’il vise. C’est-à-dire la promotion 
de la femme en général ainsi que de la jeune fille en particulier.

Des religieuses pour témoigner 
de l’humanité féminine en mission

C’est l’humanité de la femme africaine que le cardinal Malula 
cherche à libérer 5 dans l’œuvre de la création de la congrégation 
diocésaine des sœurs de Sainte Thérèse de l’Enfant-Jésus de 
Kinshasa 6. Dans l’entendement du cardinal Malula, c’est une œuvre 
de libération de la femme africaine qui désire se consacrer à Dieu 
dans un contexte historique qui ne lui est pas propice.

Suivons le cardinal Malula dans ses propres termes : « Les reli-
gieuses venues d’Europe chez nous ont admis dans leurs instituts des 
filles congolaises qui avaient manifesté les signes d’une authentique 
vocation religieuse. Leur grand souci fut de faire de ces congolaises 
des "alterae ego", c’est-à-dire d’autres elles-mêmes. Aussi les firent-
elles passer toutes dans le moule religieux de leurs instituts. Nos filles 
congolaises en sortirent en parfaites copies conformes de leurs 
consœurs venues d’autres continents. L’habit religieux qu’à l’époque 
elles portaient les distinguait déjà des autres, mais aussi tout leur 
comportement permettait de reconnaître dans le moule de quelle 
congrégation elles avaient été pétries. […] C’est ce spectacle déso-
lant de dépersonnalisation et d’aliénation qui fut pour moi une des 
causes déterminantes dans toute l’œuvre que j’ai entreprise. Car ce 
fut un réel spectacle de déstructuration de la personnalité féminine 
des filles africaines entrées en religion 7. » 

Pour le cardinal Malula, une vocation religieuse authentique ne 
peut être portée que par une humanité libérée. La réalisation de la 
vocation humaine précède alors l’épanouissement de la vocation reli-
gieuse. Il poursuit en ces termes : « Telle est la perspective qui m’a tou-
jours hanté. La religieuse africaine, en effet, doit compter parmi l’élite 
féminine de notre pays. C’était et c’est encore ma préoccupation fon-
damentale. Lorsque j’ai voulu fonder ma congrégation religieuse, sans 
pour le moins du monde vouloir exclure la perspective des tâches pas-



62

Réflexions

torales à accomplir, je voyais d’abord la personne, l’humanité de la 
femme africaine à rendre plus humaine. Certes, j’ai voulu des reli-
gieuses africaines authentiques, mais dans ma pensée, l’essentiel de la 
vie religieuse – réponse d’amour de tout l’être à l’amour incarné – 
devait être porté par une humanité libérée, épanouie et responsable 8. »

Des femmes catholiques 
en quête de leur dignité humaine

L’œuvre du cardinal Malula en vue de promouvoir l’humanité 
de la femme ne se limite pas à la création d’une congrégation reli-
gieuse. C’est toutes les femmes, laïques, jeunes filles qu’il veut 
atteindre. Ainsi, il créa en 1987 le Mouvement des mamans catho-
liques dans le diocèse de Kinshasa pour aider la femme congolaise 
à réfléchir et à trouver des voies et moyens pour sa libération inté-
grale. Nous résumons en dix points la pensée fondamentale et les 
convictions qui sous-tendent toute l’œuvre du cardinal Malula dans la 
création d’un mouvement chrétien de l’émancipation de la femme 9.

Le dessein de Dieu sur la femme

Partant de Gn 1, 27, le cardinal Malula affirme que la femme 
est un être humain, une personne humaine libre et responsable, 
ayant des droits et des devoirs, car elle est douée d’une intelligence, 
d’une volonté libre, d’une affectivité, d’une sensibilité. Son premier 
devoir est de développer toutes ses facultés humaines pour grandir 
en humanité et devenir de plus en plus semblable à l’image de Dieu. 
Rien, ni personne ne peut l’empêcher d’exercer ce droit 10.

La femme, co-héritière du royaume de Dieu 

Élus en Christ par Dieu, dès la fondation du monde pour être 
pour lui des fils adoptifs par Jésus-Christ (Ep 1, 4-5), la femme 
autant que l’homme est co-héritière du royaume de Dieu, avec le 
Christ, Fils unique 11.



63

La femme, avenir de la mission

La femme appelée à l’existence chrétienne

La femme, toute femme, comme tout homme, est appelée à 
devenir enfant de Dieu « participant à la nature divine » (2 P 1, 4). 
En tant qu’enfant de Dieu, rachetée par le sang du Christ, la femme 
a aussi des droits et des devoirs surnaturels. Son premier devoir est 
d’être enfant de Dieu, de se conduire en enfant de Dieu, c’est-à-dire 
non seulement par la raison mais aussi par la lumière de la foi, 
mieux par la raison éclairée par la foi 12.

La femme… conforme à l’image du Christ

La conformité à l’image du Christ est un point fort qui traverse 
toute la pensée du cardinal Malula. Il parle de la mystique de la 
christification 13. Chemin de sainteté qu’il propose pour tout homme, 
toute femme, enfant, jeune et adulte… la christification est une invita-
tion à l’homme de dire comme saint Paul, « si je vis ce n’est plus moi 
qui vis mais le Christ qui vit en moi » (Ga 1, 20). Ce qui est autrement 
dit à travers la conformité à l’image du Christ (Rm 8, 29) 14.

Égale par nature à l’homme

Égaux quant à la nature humaine, l’homme et la femme sont 
cependant deux êtres humains différents par leur corps, par la 
manière de penser, de sentir, d’aimer… Leur différence n’est pas une 
infériorité, ni une subordination moins encore une exploitation de 
l’un par rapport à l’autre. Mais elle est une source de complémenta-
rité, d’enrichissement et d’épanouissement mutuels 15.

Nécessité d’un mouvement de libération de la femme

Le dessein de Dieu sur la femme dans la société congolaise, et 
un peu partout dans le monde, n’est ni pris en compte ni respecté. 
La femme vit souvent dans des situations indignes de la personne 
humaine créée à l’image de Dieu. La femme africaine est souvent 
exploitée ou maintenue dans des conditions aliénantes ou d’escla-



64

Réflexions

vage. D’où la nécessité de créer un mouvement d’inspiration chré-
tienne pour la libération de la femme 16.

Une méthode 

Le mouvement de libération chrétienne de la femme congolaise 
opère selon une méthode bien déterminée : voir-juger-agir 17.

• �Voir : c’est la conscientisation de la femme congolaise sur le 
dessein de Dieu ainsi que sur sa place et son rôle dans le 
monde. Cette conscientisation se fait à travers l’inventaire des 
situations concrètes qui aliènent la femme et l’empêchent de 
vivre en enfant de Dieu racheté par le sang du Christ.

• �Juger : à la lumière de l’Évangile, il s’agit de discerner pour 
voir si telle ou telle autre situation que vit la femme est 
conforme au dessein de Dieu sur la femme.

• �Agir : il s’agit de faire la vérité dans la charité. C’est un enga-
gement solidaire de toutes les femmes du mouvement à l’ac-
tion afin que triomphent la vérité, l’amour, la justice et la paix.

Des objectifs

Les membres de ce mouvement créé par le cardinal Malula ont 
des statuts, avec des objectifs clairs, notamment la sanctification 
personnelle et familiale ainsi que des objectifs ayant trait à la libéra-
tion intégrale et à l’épanouissement de la femme 18.

La vérité et l’amour

A la base de l’action du cardinal Malula se trouvent la vérité et 
l’amour. Il le formule ainsi : « De quelle vérité et de quel amour s’agit-il 
ici ? Il est question ici de la Vérité éternelle, c’est-à-dire du dessein de 
Dieu, avant la création du monde. Il y a, en effet, un dessein de Dieu 
sur le monde, sur l’humanité. Ce dessein nous le découvrons dans la 
Bible. "Et Dieu créa l’homme à son image, comme sa ressemblance ; à 
l’image de Dieu il le créa ; homme et femme il les créa" (Gn 1, 27) 19. »



65

La femme, avenir de la mission

Marie, modèle de toute femme

Marie, Mère de Dieu, est le modèle de toutes les mamans ; elle 
a été bénie entre toutes les femmes. Sa gloire est d’être mère, la 
Mère de Dieu. Les mamans catholiques l’invoqueront souvent pour 
qu’elle leur obtienne la grâce de comprendre que l’honneur, la 
gloire et la dignité de la femme, de toute femme, se trouve dans sa 
vocation de mère. Comme femmes d’abord, et comme mères-éduca-
trices ensuite, elles ont un rôle irremplaçable dans le monde, pour le 
progrès et l’équilibre de l’humanité 20. 

Il faudrait noter ici que la préoccupation du cardinal Malula 
s’étendait sur l’humanité féminine en général. Dans un texte intitulé 
L’éducation de la jeune fille, il déplore les situations déshumanisantes 
dans lesquelles vit la jeune fille africaine. Il citera à titre d’exemple 
l’emprise de la famille, les us et coutumes, le problème de l’affectivité 
ou équilibre affectif, le problème de la situation juridique. Pour la 
jeune fille, autant pour les religieuses diocésaines que pour les mou-
vements de mamans catholiques, le but est d’aider à recouvrer la 
vocation humaine et chrétienne de la gente féminine.

Des handicaps à l’épanouissement 
de la mission féminine 

Poser le fondement pour la promotion des femmes en Afrique et 
créer des institutions comme l’a fait le cardinal Malula est une chose 
fondamentale pour des pays d’Afrique. Mais si le contexte historique 
a évolué pour les religieuses – comme l’affirme le cardinal Malula 22 
– et pour les femmes en général 23, il existe encore bien des handicaps 
qui empêchent les femmes d’Afrique de recouvrer leur dignité 
aujourd’hui. Du faible taux d’alphabétisation et d’instruction au 
manque ou à l’insuffisance de revenus, à l’ignorance de ses droits, à 
la polygamie, au mutisme, à la prostitution et au manque de soins de 
santé le plus élémentaire, etc., la femme africaine mène aujourd’hui 
une existence déshumanisée. La crise multisectorielle que subit 
l’Afrique s’abat d’abord sur les femmes et ensuite sur les enfants. 



66

Réflexions

Aliénées et déshumanisées dans une Afrique qui elle-même ne 
trouve pas sa place sur l’échiquier mondial, les femmes africaines se 
sentent doublement opprimées, en Afrique et dans le monde. Une 
manière de vivre la mission en Afrique aujourd’hui consiste à aider 
la femme à recouvrer sa vocation première, celle de l’humanité. Et 
l’appel à l’existence chrétienne pourrait ensuite s’épanouir en toute 
liberté. Se greffera enfin un choix libre à la vocation religieuse ou à 
la vocation matrimoniale.

 Soutenue par l’État, l’Église et toutes sortes d’institutions 
(congrégations religieuses, associations, mouvements…), la femme 
d’Afrique demeure la première bénéficiaire de sa libération et de 
son épanouissement, raison pour laquelle, elle doit s’investir de 
manière effective dans cette lutte pour sa libération intégrale. Ce 
n’est que dans un tel contexte que la femme peut être considérée 
comme avenir de la mission.

Que conclure ?

Il existe un lien entre la mission, la vocation, l’Église et la 
femme. En effet, la mission fondamentale de l’Église est celle de 
participer à la réalisation de la vocation humaine, comme dessein 
de Dieu. Toute entrave à la réalisation de cet appel à l’humanité est 
contraire à la mission de l’Église même si elle peut se justifier au nom 
de l’Évangile ou de la propagation de la foi chrétienne. 

Dans sa lettre aux femmes en 1995, le pape Jean-Paul II a 
encouragé les femmes du monde entier dans leur recherche pour 
plus de dignité : « […] en considérant ce grand processus de libéra-
tion de la femme, on peut dire que cette voie "a été difficile et com-
plexe, non sans erreurs parfois, mais positif pour l’essentiel, même si 
elle reste encore inachevée à cause des nombreux obstacles qui 
empêchent, en bien des régions du monde, que la femme soit recon-
nue, respectée et valorisée dans sa dignité propre". Il faut persévérer 
dans cette voie 24. » Telle est la perspective que peut prendre l’articu-
lation entre mission, femme, Église et vocation en Afrique.

Mais sachons que l’appel à l’humanité comme première voca-
tion et vocation fondamentale ainsi que la vocation chrétienne 



67

La femme, avenir de la mission

s’adressent à toute personne sans distinction de race, de continent, de 
situation sociale… Si en Afrique la pauvreté et les structures de péchés 
qu’elle engendre déshumanisent les êtres jusqu’à ternir leur ressem-
blance à l’image du Créateur, la situation se présente autrement en 
Occident et en France particulièrement. Certains éléments tels que la 
compétition, l’ébranlement de la structure familiale, la complexité 
culturelle, une laïcité parfois mal comprise, une mauvaise conception 
de la liberté, les divergences pastorales et théologiques, le nombre 
décroissant des prêtres ou des consacrés en général… ne favorisent 
pas l’épanouissement des vocations. Dans ce contexte, l’avenir de la 
femme dans la mission, bien que soutenue par plusieurs associations 
d’inspiration chrétienne, s’affronte à plusieurs limites. n

* L'Association des théologiennes et (femmes) canonistes de Kinshasa 
est une association privée de fidèles, désireuses de mettre leurs compé-
tences théologiques au service de l’approfondissement de la foi du 
peuple de Dieu et de l'évolution de la théologie. Ses statuts ont été 
approuvés par l'archevêque de Kinshasa en 2009.

1 - Mulieris dignitatem, 1988, § 6.

2 - Ibid.

3 - Jean-Paul II, Lettre aux femmes, 1995, § 3.

4 - Le cardinal Malula a été archevêque de 
Kinshasa (République démocratique du Congo) de 
1964 à 1989.

5 - Œuvres complètes du cardinal Malula (OCCM), 
vol. 5, p. 235.

6 - Cette congrégation, créée en 1967, compte 
aujourd'hui plus d’une centaine de membres.

7 - Ibid., p. 233-235.

8 -  Ibid., p. 235.

9 - Le mouvement des Mamans catholiques existe 
encore de nos jours dans le diocèse de Kinshasa. Il 
s’est étendu à toutes les paroisses du diocèse et 
d’autres diocèses  du Congo et d’Afrique. 

10 - OCCM, vol. 6, p. 73.

11 - Ibid., p. 74.

12 - Ibid.

13 - Cf. Césarine Masiala, La mystique de la christi-
fication. Pour une fidélité au Christ et à l’Afrique, 
Kinshasa, Mont Sinaï,  2010.

14 - OCCM, vol. 6, p. 274.

15 - Ibid.

16 - Ibid., p. 274-276.

17 - Ibid., p. 277-278.

18 - Ibid., p. 279.

19 - Ibid., p. 273.

20 - Ibid., p. 277.

21 - Ibid., p. 96.

22 - OCCM, vol. 5, p. 234.

23 - OCCM, vol. 6, p. 275.

24 - Jean-Paul II, Lettre aux femmes, 1995, § 6..

Notes



Ordonné prêtre à Marseille et consacré évêque dans la même ville en 
2011, Mgr Benoît Rivière a toujours côtoyé les jeunes dans son ministère au 
service de l'Église et des hommes. Il les a vus s'interroger, changer, manifes-
ter... mais toujours espérer. Évêque d'Autun, Chalon et Mâcon depuis 2006, il 
est aussi président du Conseil pour la pastorale des enfants et des jeunes, au 
sein de la Conférence des évêques de France.

En contact direct sur le plan local et national avec de nombreux mouve-
ments et aumôneries de jeunes, il a aussi sur son diocèse la communauté de 
Taizé qui demeure une référence internationale pour tant de jeunes. Revenant 
aux fondamentaux de la personne et de la foi, Benoît Rivière est donc bien 
placé pour analyser ce que se joue pour les jeunes aujourd'hui et aider la 
réflexion de ceux qui les accompagnent.

Nouvelle Cité, coll. "Vie des hommes", 2011, 18 e



69

Prêtres venus d’ailleurs au service des 
diocèses de France : chances et défis

Pierre-Yves Pecqueux
prêtre de la Congrégation de Jésus et Marie (eudiste),

directeur du Service national pour la mission universelle de l’Église

Réflexions

Une tradition 

Participer à la pastorale et à la vie des paroisses n’est pas une 
situation nouvelle en France pour des prêtres venus d’ailleurs. Mais, 
de fait, la réalité a profondément changé à la fois dans les origines 
de ces prêtres étrangers et dans les conditions d’insertion dans les 
diocèses de France.

En dehors de l’accueil pour des études académiques qui était 
une tradition forte dans les Instituts catholiques, le vingtième siècle a 
témoigné au fil de l’histoire et des déplacements de population, d’un 
accueil de pasteurs venant essentiellement des pays d’Europe : Italie, 
Portugal, Espagne, Hollande, Pologne ; ils étaient le plus souvent 
accueillis individuellement au sein du presbyterium diocésain. 
Certains y exerceront tout leur ministère pastoral, gardant des 
contacts avec leur pays d’origine, y compris pour les temps de 
vacances, parfois pour y prendre leur retraite.

La situation, depuis les années 1990 et plus encore depuis 
2000, est d’un tout autre ordre, avec de nouveaux enjeux à décou-
vrir et à analyser : l’ampleur, la prise de conscience collective, et 
peut-être tardive, de la part de l’épiscopat français, mais aussi les 
chances et les défis que représente cette nouvelle situation, même si 
nous n’avons pas encore toujours le recul nécessaire pour en mesu-
rer tous les impacts.



70

Réflexions

Depuis la situation d’accueil individuel qui pouvait concerner la 
plupart des diocèses, à partir de contacts personnels dans les années 
1995 et plus encore depuis l’an 2000, nous constatons une arrivée 
massive de prêtres, religieux et religieuses au service de la pastorale 
des diocèses de France. Il ne s’agit pas d’un mouvement mission-
naire ou consciemment réfléchi de type réponse à l’appel de Pie XII 
dans l’encyclique Fidei donum (1957) ; nous sommes le plus souvent 
d’abord devant des prises en compte, au cas par cas, de demandes 
d’accueil, de situations de fait ou d’appels directs pour des raisons 
variées et qui rencontrent les besoins grandissants en personnel pas-
toral des diocèses de France.

Quelques chiffres pour éclairer cette situation 

En 1997, le père Emmanuel Lafont, alors secrétaire de la Com-
mission épiscopale pour la mission à l’extérieur (CEME), aujourd’hui 
évêque de Cayenne, évaluait à environ 200 leur nombre (hors étu-
diants) ;  en 2001, il l’évaluait à 700 (hors étudiants).

En 2004, une enquête réalisée par le père Jean-Marie Aubert, 
son successeur, dénombrait 521 prêtres diocésains et 348 prêtres 
religieux, soit 869 (hors étudiants).

En 2007, le relevé réalisé par le père Jean Forgeat, directeur 
adjoint du Service national de la mission universelle de l’Église 
(SNMUE), suite à une enquête à laquelle 80 diocèses de France ont 
répondu, indiquait 1048 prêtres en mission pastorale à temps plein 
ou à temps partiel pour études.

En décembre 2010, l’évaluation (incomplète) donne plus de 
1470 prêtres en activité pastorale.

Essai d’identification des itinéraires 
et des motivations

Les prêtres d’autres Églises locales venant des cinq continents, 
sont en France avec des motivations diverses, explicites ou implicites, 



71

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

qu’il faut parfois, avec respect, savoir décoder et accompagner. Les 
prêtres étudiants sont entre 350 et 400 chaque année et une bonne 
partie d’entre eux assurent aussi des ministères  pastoraux à temps 
partiel. Si pour le plus grand nombre, le désir de servir une autre 
Église dans un esprit marqué par la rencontre, la réponse à un appel 
sont les motivations premières ; d’autres se trouvent demandeurs de 
postes dans des situations les plus variées à prendre en compte et en 
évitant toute généralisation. Il est indispensable de comprendre que 
dans bien des cas les situations politiques, économiques, sanitaires, 
familiales des pays d’origine ont leur poids dans la raison profonde 
qui leur a fait chercher un poste pastoral en Europe (la situation n’est 
pas propre à la France ; elle est partagée par les Églises voisines de 
Belgique, d’Allemagne, de Hollande, d’Italie, d’Espagne et de 
Suisse). Ces raisons profondes ne se révèlent pas obligatoirement au 
grand jour et ne sont parfois mises en lumière qu’après une longue 
période de mise en confiance. Il en est ainsi de prêtres en situation 
de réfugiés politiques, ou en insécurité telle que le départ devenait la 
seule solution viable. Les raisons de santé aussi ne sont pas des 
moindres ; dans certains pays aucune protection sociale n’est assu-
rée, les soins médicaux locaux ne sont pas satisfaisants et les besoins 
de traitements et de médicaments se font pressants. Les départs n’ont 
pas toujours un caractère dramatique ou urgent, ils peuvent aussi 
être la résultante de plusieurs facteurs. Un malaise face à la situation 
politique du pays, difficultés économiques, charges trop lourdes à 
assumer, fascination de l’Europe, sans compter pour certains, cette 
impression d’abandon de toute prise en charge par le diocèse d’ori-
gine. Les problèmes relationnels avec l’évêque, avec la famille, etc. 
sont aussi à ne pas sous-estimer. 

Certains se retrouvent en France après avoir fui leur pays 
– pour les raisons diverses évoquées ci-dessus – les uns avec l’accord 
de leur évêque, d’autres sans, et parfois sans entente préalable avec 
un évêque d’Europe. Certains viennent par l’intermédiaire de chré-
tiens ou de prêtres français ou encore de confrères de leur pays qui 
leur offrent une filière… Parfois la mise en place d’une année sab-
batique peut trouver une prolongation et se transformer en recherche 
de poste pour une installation en Europe. De même, pour certains 
prêtres étudiants, les études se prolongent et les sujets de thèses se 
modifient ; ils s’acheminent vers une demande ou une recherche de 



72

Réflexions

poste pour rester en Europe. Cette situation est peu simple à prendre 
en compte ou à maîtriser, surtout pour des questions légales liées au 
titre de séjour car, entre autre, on ne peut pas passer du statut d’étu-
diant au statut de résident. Mais aussi il faut prendre en compte la 
situation complexe que crée cette recherche de changement vis-à-vis 
de l’évêque du diocèse d’envoi et parfois vis-à-vis de l’organisme qui 
a fourni la bourse d’études. Il y a aussi des prêtres dont une grande 
partie de la famille est aujourd’hui en Europe et qui veulent aussi 
s’en rapprocher. 

Autant de situations qui ne sont pas bien différentes de celles 
vécues par les populations migrantes dans nos pays d’Europe, même 
si elles sont plus « protégées » en Église. D’autres enfin ne peuvent 
retourner dans leur pays d’origine, soit pour des raisons d’ordre 
politique, soit parce que leur évêque ne veut pas ou ne peut pas les 
accueillir, soit pour des raisons graves de santé. Ce sont toutes ces 
situations qui sont aussi à recevoir aujourd’hui au cas par cas, aussi 
bien au plan administratif qu’au niveau d’un statut pastoral. 
Comment permettre au plus grand nombre possible de ces prêtres de 
trouver une situation pastorale où ils puissent exercer un véritable 
ministère, avec une possible reconnaissance présente ou future des 
diocèses d’origine et d’accueil ?

Les accueils pour l’été

Une situation particulière connaît un développement n’est pas 
sans influence sur l’avenir : il s’agit des prêtres venant durant les 
congés d’été pour des remplacements. Si les services rendus sont réels, 
les conditions d’accueil restent souvent floues et parfois ambigües. 
L’accord d’évêque à évêque n’est pas toujours effectif et les questions 
ne manquent pas sur la pérennité de ces démarches, sur leurs 
influences sur la pastorale locale et sur les motivations profondes. 
Certains diocèses ont mis en place un réel service d’accueil pour l’été, 
avec un protocole d’accompagnement, des rencontres et un contact 
avec l’évêque du diocèse d’accueil. Il y a certainement sur cette ques-
tion un réel travail de discernement et de vigilance à mettre en place.



73

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

Une cellule Accueil

C’est la mise en lumière de ces situations nouvelles, qui ne pou-
vaient plus être considérées comme marginales, qui a conduit 
Mgr Jean-Pierre Ricard, archevêque de Bordeaux, alors président de 
la Conférence des évêques de France et initiateur de la Cellule Afrique, 
à décider, en 2004, la création d’une « Cellule Accueil » pour les 
prêtres, religieux et religieuses venus d’ailleurs au sein du Service de 
la mission universelle, en lien étroit avec la CSMF et la CSM (devenues 
CORREF en 2008). Il s’agit de faire en sorte que l’échange entre 
Églises soit vécu comme un épanouissement et un enrichissement réci-
proques. Les situations diverses évoquées jusqu’ici ont demandé beau-
coup de temps et mobilisé les évêques d’un certain nombre de dio-
cèses. Mais aujourd’hui ces mêmes diocèses ou d’autres cherchent à 
clarifier ces situations et à faire en sorte de remettre au centre du dis-
positif pastoral l’échange entre Églises pour que l’arrivée chez nous de 
ces prêtres venus d’ailleurs soit faite en réelle concertation, préparée et 
accompagnée. C’est en particulier par le développement de telles ini-
tiatives que les situations précédemment évoquées pourront être mieux 
comprises, mieux accompagnées. C’est une chance et un défi pour 
l’Église qui est en France que de prendre acte de cette réalité d’accueil 
pour la vivre dans un esprit d’échange entre Églises, d’ouverture à la 
réciprocité et dans le souffle de l’encyclique Fidei donum. 

Des prêtres venus d’ailleurs qui deviennent 
peu à peu des fidei donum en France

Il nous faut repartir de la dynamique de l’encyclique Fidei 
donum du pape Pie XII en 1957. Cette dynamique, qui prend sa 
source dans la foi et dans l’engagement pour participer à l’activité 
missionnaire de l’Église, devrait être le propre de tout engagement 
dans le ministère presbytéral. Pie XII, anticipant d’une certaine 
manière le concile Vatican II, appelle à donner du sens à un engage-
ment missionnaire particulier dans le concret de la vie quotidienne 



74

Réflexions

ailleurs, au service d’une autre Église. Cette motivation est indispen-
sable pour donner sens à tout départ et à tout service pastoral hors 
de son diocèse d’origine. Partir pour servir doit s’enraciner théologi-
quement pour approfondir la motivation du départ et s’inscrire dans 
une découverte du contexte social et ecclésial du milieu nouveau où 
se réalisera l’engagement pastoral. 

Cette motivation dans la foi et pour l’engagement missionnaire 
ne va pas de soi. Elle demande une disponibilité de l’esprit et du 
cœur pour avoir conscience de l’Église en devenir dans la diversité 
des situations et des cultures. Se retrouver en situation de première 
évangélisation ou dans celle de nouvelle évangélisation ou de ré-
évangélisation, dans un contexte de déchristianisation ou d’indiffé-
rence, demande un acte de foi et une disponibilité que l’accueillant 
ne mesure pas toujours quand il confie une mission pastorale.

Le pape Pie XII, en s’adressant aux évêques du monde entier et, 
à travers eux, à tous les missionnaires potentiels de tous les continents, 
soulignait que la solidarité dans l’Église est basée sur la charité stimu-
lante du Christ. Cette charité que l’accueillant devrait mesurer dans la 
prise de conscience du bouleversement de vie demandé à celui qui est 
accueilli. S’intéresser à son Église d’origine peut aider à comprendre 
le chemin à faire ensemble pour vivre cet accueil dans la catholicité. 
« L’esprit missionnaire et l’esprit catholique […] sont une seule et même 
chose. La catholicité est une note essentielle de la véritable Église : au 
point qu’un chrétien n’est pas vraiment affectionné et dévoué à l’Église 
s’il n’est pas également attaché et dévoué à son universalité, désirant 
qu’elle s’enracine et fleurisse en tout lieu de la terre » (FD 288).

Ceci pourrait rendre attentif devant l’individualisme qui domine 
la culture contemporaine européenne, loin d’autres approches de 
bien d’autres cultures. Lorsqu’on parle de la vie en Église « rien n’est 
plus nocif à sa vie que l’isolement, le repli sur soi, et que toutes les 
formes d’égoïsme collectif qui conduisent une communauté chré-
tienne particulière, quelle qu’elle soit, à se refermer sur elle-même » 
(FD 288). Le choc de l’individualisme est à prendre au sérieux au 
moment de l’accueil de frères venus d’ailleurs. Leur arrivée donne 
une dimension nouvelle à la vie de la communauté locale : «  La mis-
sion renouvelle l’Église, renforce la foi et l’identité chrétienne, donne 
un regain d’enthousiasme et des motivations nouvelles. La foi s’affer-
mit lorsqu’on la donne ! La nouvelle évangélisation des peuples 



75

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

chrétiens trouvera inspiration et soutien dans l’engagement pour la 
mission universelle » (Redemptoris missio 2). 

C’est toute une conception de l’Église qui se vit dans l’accueil 
d’un prêtre venu d’ailleurs, c’est la reconnaissance de la foi, l’espé-
rance et la charité vécue ailleurs qui vient rejoindre notre communauté 
pour poursuivre la mission du Christ confiée aux apôtres. Il s’agit de 
devenir fidei donum, c’est-à-dire de vivre ce don au nom de la foi, don 
de celui qui entend : « Quitte ton pays et la maison de ton père et va 
pour le pays que je t’indiquerai ! » (Gn 12, 1). Une véritable conver-
sion est demandée tant à celui qui accueille qu’à celui qui est accueilli ! 

Au-delà des besoins réels, le partage de la foi, le don de soi, 
la générosité, l’expérience pastorale sont des signes de la catholicité 
à reconnaître. Accueillir un prêtre venu d’ailleurs, c’est donc redire 
l’actualité de la mission, ici comme ailleurs, dans sa pertinence et sa 
nécessité dans le monde d’aujourd’hui ; c’est ce que rappelle aussi 
Benoît XVI dans l’exhortation apostolique Verbum Domini au n° 95.

Les droits de l’homme appellent à « une libre circulation des 
personnes et des biens », la réalité de la mondialisation ouvre à des 
contacts nouveaux. L’Église ne peut qu’y voir un aspect de la réali-
sation de son universalité. Les besoins des uns, le don des autres 
peuvent aussi montrer la capacité de l’Église à être attentive à 
répondre à une mission renouvelée dans un partage entre Églises. 
Cette conception de l’accueil est d’une richesse qui dépasse les rai-
sons ou les besoins utilitaires de part et d’autre et qui appelle à 
enraciner cet accueil dans une véritable spiritualité du ministère 
comme exercice de la mission et de la catholicité.  

Répondre à des appels de diocèses de l’Église 
qui est en France

La réalité est là. La pénurie de prêtres est visible sur l’ensemble 
du territoire français, et dans plusieurs pays d’Europe, même si cer-
tains diocèses se suffisent encore à eux-mêmes. Les appels des dio-
cèses en France rejoignent des propositions de disponibilité venant de 
l’étranger. L’analyse de chaque situation diocésaine, de chaque 
situation locale est nécessaire pour éviter l’improvisation ou le sau-



76

Réflexions

poudrage. Nous ne sommes pas simplement dans une dynamique 
d’offre et de demande. Trop de courriers, de mails, de visites laisse-
raient entendre que nous sommes sur un marché du travail. Combien 
d’évêchés, de services pastoraux diocésains ou nationaux reçoivent 
chaque semaine des offres de service ! En Église, il ne peut en être 
ainsi. Les lectures de Lumen gentium, de Gaudium et spes mais aussi 
de Ad gentes, invitent à vérifier l’ecclésialité de la démarche d’appel, 
qui repose sur l’analyse des besoins de la mission au regard des 
situations de l’humanité entière, des peuples des différents continents, 
pays, régions et de notre propre situation locale. Les besoins de la 
mission doivent être explicites et faire l’objet d’échanges entre 
évêques. C’est à partir de cette analyse qui prend en compte les 
attentes pastorales et les situations de catégories distinctes de per-
sonnes : les malades, les enfants, les femmes, les travailleurs, les 
migrants, les jeunes, etc. que chaque Église peut exprimer ses besoins. 

Gaudium et spes invite à regarder et à savoir discerner le 
milieu de vie, les forces disponibles, d’être prompts et vigilants, de 
savoir lire les signes du temps ; cela s’applique aussi aux définitions 
des appels et chaque Église, jeune ou ancienne, peut participer aux 
réponses à ces appels pour la mission. C’est une chance et un défi 
que de penser les appels et les propositions de poste dans cette 
dynamique. Cela est exigeant, et demande de réfléchir à une prépa-
ration adaptée, à un accueil suivi vis-à-vis de ceux qui se portent 
volontaires pour répondre à nos appels. L’esprit d’Ad gentes 
demande de penser les appels et l’accueil dans une dynamique mis-
sionnaire. Il y a là une exigence et un respect vis-à-vis même de celui 
qui offre ses services en réponse à son évêque. 

Les défis de l’accueil

Un accueil ne s’improvise pas ; il ne peut être envisagé sans être 
inscrit dans le temps. La préparation « indirecte » se déroule habituel-
lement par le biais de contacts épistolaires, téléphoniques ou Internet. 
Sans vouloir être exhaustif, il y a des questions qui doivent être cla-
rifiées tant pour l’accueilli que pour la communauté accueillante. 



77

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

Cela paraît évident et pourtant, la question de la langue ne va 
pas de soi. La première condition d’une insertion réussie est la 
connaissance de la langue, et cela semble être aussi nécessaire en 
Europe que dans les pays du Sud – occasion de reconnaître que 
beaucoup de missionnaires ont fait l’apprentissage des langues 
locales. En Europe, des chrétiens, souvent âgés, ont parfois du mal à 
accepter un pasteur qui parle leur langue avec difficulté ; ceci peut 
entraîner des incompréhensions de la part de la communauté parois-
siale. Dans les conditions d’accueil, donner les moyens d’acquérir une 
bonne connaissance de la langue est aussi un des gages de réussite 
de l’accueil. Si le prêtre accueilli est originaire d’un pays franco-
phone, soutenir l’accueil linguistique peut prévenir les incompréhen-
sions culturelles ou de langage, à plus forte raison, si le prêtre ne vient 
pas d’un espace francophone. Prévoir un soutien linguistique pourra 
être nécessaire, savoir ce qui existe comme cours de français langue 
étrangère dans la région n’est pas, selon les besoins, inutile.

L’attention à celui qui arrive, à son pays d’origine, à sa culture, à 
son Église peut aider à l’accueil « spécifique » du prêtre qui rejoint une 
communauté. C’est à partir de cette attention que ceux qui accueillent 
pourront aussi partager la découverte géographique, historique, mais 
aussi la situation politique, la réalité de la laïcité, des médias, les pro-
blèmes courants du pays d’accueil. Ces questions ne vont pas de soi, 
selon le pays d’origine. D’autres questions plus pratiques, comme la 
protection sociale, les visites médicales, les moyens de transport, les 
coûts de communications téléphoniques, les horaires et les rythmes de 
vie, les contextes socioculturels, méritent d’être expliquées. 

Et n’oublions pas qu’une disponibilité à un service pastoral ne 
dispense pas de s’interroger sur la situation pastorale que l’on va 
rencontrer. Celui qui va arriver s’interroge beaucoup sur la vie ecclé-
siale qu’il va trouver. L’envoi de feuilles paroissiales, de bulletins, de 
documents sur la vie paroissiale peut l’aider à se faire une première 
idée. La prise en compte des décalages d’appréciation par rapport 
aux questions de pastorale et de société se préciseront peu à peu. La 
compréhension des modes de vie familiaux, de la laïcité, des mœurs, 
des références éthiques et morales, mais aussi des modes de pratique 
religieuse, de demandes de sacrements, de relations entre prêtres et 
de collaboration avec les laïcs, sont autant de sujets qui, à l’expé-
rience, prennent une place majeure dans la capacité d’adaptation. 



78

Réflexions

C’est d’ailleurs l’objectif de la session « Premier accueil, Welcome » 
proposé par la cellule Accueil du Service national de la mission uni-
verselle. Les témoignages et les évaluations des participants des 
sessions de janvier et mars 2011 citent à nouveau « l’importance 
d’une meilleure compréhension de la société française, la découverte 
de la laïcité, la prise en compte des rapports Église-État en France, 
le poids du passé et de l’histoire, mais aussi une autre approche de 
la liberté d’expression, de la place des laïcs dans l’Église, de la 
sécularisation, de l’incroyance, de la mentalité et de la culture fran-
çaise, de la proximité des relations évêques-prêtres… » Offrir cette 
possibilité à ceux qui sont accueillis a fait découvrir, au long de ces 
six années de sessions, combien une telle proposition mériterait 
d’être vécue en réel partenariat avec les accueillants. Des journées 
de rencontre organisées par des diocèses ou des provinces mettant 
en présence accueillis et accueillants, animées par un modérateur 
extérieur, ont montré ainsi l’importance d’une véritable écoute. 

Des attentions indispensables pour les 
« accueillants »

Être accueillant appelle une attention personnalisée et suivie, 
car celui qui arrive a besoin de temps non seulement pour s’installer, 
mais aussi et surtout, pour entrer dans un ministère qui s’inscrit dans 
un tout autre contexte que celui qui lui était connu, dans une autre 
Église et dans une autre société.

Ce besoin de temps est aussi indispensable pour prendre en 
compte les réalités locales, l’histoire, les pratiques et habitudes du 
diocèse que l’arrivant va devoir assimiler ; le dialogue, les instances de 
rencontre, permettent le questionnement et le partage des surprises, 
des situations déconcertantes, des étonnements. Les évidences locales 
ne sont pas obligatoirement des évidences pour celui qui arrive. Avoir 
un ou des répondants locaux est un minimum, avoir aussi un prêtre 
référent pour le diocèse est aussi largement souhaitable. 

Le plus souvent les communautés chrétiennes se réjouissent de 
l’arrivée d’un prêtre venu d’ailleurs. Elles découvrent que cette pré-
sence est une ouverture à une autre dimension de l’Église. Elles vivent 



79

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

d’une manière plus concrète l’ouverture au monde, d’autres 
méthodes pastorales, d’autres approches de l’organisation ecclé-
siale, du catéchuménat, de la pastorale sacramentelle. Là aussi le 
dialogue et le partage seront indispensables à un réel apprivoise-
ment mutuel. Cette attention à l’accueil est une responsabilité qui ne 
repose pas que sur l’évêque et ses collaborateurs ; elle est une des 
conditions de réussite de l’insertion de celui qui est accueilli.

Ayant accompagné durant plusieurs années les prêtres africains 
en ministère dans le diocèse d’Orléans, j’ai mesuré la grande diver-
sité des situations d’accueil, depuis celui qui s’est vu confier le trous-
seau de clés dès l’arrivée et qui a eu presque tout à découvrir seul, 
jusqu’à celui qui se trouve « materné » ou « contrôlé », en passant par 
celui qui a trouvé un accueil très équilibré, à la fois par les prêtres du 
doyenné et par les laïcs en responsabilité pastorale du secteur où il 
arrivait. L’accueil de l’évêque et du vicaire général a été le plus sou-
vent très bien vécu. La journée de rencontre annuelle – à l’invitation 
de l’évêque – des prêtres venus d’ailleurs était reconnue par tous 
comme une richesse. Cette marque de délicatesse touche aussi au 
rapport fraternel évêque-prêtres comme certains ne l’avaient jamais 
vécu dans leur pays. L’accueil des confrères prêtres est parfois plus 
délicat, parfois mitigé. Celui des laïcs est souvent très ouvert. 
Accueillir sans réserve, savoir proposer sans imposer, témoigner de 
la fraternité, des qualités évangéliques qui s’exercent particulièrement 
dans l’accueil de l’étranger ! La concertation avec le presbyterium 
apparait de plus en plus comme une nécessité, car l’accueil et l’inté-
gration ne peuvent porter des fruits que si le clergé veut et participe 
positivement à cette démarche. Savoir que l’accueil de prêtres venus 
d’ailleurs n’est pas sans ambiguïté : s’agit-il de répondre à l’urgence 
du manque de prêtres et prolonger simplement la couverture territo-
riale ou s’agit-il d’entrer dans un projet diocésain d’évangélisation ? 

Entendre les questionnements des « accueillis »

Le choc culturel et pastoral doit pouvoir s’exprimer, il interroge 
autant celui qui l’exprime que celui qui l’entend. Mgr Michel Pansard, 
évêque de Chartres, témoigne : « J’ai organisé l’année dernière une 



80

Réflexions

rencontre avec eux, portant sur les surprises et le choc de l’arrivée 
puis sur ce qu’ils perçoivent, après plusieurs mois, de la vitalité et des 
difficultés de notre Église. J’ai l’intention de poursuivre cette rencontre 
annuelle non seulement entre l’évêque et les prêtres étrangers, mais 
aussi avec quelques prêtres du diocèse de Chartres. Car, pour les 
prêtres du diocèse de Chartres, accueillir des prêtres étrangers n’est 
pas sans question. Un bon accueil ne suffit pas pour se découvrir en 
profondeur et vivre une réelle fraternité dans le service pastoral. Une 
confiance doit s’établir, des soupçons doivent parfois tomber. 
S’ouvrir à l’univers culturel et ecclésial de l’autre demande un effort. » 

Relevant les points d’attention lors de sessions ou de journées de 
rencontre avec les prêtres venus d’autres Églises, je suis frappé des 
convergences qu’ils expriment ; souvent une découverte majeure : les 
relations entre prêtres et laïcs dans les diocèses de France, aussi bien 
pour des prêtres venus d’Asie, d’Afrique, de Pologne ou d’autres pays. 
Il s’agit d’abord d’une comparaison avec l’expérience antérieure ; là-
bas des catéchistes et des responsables de communautés ont une 
véritable mission de formation et de rassemblement sous l’autorité du 
curé ; ici de nombreux laïcs aux responsabilités multiples se situent 
souvent à égalité avec les prêtres. Ils apprécient cette proximité, mais 
expriment aussi des regrets devant la disparition de l’image respectée 
du prêtre. Ils expriment une véritable admiration devant les nombreux 
engagements pris par un grand nombre de chrétiens, mais ils regrettent 
parfois d’être écartés des lieux de décisions. 

Un autre sujet les préoccupe : la pastorale sacramentelle, en 
particulier à cause des différences, selon les pays, entre les exi-
gences liées à la pastorale des sacrements, (surtout s’ils viennent 
d’un contexte de première évangélisation et de catéchuménat) avec 
une pastorale sacramentelle s’adressant à des baptisés d’ancienne 
tradition chrétienne qui se sont éloignés de l’Église et qui demandent 
des actes religieux sans réellement exprimer un acte de foi. 
Préoccupation, interrogation, parfois aussi incompréhension devant 
une Église qui fait des actes liturgiques avec des incroyants, des mal-
croyants ou des non-pratiquants. Le contexte et le contenu du 
concept de la nouvelle évangélisation mériteraient d’être clarifiés.

Dans le même ordre d’idées, les questions d’ordre moral telles 
qu’elles se posent dans notre société européenne et leurs répercus-
sions dans la vie pastorale et sacramentelle mériteraient une atten-



81

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

tion particulière. Questions liées à la vie familiale, à la morale 
sexuelle, à la bioéthique, mais aussi à la justice, aux engagements 
sociaux, etc. Beaucoup arrivent de pays où, dans la continuité du 
catéchuménat, des repères moraux ont été mis en place, où la notion 
de péché est souvent codifiée, et ils découvrent parfois chez nous une 
grande distance par rapport aux repères moraux de la vie chré-
tienne et à la pratique du sacrement de la réconciliation. Les uns 
s’interrogent et se coulent dans les pratiques locales, les autres 
désirent réagir et durcissent leurs homélies et interventions. Dans les 
deux cas, nous constatons que les équipes pastorales partagent peu 
sur ces questions et qu’un silence les recouvre souvent.

Ils témoignent à leur façon : « L’Afrique nous a donné le sens 
des aînés : une valeur perdue ici. Manque de respect vis-à-vis des 
chefs, du chef de l’État, des institutions, des prêtres… cela choque. 
Cela nous fait mal. L’Afrique nous a donné le sens de la pudeur ; ici 
on expose son corps sans respect. Nous attendons que l’Église réa-
gisse davantage ! » Ou encore : « En Afrique, on blague et on joue 
avec les enfants. La pédophilie ne semble pas une réalité… ici on a 
peur… la chaleur humaine des relations s’en trouve affectée… Les 
média sont sans respect ni mesure. Les repères semblent inexistants : 
le bien ? le mal ? le juste et l’injuste ? L’autorité n’existe pas, tant en 
famille que dans les écoles ou dans la vie sociale. Tout est mélangé : 
le permis et le défendu, le normal et le moral. Les repères africains 
respectent la vie : la grossesse comme la fin de la vie, l’enfance 
comme la vieillesse sont reçues comme des dons de Dieu. Chez nous, 
la vie n’est pas valorisée avec le même respect. Nous devrions dire 
davantage les repères moraux. » Si ces paroles peuvent être nuan-
cées, elles doivent être entendues, ne serait-ce que pour comprendre 
certaines réflexions, certains silences, certaines prises de position.

Dans un autre domaine, la vie civile et la laïcité, surtout en zone 
rurale, les interrogent. La place des mairies, le rôle des maires et de 
la gestion municipale vis-à-vis des églises, des presbytères, des cime-
tières les étonnent souvent. Ils sont intéressés par ce mode de fonc-
tionnement qui parfois fait rêver quand il se déroule dans de bonnes 
conditions. La question du rapport entre l’Église et la cité, le politique 
et le religieux revient souvent dans leur questionnement, à la fois 
pour souligner la liberté de l’Église, mais aussi combien la laïcité 
dans un pays de tradition catholique est parfois incompréhensible 



82

Réflexions

pour eux. Selon leur pays d’origine, le passage par l’histoire est 
indispensable pour comprendre la séparation Église-État et les rela-
tions avec les pouvoirs publics au quotidien.

L’œcuménisme, l’interreligieux, les relations avec l’Islam sont 
aussi des sujets délicats. Selon les pays d’origine, les perceptions 
d’abandon, de mollesse, de non affirmation de la foi côtoient des 
émerveillements devant le dialogue, la qualité de certaines relations, 
le travail du Conseil des Églises chrétiennes, mais aussi l’impression 
que souvent l’attention aux autres religions reste très libre et person-
nalisée. Pour beaucoup, la place donnée à l’Islam en France est vue 
avec circonspection. Nos attentions et nos orientations pastorales 
sont parfois trouvées naïves. D’autres témoignent d’une convivialité 
habituelle entre les religions, insistant sur le respect des religions 
dans un contexte où croire, avoir une religion et la pratiquer est de 
l’ordre de la normalité, dans la vie publique comme dans la vie 
privée. L’attention à ces questions ne peut laisser chacun à son esti-
mation personnelle ; la pratique diocésaine en matière d’œcumé-
nisme, de relation interreligieuse, de relation avec l’Islam, les lieux 
de formation et de concertation ont besoin d’être mieux connus ; par 
ailleurs, l’expérience des uns et des autres peut aussi avoir une place 
dans la réflexion diocésaine, apportant d’autres approches, d’autres 
pratiques venant d’autres Églises. Les compétences de l’un ou l’autre 
seront-elles reconnues et permettront-elles aussi de participer à une 
mission spécifique au sein des engagements diocésains ?

Nos modes de vie en Europe sont aussi enviés, interrogés, uti-
lisés. Sans aborder directement les questions matérielles de la vie du 
clergé, les modes de vie, les moyens matériels, les engagements pour 
la santé, les loisirs, les vacances sont perçus comme  les signes d’une 
société européenne riche, qui se protège bien médicalement, qui sait 
profiter de la vie. L’analyse ne va pas toujours jusqu’au constat que 
la charge de travail, la productivité et la protection sociale per-
mettent, en partie, des salaires conséquents. L’Europe apparait 
comme un Eldorado, continent de facilité pour certains mais aussi 
continent d’une discrimination sociale et parfois raciale. Les analyses 
sont souvent pertinentes, parfois exagérées, sans toujours mesurer 
l’histoire des conquêtes sociales, le chemin parcouru depuis le xixe 
siècle. Les questions liées à ces analyses débouchent souvent sur la 
solidarité, sur le rôle de l’État, sur la protection sociale, les aides 



83

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

publiques, mais aussi sur la vie politique dont la liberté est enviée, 
dont aussi le côté spectacle et irrespectueux surprend. La lecture de 
l’encyclique Caritas in veritate est bien reçue par quelques-uns, alors 
que pour d’autres, ce texte occidental s’adresse d’abord aux 
Occidentaux. Les déclarations de solidarité, d’attention aux pauvres, 
ont besoin d’être plus mesurées, plus respectueuses des situations 
réelles souvent méconnues de ceux qui les font. Mais en même 
temps, nos confrères reconnaissent que beaucoup de moyens maté-
riels et pastoraux qu’ils trouvent en Europe sont bien supérieurs à ce 
qu’ils avaient chez eux et que cela est très important dans leur vie, 
pour travailler dans de bonnes conditions, ou pour bien préparer 
leur retour au pays. Ceux qui ont fait des études à Rome ou ailleurs 
en Europe disent que ce temps d’études a été très préparateur pour 
leur vie pastorale, mais parfois aussi très incitateur pour demander 
un ministère en Europe ; a contrario, ils notent combien la vie 
d’études en Europe leur a donné des moyens et des habitudes qui ne 
facilitent pas la réinsertion au pays.

Dans ces analyses sur le clergé diocésain en France, beaucoup 
sont étonnés positivement du sérieux des engagements pastoraux 
des prêtres, de leur simplicité de vie, même s’ils ont des avantages 
matériels de logement ou de remboursements kilométriques, des 
équipements paroissiaux, malgré une grande disparité selon les 
régions, selon les implantations urbaines ou rurales. Souvent, ils 
s’étonnent de la péréquation existante dans les diocèses et des rela-
tions habituelles et constructives avec les économes diocésains. 

Je voudrais retenir ici plusieurs éléments qui touchent le ministère 
presbytéral : certains ne comprennent pas l’anonymat et le manque de 
reconnaissance des prêtres dans notre pays. Si, dans certains pays, 
être prêtre c’est avoir la reconnaissance d’une population dans son 
ministère de prêtre, cela ne veut pas dire avoir les moyens nécessaires 
à la vie quotidienne ; il y a des clergés qui vivent chichement et doivent 
apprendre à survivre. C’est la réalité de bon nombre d’Églises qui 
ordonnent un nombre important de prêtres sans pouvoir assurer leur 
prise en charge (se rappeler la responsabilité épiscopale vis-à-vis des 
prêtres, confiée par le code de droit canonique), comptant sur la 
générosité de fidèles eux-mêmes en situation de grande pauvreté. 
Peut-on n’ordonner que pour des communautés aisées ? Quelle péré-
quation peut être envisagée au sein d’un diocèse, de l’Église d’un 



84

Réflexions

pays, mais aussi peut-être entre les Églises de plusieurs pays ? Le 
prêtre diocésain ne peut être un mendiant, aussi certains cherchent 
par le travail, par des projets ruraux ou commerciaux, à s’assurer les 
moyens financiers de leur quotidien, parfois au détriment de leur 
ministère pastoral, et souvent de leur image presbytérale ; ils appa-
raissent comme intéressés par les revenus. Cette question est particu-
lièrement préoccupante pour les prêtres venus d’ailleurs dans la 
dynamique du retour au pays : impossible de rentrer les mains vides 
et de repartir comme avant. « Quand je rentrerai au pays, il faudra 
m’aider à bien partir et me soutenir » disait l’un d’entre eux ; il parlait 
d’une aide matérielle certainement, mais il précisait aussi qu’il ne 
parlait pas seulement d’aide financière. Conscients qu’après avoir fait 
un séjour de plusieurs années au service de notre Église, lui comme 
ses confrères auraient aussi à affronter la difficulté de revenir au pays 
et de retrouver le service de son Église avec l’expérience de pratiques 
et de relations pastorales qui les auront enrichi.

Au moment d’achever la récapitulation de certaines interroga-
tions exprimées par des prêtres venus d’ailleurs, je voudrais rapporter 
ce témoignage dont bon nombre se font l’écho : « Nous vivons une 
expérience forte de fraternité presbytérale et diocésaine que nous ne 
soupçonnions pas entre prêtres : repas partagés, prières communes, 
journées diocésaines du presbyterium, rencontres et proximité de 
l’évêque, possibilité de formation permanente. » Je crois que, si cer-
tains font état de difficultés relationnelles, d’autres disent clairement 
comment ils apprécient ce climat général, ainsi que le travail avec les 
laïcs dans l’esprit de Lumen gentium et de Gaudium et spes.

Un état d’esprit qui engage le diocèse d’accueil

Appeler des prêtres venus d’ailleurs pour entrer dans la mission 
diocésaine, dans une charge pastorale, avec pour un quart d’entre 
eux une mission d’études allant du tiers au deux tiers de temps, devrait 
ouvrir à une réflexion sur la réalité pastorale de nos diocèses… 
« Terres de mission », une question pas nouvelle mais certainement à 
oser actualiser. Cela demande aussi une modification de nos compor-
tements pastoraux qui prenne en compte les déplacements cultuels et 



85

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

culturels que demande cet appel. L’improvisation n’est pas de mise ; 
la capacité pour un accueil réel demande la mise en place de struc-
tures appropriées pour une meilleure intégration des accueillis et des 
accueillants. Le choix de confier cette mission aux vicaires généraux 
et aux services de la Mission universelle (appelée aussi Coopération 
missionnaire) dit bien l’importance de ne pas faire n’importe quoi. 
Cela nécessite de prendre du temps pour préparer un projet d’accueil, 
pour développer autant que possible des liens avec l’Église d’origine 
et son évêque, pour se donner des règles et une déontologie.

Je voudrais illustrer cette démarche à partir de la réflexion 
menée par Mgr Olivier de Béranger, évêque de Saint-Denis en 
France et président de la Commission épiscopale de la mission uni-
verselle, en 2008. En conseil épiscopal, le diocèse de Saint-Denis 
s’est donné 9 repères :

• �permettre à ces prêtres d’être dans une équipe étoffée ;
• �nécessité pour ces prêtres d’une préparation en amont ;
• �importance de la qualité de notre accueil, un pari intéressant 

qui doit nous rendre modestes ;
• �une préparation nécessaire pour la France, et notamment 

pour de l’Ile-de-France au caractère multiculturel ;
• �ne pas laisser quelqu’un livré à lui-même : importance du 

travail d’équipe, capacités pour cela ;
• �contrat de 6 ans au minimum (3 ans, c’est trop court) ;
• �donner la préférence aux francophones, être attentif au type 

de pastorale qu’ils ont connue ;
• �dans notre diocèse, la nécessité de prêtres africains ne s’im-

pose-t-elle pas ? Soigner les conditions d’envoi et d’accueil ;
• �si nous acceptons des prêtres fidei donum, acceptons de 

« perdre du temps avec eux ».
A la suggestion du conseil épiscopal, ces prêtres venus d’ail-

leurs se réunissent de temps à autre avec un prêtre français pour 
partager leurs découvertes, leurs questions, notamment par rapport 
au contexte français de laïcité. L’objectif serait de leur permettre de 
tirer profit de la Lettre aux catholiques de France.

Concernant l’insertion pastorale, ce même diocèse s’interro-
geait sur trois thèmes :

• �dans le diocèse : faut-il une découverte préalable à l’inser-
tion ? Découverte de la diversité du diocèse pendant quelques 



86

Réflexions

semaines ? Découverte du diocèse à travers des temps forts et 
ses institutions (journées diocésaines, conseil presbytéral…) ;

• �dans le secteur pastoral : quel lieu de vie ? Quelle convivialité 
avec les autres prêtres ? (Les prêtres africains par exemple 
n’ont pas été habitués à prendre leurs repas et à vivre seuls.) 
Quelle collaboration entre prêtres au niveau pastoral ?

• �dans la collaboration avec les équipes pastorales et les laïcs : 
quelles ont été jusqu’ici les expériences de collaboration des 
prêtres envoyés avec les laïcs ? Comment les préparer à ce 
qu’ils vont trouver chez nous ?

Il ne s’agit pas, à mes yeux, de dicter des façons de faire mais, 
devant l’évolution des effectifs venus d’ailleurs au sein des presbyte-
riums, il me paraît important de constater que certains diocèses ont 
tenu à prendre le temps d’une réflexion, se sont donné des objectifs 
pour accompagner l’accueil de fidei donum.

Fidei donum en France, 
une chance pour la vie pastorale ?

Partant de la réalité des conditions d’appels, des conditions 
d’accueil, des conditions d’accompagnement, est-il possible de trou-
ver un souffle missionnaire fidei donum, dans la vérité et dans la 
réciprocité ? Si nous prenons acte du paysage ecclésial en France qui 
a changé et continue de changer, accueillir des prêtres, religieuses 
et religieux venus d’autres cultures, d’autres continents, c’est humble-
ment reconnaître que nous avons besoin des autres Églises pour que 
l’Évangile continue son œuvre chez nous et au milieu de nous. 
L’encyclique de Pie XII, Fidei donum, en 1957, ouvrait un renouveau 
missionnaire en s’adressant aux Églises du Nord pour les appeler à 
soutenir les jeunes Églises. Il écrivait : « Une autre forme d’entraide, 
plus onéreuse sans doute, est pourtant pratiquée par plusieurs 
évêques qui autorisent certains de leurs prêtres, fût-ce au prix de 
quelques sacrifices, à partir se mettre pour une durée limitée à la 
disposition des Ordinaires d’Afrique. Ce faisant, ils rendent à ceux-
ci un service irremplaçable tant pour assurer l’implantation, sage et 
discrète, des formes nouvelles et plus spécialisées du ministère sacer-



87

Prêtres venus d'ailleurs au service des diocèses de France

dotal que pour suppléer le clergé de ces diocèses dans les tâches 
d’enseignement ecclésiastique et profane auxquelles il ne peut plus 
suffire. Nous encourageons volontiers ces initiatives généreuses et 
opportunes ; préparées et réalisées avec prudence, elles peuvent 
apporter une solution précieuse dans une période difficile, mais 
pleine d’espérance, du catholicisme africain » (n° 31). En 2007, à 
Lisieux et dans de nombreux diocèses, nous célébrions le cinquante-
naire de cet appel et surtout l’action de grâces des nombreux fidei 
donum, prêtres, religieuses, religieux et laïcs, qui ont répondu géné-
reusement à la demande de Pie XII, demande reprise en 1961 par 
Jean XXIII, en direction de l’Amérique latine.

Nouvelles situations et nouvelles questions

En 2011, les situations sont autres. Les populations bougent de 
plus en plus, les phénomènes de mondialisation, de migrations vou-
lues ou subies, s’accentuent. Les réalités pastorales, elles-mêmes, sont 
marquées par ces bouleversements en même temps que les échanges 
entre Églises prennent de nouveaux visages. Le second Synode pour 
l’Afrique d’octobre 2008 l’a rappelé d’ailleurs avec force : « Les pays 
africains et les familles dépensent beaucoup d’argent pour former 
des professionnels en vue d’améliorer les conditions de vie de leur 
peuple. Malheureusement, beaucoup d’entre eux abandonnent leur 
pays juste après l’obtention de leur diplôme dans l’espoir de trouver 
de meilleures conditions de travail et de rémunération » (proposition 
16), et plus loin, concernant les prêtres : « pour les prêtres qui tra-
vaillent hors de leurs diocèses, le Synode spécifie qu’un accord (ou 
contrat) doit être conclu entre le diocèse d’origine et celui d’accueil, 
définissant clairement les conditions de vie et de travail et la durée 
de la mission. En plus, ces prêtres doivent être considérés comme des 
pasteurs à part entière en toute justice et charité chrétiennes, et par-
ticipant à plein titre au presbyterium » (proposition 39).

Cet accueil peut être une chance pour notre Église, s’il ne nous 
dédouane pas d’une vraie pastorale des vocations et si en vérité, elle 
vit le ministère d’accueil comme ouverture d’elle-même à ce que 
peuvent nous apporter d’autres Églises à travers des fils et des filles 



88

Réflexions

qui, engagés en pastorale, se donnent au service de nos communau-
tés. Nous attendons certainement une aide réelle et efficace, mais 
nous ne pouvons faire fi, à travers eux, d’un accueil des autres 
cultures, des autres histoires ecclésiales ainsi que des richesses que 
peuvent nous apporter les témoignages de communautés ecclésiales 
vivantes ou des communautés ecclésiales de base, les pratiques de 
partage de la Parole et de la prière. Recevoir un frère venu d’ail-
leurs, c’est aussi s’intéresser à son Église d’origine, à son histoire. 
L’évangile de la fraternité, c’est mettre en pratique une attention 
réciproque, qui ne fuit pas les difficultés de la rencontre intercultu-
relle, mais qui ose la vérité dans le donner et le recevoir. La volonté 
de la CEF et de la CORREF, souhaitant accompagner l’accueil de 
nouveaux acteurs pastoraux venus d’ailleurs, est de ne pas en rester 
à un simple constat mais bien de stimuler les communautés d’accueil 
à se mettre dans une véritable réciprocité accueillant-accueilli. Cela 
entraîne des droits et des devoirs qui se révèlent au jour le jour, qui 
demandent de la délicatesse, mais aussi de la vérité et de la charité. 
Venus d’autres cultures, porteurs du même Évangile, comment 
ensemble ne pas construire, dans notre responsabilité épiscopale, 
des communautés plus fraternelles, plus joyeuses et plus vraies où 
l’identité sera celle des fidèles du Christ !

Les épiscopats d’Europe et d’Afrique, en particulier, à la suite 
du symposium Europe-Afrique de 2004, ont poursuivi l’étude de 
cette réciprocité entre Églises à frais nouveaux lors d’un séminaire à 
Abidjan en novembre 2010. Ils écrivaient en novembre 2004 : 
« Nous rendons grâce pour les échanges de personnes, prêtres, 
religieux, religieuses, laïcs, qui œuvrent pour la mission sur nos deux 
continents. Dans la vie de nos Églises, nous devons aujourd’hui 
encore plus qu’hier mieux accompagner le don et la réception de la 
foi, avec le souci d’un soutien réciproque pour la formation de ces 
acteurs d’évangélisation. » Un symposium Europe-Afrique se tiendra 
à Rome en février 2012 pour poursuivre cette dynamique, pour 
donner de l’avenir et pour approfondir l’esprit de Fidei donum dans 
la réciprocité : accueillir, accompagner, soutenir, former, appeler, 
partager, pour relever ces défis pastoraux et missionnaires d’au-
jourd’hui en Afrique comme en Europe ! n



89

Le souffle de Madeleine
Bernard Pitaud

supérieur provincial des Prêtres de Saint-Sulpice

Réflexions

« Dieu restera-t-il "mort" pour tous ceux qui sont à côté de 
nous ? qui savent que nous lui avons donné notre vie et que nous le 
disons et que nous ne ne le regrettons pas; n’y aura-t-il pas un doute 
sur cette "mort" ? 1 »

Ce n’est pas la seule fois que, dans ses écrits, Madeleine Delbrêl 
pose cette question. C’était sa hantise. Elle-même, à 16 ans, avait 
lancé ce cri de défi : « Dieu est mort, vive la mort 2. » Mais grâce à 
l’influence de jeunes chrétiens et en particulier du futur dominicain 
Jean Maydieu, Dieu n’était pas resté mort pour elle. Il était devenu le 
vivant, celui qui lui donnait la vie et en même temps la joie de croire.

C’est donc le témoignage de Jean Maydieu qui lui avait fait 
découvrir sa vocation chrétienne. Car elle avait bien été appelée à 
entrer dans une vie complètement nouvelle, une vie soudain envahie 
par Dieu et par les autres. Et cette vie avait pris une forme particu-
lière : Madeleine n’avait pas été mise à part, comme les moines et les 
moniales par exemple, elle n’avait pas été retirée du monde ; elle 
avait été laissée « dans la masse ». Sa porte ne s’était pas refermée 
derrière elle, elle était restée ouverte sur la rue, pour que les gens 
puissent entrer à flots dans la maison et qu’elle-même puisse sortir et 
aller à leur rencontre. Elle faisait partie des « gens ordinaires », des 
« gens de la rue ».

Elle était convaincue que la rue, c’est-à-dire le monde, était le 
lieu où elle était appelée à vivre sa vocation. Et cette vocation, 
comme celle de tout chrétien, n’était rien moins que la sainteté, c’est-



90

Réflexions

à-dire l’évangélisation de toutes les zones de sa personnalité, l’épa-
nouissement en elle de la grâce baptismale, l’envahissement de tout 
son être par l’Esprit saint. Elle était sûre que, dans cette vie ordinaire 
qu’elle menait avec ses compagnes, rien de nécessaire ne pouvait lui 
manquer pour aller jusqu’au bout de sa conversion, sinon, disait-
elle, « Dieu nous l’aurait déjà donné 3 ». « Toute l’économie de la 
grâce le [le chrétien] prédispose à devenir un saint. Sa vocation est 
la sainteté. On ne lui demande que de devenir ce qu’il est, de réali-
ser, de rendre réel ce que les sacrements ont fait de lui 4. »

Le témoignage des chrétiens qu’elle côtoyait à 20 ans lui avait 
fait découvrir Dieu, ou plutôt lui avait permis de se laisser trouver par 
lui, comme elle le disait. Et en découvrant Dieu, elle avait découvert 
en même temps que sa vocation consistait à vivre de Dieu au milieu 
du monde, dans l’ordinaire de la vie. Cheminement simple, mais 
tellement simple qu’il la conduisait immédiatement au plus profond 
d’un engagement radical envers celui qui l’avait éblouie et qui la 
menait auprès de ses frères incroyants et pauvres. Car aimer ce Dieu 
qui l’avait prévenue de son amour, c’était bien sûr le suivre là où il 
aimait être lui-même, c’est-à-dire auprès de ceux qui semblaient les 
plus éloignés de lui, les pauvres, et particulièrement ceux qui étaient 
touchés par ce qu’elle considérait comme la plus grande pauvreté, 
l’ignorance de Dieu, l’incroyance sous toutes ses formes, militante ou 
indifférente. D’où ce cri : « Dieu restera-t-il "mort" ? Y aura-t-il un 
"doute" sur cette mort ? » Comment ne pas vouloir de toutes ses forces 
partager ce qu’elle avait reçu elle-même par pure grâce et qui l’avait 
remplie de la joie de croire ? « Sans Dieu tout est misère ; pour celui 
qu’on aime, on ne tolère pas la misère : la plus grande moins que 
toute autre 5. »

Vocation et mission indissociables

Tant et si bien que pour elle, la vocation et la mission ne pou-
vaient pas se distinguer. Tout au plus étaient-elles les deux faces de 
la même saisie de son être par Dieu : « Dieu en nous aimant le pre-
mier, nous rend frères et nous rend apôtres 6 », dit-elle dans cette 
note rédigée en 1956 que nous avons déjà citée. Envahie par la 



91

Le souffle de Madeleine

certitude d’être aimée, la voilà en communion étroite avec l’humanité 
tout entière, aimée aussi de Dieu. La conséquence est claire : 
« Comment partagerions-nous pain, toit, cœur avec ce prochain qui 
est notre propre chair et ne serions-nous pas débordants pour lui de 
l’amour de notre Dieu, si ce prochain ne le connaît pas 7 ? » La mis-
sion n’est donc pas un superflu, un surplus que nous pourrions offrir 
à Dieu après que nous ayons bien mis en place, entre chrétiens, les 
éléments de notre vie de foi. Elle est partie intégrante de notre voca-
tion. « Croire, c’est parler », dit Madeleine. Non pas parler à tort et 
à travers, sans discernement ; mais oser dire sa foi quand cela est 
opportun, quand une question est posée ; la dire au cœur du 
« savoir-faire » de la charité, pour que la parole soit crédible en 
n’étant jamais séparée de l’expression de la bonté de Dieu ; et la dire 
de façon intelligible, car il y a aussi un « savoir » de la foi. Mais la 
communication de la foi fait partie de la foi elle-même ; Madeleine 
Delbrêl savait ce dont elle parlait, elle qui avait si souvent à rendre 
compte de sa  foi auprès des marxistes qu’elle côtoyait à Ivry.

L’apostolat (elle préfère ce mot à celui de mission) n’est même 
pas une question pour elle ; il s’impose par son évidence : « N’être 
pas apostoliques, n’être pas missionnaires ? Mais que serait alors 
une appartenance à ce Dieu qui a envoyé son Fils pour que le 
monde soit sauvé par lui... et comment 8 ? » Le « et comment ? » se 
réfère bien sûr à la passion et à la mort du Christ. Mais ce qui est 
essentiel ici, c’est que le Dieu auquel nous appartenons par la foi et 
le baptême est un Dieu dont le mouvement intime tend vers l’huma-
nité, et vers l’humanité qui est le plus éloignée de lui. C’est à nous 
maintenant de continuer ce mouvement : « il faut partir de l’endroit 
où Dieu est pour aller où Dieu n’est pas », dit-elle dans un de ses 
écrits emblématiques, Missionnaires sans bateaux 9. 

Et pourtant, elle n’est pas d’abord préoccupée par l’apostolat : 
« nous ne pensons pas à être apôtres », dit-elle dans une expression 
qui nous surprend. La tendance profonde de tout son être la conduit 
vers ceux qui ne connaissent pas le Christ, et cependant, elle ne 
pense pas à être apôtre. Quel est donc ce paradoxe ? Et elle précise : 
« Nous pensons à être, entre les mains de Dieu, dans le Corps du 
Christ, sous le mouvement de son Esprit, le Christ que nous voulons 
devenir 10. » Elle est donc d’abord préoccupée de devenir celui 
qu’elle aime, c’est-à-dire de l’aimer au point d’être identifiée à lui. 



92

Réflexions

Devenue lui, même si c’est petitement, pauvrement, elle ne pourra 
pas ne pas le crier par tous les pores de son être : « Comment n’évan-
géliserions-nous pas si l’Évangile est dans notre peau, nos mains, 
nos cœurs, nos têtes ? Nous sommes bien obligés de dire pourquoi 
nous essayons d’être ce que nous voulons être, de ne pas être ce que 
nous ne voulons pas être ; nous sommes bien obligés de prêcher, 
puisque prêcher, c’est dire publiquement quelque chose sur Jésus 
Christ, Dieu et Seigneur, et qu’on ne peut l’aimer et se taire 11. » 

On ne peut l’aimer et se taire ; mais il faut d’abord l’aimer, 
sinon les paroles qu’on dira le seront du bout des lèvres. Elles ne 
viendront pas du cœur, du fond de l’être et elles ne toucheront pas 
leurs auditeurs. Et cela d’autant plus que parole et témoignage sont 
toujours chez elle étroitement liés. L’authenticité de l’annonce de 
l’Évangile par le chrétien se vérifie d’abord dans ce que l’écoute de 
la Parole de Dieu a produit en lui d’accueil de l’autre et de charité 
concrète à son égard. Madeleine Delbrêl ne fait jamais l’économie de 
l’incarnation de la Parole en celui qui l’annonce et qui doit se laisser 
pénétrer par elle pour témoigner de l’Évangile par son être tout entier. 
Sa crédibilité est à ce prix. On connaît la célèbre méditation poétique 
sur l’Évangile qui « n’est pas fait pour être lu mais pour être reçu en 
nous », dont les paroles « nous pétrissent, nous modifient, nous assi-
milent pour ainsi dire à elles 12 ». La vie devient ainsi conversion 
permanente, abandon de plus en plus docile entre les mains du 
Seigneur pour que ce soit lui qui vive en nous sa vie : « Un jour de 
plus commence, Jésus veut le vivre en moi » ; c’est ainsi qu’elle com-
mence une autre méditation poétique intitulée Le nouveau jour 13.

Etre avec lui pour faire ce qu’il veut

Presque toute sa vie, jusqu’en 1958, date où le groupe qu’elles 
appelaient « La Charité » reçut la reconnaissance d’une prise en 
charge plus officielle par l’archevêque de Paris, Madeleine fut pré-
occupée par le souci de la place de « La Charité » dans l’Église, 
place  qu’elle avait du mal à délimiter. Mais quand elle cherchait 
elle-même à définir la vocation du groupe pour répondre aux ques-
tions qui lui étaient posées ou pour faire le point avec ses com-



93

Le souffle de Madeleine

pagnes, c’était toujours au même appel à donner leur vie au 
Seigneur et à ne faire plus qu’un avec lui qu’elle revenait : « C’est un 
appel à vouer notre vie tout entière, tout notre corps, toutes nos 
forces, tout notre esprit, toute notre âme, à Notre Seigneur Jésus-
Christ 14 », dit-elle à ses compagnes au cours d’une récollection le 15 
octobre 1945, douze ans après l’arrivée des trois premières à Ivry-
sur-Seine, à un moment où le besoin de se ressaisir par rapport à 
l’appel premier se fait fortement sentir. « La Charité » ne se définit 
donc pas par un service concret précis, par ce qu’on pourrait appe-
ler « une œuvre » : « Nous ne sommes pas appelées pour faire dans 
son Église un certain travail visible, mais pour nous consacrer tota-
lement à son amour – je ne dis pas à son service – pour le laisser 
nous aimer jusqu’où le cœur lui en dira. » Cela ne veut pas dire 
qu’elle délaisserait le service ou le « faire », ce qui serait totalement 
contraire à ce qu’elle vivait au quotidien. Mais il fallait d’abord être 
« avec lui toujours et faire vis-à-vis du monde entier et vis-à-vis de 
ceux qui passent à côté de nous ce que, lui, Jésus, veut faire pour 
eux ». Et ce qu’il veut, c’est « verser son cœur en nous avec tout ce 
qu’il veut pour le monde entier. Mais en aimant tendrement ce qui 
passe à côté de nous sur la route. » Il ne faut pas se méprendre : 
l’« être avec lui » ne précède pas le « faire », comme s’il fallait dans 
un premier temps devenir le Christ pour pouvoir ensuite agir. Il ne 
s’agit pas d’une succession chronologique, même s’il faut laisser à 
l’« être avec lui » la possibilité et donc les conditions de s’enraciner 
et de se déployer dans le cours de la vie ; c’est le désir d’être toujours 
avec lui qui entraîne le désir de faire ce qu’il fait, d’aimer comme il 
aime, de servir comme il sert. La vocation de Madeleine et de ses 
compagnes, c’est d’être avec lui, leur mission c’est de vouloir ce qu’il 
veut et de faire ce qu’il fait. Mais elles sont impossibles à séparer 
l’une de l’autre ; elles sont intérieures l’une à l’autre. Tout au plus 
pourrait-on dire que la mission c’est ce qui apparaît de la vocation 
à l’extérieur, c’est sa visibilité.

Elle avait bien conscience que cet engagement premier et radi-
cal à une communion avec le Christ les entraînait sur une diversité 
de chemins où elles avaient peu de chances de laisser des traces bien 
apparentes, elle mesurait également combien elles seraient toujours 
en déficit par rapport à leur désir audacieux et sans fond, mais il 
fallait bien obéir puisque telle était leur vocation : « Nous dont la 



94

Réflexions

seule tâche est de continuer le seul saint, le seul Seigneur, nous 
sommes sûres d’arriver au soir de cette vie les mains vides et avec un 
déficit que nous aurons traîné avec nous comme la plus douloureuses 
des croix », dit-elle dans ce même exposé du 15 octobre 1945. C’est 
cette même impuissance à combler ce désir fou qui lui fait écrire au 
futur cardinal Veuillot en 1956 une note ponctuée par des « j’aurais 
voulu », qui expriment le décalage douloureux qu’elle ressent entre 
ce qu’elle voulait vivre et ce qu’elle vivait de fait : « J’aurais voulu 
uniquement appartenir entièrement et seulement à Jésus-Christ, notre 
Seigneur et notre Dieu ; essayer de vivre son Évangile ; être dispo-
nible sans restriction à sa volonté ; au plus intime de l’Église et pour 
le salut du monde 15. » L’appartenance à Jésus-Christ et la disponibi-
lité sans restriction à sa volonté constituent les maillons d’une même 
chaîne. Et le dernier paragraphe de cette note conclut dans le même 
sens : « J’aurais voulu un amour non morcelé que le premier com-
mandement entraîne jusqu’au verre d’eau, en étant passé par les 
exigences de la miséricorde et le grand appel apostolique impossible 
à mettre en morceaux, s’il est l’amour du Christ. » L’amour du Christ 
ne peut pas se morceler, il est en même temps l’amour des frères ; 
plus que cela, il s’identifie au grand appel apostolique. 

Une faiblesse radicale qui engendre l’humour

Son incapacité radicale à réduire l’écart entre ce qu’elle aurait 
voulu et ce qu’elle vivait en réalité ne mettait pourtant pas en cause 
sa vocation ; sa faiblesse renforçait  même sa conviction ; c’était bien 
le Seigneur qui agissait en elle, au cœur de ses limites et de sa pau-
vreté. Même médiocres, ses actes renvoyaient au Christ, il suffisait 
qu’elle reconnaisse humblement sa médiocrité et qu’elle ait l’humilité 
de l’avouer : « Et par une merveilleuse coïncidence, nous nous trou-
vons faits sans nous "être faits", ce que les plus perdus, les plus 
aveuglés, peuvent comprendre d’un amour sans équivalent, dont 
nous disons ce qu’il est, même en disant que nous ne sommes pas ce 
qu’il est 16. » Si nous étions des gens brillants, humainement forts, les 
gens pourraient croire que c’est nous qui nous sommes faits. Mais tel 
n’est pas le cas, puisque nous sommes faibles. Alors, l’action du 



95

Le souffle de Madeleine

Christ en nous apparaît d’autant mieux : « Nous restons médiocres, 
ratés : rien que par la référence de nos actes à ce qu’ils devraient 
être, à la splendeur du Christ, nous sommes les indices d’un amour 
auquel nous crions que nous l’aimons 17. » Ce cri est le cri d’un 
pauvre. Nous sommes obligés de crier, à la fois à cause de la force 
de notre désir et parce que nous craignons de n’être pas entendus 
en raison de notre médiocrité. Mais ce cri est un cri apostolique, 
puisqu’il retentit là où le Christ n’est pas nommé, c’est-à-dire là où il 
veut être nommé, et où nous crions son nom parce que nous l’aimons 
par dessus tout malgré notre faiblesse : « Nous pouvons le crier là où 
tous les noms ont leur place, mais où lui n’est pas nommé 18. » Ainsi, 
c’est bien l’amour que nous lui portons qui nous oblige à crier son 
nom là où il veut être nommé. Mais il s’agit d’un amour conscient de 
son indigence et qui sait qu’il est façonné en nous par le Christ lui-
même, sinon nous n’aurions même pas la force de l’annoncer.

Là se trouve la source de l’humour que Madeleine Delbrêl a 
toujours gardé sur elle-même et auquel elle nous invite : nous restons 
« des gens qui par goût aiment être petits, qui rient d’eux-mêmes 
quand ils se prennent pour des grands ou font les grands… qui ne 
peuvent être grands, parce que Dieu est trop grand pour pouvoir 
être grands en même temps que lui 19. » Ainsi la vie apostolique ne 
risque pas de se prendre au sérieux. Elle restera toujours marquée 
au coin d’une discrète proximité, d’une humble conscience de sa 
pauvreté, mais aussi d’une indéfectible persévérance, car celui qui a 
goûté vraiment à l’amour de Dieu et qui en a été ébloui ne peut que 
tendre à l’accomplissement de son désir : « Nous le copions, mal, 
mais sans cesse ; nous pénétrons en lui, dissemblables mais tenaces ; 
comment ne serions-nous pas, en volonté tout au moins, apôtres ? en 
disposition de tout nous-mêmes, missionnaires 20  ?»

Apostolat… apostolat… apostolat

En 1953, une audience avec le Pape Pie XII fit retentir aux 
oreilles de Madeleine le mot apostolat d’une manière nouvelle. En 
écoutant ce mot répété pour elle trois fois par le Pape, elle prit peu à 
peu conscience que la raison profonde de l’apostolat devait être « la 



96

Réflexions

gloire de Dieu ». Procurer à Dieu sa gloire en ce monde, n’est-ce pas 
faire en sorte qu’il soit connu et aimé pour lui-même par ceux que 
l’on conduit vers lui ? Une fois de plus, Madeleine avait l’occasion 
d’approfondir cette conviction que l’amour de Dieu et l’amour des 
hommes étaient inséparables. Vouloir ouvrir aux hommes le chemin 
de la vie éternelle, c’est bien leur donner la possibilité de connaître 
et d’aimer Dieu. La vie apostolique ne s’arrête donc pas au bien des 
hommes, car le bien des hommes c’est de s’ouvrir à Dieu et de lui 
rendre gloire en l’aimant. Ainsi, la vie apostolique va de l’amour de 
Dieu à l’amour de Dieu. L’apôtre, le missionnaire, tire de son amour 
pour Dieu la force et la joie de l’annoncer. Et cette annonce provoque 
ceux qui l’entendent à aimer Dieu à leur tour, ce qui procure à Dieu 
sa gloire et aux hommes le bonheur vrai, le salut. n

1 - « Une vocation pour Dieu parmi les hommes », 
note personnelle de 1956 ; La Joie de croire, Paris, 
Le Seuil, 1968, p. 157.

2 - Dieu est mort, Vive la mort, in Éblouie par Dieu, 
Montrouge, Nouvelle Cité, Œuvres complètes, t. 1, p. 
29-42.

3 - Nous autres, gens des rues, in La Sainteté des 
gens ordinaires, Montrouge, Nouvelle Cité, Œuvres 
complètes, t. 7; p. 24.

4 - Lettre à la Mission de France, 18 juin 1942.

5 - « Une vocation pour Dieu parmi les hommes », 
op. cit.

6 - Ibid.

7 - Ibid.

8 - Ibid.

9 - La Sainteté des gens ordinaires, Œuvres com-
plètes, t. 7, p. 65.

10 - « Une vocation pour Dieu parmi les hommes », 
op. cit.

11 - Ibid., p. 158.

12 - L’évangile est le livre de la vie du Seigneur, in 
Humour dans l’amour, Montrouge, Nouvelle Cité, 
Œuvres complètes, t. 3, p. 56-57.

13 - Le Nouveau jour, op. cit., p. 59-61.

14 - Texte inédit.

15 - Texte inédit.

16 - « Une vocation pour Dieu parmi les hommes », 
op. cit., p. 157.

17 - Ibid, p. 158.

18 - Ibid.

19 - Ibid.

20 - Ibid.

Notes



P a r t a g e  d e  p r a t i q u e s





99

Devenir missionnaire spiritain 
aujourd’hui ?

Marc Botzung
missionnaire spiritain, 

responsable de l’animation vocationnelle

Partage de pratiques

La vocation missionnaire exige une redoutable capacité 
d’adaptation ! En effet voici trois ans j’étais rappelé, après onze ans 
de vie missionnaire ad extra, de République islamique de Mauritanie 
pour prendre en charge l’animation vocationnelle pour les Spiritains 
de France. Soit un passage rapide d’une petite oasis saharienne et 
d’une situation d’immersion totale en monde musulman à une vie en 
plein cœur de Paris ! Ma communauté actuelle compte trois fois plus 
de prêtres que tout le pays que j’ai quitté ! C’est néanmoins au nom 
d’une urgence et d’une priorité que j’ai été rappelé –  pour un 
temps – afin de servir dans un domaine jugé par tous comme indis-
pensable et difficile.

Dans ces lignes il me paraît important de parcourir les quelques 
éléments forts qui se dégagent du travail qui m’est demandé.

Vents contraires… 

Lorsque je me présente comme chargé de l’éveil à la vocation 
missionnaire des jeunes aujourd’hui, je vois souvent des visages 
devenir extrêmement perplexes. Suis-je bien sérieux ? Une des pre-
mières difficultés rencontrées s’exprime dans ce slogan devenu une 
sorte d’évidence facile, faite de résignation partagée : « Hier ce sont 
des missionnaires de chez nous qui sont partis en Afrique ou ailleurs, 



100

Partage de pratiques

aujourd’hui ce sont eux qui viennent nous évangéliser. » Certes, la 
présence d’agents pastoraux étrangers en France s’est largement 
diffusée et s’inscrira sans aucun doute dans la durée ; toutefois, 
réduire la vitalité de l’Église de France à la seule attitude d’accueil 
ne saurait faire droit aux exigences de l’Évangile et de la mission !

Une autre attitude, tout aussi frileuse, se rencontre parfois dans 
des cercles consacrés aux vocations ; pour eux, l’urgence de trouver 
des prêtres diocésains semble occulter tout autre type de vocation 
masculine ! Comportement étrange qui semble faire bien peu 
confiance à l’audace de l’Esprit, ni à la légitime diversité des cha-
rismes et des vocations en Église. Or, si une vocation répond vérita-
blement à l’appel de l’Esprit et apporte un bien à l’ensemble de 
l’Église, alors subsiste une légitimité à appeler à la vie missionnaire 
– tout comme à la vocation monastique ! – dans une logique qui ne 
pourra jamais être seulement celle du superflu, de l’excédentaire. Il 
s’agit d’accepter de donner du nécessaire et du vital (cf. Mc 12, 44), 
dans le cadre d’un discernement ouvert aux cheminements spéci-
fiques des personnes.

Un troisième obstacle à l’éveil de vocations missionnaires vient 
de la critique socio-politique de la vocation ad extra  : la vocation 
missionnaire des Occidentaux aurait eu des relents de visée colo-
niale ou impérialiste, tandis qu’aujourd’hui celle des missionnaires 
venus du Sud est facilement assimilée à une démarche de promotion 
sociale. Sans nier la part de vérité contenue dans ces analyses, car 
nous sommes tous façonnés en partie par nos milieux de vie, dans 
les deux cas la force de l’Évangile et la capacité du Christ à appeler 
des personnes à lui consacrer leur vie (nos vies !) se trouve un peu 
trop rapidement mises hors-jeu. 

Ces contestations de la légitimité même d’un appel à la voca-
tion missionnaire en Occident sont des critiques principalement 
« extérieures » ; cependant elles minent parfois également le « corps » 
de l’intérieur au point que des doutes traversent les instituts mission-
naires eux-mêmes. N’ont-ils pas fait leur temps ? « Laissez-nous 
mourir en paix », disent certains… Paradoxalement, l’immense tra-
vail accompli par les générations précédentes deviendrait une raison 
de se démobiliser aujourd’hui ! 



101

Devenir missionnaire spiritain aujourd'hui

Le défi d’une fraternité internationale

La difficulté principale n’est toutefois pas toujours là où on 
l’attend. Il existe aussi « en interne » une difficulté d’une autre nature, 
plus pratique. Elle touche à la capacité à passer le témoin (respon-
sabilités, finances, initiatives) et à travailler en frères entre gens 
d’horizons, de langues et de cultures différents. Ce défi radical est 
porté aujourd’hui par les congrégations religieuses internationales. Il 
le sera, de plus en plus, au niveau de l’Église universelle pour 
laquelle les congrégations ont presque valeur de laboratoire expéri-
mental. Jusqu’où la solidarité ? Jusqu’où le partage des responsabi-
lités ? Jusqu’où la dépendance de soi aux décisions des autres ? 
Manifestement, il y a là un défi pour l’Église occidentale qui n’a pas 
encore appris à dépendre des autres, ni même à regarder les autres 
Églises comme des Églises sœurs, c’est-à-dire comme des Églises à 
part et à responsabilités égales. Les réflexes de condescendance 
restent nombreux. Entrer dans un institut missionnaire international 
– comme la Congrégation du Saint-Esprit – aujourd’hui, c’est en tout 
cas oser prendre le risque de la coresponsabilité, un risque exigeant 
de fraternité et de vulnérabilité. Dans ce domaine, des conversions 
restent à vivre…

Un nécessaire travail d’animation 
et d’organisation « en interne »

Mais comment appeler ? A défaut de pouvoir compter sur un 
animateur-vocation au charisme hors pair et capable de miracles, il 
est nécessaire de travailler en équipe en s’appuyant sur un certain 
nombre d’atouts et de personnes motivées. A cet effet, nous avons 
mis en place une instance de concertation appelée Pastorale spiri-
taine des jeunes (PSJ) dont le but est de permettre à des confrères 
impliqués fortement dans le travail pastoral et d’évangélisation 
auprès de jeunes (paroisses, foyers d’étudiants, établissements des 
Apprentis d’Auteuil, mouvements) d’échanger sur leurs expériences, 



102

Partage de pratiques

convictions et pratiques, en vue d’y trouver un soutien mutuel et de 
permettre de faire surgir des initiatives auprès du public jeune. De 
manière complémentaire, mais également distincte, car il s’agit d’un 
autre niveau, les membres de la PSJ peuvent être considérés comme 
les relais naturels et privilégiés de toute activité d’appel à la vie mis-
sionnaire, ne serait-ce que par l’impact du témoignage au quotidien 
auprès de jeunes. Depuis 2009, cette dynamique cherche à s’ap-
puyer sur un autre relais encore, celui d’un « éveilleur vocation » par 
communauté. Son but est de sensibiliser sa communauté de vie à la 
prière pour les vocations, à l’accueil et au témoignage de religieux 
tout particulièrement auprès des jeunes.  

Seul ce travail collectif peut porter des fruits, car l’appel à une 
vocation en Église ne peut être que de la responsabilité de tous. Cette 
prise de conscience demande elle aussi des conversions : conversion 
du regard sur soi, sur son groupe et sur les autres, audace, 
confiance, espérance. Sur ce plan, le décalage entre les situations 
ecclésiales vécues ailleurs et la situation actuelle, dans l’Hexagone, 
est pour nous une difficulté réelle. Mais cette difficulté n’existe-t-elle 
pas depuis plus d’un siècle ?

Une autre partie de notre vocation missionnaire nous fait diffi-
culté dans le sens où elle se vit presque toujours comme une mise au 
service des Églises particulières où nous travaillons. Notre activité 
s’inscrit dans une démarche de collaboration la plus loyale possible, 
sans trop penser à nous-mêmes, une démarche de générosité à 
corps perdu… or appeler aujourd’hui à la vocation missionnaire en 
France apparaît à certains comme une manière de trop penser… à 
nous-mêmes ! C’est oublier que notre institut est lui-même totalement 
donné à une mission d’évangélisation.

Lieux d’engagements spiritains en France 

Deux axes majeurs ont guidé notre démarche comme mission-
naires et comme religieux en France depuis une quinzaine d’années. 
Tout d’abord, le choix du renforcement d’une présence dans la pas-
torale des Apprentis d’Auteuil, en raison d’une situation de mixité 
sociale, religieuse, internationale où la spécificité missionnaire pré-



103

Devenir missionnaire spiritain aujourd'hui

pare à une prise en compte des diversités culturelles et où les pauvre-
tés humaines rencontrées interpellent notre responsabilité de religieux. 

Notre second lieu d’investissement est très récent – il ne date 
que des années 2000 ; il consiste a engager des communautés inter-
nationales dans quelques paroisses en France. Là encore, les choix 
ont été posés surtout en fonction des situations de multiculturalité et/
ou de pauvretés rencontrées (Le Blanc Mesnil (93), Fameck (57), La 
Meinau (67), etc). Signe manifeste que la réalité de la mission se 
joue ici aussi ! Ces implantations, auxquelles se rajoutent trois mai-
sons de formation, donnent à voir ce que peut signifier une vocation 
spiritaine « vue d’ici », c’est-à-dire sur le territoire français. Sans que 
cela ne soit un choix, il arrive d’ailleurs que de telles communautés 
soient désormais les dernières représentantes de la vie religieuse 
masculine dans certains diocèses.

En complément à ces communautés apostoliques, l’existence de 
locaux capables d’accueillir des étudiants a permis de lancer – sur 
la même période récente – plusieurs « foyers » d’étudiants ou de 
jeunes professionnels chrétiens (Fontenay-aux-Roses, Paris, Lille, 
Bordeaux). Ces maisons permettent une rencontre simple, durable, 
naturelle, interpellante et priante, entre jeunes et missionnaires de 
générations souvent bien différentes, ce qui a le don de transformer 
les deux parties ! Ces rencontres, mutuellement fécondes, me 
paraissent un bon chemin pour partager un esprit missionnaire 
adapté au langage et à la culture contemporaine…

Témoigner et continuer de proposer

Si la visibilité permise par ces communautés dans le paysage 
ecclésial français est importante, il est cependant nécessaire de 
continuer aussi à appeler à une ouverture sur la mission universelle. 
Charisme oblige ! Cela s’exprime par le maintien d’une activité de 
témoignages relatifs à un vécu ailleurs et par des propositions qui 
associent des jeunes français(es) à cette dynamique missionnaire. 

Si la démarche d’ouverture de notre Église de France sur 
l’Église universelle est en perte de vitesse aujourd’hui – le peu d’en-
gouement pour la Semaine missionnaire mondiale en est un signe, 



104

Partage de pratiques

des lieux restent réceptifs à l’écoute de témoins de cette aventure. Je 
citerai ici le pèlerinage des collégiens de 6e et 5e d’Ile-de-France à 
Lisieux – aux alentours du mois de mai – et, pour un public plus 
divers, l’Espace Mission situé en bordure des sanctuaires à Lourdes. 
Ces lieux symboliques, où se vivent souvent des démarches de pèle-
rinage, constituent des espaces d’expression de la vie missionnaire 
tout à fait appréciés et probablement irremplaçables. D’autres temps 
forts comme les Frat sont également demandeurs de témoins dont la 
vie est marquée par l’Évangile et, parmi eux, de témoins de la mis-
sion universelle.

Enfin, comme missionnaires, nous restons marqués du signe 
d’un appel vers l’ailleurs de sorte qu’il est tout naturel de s’entendre 
interpeller de la sorte : « Dites, vous n’auriez pas une possibilité afin 
je passe un temps avec vous en mission ? J’aimerais faire cette expé-
rience. » La réponse s’est mise en place à deux niveaux. D’une part, 
une proposition s’est développée depuis 1990 avec l’association 
Opération Amos. Elle a envoyé plus de 500 jeunes volontaires, 
hommes et femmes, pour des séjours courts (2 à 4 mois) sur tous les 
continents. Ils ont participé aux activités des communautés mission-
naires et quelquefois à celles d’associations locales. Personne n’en 
est revenu comme il était parti ! Certains y ont découvert ou confirmé 
une vocation religieuse et/ou missionnaire.

L’autre proposition à laquelle nous collaborons (formation, 
suivi, accueil sur place) est celle du volontariat sous statut de VSI 
(Volontariat de solidarité internationale) en partenariat avec la 
Délégation catholique pour la coopération (DCC). Elle permet une 
découverte plus longue d’une vie ailleurs, avec les exigences liées à 
l’internationalité et les enjeux culturels, humains et ecclésiaux.

Serez-vous surpris si je confesse que c’est dans ce partage 
d’une même passion pour la mission que je trouve le plus de joie ? 
Ou n’est-ce que la confirmation d’une vocation missionnaire… n



105

Le service civique, 
un tremplin pour l’avenir

Nathalie Becquart
religieuse xavière, 

directrice adjointe au SNEJV

Partage de pratiques

Si les jeunes catholiques pratiquants réguliers sont aujourd’hui 
très minoritaires – moins de 4 % des 18-25 ans vont à la messe 
régulièrement – 23 % disent que la religion est une dimension tout à 
fait importante (7 %) ou importante (16 %) de leur identité (enquête 
jeunesse du monde 2010 menée par la Fondation pour l’innovation 
politique). On observe chez beaucoup de jeunes Français une 
grande soif de sens et un intérêt pour les questions de spiritualité. La 
génération des 16-30 ans, dans une exigeante recherche de sens et 
de cohérence, a pour valeur première la solidarité (selon l’étude SCP 
pour la Fondation de France en 2007 qui qualifie les 15-35 ans 
d’individualistes solidaires). 

Ainsi elle n’est plus en quête de réussite matérielle mais dans la 
recherche d’épanouissement personnel : « réussir c’est vivre en adé-
quation avec soi-même, vivre avec ses valeurs et ce qu’on veut être » 
selon l’étude Ipsos 2011 pour Nokia. Elle accorde beaucoup d’im-
portance aux relations et à une vie affective riche. Pour ces jeunes, 
le bonheur est fait d’abord de petits bonheurs quotidiens. La vraie 
réussite passe par l’ouverture d’esprit, la capacité d’adaptation. Pour 
eux, elle est avant tout une histoire d’intégrité personnelle (s’accom-
plir, vivre selon ses convictions). Ainsi, cette nouvelle génération 
a-t-elle soif de cohérence et d’engagement solidaire mais ne sais pas 
toujours comment faire pratiquement pour y répondre. C’est pour-
quoi l’État a mis en place, il y a un peu plus d’un an, un nouveau 



106

Partage de pratiques

dispositif de volontariat pour offrir aux jeunes la possibilité concrète 
d’être utile au service des autres. 

En effet, le Service civique rend possible pour tout jeune âgé de 
16 ans à 25 ans (mais on peut être plus âgé) de réaliser, en France 
ou à l’étranger une ou plusieurs missions auprès d’une association 
pour une durée allant de 6 mois à un an. Le jeune est accompagné 
dans la réalisation de sa tâche et il n’y a pas de condition de forma-
tion ou de confession. Le premier critère de sélection est la volonté et 
l’enthousiasme. Nul besoin de compétences particulières ou d’avoir 
suivi telle ou telle filière, le Service civique est ouvert à tous !

Pour l’accompagnement, un tuteur suit tout particulièrement le 
volontaire et l’aide à acquérir les compétences dont il aura besoin 
pour sa mission.

Mais un Service civique c’est aussi :
• �un temps pour se former : aux formations nécessaires à la 

réalisation de sa mission, s’ajoutent une formation civique de 
deux jours et une journée de formation aux premiers 
secours ;

• �un temps pour soi : il permet de se poser des questions sur 
son orientation, son projet personnel et professionnel. 
L’association d’accueil s’engage à être aux côtés du jeune 
afin de l’aider dans cette réflexion, là aussi avec un tuteur, 
qui peut être le même que le premier.

Enfin, afin de réduire le plus possible les freins à l’engagement, 
l’État prend en charge la protection sociale du volontaire et verse une 
indemnité, complétée par un apport fourni par l’association. La 
somme versée avoisine les 500 euros mensuels et il est possible de 
cumuler un Service civique avec un emploi ou des études.

L’Église a toujours appelé les jeunes à s’engager et soutient 
donc depuis le début ce dispositif qui permet de concrétiser un désir 
d’engagement et d’expérimenter dans la durée une mission d’utilité 
sociale.

Ce soutien est d’autant plus fort que l’Église dispose d’un très 
vaste réseau d’associations qui, de la plus petite association parois-
siale à la plus grande ONG internationale, couvre bien des 
domaines et a toute une tradition de volontariat et d’éducation des 
jeunes. C’est pourquoi le Service national pour l’évangélisation des 
jeunes et pour les vocations a créé un pôle Solidarité/service civique. 



107

Le service civique, un tremplin pour l'avenir

Il a suscité la création d’une plate-forme ecclésiale pour le service 
civique afin de le promouvoir surtout auprès des jeunes. Car si nous 
voulons aider des jeunes à grandir, à découvrir leur vocation, rien 
de tel qu’une expérience de volontariat qui peut changer la vie. 
Guillaume l’exprime dans le témoignage ci-dessous, particulière-
ment significatif de ce que des jeunes peuvent vivre en s’engageant 
dans une mission de service civique. 

Témoignage de Guillaume Hérault, en service civique à 
l’Escale Étudiants de Créteil en 2010/2011

Je m’appelle Guillaume Hérault, j’ai 22 ans et je viens de 
Hyères dans le Var. Je travaille depuis maintenant 9 mois à l’aumô-
nerie étudiante de Créteil avec un contrat en intermédiation avec le 
Secours Catholique. Après des études de droit-sciences politiques à 
l’université de Caen en Basse-Normandie et une expérience dans la 
restauration assez décevante, j’ai réalisé qu’il fallait que l’année 
suivante soit un moment clé pour définir mes projets professionnels 
et personnels. 

Pendant les vacances d’été, je me suis posé la question de ce 
que je pouvais bien faire cette année, et j’ai entendu parler d’un 
nouveau dispositif de volontariat par des membres de ma famille ; 
par la suite j’ai commencé à me renseigner en cherchant à droite, à 
gauche des informations et des témoignages aussi bien sur Internet 
que dans la presse écrite.

C’est en  regardant les annonces de recrutement sur le site du 
Secours Catholique que j’ai choisi de réaliser mon volontariat à 
l’aumônerie étudiante de Créteil car elle correspondait à mes 
attentes. Je n’ai pas reçu de formation préalable pour justifier du 
poste que j’allais occuper, tout s’est enchaîné assez rapidement 
après deux entretiens avec le délégué du Secours catholique et la 
responsable de l’aumônerie. Par contre lorsque je suis arrivé à 
l’aumônerie, j’ai eu plusieurs formations en rapport avec mes mis-
sions ainsi que des réunions régulières avec ma tutrice pour parler 
aussi bien de mon travail que de mes projets d’avenir. J’ai été très 
bien accueilli, ce qui m’a permis rapidement d’être à l’aise au sein 
de l’équipe.



108

Partage de pratiques

Sous un contrat de volontaire de 35 heures avec une indemnité 
d’environ 540 euros par mois,  mes missions au sein de l’association 
sont l’animation, le développement des actions de solidarité, la com-
munication et l’accueil auprès d’un public d’étudiants multiculturels, 
pour la plupart fragiles sur le plan financier 

Dans le contexte de mon activité pour l’aumônerie, je suis logé 
dans une maison en colocation à Champigny-sur-Marne en échange 
de quoi j’assure le respect du règlement intérieur ainsi que l’organi-
sation de l’animation pour les 7 personnes logées par le Secours 
catholique et  résidants au sein de la maison.

 Beaucoup de mes amis n’ont pas tout de suite compris mon 
choix, mon engagement… Ils se posaient des questions : « Quitte à 
faire du volontariat, pourquoi ne le fais-tu pas à l’étranger pour 
découvrir une autre culture, une autre langue… »

Pour le dépaysement je l’ai été totalement, l’aumônerie étu-
diante de Créteil est un brassage culturel donnant une plus grande 
ouverture d’esprit et une vision plus large de cette société qui conti-
nue d’avancer, j’ai rencontré des étudiants africains, sud-améri-
cains, européens ; ainsi j’ai pu découvrir avec joie la dimension 
internationale de mes missions. 

Le service civique m’apporte beaucoup, tout au long de mon 
année j’ai beaucoup reçu des personnes qui m’ont accompagné, 
j’en ressors grandi, grandi des responsabilités que l’on m’a confiées 
et des personnes rencontrées. Avec, au départ,  une difficulté à me 
projeter dans le futur, j’arrive maintenant à voir les choses dans la 
durée.

Le service civique est un véritable tremplin vers l’avenir, c’est 
comme ça que je le considère. J’ai vécu cette année l’expérience de 
la différence, j’ai accepté de me laisser bousculer et d’en sortir 
changé.

Pour découvrir ce qui est porteur de vie, d’épanouissement, il 
faut se donner du temps car l’essentiel n’émerge jamais dans l’immé-
diateté ; c’est pourquoi aujourd’hui, après un discernement et de 
multiples remises en question, je suis sûr de moi que ce soit sur un 
plan personnel ou professionnel ; je projette à la rentrée de suivre 
une licence direction de structure et de projet social ainsi qu’un 
DESJEPS animation sociale à l’INFA en partenariat avec l’université 
de Créteil.



109

Le service civique, un tremplin pour l'avenir

Ce que Guillaume ne dit pas dans son témoignage, partagé 
lors de la signature de la charte de la plate-forme ecclésiale pour le 
Service civique le 15 juin dernier, c’est que cette expérience de ser-
vice civique a aussi été un temps qui lui a permis d’approfondir son 
chemin de vie chrétienne. Désireux de vivre cet engagement d’utilité 
sociale au sein d’une structure catholique, il a été associé à la mis-
sion d’une aumônerie au service de la croissance humaine et spiri-
tuelle des étudiants qu’elle accueille, en particulier des plus pré-
caires, fragiles et éprouvés. 

Par la mise en responsabilité, la confiance accordée, la décou-
verte d’autres horizons, les rencontres mais aussi l’écoute, le temps 
personnel pour réfléchir à sa vie, à son avenir, Guillaume, comme 
de nombreux jeunes en Service civique, s’est posé des questions 
fondamentales et s’est donné les moyens de les creuser  : qu’est-ce 
qui est vraiment important pour moi ? Qu’est-ce qui rend heureux ? 
Pour quoi suis-je vraiment fait ? Qu’est-ce que je veux faire de ma 
vie ? Par le partage avec d’autres, l’accompagnement personnel, la 
préparation de sa première communion et de sa confirmation, des 
temps de pèlerinages et de retraite, Guillaume s’est ainsi donné du 
temps en dehors de ses missions de Service civique pour faire le 
point et avancer. La rencontre d’étudiants chrétiens fervents, mais 
aussi de musulmans croyants, l’a conduit à s’interroger davantage 
sur sa foi. Dans un cadre ecclésial porteur, animé par une équipe 
plurielle de laïcs, consacrées, prêtre, diacre et séminariste, Guillaume 
a approfondi sa découverte de l’Église et entendu des témoins de la 
foi très divers qui l’ont marqué. Car les associations catholiques qui 
accueillent des jeunes en service civique souhaitent leur proposer un 
volontariat de qualité, et soignent particulièrement l’accompagne-
ment et le tutorat. Elles offrent en général des lieux d’écoute et de 
relecture, ouvertes et attentives à l’expérience spirituelle qui peut se 
jouer dans l’expérience du service des autres et de toute mission 
d’utilité sociale. C’est pourquoi elles favorisent une réflexion sur 
l’engagement, la mission et un questionnement vocationnel. A cette 
période charnière de la vie d’un jeune entre 18 et 25 ans, le volon-
tariat de service civique est un temps d’expérimentation, un « expe-
riment » qui permet de se confronter à un réel nouveau, autre que 
celui imaginé. Par là, il aide chacun à découvrir de nouvelles poten-
tialités, à développer des talents, à s’appuyer sur la confiance des 



110

Partage de pratiques

autres mais aussi à se confronter à ses limites, aux obstacles et 
résistances qui se font jour dans tout projet, à passer du rêve à la 
réalité concrète. Il vient souvent mettre en question, réinterroger son 
système de référence, ses valeurs premières par la découverte des 
autres différents, de valeurs nouvelles, par les rencontres qui dépla-
cent et ouvrent sur d’autres référents. Par là, même, il invite chacun 
à se positionner, à réfléchir sur ses ancrages, ses désirs, ses pro-
jets…et donc à se demander quel cap il veut vraiment choisir. Ainsi 
Guillaume confessera : « Avant mon volontariat, il n’y avait que 
l’argent qui comptait, j’évoluais dans un cercle de relations pour qui 
primait la course au fric et je m’étais laissé entraîner là-dedans. Avec 
le service civique, j’ai découvert d’autres valeurs plus importantes, 
écouter les problèmes et difficultés des étudiants m’a fait relativiser 
les miens et sortir de mes petites préoccupations. Avant j’étais assez 
perdu sans savoir trop où j’allais, maintenant je sais où je vais, j’ai 
un projet de formation, j’ai trouvé un cap ! » 

Il n’est que d’interroger nombre de laïcs, religieux(ses) et 
prêtres en responsabilité ecclésiale aujourd’hui pour entendre com-
bien une expérience de volontariat (le plus souvent à l’étranger, mais 
aussi sous les dispositifs précurseurs du service civique : service ville, 
service civil…) a souvent été déterminante dans leur orientation de 
vie et bien souvent l’élément déclencheur ou l’étape importante du 
murissement d’une vocation personnelle. 

Dans une société où l’engagement à vie ne va plus de soi, une 
mission de service civique de 6 à 12 mois permet d’expérimenter un 
engagement concret dans une certaine durée qui peut donner envie 
de s’engager ensuite plus fortement et durablement. Aujourd’hui, 
c’est bien souvent par une progressivité des engagements que les 
jeunes peuvent découvrir et approfondir le sens de leur engagement 
baptismal et découvrir leur vocation singulière comme réponse de 
don au don de Dieu qui s’est engagé tout entier pour chacun. Ainsi, 
n’ayons pas peur d’associer des jeunes à nos missions d’Église, 
d’utilité sociale, en leur donnant de découvrir progressivement la joie 
d’une vie donnée dans la mission à la suite du Christ pour le service 
du monde. n



111

A la rencontre 
des Églises du monde

Charles Guilhamon

Partage de pratiques

La foi est-elle la même dans la brousse, sur les marches 
tibétaines ou en forêt amazonienne ? C’est la question que 
se posent Charles et Gabriel. Alors âgés de 23 et 25 ans, 
ils sont partis dans la simplicité matérielle à la rencontre 
de chrétiens du bout du monde et d’une Église parfois 
« oubliée ».  
Leur route à vélo, à pied et en pirogue les a conduit en 
Roumanie, Turquie, Syrie, Irak, Inde, Népal, Tibet, Chine, 
Laos, Thaïlande, Amazonie, Sénégal, Mauritanie, Maroc, 
Algérie. Pendant un an, ils ont vécu auprès de sept vil-
lages catholiques isolés. Partout, ils ont rencontré des 
hommes et des femmes, multiples visages d’une même 
Église. Deux mois après le retour, ils en ont plein les yeux.

Le téléphone sonna. C’était au mois d’août 2008, j’étais en 
vacances en Corse avec des amis. Sur l’écran, le nom de Gabriel 
s’afficha. Sa voix était calme comme à son habitude, très lente : « Je 
veux bien partir à condition que ce voyage nous permette de nous 
rapprocher de Dieu. » 

Depuis des années que nous échafaudions ensemble des plans 
pour partir faire un grand voyage, notre beau projet avait fini par 
tomber dans l’oubli faute de trouver une raison suffisamment puis-
sante pour nous lancer. Partir sans thème, sans ligne directrice nous 



112

Partage de pratiques

semblait impensable car nous étions sûrs alors de vouloir tout voir, 
et de terminer sans avoir vu grand chose. Nous avions pensé à un 
tour du monde de la bière, mais c’était la garantie de rentrer mous 
du ventre. Un tour du monde de l’œnologie ? Plus classe, mais pas 
satisfaisant non plus. Des constructions durables ? De l’entrepreneu-
riat social ? Déjà fait, et refait. Et cela ne nous faisait pas vibrer. 
Gabriel venait de mettre le doigt sur l’évidence qui ne nous avait pas 
sauté aux yeux : depuis quinze ans que nous sommes amis, c’est 
notre foi qui nous rassemble plus que toute autre chose.

« L’Église ! C’est intéressant ça, non ? Aller voir l’Église, des 
chrétiens de partout, du bout du monde, des chrétiens parfois persé-
cutés, très minoritaires, bien loin de l’Église de Rome. On ira voir des 
gens de foi, des gens simples, oubliés depuis chez nous en Europe. 
Des gens dont on ne soupçonne même pas l’existence. On ira voir 
des visages avant tout. Deux milliards de visages ! Et des gens diffé-
rents en tout, mais qui ont un point commun : leur foi. On ira voir 
comment ils prient, ce qui les fait vivre, les difficultés qu’ils ren-
contrent. Depuis que je suis petit on me dit que j’ai des frères chré-
tiens : tu les connais tes frères chrétiens, toi ? On n’imagine même 
pas à quoi ils ressemblent. Et je t’assure qu’on ne doit pas être les 
seuls. On va les rencontrer et on va les faire connaître. »

Un an plus tard, après avoir toqué à toutes les portes de l’Église 
parisienne, après avoir rencontré notre évêque, pris des contacts 
auprès des MEP, de l’Œuvre d’Orient, de l’Aide à l’Église en 
détresse, de la DCC, après avoir levé des fonds, mobilisé une équipe 
de jeunes autour du projet, et trouvé un producteur de télévision 
assez inconscient pour faire confiance aux jeunes sans expérience 
que nous étions pour réaliser un documentaire ; après avoir mis mes 
études de commerce entre parenthèses et que Gabriel ait donné sa 
démission, enfin nous avons donné le premier coup de pédale. 

La Providence toujours

Partis le 5 juillet 2009, nous sommes arrêtés le 9 juillet à 
Strasbourg avec, pour moi, une vilaine tendinite au genou. Pas 
même un quart de France, et le tour du monde est déjà compromis ! 



113

A la rencontre des Églises du monde

Nous faisons halte par hasard chez les frères et sœurs des Fraternités 
monastiques de Jérusalem. 

Chez eux, avec eux, nous remettons le voyage en perspective : 
nous partons bien rencontrer l’Église, et ce sont les rencontres ecclé-
siales qui guideront notre route. Nous ne partons pas enchaîner les 
kilomètres ou battre un nouveau record. Au cas où nous l’aurions 
oublié, cette halte forcée nous le rappelle. Nous nous sentons appe-
lés à faire une grande confiance à la providence, pour que le 
Seigneur nous guide. Et c’est ce qui va se passer toute l’année. Nous 
allons être comme sur des rails. 

« Heureux qui règle ses pas dans la Parole de Dieu » dit la 
liturgie. Pendant un an, avec le rythme particulier du vélo, une vie 
réglée, des temps de prière quotidiens ensemble (laudes ou vêpres 
selon les jours), nous entrons dans un rythme bien différent de la 
boulimie d’activité que je peux avoir à Paris. Un rythme qui laisse un 
peu plus de place à Dieu. Un rythme qui invite à ouvrir son cœur, à 
écouter, à accueillir. 

Nous avions le désir de mettre la confiance en la Providence de 
Dieu au centre de notre voyage. Nous avions pris des moyens très 
simples et terre à terre : ne jamais payer pour dormir, un euro par 
jour pour manger dans les pays pauvres, trois euros par jour dans 
les pays riches. Cela nous forçait à accueillir les occasions qui se 
présentaient, à sortir de notre confort pour aller toquer chez les uns 
ou chez les autres, à laisser de la place à l’imprévu. 

Et ça marche… 

En Inde par exemple, nous ne savons pas du tout où sont les 
chrétiens, mais tous les soirs – sauf trois – pendant notre mois et demi 
de vélo de Chennai à Darjeeling, du sud au nord, nous dormons 
dans une église. Nous rencontrons ainsi des dizaines de prêtres, de 
religieux, de religieuses. Il n’y pourtant pas un pourcentage de 
catholiques si important en Inde (moins de 5 % de chrétiens), mais 
chaque soir, tous les 120 kilomètres, nous tombons sur une église…

Plus tôt dans l’année, nous étions arrivés au Kurdistan irakien 
sans bien savoir à quoi nous attendre. D’un côté le ministère des 



114

Partage de pratiques

affaires étrangères nous inondait de recommandations alarmistes, et 
de l’autre, le consul qui vivait sur place nous avait assuré que nous 
pouvions venir rencontrer des communautés chrétiennes.  Nous pas-
sons donc la frontière pas très rassurés. Nous n’avons en outre pas 
un sou en poche, pas de carte et aucun contact. Un panneau indique 
une ville à deux kilomètres. Nous nous y rendons, en priant : 
« Seigneur, fais ce que tu veux… » Nous arrivons à Zakho, où 
Gabriel voit un clocher. La nuit commence à tomber. Nous toquons 
à l’église mais le père ne peut pas nous accueillir. Il nous redirige 
vers l’évêché (il y a aussi un évêché à Zakho !). L’évêque ne peut non 
plus nous accueillir, mais il nous propose de dormir chez son garde. 
Au moment de nous coucher, je peste à haute voix en disant à 
Gabriel : « C’est bon pour cette nuit, mais ça ne nous avance pas 
beaucoup. On n’a rien pour le petit déjeuner et on ne sait toujours 
pas où sont les chrétiens. » 

Nous entendons alors frapper à la porte. Un petit bonhomme 
passe la tête et nous dit d’un air réjoui : « C’est vous les deux 
Français ? Il paraît que vous êtes un peu perdus… Je m’appelle 
Abouna (Père) Moufid. Je vous invite à petit déjeuner chez moi 
demain matin… et je vous indiquerai où sont les chrétiens. »

Il y aurait mille autres exemples à donner. Mais le premier et le 
fruit le plus évident de ce voyage à la rencontre de l’Église, est pour 
moi de prendre conscience – dans ma chair – de l’immense bien-
veillance du Père envers ses enfants. 

L’unité visible de l’Église ?

Selon les pays que nous traversons, l’œcuménisme prend des 
couleurs très différentes. Nous avons fait une halte mémorable en 
Roumanie, chez un jeune prêtre gréco-catholique. Il nous a expliqué 
les difficultés, encore aujourd’hui, de la réconciliation entre catho-
liques et orthodoxes. Pendant le communisme, le gouvernement 
s’appuyait sur l’Église orthodoxe et s’en servait comme moyen de 
propagande, pour toucher jusqu’aux villages les plus reculés. 

Soutenue par les communistes, l’Église orthodoxe en a profité 
pour régler une vieille rancœur : celle du détachement en 1700 de 



115

A la rencontre des Églises du monde

l’Église orthodoxe de Transylvanie qui, ayant reconnu l’autorité du 
Pape, devint l’Église gréco-catholique. Sous le régime communiste, 
tous les évêques gréco-catholiques furent emprisonnés. L’un d’eux, 
Vasile Aftenie, fut battu à mort par la police de Bucarest. De nom-
breux prêtres finirent leurs jours en prison. Tous les biens de l’Église 
gréco-catholique furent confisqués par le régime pour être confiés à 
l’Église orthodoxe. L’Église catholique a été détruite dans ses fonda-
tions, et l’Église orthodoxe détruite de l’intérieur. 

En 1989, avec la chute du mur, les catholiques peuvent à nou-
veau pratiquer leur culte en public. En 1998, aidé par ses parents, 
ce jeune prêtre (qui ne l’est pas encore) parvient à récupérer la petite 
église de son village et à faire venir un prêtre gréco-catholique. Ils 
sont alors les victimes d’une persécution moderne : la police, le 
maire, des prêtres orthodoxes s’organisent pour les humilier. Ils sont 
enfermés dans l’église, battus… Lorsque les persécutions sont le fait 
d’autres chrétiens, elles sont d’autant plus difficiles à accepter. Pour 
notre hôte, « la chemise du Christ a été déchirée » en Roumanie.

La vie de ce jeune prêtre est aujourd’hui tournée vers la récon-
ciliation de ces chrétiens déchirés. Il oriente sa mission vers les 
jeunes, faisant tout pour leur ouvrir de nouveaux horizons à travers 
des voyages et des activités diverses, pour favoriser les amitiés. Dans 
son « groupe marial d’évangélisation », on trouve catholiques, pro-
testants et orthodoxes.

Quelques centaines de kilomètres plus au sud, en Turquie, à 
Antioche, c’est une réalité toute autre que nous découvrons. C’est ici 
qu’a été prononcé pour la première fois le nom de « chrétien ». 

Nous croisons sur le seuil de la seule « Katolik Kilesi » d’An-
tioche un large groupe de pèlerins italiens suivant les pas de saint 
Paul en Turquie. Le Père Domenico, curé de la paroisse, en a vu 
défiler des semblables toute l’année. Le sanctuaire bâti par ce prêtre 
capucin fascine les touristes européens. Le bon Père nous installe tout 
naturellement dans une superbe chambre avec salle de bains. Nous 
sommes trop bien, nous n’en croyons pas nos yeux.

Dans les années 1990, on a fait don au père Domenico et à 
l’Église d’une belle maison turque traditionnelle. Après des années 
de travail, la voilà reconvertie en sanctuaire de prière avec une cha-
pelle et des chambres d’accueil. Depuis, le prêtre italien rachète des 



116

Partage de pratiques

bâtiments voisins afin de constituer un village chrétien au cœur 
d’Antioche. Son souhait : proposer un lieu où l’on se retrouve entre 
frères chrétiens pour vivre le message du Christ. 

Et cela a l’air de marcher. Située dans un triangle pluri-reli-
gieux à quelques centaines de mètres d’une synagogue, non loin de 
l’église orthodoxe et voisine d’une mosquée, l’église du Père 
Domenico regroupe soixante-dix fidèles catholiques mais aussi de 
nombreux orthodoxes et protestants qui viennent « vivre une expé-
rience chrétienne ».

Cette expression lui revient sans cesse à la bouche, comme une 
maxime que l’on mâche longtemps pour mieux la digérer, pour la 
faire sienne. « Les grandes églises rassemblant des centaines de fidèles 
ne permettent pas de vivre le message chrétien » assène le capucin 
avec un brin de provocation. « Ce qui est difficile, c’est de vivre avec 
son frère, de lui pardonner. » Les communautés de taille plus réduite 
permettent des liens plus fraternels, plus vrais entre les fidèles. 

Nous assistons à la messe célébrée en turc. Un homme d’une 
trentaine d’années s’en donne à cœur joie à la guitare en fermant 
les yeux. La cérémonie est pleine de joie et de ferveur.

« Ici, orthodoxe, catholique, il n’y a pas de différence » martèle 
le religieux italien dans un excellent français alors que nous le ques-
tionnons. Des familles orthodoxes délaissent l’église orthodoxe 
« puisque c’est en arabe » et « préfèrent les célébrations catholiques ».

Ce berger en terre d’Islam vit l’œcuménisme. Et l’unité prend 
des chemins bien concrets : des jeunes orthodoxes animent la messe 
catholique, Pâques est célébrée à une même date, l’assemblée est 
composée de fidèles de divers horizons. « Mais que faites-vous des 
différences si importantes pour d’autres ? » Ils haussent les épaules et 
nous sourient avec malice comme si nous ne pouvions pas vraiment 
comprendre. 

L’Église s’incarne : d’église en église 

Lorsque nous étions enfants expatriés au Japon avec nos 
familles respectives, Gabriel et moi allions parfois à la messe dans 
la communauté franciscaine. A la fin de chaque office, le célébrant 



117

A la rencontre des Églises du monde

accueillait ceux qui venaient pour la première fois et rappelait à 
toute l’assemblée, composée en majeure partie de familles expa-
triées loin de leurs foyers, que cette église était leur « home away 
from home », leur maison loin de la maison. 

Allant de clocher en clocher, nous avons dîné et discuté avec 
des centaines de prêtres, de religieux, de religieuses et de laïcs. Nous 
avons expérimenté plusieurs rites, dont certains ne nous parlaient pas 
beaucoup, prié dans une vingtaine de langues, pris de plein fouet les 
différences culturelles qui nous séparent inévitablement.

Et pourtant, chaque fois que nous rentrions dans une église, 
que nous voyions de loin la statue de la Vierge qui ornait souvent 
son entrée, que nous passions le porche et rencontrions le curé du 
lieu, le même petit miracle se reproduisait : nous nous sentions chez 
nous. Au delà du fossé immense qui nous séparait de ces hôtes d’un 
soir, nous communiions sur l’Essentiel. 

Comment aurions-nous pu un jour imaginer que nous prierions 
le chapelet avec des catholiques tibétains dans une vallée encaissée 
entre des cols vertigineux ? Ou qu’un père de famille lepcha (tribu du 
Darjeeling, nord de l’Inde) nous dirait d’un sourire béat que sa nour-
riture à lui était « la Communion, le Corps du Christ, ça c’est effi-
cace »  ? Ou que nous serions accueillis dans une communauté 
chrétienne au cœur d’un bidonville de Chennai ? 

Chaque jour, dans notre prière du soir, nous confions au 
Seigneur les prêtres que nous avions rencontrés depuis le début du 
voyage. Plus les mois passent, plus la liste s’allonge. Leurs noms 
s’égrènent comme un chapelet, chacun appelant un visage de 
l’Église et du Christ, chacun occupant sa place dans ce grand Corps. 

Ouverte et donnée au monde

Nous terminons l’année par l’Afrique de l’Ouest. En terre 
musulmane, les chrétiens vivent avec les musulmans, sans essayer de 
les convertir, sans essayer de les rendre comme eux. Ils aiment le 
pays qui les accueille, ils le respectent, ils le servent, ils aiment gra-
tuitement. C’est tout. 



118

Partage de pratiques

Rosso, Mauritanie, ville frontière avec le Sénégal. 99 % de 
musulmans et aucun autre groupe religieux reconnu à ce jour. Tout 
converti encourt la peine de mort. Et pourtant…

Le Père Bernard est le curé d’une paroisse… sans paroissiens. 
Ce missionnaire spiritain, en Mauritanie depuis quarante et un ans, 
a connu la présence de l’armée française. A cette époque, son église 
était pleine tous les dimanches. Mais depuis, il vit seul. Une église 
sans fidèles, un prêtre missionnaire qui n’évangélise pas. Parfois, il 
s’isole sur une dune, dans le désert et célèbre l’Eucharistie. Il nous dit 
que sa joie est d’y présenter à Dieu le travail de ses frères musulmans. 

L’église de Rosso a conservé une croix apparente : un cas 
unique en Mauritanie. Après l’indépendance, certains ont voulu la 
faire enlever mais les anciens s’y sont opposés arguant qu’elle faisait 
partie du patrimoine de la ville. « Ici finalement les relations avec les 
musulmans sont très bonnes » ajoute le prêtre d’un air complice. 

Sa vocation est de « vivre avec », de créer des amitiés, de pro-
voquer le dialogue. Après avoir travaillé à divers projets caritatifs, il 
ouvre en 2005 une bibliothèque dans l’enceinte de la mission pour 
les enfants et étudiants de la ville. Elle emploie deux personnes, met 
à la disposition des jeunes des manuels scolaires, des livres de litté-
rature, des journaux et deux professeurs pour les aider dans leurs 
recherches et exposés. On y propose aussi des cours d’anglais et 
d’espagnol. Pourtant tous musulmans, « les jeunes se sentent ici chez 
eux ». Le but n’est pas d’évangéliser mais bien d’aider au dévelop-
pement du pays à travers la formation de la jeunesse. La biblio-
thèque est unique en son genre à Rosso. 

La clé de la présence de l’Église dans cette république isla-
mique où tout converti autochtone encourt la peine de mort est bien 
la discrétion et un grand respect de la foi musulmane. Le père ne 
professe sa foi que dans l’enceinte de la mission et ne propose pas 
le baptême. 

Il rayonne. Ce Normand à la bouille réjouie semble un homme 
heureux. Lors de la mort du bienheureux Jean-Paul II, les imams de 
la ville témoignent leur sympathie au missionnaire et font prier pour 
le pontife dans les mosquées. 

« Si des hommes de culture, de race, de religion différentes 
peuvent vivre ensemble, alors le Royaume de Dieu n’est pas loin. » Il 
a le regard infini de l’ermite et la conviction du missionnaire.



119

A la rencontre des Églises du monde

De retour dans notre Église de France

L’exemple du père Bernard et celui de tant d’autres subliment 
nos autres découvertes. Ils nous renvoient à notre vocation profonde 
de baptisés, à notre appel d’être « sel de la terre, lumière du 
monde », à donner du goût là où nous sommes.

En France, il m’est relativement facile de pratiquer ma foi. Je 
risque au pire quelques sarcasmes. J’ai la liberté de croire ou de ne 
pas croire. De prendre ma foi au sérieux, ou de la laisser au second 
plan. Facile de vivre ma foi et facile d’être médiocre.

Dans des contextes où tout pousserait à ne pas croire, certains 
croient d’autant plus fort. Ailleurs, certains risquent leur vie. Alors 
qu’on pourrait crier au désespoir, eux y mettent toute leur Espérance. 

Ainsi, le retour en France a d’abord été la prise conscience que 
nous avions un devoir – et que nous trouverions une joie – à occuper 
notre place active dans la construction de l’Église. Trop souvent, on 
ne trouve dans les paroisses que des prêtres et des « dames caté » ! 

Gabriel a pris un an de discernement en propédeutique. Et 
j’essaie de tenir des engagements au sein du conseil paroissial et 
dans l’animation de la pastorale des jeunes pour un groupe en vue 
des JMJ. 

S’il est parfois difficile d’aimer une institution ou de trouver de 
la joie dans des célébrations froides entre quatre murs froids, il est 
beaucoup plus facile d’aimer une assemblée d’hommes et de 
femmes, avec le Christ au centre. C’est ce qu’il nous a été donné de 
vivre pendant un an. L’Église est maintenant, pour nous deux, pro-
fondément aimable. n



La Jeunesse étudiante chrétienne, mouvement d'action catholique 
fondé en 1929, a joué un rôle important dans le renouvellement des élites 
confessionnelles et la présence chrétienne dans la société française contem-
poraine. Les communications et les témoignages donnés à la journée d'étude 
organisée par le Centre national des archives de l'Église de France et la Socié-
té d'histoire religieuse de la France le 7 décembre 2009, éclairent un parcours 
jalonné de tensions et de crises.

Université de Lyon 3, coll. "Documents et mémoires", 2011, 22 e



C o n t r i b u t i o n s





123

Le rôle du prêtre aujourd’hui 
dans la pastorale des vocations

Mario Oscar Llano de l’auteur
religieux salésien de Don Bosco,

Université pontificale salésienne, Rome

Contributions

Ce texte est celui d’une intervention au Congrès européen 
des vocations (Budapest, Hongrie, 2 juillet 2010). Il se 
penche sur le rôle du prêtre dans la pastorale des voca-
tions à la lumière de l’enquête sur la pastorale des voca-
tions réalisée par l’Œuvre pontificale pour les vocations 
sacerdotales.

Le secrétariat européen pour la pastorale des vocations a 
exprimé le désir de disposer d’une illustration ou d’une réflexion opé-
rationnelle, fondée sur les données que l’Œuvre pontificale pour les 
vocations sacerdotales a recueillies à travers son enquête du second 
semestre de 2008. Cette enquête, intitulée : « La pastorale en faveur 
des vocations au sacerdoce ministériel dans la pastorale d’ensemble », 
porte sur le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations.

L’enquête a recueilli 52 réponses ; une majorité nationales, une 
certaine proportion continentales et d’autres simplement diocésaines. 
Elles ont été rassemblées en un long texte de 414 pages et elles 
donnent un écho particulier de ce qui se vit dans l’Église en ce 
domaine. Il me semble qu’il faudrait être attentif et s’interroger 
quelque peu sur le fait que beaucoup de pays ou centres nationaux 
des vocations n’aient pas répondu. Les réponses reçues laissent per-
cevoir des résistances, pas toujours rationnelles, face au « thème » 
que l’OPVS a proposé pour cette enquête. Il est jugé réducteur, ne 
méritant pas un traitement isolé, et qu’il faudrait éviter de revenir en 



124

Contributions

arrière en ce domaine. On voudrait, en revanche, qu’une plus 
grande attention soit accordée à la diversité des vocations qui existent 
au sein de l’Église. L’instrument obtenu est, bien évidemment, multi-
culturel et sera principalement utile dans les lieux où les communautés 
sont plus cosmopolite et les appartenances plus diversifiées. 

Je souligne dès à présent qu’au-delà des accords ou désac-
cords que l’enquête a pu susciter, j’ai personnellement le sentiment 
d’un thème intéressant et méritant une réflexion approfondie à des 
niveaux comme celui qui nous rassemble. Car, comme l’indiquait le 
pape Jean-Paul II, « le manque de prêtres est sans aucun doute une 
tristesse pour toute Église » (Pastores dabo vobis, 34).

Le travail demandé me conduit à me concentrer, autant que 
faire se peut, sur le rôle ou l’activité du prêtre ; je laisse par consé-
quent de côté ce qui concerne d’autres catégories de personnes ou 
organismes tels que le centre diocésain ou national des vocations, ou 
encore l’Œuvre pontificale pour les vocations, pour lesquels cette 
recherche comporte aussi de très nombreuses suggestions.

Le champ d’étude est très morcelé puisqu’il s’agit de lire paral-
lèlement les contributions de toutes les nations ayant fourni une 
réponse. Ces contributions émanent, en effet, des réponses données à 
un questionnaire systématiquement constitué de questions « ouvertes », 
de par la volonté de l’Œuvre pontificale pour les vocations et de ses 
consulteurs. Les propos ont été synthétisés et adaptés à la présentation 
que nous en donnons ici, et ils émanent d’auteurs différents dont les 
perspectives varient en fonction de l’expérience et de la formation 
antérieures ; c’est pourquoi il est aisé de repérer des discordances ou 
incohérences dans le texte de l’enquête, et même des propositions 
parfois discutables au vu de l’expérience d’autres lecteurs. Comme ces 
réponses n’obéissent à aucune recherche d’ordre quantitatif puisque 
les questions sont ouvertes, et qu’elles ne peuvent être ni ramenées à 
des données mesurables ni surtout comparées entre elles, elles se 
bornent à être des expressions individuelles qui, bien sûr, peuvent être 
émises par des personnalités de poids au sein des Églises particu-
lières, mais qui n’en demeurent pas moins limitées et non générali-
sables. Cela dit, elles peuvent malgré tout servir de base de confron-
tation, contribuer au dialogue ou inspirer des recherches ultérieures 
rigoureuses sur tel ou tel aspect plus particulier à ce domaine.

Il est par conséquent impossible de quantifier les choses de 
façon suffisamment uniforme pour parvenir à les comparer et à en 



125

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

tirer des indices statistiques significatifs, mais on peut relever des 
opinions et façons de voir qui, bien qu’assez spécifiques et partielles, 
ont néanmoins une valeur qualitative non négligeable. La qualité des 
personnes ou instances ayant répondu, l’ampleur des réponses et, en 
général, la sincérité et le réalisme dont elles font preuve nous per-
mettent en effet de disposer d’une radiographie suffisamment illus-
trée et enrichissante. Cet aspect est à considérer avec attention, 
surtout si l’on envisage d’en tirer un protocole de bonnes pratiques 
qui puisse être exposé et comparé aux procédures diversifiées des 
nations engagées au sein de ce secrétariat.

Un dernier commentaire sur la source de ce travail : le texte 
s’inspire de rapports rédigés en diverses langues, principalement 
l’anglais, l’espagnol, le français, le portugais, l’italien et l’allemand. 
En règle générale, on n’y trouve donc pas de citations littérales mais 
des synthèses et traductions relativement libres qui, sans modifier le 
sens fondamental, permettent d’en retenir l’essentiel.

Sur le plan des attentes générales, de très nombreuses expres-
sions rappellent l’importance et la nécessité d’une plus grande clarté 
en matière de pédagogie vocationnelle et d’un engagement plus 
résolu à promouvoir la culture des vocations [Mexique, Pérou]. En 
certains contextes, on éprouve le besoin de réactualiser le sens 
donné à une certaine prudence dans l’accueil des vocations, au 
discernement et à une formation aux métiers médicaux et psycholo-
giques, en se fondant sur une anthropologie chrétienne en conso-
nance avec l’enseignement de l’Église. En bien des diocèses, le dis-
cernement et la vérification des aptitudes aux fonctions, de 
l’adéquation à la formation et des dispositions à la vie sacerdotale, 
s’effectuent principalement à partir de longs processus d’accompa-
gnement de la vocation, dont la responsabilité est confiée à des 
prêtres mais qui, malheureusement, n’ont jamais reçu de formation 
suffisante en la matière [Viêtnam].

Un nombre important d’expressions insiste sur la nécessité de 
prévoir des ressources humaines et financières à la fois plus importantes 
et/ou plus assurées pour permettre la réalisation des tâches d’anima-
tion et de promotion des vocations [Bosnie-Herzégovine, France].

L’un des aspects caractéristiques de cette étude est le langage 
simple, direct, convivial, familier, utilisé par la grande majorité des 
informateurs au plan national. Certaines réponses laissent percevoir 
chez leur auteur une formation théologique et pastorale non négli-



126

Contributions

geable ; en d’autres, on constate un moindre niveau de culture en ce 
domaine. Dans la majorité des cas, on observe tout à la fois le désir 
et le besoin d’une formation pédagogique plus poussée. Il ne faudrait 
donc pas attendre un traité des vocations d’un exposé bref et partiel 
comme celui-ci, mais plutôt y voir une expression simple, synthétique 
et fondamentalement basée sur l’expérience et non sur une réflexion 
rigoureusement articulée. Il s’agit enfin d’une synthèse élaborée à 
partir d’éléments correspondant à des auteurs issus de contextes géo-
graphiques divers, dont les niveaux de réflexion sont variés et les 
attitudes fondamentales également différentes vis-à-vis de questions de 
ce genre. Dans l’ensemble, le résultat de cette étude spécifique sur le 
rôle du prêtre m’apparaît stimulant et je souhaite qu’elle puisse servir 
de référence pour comparer les expériences des nations européennes.

L’identité du prêtre, 
telle qu’elle ressort de l’enquête

L’identité des prêtres impliqués dans la culture actuelle est l’un 
des principaux défis de la vie de l’Église. Le presbyterium est appelé 
à connaître cette culture pour y implanter le germe de l’Évangile, c’est-
à-dire pour que le message de Jésus puisse devenir un appel véritable, 
compréhensible, empli d’espérance et d’à-propos, pour la vie des 
hommes et des femmes de ce temps, et particulièrement des jeunes.

Les responsables de la pastorale des vocations appartenant aux 
nations ayant répondu à l’enquête, perçoivent en général positive-
ment l’engagement des prêtres en ce domaine et soulignent leur 
dévouement au ministère, le témoignage de bon nombre d’entre eux, 
leur sérénité et la joie de leur vocation propre qui suscitent à leur tour 
des vocations. Le Canada anglophone signale que plus de 80 % des 
prêtres ont manifesté l’influence positive de tel ou tel autre prêtre dans 
une décision de vocation, mais les auteurs font également remarquer 
que l’activisme et la négligence de certains, du fait de motifs ou de 
crises évolutives, affectives, pastorales, spirituelles ou sociales, nuisent 
à leur activité en réduisant l’intensité de leur vocation personnelle, 
transformant leur ministère à en un simple rôle formel ou fonctionnel, 
qui les porte au découragement et à la tristesse. On relève chez cer-
tains prêtres une sorte de routine, de déclin progressif de l’aspiration 



127

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

spirituelle, de vie solitaire et psychologiquement isolée, ainsi qu’un 
investissement dans des questions étrangères au ministère sacerdotal ; 
cela engendre des attitudes d’indifférence ou d’apathie, et les rend 
impuissants ou inféconds du point de vue de leur impact vocationnel 
sur d’autres éventuels candidats. Un membre du continent européen 
fait remarquer que « l’hiver vocationnel » de ce temps produit chez les 
prêtres des réactions diverses dont le dénominateur commun est le 
chagrin, l’inquiétude, vécus comme une grande épreuve et un mal 
pour la communauté chrétienne. Enfin, certains ont signalé la richesse 
que représentent beaucoup de prêtres âgés qui, en dépit de leur âge 
précisément, ont un rôle de premier plan dans la proposition de la 
vocation, alors que certains jeunes manifestent un pessimisme préma-
turé par rapport au contenu de la vocation.

Bien des réponses indiquent que les prêtres exercent une action 
pastorale multiforme, où l’on trouve toute la diversité des articulations : 
martyria (prédication), koinonia (groupes et communautés), diakonia 
(charité), liturgia (sacrements et prière). Moins souvent, bien qu’elles 
ne manquent pas, les préférences vont prioritairement aux actes 
kérygmatiques et liturgiques, à la prédication et aux sacrements ; un 
moindre nombre signale la prédication et la charité. Quelqu’un s’est 
même efforcé de hiérarchiser, en indiquant que le culte constitue 
l’action principale et que viennent ensuite la parole, la construction de 
la communauté et le service de la charité. D’après un autre, ces fonc-
tions ecclésiales sont vécues différemment selon les contextes et les 
personnes : certains préparent la liturgie et la vivent bien, et d’autres 
la vivent platement, sans conviction, et montre en main ; d’après 
d’autres remarques encore, les jeunes prêtres s’orientent et s’inves-
tissent davantage dans les expressions cultuelles, les plus âgés étant 
plus attentifs à la charité. Cette variété ne doit pas être un sujet de 
crainte ; elle permet de comprendre que ces accents peuvent être de 
caractère plus temporaire ou plus permanents ; le critère pour évaluer 
le bien-fondé de la pratique consiste, en ce cas, à voir si ce qui est 
réalisé ou privilégié, répond bien à un besoin véritable et à une atti-
tude ne relevant ni de l’idéologie ni du fondamentalisme. La préfé-
rence pour un aspect est légitime dès lors qu’elle répond à une néces-
sité concrète et ne retranche pas de la totalité de la pratique ecclésiale.

Le peuple de Dieu accorde de la valeur à la sainteté de ses 
prêtres, à leur témoignage, à leur travail missionnaire, à leur créati-
vité pastorale, à leur présence à des postes particulièrement difficiles 



128

Contributions

[CELAM], à leur proximité des réalités vécues par les laïcs, à leur 
implication dans le cheminement de la communauté, à leur style 
relationnel simple et direct, positif, à leur témoignage de prière et de 
vie intérieure, à leur aptitude à ce que les temps communautaires 
soient vivants [Italie]. Beaucoup de prêtres manifestent une identité 
complète, à la fois pasteurs, prêtres et prophètes du Christ [Canada, 
Costa Rica] ; ils s’en tiennent aux points classiques et stables de la 
doctrine du sacerdoce et se montrent obéissants à l’Église [Colombie] 
en se dispensant de mettre en avant leurs accents théologiques indi-
viduels [Liechtenstein, Kazakhstan]. Ce à quoi l’on attache de la 
valeur et que l’on attend d’un responsable spirituel, c’est qu’il soit 
fidèle aux conseils évangéliques, en contact avec le monde de la 
souffrance, de la maladie et des prisons pour leur apporter soutien 
et réconfort, à l’image du Christ Jésus, chef et pasteur de l’Église ; 
qu’il ait l’esprit d’initiative et de créativité, soit homme de Dieu et 
saint homme, homme de confiance et homme du sacré [Congo, 
Togo]. On désire qu’un prêtre ait une vie de prière, qu’il soit dispo-
nible et capable de service gratuit [Sénégal], qu’il soit bon pasteur, 
actif et patient, prêt à recevoir les confidences et à écouter, prêt à 
aider les plus pauvres – y compris économiquement – capable de 
prêcher, ouvert à tous, respectueux de tous et capable de permettre 
la participation de tous [Soudan]. On souligne la grandeur du prêtre 
qui sait se montrer disponible, humain dans les relations, cohérent 
dans la vie, aimable, joyeux, attentif aux moments importants de la 
vie d’autrui, à ce qui est simple, à ce qui convient dans la célébra-
tion. Il est perçu comme un maître, un éducateur, un témoin, un pont 
entre Dieu et les hommes [Mexique], lorsqu’il est capable d’exercer 
l’autorité de manière responsable [Australie].

En certains contextes, le choix du sacerdoce représente un sacri-
fice tout particulier pour les jeunes des communautés locales 
[Géorgie] ; de plus, le sacerdoce ministériel est lui-même une forme 
de service, d’abnégation, de sacrifice, de don de soi par amour 
[Philippines, Viêtnam], et on lui reconnaît de la valeur lorsqu’il est 
synonyme de témoignage et d’attention donnés à ceux qui souffrent, 
aux marginalisés ou aux personnes en danger [Brésil]. Beaucoup de 
prêtres sont manifestement tournés vers le service, ils sont ministres de 
la Parole, prêtres de l’autel, complaisants et heureux dans le soin des 
pauvres [Antilles]. Quoi qu’il en soit, la valeur donnée au sacerdoce 
dépend beaucoup de la composition socioculturelle et de l’histoire 



129

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

concrète des pays et des villes, de l’immigration étrangère et des 
migrations internes qui façonnent la figure culturelle et religieuse d’un 
pays, et beaucoup de gens montrent qu’indépendamment de cela ils 
accordent beaucoup de valeur à l’image du prêtre [Argentine].

En outre, la situation de départ des candidats issus de familles 
problématiques, rend plus difficile leur découverte et leur accueil de 
la vocation ; et ceci plus encore, lorsque les jeunes n’ont guère déve-
loppé l’aptitude à la décision et craignent de s’engager dans une 
vocation à vie [Hongrie]. Par ailleurs, du fait de raisons culturelles et 
d’évangélisation rare ou insuffisante, « la vocation est un mot et une 
réalité "obscure" pour la compréhension des jeunes du xxie siècle, car 
ils ignorent qu’ils ont été appelés dès le jour de leur naissance et que 
donc ils sont moins encore en mesure de réfléchir à ce à quoi ils sont 
appelés ; il arrive même fréquemment qu’ils passent toute leur exis-
tence sans être capables d’effectuer le discernement nécessaire sur le 
plan de Dieu dans leur vie  [Costa Rica]. Il faut ajouter que la crise 
éthique et morale du monde contemporain ne favorise plus les voca-
tions ; les nouveaux candidats manifestent souvent des insuffisances 
non négligeables [Congo]. En d’autres contextes cependant, au beau 
milieu des guerres et des processus de transformations sociales, ce 
que représente le sacerdoce est source d’espérance parce que la 
société est en quête de valeurs et de personnes ou modèles de réfé-
rence au plan éthique et moral [République démocratique du Congo]. 
Mais il arrive aussi que l’image du sacerdoce soit remise en question 
par les prêtres eux-mêmes. D’où le besoin de recourir à l’éclairage du 
concile Vatican II qui a fourni des réponses en anticipant sur les trans-
formations sociales et sur la perception et la place du prêtre. Il faut 
une image « lisible » du prêtre dans la société et dans l’Église [Pérou, 
USA, Vietnam, Belgique flamande, Belgique francophone].

Par conséquent, tout en soulignant que la vie doit se concevoir 
comme une vocation et qu’il faut bien évidemment comprendre le 
sacerdoce comme le choix « de faire le bien » et « de se donner aux 
autres » ; il ne faut pas pour autant oublier que nous sommes appelés 
par Dieu et que, par conséquent, la vocation sacerdotale n’est pas 
seulement de l’ordre de la bonne inclination personnelle, du travail, 
ou du simple service [Russie].

Les tâches pastorales du prêtre sont plus souvent abordées que 
ne l’est sa configuration au Christ Prêtre ; il faudrait au contraire se 
demander si la vie sacerdotale se vit vraiment tout entière in persona 



130

Contributions

Christi, ou bien comme un agent commercial, économique, ou autre 
[Cuba]. Beaucoup de prêtres sont en effet de plus en plus isolés et 
pressurés tout en refusant la fraternité sacerdotale, la prière person-
nelle et l’activité pastorale, et ils sont marginalisés, perçus comme 
des « travailleurs sociaux » et des « distributeurs » de sacrements et 
de funérailles. Les prêtres semblent se perdre eux-mêmes et perdre 
leur identité, et cela parce que leur image tend de plus en plus à se 
limiter au seul niveau paroissial ou communautaire [Irlande].

Malgré le profond respect des laïcs vis-à-vis du ministère sacer-
dotal [Canada], la présence du prêtre est perçue négativement 
lorsqu’elle s’éloigne de l’idéal prêché [Hongrie], lorsqu’on constate 
que les prêtres sont « très pris, âgés, agacés ou irrités, tristes… » 
[Canada], ou qu’ils sont trop liés à des fonctions bureaucratiques ou 
à une image de type superficiel [Costa Rica, Équateur], ou encore 
lorsque le prêtre « n’est pas de ce monde mais d’un autre » 
[Espagne]. Il semble même que les laïcs, les familles et les catéchistes 
soient plus attentifs que les prêtres à la dimension de vocation [Italie]. 
Ce que l’on conteste aux prêtres, c’est le manque de ponctualité, le 
contre-témoignage, le favoritisme, la prétention, l’abus de pouvoir, 
le profit allié au ministère, la sécularisation, l’inhumanité, le refus de 
prendre soin des malades ou de ceux qui souffrent [Mexique], l’apa-
thie et l’ennui, le manque de compréhension des limites d’autrui, les 
manquements ou la duplicité au plan de la morale et du célibat ou 
d’un respect minimum des personnes, les aspects vides, obsolètes ou 
ennuyeux des prédications [Corée, Belgique francophone, Pérou, 
Irlande, Italie]. Le prêtre doit éviter l’arrogance et la pédanterie, le 
cléricalisme, le manque de temps pour présider les assemblées litur-
giques, prêcher comme il convient, assurer la direction spirituelle et 
les conseils nécessaires à ses fidèles [Congo], le style dictatorial dans 
les rapports interpersonnels [Soudan], le pessimisme et les attitudes 
négatives [Italie], l’attachement et la recherche d’argent et de biens 
matériels qui lui permettent de vivre dans l’opulence alors que ceux 
qui lui sont confiés vivent dans des contrées très pauvres et des 
conditions parfois inhumaines [Guinée, Nigéria], et enfin la pauvreté 
ou le manque de formation [Australie]. Sont également objets de 
critique les prêtres qui pratiquent une politique consistant à dire de 
belles paroles mais à ne rien faire [Philippines]. Le prêtre doit éviter 
que les jeunes puissent dire ou penser : « Je veux devenir prêtre, mais 
je ne veux pas devenir comme toi », c’est-à-dire que son style de vie 



131

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

doit être attirant, beau, équilibré, capable de conquérir le cœur des 
jeunes [Belgique flamande].

Les connotations théologiques relatives à l’identité du prêtre 
(usage de l’autorité, libération, prédication) influent certainement 
beaucoup sur les processus de promotion et de croissance des voca-
tions [Costa Rica]. Il arrive parfois aussi que les sectes répandent une 
prédication hostile à la vocation sacerdotale [Soudan]. Quoi qu’il en 
soit, c’est bien évidemment l’identité vécue qui compte chez les 
jeunes pour réfléchir et éclairer correctement leurs décisions par 
rapport à l’état de vie sacerdotal.

La pastorale des vocations devrait aujourd’hui montrer le 
visage d’une Église capable de se soucier des inquiétudes des 
milieux les moins favorisés de la société [Costa Rica]. A un style 
souvent peu attirant, s’ajoute le scandale des abus sexuels qui a 
affaibli le respect et la valeur que le peuple attachait à ses prêtres 
[Nouvelle Zélande] ; disons même que les fidèles laïcs ne tolèrent 
plus les actes peccamineux commis par des prêtres [Congo]. 

Tout prêtre est un promoteur de vocations

Le prêtre est toujours un promoteur de vocations [Costa Rica, 
Mexique] et son courage dans l’annonce des vocations est la clef 
pour l’efficacité de cette pastorale [Pologne]. Le prêtre ne peut être 
appelant pour personne si sa vie n’est pas une réponse concrète à 
l’appel du Christ dans l’Église [Cuba]. Le moment privilégié de la 
pastorale des vocations, c’est précisément le témoignage du prêtre 
[Pologne]. Il faut qu’au plan de leur attitude personnelle, les prêtres 
puissent dépasser la timidité ou ce qui retient leur conscience, pour 
présenter la vocation chrétienne et sacerdotale comme une option de 
vie différente de celle que propose la société postmoderne [Colombie].

Il faut absolument réactualiser que ce qui concerne le ministère 
sacerdotal [Ghana], particulièrement les modalités de communica-
tion (langages et images), en accordant une plus grande attention au 
contexte actuel, habitué à recevoir des messages brefs mais incisifs, 
en veillant aux modalités en vigueur dans les média [Italie] et en 
apprenant à accueillir les vocations à tout moment et en tout lieu où 
elles se manifestent [Hongrie].



132

Contributions

Le service rendu par le prêtre dans le domaine des vocations 
suppose une formation au traitement des personnes, aux relations 
humaines, à la connaissance de la théorie et des pratiques du discer-
nement et de l’accompagnement vocationnel ; il suppose également le 
soutien des sciences humaines – spécialement de la psychologie –, 
ainsi qu’une formation à partir d’expériences et d’autres activités 
pratiques pouvant aider le prêtre à découvrir et accompagner les 
vocations [Mexique, Pérou, République démocratique du Congo].

Le prêtre qui apporte une précieuse contribution à la pastorale 
des vocations est celui qui dialogue en permanence, qui accom-
pagne les personnes en percevant clairement leurs inquiétudes, qui 
organise des rencontres avec les instances diocésaines ou leur envoie 
des jeunes, qui promeut des activités sportives, des randonnées, des 
pèlerinages et des camps [Pérou] ; en un sens, le prêtre qui accepte 
d’être « pêcheur d’hommes » exerce une pastorale des vocations.

Une responsabilité particulière revient à tout prêtre dans la prise 
de conscience de la vocation ; de ce fait, il peut y appeler l’attention 
des membres des groupes de prière et autres associations pieuses. 
On souligne en particulier le caractère central de la célébration 
eucharistique pour que l’appel au sacerdoce soit perçu de façon 
consciente, active et fructueuse (cf. Ecclesia de Eucharistia 31) [USA].

Le prêtre est l’homme de l’accompagnement personnel et de 
groupe [Guinée], à travers les rencontres formelles ou informelles 
[Sénégal] ; il se doit notamment d’accompagner les séminaristes et 
ceux qui veulent discerner leur vocation [Costa Rica].

Il est particulièrement important pour la promotion des vocations 
sacerdotales que le prêtre soit enthousiaste, qu’il se montre heureux 
pour attirer les jeunes [Antilles], et également qu’il porte intérêt à 
l’évangélisation et à la catéchèse, et ne donne pas l’impression de 
vouloir faire carrière pour s’enrichir ou pour d’autres intérêts [Arabie].

C’est par le prêtre que passe l’application des projets natio-
naux et diocésains des vocations. La paroisse est le lieu particulier 
d’une animation en faveur des vocations, et c’est là qu’interviennent 
le curé et le conseil pastoral afin que la pastorale des vocations 
devienne l’essentiel de la pastorale [Pérou]. Il arrive malheureuse-
ment parfois que l’effort du Centre national des vocations, les instru-
ments et l’action proposés ne débouchent pas comme il le faudrait 
au niveau de la paroisse, et en particulier avec le prêtre [Italie].



133

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

Pour être promoteur de vocations, il faut que le prêtre connaisse 
la pastorale des vocations sous sa forme renouvelée ; et il faut aussi 
une perception renouvelée de cette pastorale. Il faut que le renou-
veau aussi bien magistériel que théologique et pastoral se concrétise 
en ce qui concerne la pastorale des vocations [Allemagne]. En cer-
tains pays, on estime qu’on y est parvenu, que c’est positif et qu’il 
faut poursuivre [Pologne, Liechtenstein, Guinée, Italie, Écosse] ; en 
d’autres, on a le sentiment d’en être encore loin et cela paraît quasi 
inatteignable [Argentine, Canada, Cuba, Bosnie-Herzégovine]. En 
certains contextes, on a le sentiment que le renouveau de perception 
des choses n’a pas encore atteint la pratique [CELAM, Mexique]. 
Certaines orientations semblent désormais inéluctables.

Il faut que la pastorale des vocations soit conçue comme une 
perspective originaire de la pastorale. Il faut également qu’elle soit 
accueillie par tous les membres de l’Église à travers un engagement 
vigoureux et décidé, car elle ne constitue pas un élément secondaire 
ou accessoire, isolé ou sectoriel, mais plutôt une activité intimement 
inscrite dans la pastorale générale de chaque Église particulière et 
appelée à s’adapter et à s’identifier totalement au soin habituel des 
âmes en tant que dimension connaturelle et essentielle de la pasto-
rale ecclésiale (cf. PDV 31) [Costa Rica].

Il faut remettre à jour la pédagogie [Pérou] en ayant pour 
objectif de créer une culture des vocations et de promouvoir de nou-
velles connaissances et compétences méthodologiques. Pour cela, la 
clef fondamentale est le témoignage personnel [Cuba, Mexique] qui 
peut réduire la distance entre prêtres et jeunes gens [Sénégal].

Pour créer et fortifier la conscience que l’équipe d’animation 
des vocations a de sa vocation particulière, et pour qu’il y ait une 
sensibilisation permanente et une responsabilisation de la commu-
nauté vis-à-vis de la vocation sacerdotale, il faut que cette vocation 
entre dans les programmes pastoraux comme une activité propre et 
explicite par elle-même.

Cela suppose de créer et de définir des domaines où l’on 
pourra exposer le contenu explicite de la vocation sacerdotale, en 
l’insérant dans un itinéraire d’accompagnement personnel et en 
groupe (groupes vocationnels et/ou pré-séminaire) [Espagne]. Il faut 
en même temps qu’au niveau théologique et systématique, on clarifie 
et approfondisse sans cesse ce en quoi consiste l’identité sacerdo-
tale, pour que cela converge avec la pastorale [Belgique flamande].



134

Contributions

Cet effort ecclésial, qui est normalement celui de tout prêtre dans 
son rayon d’action, doit aller de pair avec une pastorale des voca-
tions caractérisée par le témoignage, la communion, la quotidien-
neté, l’écoute, la vérité dont découle la liberté, cette pastorale orien-
tant vers l’Évangile de l’appel et replaçant au centre la personne et 
ses choix ainsi que l’utilisation des nouveaux langages de communi-
cation des adolescents et des jeunes, pour faire en sorte que l’Évan-
gile de la vocation soit annoncé, en reliant le tout à la prière [Italie].

Enfin, toutes les indications données valent pour le service que les 
prêtres rendent à la vocation sacerdotale, et ce que nous rapportons 
vaut aussi pour l’itinéraire de la pastorale des vocations presbytérales.

Le prêtre, promoteur de la vocation 
car homme de la charité

Le prêtre idéal est « une personne qui vit pour les autres » 
[Hongrie]. On en attend un témoignage de présence, d’attention, de 
service, particulièrement envers le monde des pauvres, les préférés 
de Dieu, par la mise en valeur des groupes Caritas et d’autres asso-
ciations [Cameroun, Guinée, Nigéria, Sénégal].

L’Église manifeste qu’elle apprécie positivement le témoignage 
des prêtres qui accordent du temps, de la proximité, du soutien éco-
nomique aux plus pauvres, aux nécessiteux [Ghana, Kazakhstan] et 
aux malades [Antilles]. En certains contextes, comme par exemple en 
Amérique latine, l’Église est parvenue à définir avec de plus en plus 
de précision qui sont les pauvres et les exclus (indigènes, afro-amé-
ricains, porteurs et victimes de maladies graves, migrants, jeunes 
gens et jeunes filles soumis à la prostitution infantile, victimes de la 
violence, personnes non seulement exploitées mais considérées 
comme superflues et que l’on peut rejeter). Le peuple de Dieu ressent 
donc le besoin d’avoir des prêtres qui soient également disciples, 
aient une profonde expérience de Dieu, soient configurés au Bon 
Pasteur, attentifs aux besoins des pauvres, investis dans la défense 
des droits des faibles et promoteurs d’une culture de la solidarité 
[Brésil], qui accordent une attention particulière aux enfants pauvres, 
aux marginalisés, aux défavorisés et leur proposent même un véri-
table chemin de vocation [Pérou]. L’« option préférentielle pour les 



135

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

pauvres », lorsqu’elle est vécue sans radicalisation politique ni idéo-
logique, et avec maturité et largesse, est très importante pour la 
vocation, la formation et l’activité pastorale des prêtres [Argentine]. 
La proximité des prêtres avec les pauvres, dans les secteurs périphé-
riques des grandes villes et de leurs cordons de misères, fait partie 
des aspects les plus forts. La présence au milieu des plus vulnérables 
et l’aide humanitaire prodiguée en cas de désastres naturels ont 
toujours beaucoup de sens et sont efficaces [Colombie].

Cette présence est aussi une demande faite au prêtre par les 
laïcs. Face à la richesse et au pouvoir, se dresse une masse de néces-
siteux et de pauvres que le témoignage du service de la charité 
donné par des prêtres touche au plus près ; l’Église attache du prix 
à ces attitudes sacerdotales, même lorsque la société n’est en mesure 
ni de les remarquer, ni de les reconnaître [Costa Rica]. Le pourcen-
tage de personnes qui rendent ce service paraît encore très faible et 
semble se concentrer principalement dans les communautés rurales 
ou indigènes, aux périphéries des grandes villes et dans l’attention 
portée aux malades, ainsi que dans les communautés de base dont 
ont surgi beaucoup de vocations [Honduras].

La proposition de libération par la non-violence et l’absence de 
domination est donc la meilleure façon de discerner sa propre voca-
tion à partir d’un programme ou projet de vocation. L’expérience du 
service, particulièrement là où elle est bien préparée et où on 
l’oriente et l’enrichit en lui donnant un sens fiable et en la fondant sur 
une expérience profondément humaine, conduit en effet la personne 
à la fois à mieux se connaître elle-même, à reconnaître la dignité 
d’autrui, et à comprendre la beauté du don de soi aux autres ; et elle 
engendre une vocation de service de l’Église et du monde qui est au 
centre de la vocation chrétienne. Une telle expérience mûrit et amé-
liore le cheminement de vocation des jeunes, des séminaristes et des 
jeunes prêtres [Vietnâm]. En d’autres contextes, même si l’engage-
ment social des prêtres est largement positif, on ne réalise pas qu’il 
se situe dans le cadre de la foi et il arrive même qu’on le conçoive 
comme opposé au culte. Par conséquent, si ce type d’engagement 
n’est pas pratiqué, c’est souvent et surtout du fait de la diminution 
des membres du clergé pour les services liturgiques et sacramentels 
[Allemagne] ou bien parce qu’on accorde davantage d’importance 
à la bureaucratisation et à l’activisme pastoral [Italie], ou encore 
parce que les prêtres n’ont pas suffisamment le désir de fréquenter 



136

Contributions

les plus pauvres de la communauté [Irlande]. Le volontariat, la 
Caritas des jeunes, la participation à des ONG ou à des groupes 
missionnaires peuvent être d’authentiques écoles de vocations 
[Espagne, Ghana, Mexique, Pérou, Bulgarie, France]. Mais cela 
varie d’un pays à l’autre ; en certains cas, cela donne des vocations 
sacerdotales [Ghana, Pérou], en d’autres beaucoup moins 
[Colombie], et il arrive même parfois que l’expérience soit quasi-
inconnue [Kazakhstan, Arabie].

De toute manière, on pourra difficilement faire percevoir la 
vocation au sacerdoce et/ou à la vie consacrée si on ne se préoc-
cupe que d’encourager les vocations au volontariat social chrétien. 
Par le chemin de la foi, de la prière et de la vie chrétienne en tant 
que suite du Christ, toute personne peut percevoir sa vocation parti-
culière [Espagne]. Le prêtre devrait faire en sorte que, dans les 
paroisses et les écoles catholiques, l’action caritative s’intensifie chez 
les jeunes [Mexique], en soulignant la gratuité de cette action – 
qu’elle soit épisodique ou permanente – pour leur apprendre à vivre 
la dimension de charité [Russie], en les aidant à se réaliser [Bulgarie] 
et en les rendant capables de donner de leur temps et de leurs éner-
gies avec altruisme [Irlande].

Le prêtre, promoteur de la vocation 
par la construction de la communion

Le prêtre dirige la « symphonie du oui » dans la pastorale ordi-
naire des vocations [Italie]. Il est considéré comme un guide spirituel, 
un accompagnateur, et sa présence chrétienne donne sens au groupe. 
Il est la tête ou encore le cœur qui unit et encourage tous les membres, 
en s’investissant lui-même dans toute une activité en faveur de la pro-
motion des vocations. Comme il passe par toutes les pastorales et 
services des communautés, il peut plus aisément établir la communion 
entre tous (la formation à ce type de présence commence dès le sémi-
naire) [Sénégal, Brésil]. Tous les événements de la vie de la commu-
nauté ecclésiale, catéchèses, réunions, rencontres, réflexions, concours 
des vocations, pèlerinages, sont des occasions de créer une apparte-
nance à l’Église à partir de l’animation et de la formation [Brésil].



137

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

La pastorale des vocations se réalise aussi en groupe, en com-
munion, en équipe, ceux-ci étant constitués et formés pour travailler 
avec les familles, les communautés, les écoles, les groupes d’adoles-
cents et de jeunes à partir des semaines pour les vocations, des 
visites sporadiques aux écoles et aux groupes, de la préparation aux 
ordinations sacerdotales et à d’autres étapes de vocations [Brésil]. 
« Il faut que la promotion des vocations se développe d’une manière 
qui la fasse apparaître de plus en plus comme un engagement fon-
damental de toute l’Église » [Espagne – Jean-Paul II].

Dans ces groupes ou équipes, la présence sacerdotale engagée 
joue un rôle capital pour la vie des communautés et des mouvements, 
à travers la prédication et la célébration, le discernement des cha-
rismes et des ministères de la communauté ; par sa propre vie, le 
prêtre attire à la sainteté, à la prière, à l’engagement moral et à la vie 
liturgique, en étant en outre le garant du service de la charité [Canada, 
CELAM, Costa Rica]. Chef et pasteur, il se fait guide et maître de tous 
les membres de la communauté qu’il anime, accompagne et fortifie ; il 
en est pédagogue, enseignant, accompagnateur et compagnon 
d’aventure spirituelle [Équateur, Bosnie-Herzégovine] et devient ainsi 
l’être le plus important et l’homme de confiance de la population 
[Pérou]. La présence du prêtre est fondamentale pour les groupes et/
ou mouvements car il permet d’orienter et de définir le cheminement 
vers un sens de la vie et vers des spiritualités inhérentes aux proposi-
tions faites [Italie, Kazakstan]. En certains mouvements, le prêtre a une 
telle importance dans le cheminement du groupe que cela l’empêche 
d’être pleinement lui-même et de se situer en permanence sur le même 
registre ecclésial que le reste de la communauté chrétienne [Italie].

Le rôle du prêtre est important pour qu’un plus grand nombre 
de personnes et de groupes s’investissent dans le service des voca-
tions. Mais les prêtres ne sont pas toujours aussi conscients qu’ils le 
devraient de leur responsabilité d’animation dans le domaine des 
vocations, parmi les animateurs pastoraux, enseignants, respon-
sables de l’orientation scolaire, paroissiens, catéchistes, religieux et 
religieuses du secteur, etc. [Canada]. Là où, toutefois, cela se vit 
positivement, le rôle exercé par le prêtre se caractérise par l’amitié, 
la coresponsabilité, la proximité et la proposition de formation aux 
animateurs [Géorgie, Costa Rica, Mexique, Irlande, Nouvelle-
Zélande]. Le prêtre fait appel aux laïcs, aux familles, aux groupes, 
aux associations et aux mouvements, et les fait grandir dans le désir 



138

Contributions

de soutenir les vocations par la prière – ce qui n’est pas rien ! 
[Kazakhstan] – par exemple, en récitant le chapelet quotidiennement 
en faveur des vocations [Nouvelle-Zélande] et par d’autres moyens 
matériels de soutien et d’action [Antilles, Guinée, Ghana, Haïti, 
USA, Mexique], ainsi que par un travail dans les médias [Équateur], 
la catéchèse ou l’animation liturgique [Pologne].

Le prêtre joue aussi un rôle important dans les relations entre la 
communauté chrétienne et le séminaire, en construisant des liens de 
sympathie et de proximité qui peuvent aider les fidèles à se soucier 
des jeunes vocations et à les soutenir concrètement, particulièrement 
en favorisant la confiance entre les gens et la crédibilité du séminaire 
et des séminaristes à partir de leur propre témoignage [CELAM, 
Mexique, Honduras]. Si le séminaire est maintenu éloigné – et cela 
dépend fondamentalement de l’attitude des formateurs – la confiance 
dans le séminaire et dans la vocation sacerdotale diminue [USA]. Le 
séminaire a connu une réelle évolution en tant qu’institution ; il est 
passé d’une perception d’éloignement et d’étrangeté à la constitution 
d’un lieu-signe, toujours plus ouvert à la vie ecclésiale diocésaine, et 
un centre de référence pour le cheminement des communiants, des 
confirmands et de ceux qui s’orientent vers le ministère [Italie].

Le prêtre, promoteur des vocations 
par l’annonce de la vocation sacerdotale

« Dans la complexité du monde actuel, le pluralisme culturel et 
religieux embarrasse et désoriente bien souvent les membres de la 
communauté. Une catéchèse d’évangélisation est indispensable pour 
éduquer les chrétiens à vivre leur vocation de baptisés au sein de ce 
monde pluriel, en maintenant leur identité de croyants et de membres 
de l’Église, ouverts au dialogue avec la société et le monde » 
(Directoire national de la catéchèse, Brésil, 215). En expérimentant et 
annonçant cette Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, les catéchistes contri-
buent à éveiller et à encourager des vocations, dans la mesure où ils 
reprennent l’appel que Jésus lui-même adresse à ses disciples et qu’Il 
continue de nous adresser aujourd’hui [Brésil]. La maturation de la foi 
est inséparable de la vocation ; là où il n’y a pas d’éveil de la foi, pas 
de rencontre avec Jésus, la voix de Dieu ne peut pas se faire entendre. 



139

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

Certains pasteurs soulignent que les difficultés des vocations ne se 
situent pas tant au niveau de la pastorale des vocations qu’au niveau 
de la pastorale de la foi. C’est dans les lieux où se trouvent des per-
sonnes initiées à la vie chrétienne que surgissent des vocations. Il faut 
que la foi soit priée, célébrée, vécue, personnalisée, étudiée, appro-
fondie, qu’on en ait souffert et qu’elle ait été éprouvée pour qu’elle 
puisse s’affermir et déboucher sur un choix de vocation [Espagne].

Il faut une nouvelle évangélisation « des vocations » qui sache 
rendre son sens à une « culture des vocations » plus diffuse et qui se 
réalise dans la synergie des vocations. Il faut notamment une nou-
velle annonce qui suive une relecture ecclésiologique et christocen-
trique des contenus des vocations [Italie].

En certains contextes, on attire beaucoup l’attention et la 
réflexion sur le ministère sacerdotal au cours des célébrations litur-
giques, sur la prière pour les vocations et la formation des prêtres, 
en craignant qu’un coup ait été porté à la pérennité de l’annonce de 
l’Évangile ; mais mieux vaut que les prêtres continuent de parler de 
la beauté du ministère ordonné plutôt que de signaler constamment 
la crise numérique des prêtres [Italie].

La proposition doit être directe, claire, adressée à tous ceux qui 
paraissent ne pas y opposer de résistance et, parfois, aussi à ceux 
qui s’y opposent ; beaucoup de gens s’interrogent concrètement sur 
la vocation sacerdotale, comme l’indiquent les enquêtes effectuées 
[Espagne]. L’annonce doit concerner tous les âges et toutes les cir-
constances [Hongrie] (sacrements, ordinations, professions reli-
gieuses, Journée mondiale de prière pour les vocations, évangiles 
des vocations des premiers dimanches du cycle ordinaire de l’année 
liturgique, retraites, grands événements, journée des séminaires, 
etc.) [Irlande, Italie, Écosse, Espagne], sans se limiter aux aspects 
sacramentels et/ou dogmatiques du sacrement de l’ordre ; elle doit 
se traduire par une communication positive et par une formation à 
communiquer positivement sur les vocations spécifiques [France]. 
L’annonce n’est pas motivée par la baisse numérique des sémina-
ristes mais par la certitude, empreinte d’espérance évangélique, que 
le Maître de la moisson sait dépasser nos anxiétés pastorales et 
personnelles, aussi légitimes et compréhensibles soient-elles [Italie].

Les divers textes utilisés en catéchèse, particulièrement ceux qui 
sont destinés à la préparation des enfants à la première communion, 
à la confirmation ou à la préparation des parents au baptême de 



140

Contributions

leurs enfants, comportent des thématiques qui aident à prendre 
conscience de la diversité des vocations au sein de l’Église. On insiste 
particulièrement sur la vocation et les vocations en bien des activités 
de catéchèses, livres et matériaux, mais sans faire référence à une 
« dimension vocationnelle » particulière ; on présente plutôt cela, la 
plupart du temps, comme une partie importante de la catéchèse 
parmi d’autres [Costa Rica, Colombie, Vietnam]. Il existe aussi des 
programmes spécifiques d’annonce de la vocation – tels que Fishers 
of Men [Pêcheurs d’hommes] –, qui proposent des services adaptés 
et organisés, accompagnés d’un programme d’animation, d’inter-
views de prêtres, d’un atelier qui leur est spécifiquement destiné, 
d’une possibilité d’échanges et de suivi au plan national [USA].

C’est normalement à travers la personne du prêtre lui-même 
que s’exerce l’annonce première et fondamentale ; son style de vie 
en est le meilleur indicateur. Celui qui vit sa réponse au Seigneur 
avec amour et générosité, sera un grand promoteur et annonciateur 
de la vocation. Mais celui qui ne sait manifester qu’épuisement, 
double vie et incohérences, sera dans l’incapacité de motiver les 
autres à un choix de vocation [Brésil, CELAM, Colombie].

Le prêtre, promoteur de vocations 
à travers la liturgie et la prière

Le prêtre est l’âme de la communauté de prière pour les voca-
tions [Hongrie]. « Toute vocation naît de l’"in-vocation" » ; toute célé-
bration des vocations est donc un événement, une rencontre de la 
Trinité qui appelle tout homme ou femme en ce monde. Les commu-
nautés chrétiennes ont mis au point des initiatives de prière en tout 
genre pour permettre de prier pour les vocations ; il y en a même qui 
comportent des prières incessantes, le jour et la nuit [Vietnam, Italie, 
Espagne]. De nombreuses vocations sacerdotales naissent « autour de 
l’autel » [Hongrie]. La prière est le premier devoir pastoral, un acte 
irremplaçable, une œuvre pastorale. « Si la prière est la voie naturelle 
de recherche de la vocation, aujourd’hui comme hier, ou mieux 
comme toujours, il faut des éducateurs de vocations qui prient, 
enseignent à prier et apprennent à invoquer » (NVNE, 35) [Espagne].



141

Le rôle du prêtre dans la pastorale des vocations aujourd'hui

La célébration liturgique est une occasion unique de promouvoir 
les vocations. Il faudrait éviter que certains moments de prière 
puissent ôter à la liturgie son rôle spécifique et véritable : être un lieu 
d’éveil des vocations [CELAM]. Une célébration bien menée mani-
feste aux fidèles la beauté du sacré et les incite au désir de l’imiter 
[Costa Rica, Haïti].

Les intentions de prière et les homélies sont des moments privi-
légiés de célébrations liturgiques pour aborder la question des voca-
tions [Cameroun], de même que certaines fêtes ou mémoires particu-
lières (Dimanche du Bon Pasteur, Journée pour la sanctification du 
clergé, fête du Sacré-Cœur de Jésus, fêtes des saints, fêtes mariales) 
[Congo, Brésil, Pérou] ou que les expériences de lectio divina [Costa 
Rica] et les grands moments de rassemblements de foi entre jeunes 
(Journées mondiales de la jeunesse) [USA, Italie] ou encore que 
d’autres événements locaux tels que la rencontre de l’évêque avec les 
jeunes dans la cathédrale [Belgique flamande]. La proposition de la 
vocation sacerdotale pourrait être beaucoup plus présente et consis-
tante dans les diverses célébrations liturgiques d’une communauté, et 
surtout à travers « l’être célébrant » qu’est le prêtre et les riches dyna-
miques interpersonnelles et relationnelles qu’il partage avec son 
peuple. La préparation d’une liturgie, la façon de la vivre et de la 
célébrer transmettent un message extraordinaire et percutant sur le 
plan de la vocation [Italie].

Ceux qui vont devenir ministres méritent l’attention particulière 
du prêtre ; ils constituent une cible privilégiée pour la proposition de 
la vocation sacerdotale [Vietnam, Pérou, Thaïlande, Croatie].

La Journée mondiale de prière pour les vocations, précédée de 
nombreuses initiatives préparatoires, est un moment particulier de 
prière pour les vocations et conduit à prier à cette intention. C’est un 
moment privilégié pour susciter des vocations en paroisse et en d’autres 
milieux pastoraux tels que l’école, la famille, en n’excluant pas des 
environnements plus éloignés ou médiatiques [Sénégal, Antilles, 
Canada, CELAM, Colombie, Costa Rica, Haïti, Mexique, Pologne].

A suivre dans notre prochain numéro

Traduction de l’italien : Marie-Cécile Dassonneville, 
Conférence des évêques de France



C’est un fait, la paroisse bouge en profondeur. A la suite du concile  
Vatican II et des synodes qui fleurissent dans les diocèses français depuis une 
trentaine d’années, la vénérable institution change de visage. Et avec elle, 
c’est une autre figure de l’Église qui se fait jour. 

Comment et dans quels domaines se manifeste cette renaissance 
paroissiale ? De quelle manière l’Église vit-elle sa mission dans une culture 
contemporaine mouvante ? Comment aujourd’hui le concile Vatican II est-il 
reçu dans le corps ecclésial ? Dans quelle direction l’Église peut-elle continuer 
à vivre du dynamisme qu’il a apporté ?

Une perspective théologique stimulante.

Le père Dominique Barnérias est prêtre du diocèse de Versailles 
et curé à Sartrouville. Il est docteur en théologie de l’Institut catholique de Paris.

DDB, coll. "Théologie à l’université", 2011, 35 e



N° 15    Août 2011
Trimestriel

Mission et vocations

LA
 R

EV
UE

 D
E 

LA
 P

A
ST

O
RA

LE
 D

ES
 V

O
C

A
TI

O
N

S

M
iss

io
n 

et
 vo

ca
tio

ns
N

° 
15

2011

Nathalie Becquart n  Jean Comby n Marc Botzung 

Charles Guilhamon n Mgr Thierry Jordan n Oscar Llano 

Césarine Masiala n Pierre-Yves Pecqueux n Bernard Pitaud

Maurice Pivot n Vito Del Prete n Marie-Hélène Robert

Mission et vocations, ce vaste sujet contient des lignes 
de fond venues des siècles passés, des tensions, mais aussi 
des forces créatives. Dans ce numéro nous avons exploré 
la mission à partir de critères actuellement récurrents : la 
problématique des fidei donum, l’articulation du presbyte-
rium et de la vie consacrée à la mission, celle des instituts 
plus directement missionnaires – chez nous et sur d’autres 
continents, l’apport reconnu et désormais indispensable des 
laïcs, la place de la femme en Afrique et l’évangélisation, 
les rapports avec l’État laïc dans le cadre du Service 
civique, et Madeleine Delbrel, figure incontournable de la 
mission au XXe siècle.

Bonne lecture ! 


	Couv 15.pdf
	EV 15 complet.pdf
	01 Ouverture
	02 Comby
	03 Prete
	04 Pivot
	05 Robert
	06 Jordan
	07 Masiala
	08 Pecqueux
	09 Pitaud
	10 Botzung
	11 Becquart
	12 Vélo
	13 Llano

	Couv 15 2.pdf

