LA REVUE DE [A PASTORALE DES VOCATIONS

Eglise | vocations

Mission et vocations

N® 15 = Aolt 2011

Trimestriel

Service national pour I'évangélisation
eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

Vocathons



(%)
Z
@)
=
<C
@)
@)
>
(%)
Ly
Q
=
<
ac
@)
=
w
NS
a’
=
Ly
Q
Ly
=
>
(T
%
X

Eglise et Vocations
N° 15 Aolt 2011

Directeur de la publication : Pére Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue
Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Pére Eric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :

France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel

Dépét leégal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818

© UADF, Service national pour I'évangélisation des jeunes et pour les
vocations, 2011

UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris

Tel. : 01 72 36 69 70

Email : vocations@cef.fr

Site internet : http:/ /vocations.cef.fr/egliseetvocations

Service national pour I'évangélisation
des jeunes et pour les vocations

Vocation



Mission et vocations

EbiTo
Paule Zellitch

REFLEXIONS

Vlocation, mission, annonce de |'Evangile
Jean Comby

La dimension missionnaire des disciples du Christ
Vito Del Prete

Conscience missionnaire, ministére et vie consacrée
Maurice Pivot

Vocation et mission en contexte international
Marie-Héléne Robert

Nouvelle situation de la mission ad gentes

Echange de personnes et formation
Mgr Thierry Jordan

La femme, avenir de la mission
Césarine Masiala

Prétres venus d'ailleurs au service des diocéses de France :

chances et défis
Pierre-Yves Pecqueux

17

27

45

51

59

69



I
N° 15 = Aolt 2011

Le souffle de Madeleine
Bernard Pitaud

PARTAGE DE PRATIQUES

Devenir missionnaire spiritain aujourd’hui ?
Marc Botzung

Le service civique, un tremplin pour I'avenir
Nathalie Becquart

A la rencontre des Eglises du monde
Charles Guilhamon

CONTRIBUTIONS

Le role du prétre aujourd’hui dans la pastorale des vocations
(1% partie)
Oscar Llano

Abonnements

89

9

105

115

121

143






Mission et vocations, ce vaste sujet contient en lui-méme, une
fois passées les questions théologiques, d’innombrables déclinai-
sons. Des lignes de fond venues des siécles passés, leurs tensions,
mais aussi leur force créative. Dans ce numéro nous avons exploré
la mission & partir de critéres actuellement récurrents: la probléma-
tique des fidei donum, celle des instituts plus directement mission-
naires — chez nous et sur d’autres continents, la place de la femme
en Afrique et I'évangélisation, I'articulation du presbyterium et de la
vie consacrée & la mission, |'apport des laics reconnu et devenu
indispensable, les rapports avec I'Etat dans le cadre du Service
civique, etc.

Le champ que recouvre I'acte missionnaire de I'Eglise redevient
de plus en plus vaste, rejoignant ainsi les soucis des toutes premiéres
communautés. A ceci prés que les publics de ces temps de fondations
appartenaient tous & une religion. Aujourd’hui la mission, si elle va
au-deld des mers, commence & notre porte et comporte de nouveaux
paradigmes: la méconnaissance, 'indifférence, parfois la curiosité,
dans un monde o0 une bonne part des valeurs de I'Evangile sont
sécularisées. Il y a donc un vrai succés de la mission dans Ihistoire.
Il nous incombe de poursuivre I'aventure de I"annonce.

Pour que les valeurs de I'Evangile soient recues comme Paroles
de vie, des hommes et des femmes épris du Christ, qui parlent & la
premiére personne, mais pas seulement, sont nécessaires. Il faut que
I'on sente I'Esprit du Christ et la communauté & partir de laquelle ils
s’expriment, afin de donner poids & leur témoignage. Or, la commu-
nauté des baptisés a une particularité et c’est cette particularité pré-
cisément qui la rend missionnaire: elle est universelle et appelée a
grandir; en elle «il n’y a ni Juif ni Grec, [...] il n’y a ni homme ni
femme» (Ga 3, 28).

La mission est une entreprise d’une telle envergure qu’elle sup-
pose aussi des moyens financiers et humains, mis & disposition. Par
la sont signifiés 'engagement et les priorités de I'Eglise. Les nouveaux
missionnaires ont besoin aussi, de formations — y compris théolo-
gique — de qualité, a la hauteur des nouveaux enjeux. La rencontre,
I'amour ont besoin de mots et de concepts pour s'exprimer avec une
liberté plus grande encore. Le missionnaire gagne & étre informé; il
doit aussi dire quelque chose de nouveau et en méme temps d’ines-



péré! Mais peut-il dire le neuf & partir de critéres dépassés et avec un
langage et des conceptions élaborées en d’autres temps 2

Notre chance est de vivre une époque passionnante! Les sys-
témes de références bougent, les articulations et les liens ne sont plus
les mémes ; les hommes et les femmes n’investissent plus leur condi-
tion de la méme maniére. Le temps et |'autorité sont vécus et envisa-
gés tout autrement. Ceux qui, en Eg|ise, considérent cette situation
comme une aubaine devraient étre aux avant-postes de la mission,
qu'ils élaborent des propositions et des stratégies pour d’autres ou
qu’ils travaillent sur le terrain. Voyons-nous autour de nous des « mis-
sions pour la mission» confiées & des personnes capables d’aller la
ou d'autres ne peuvent se rendre avec le méme succés? Fait-on par-
tout le lien entre la nécessité d’appeler largement & la mission et
I'appel & des vocations spécifiques 2 Ces questions ne sont pas acces-
soires. Les laics, devenus les incontournables de la mission, ont
besoin d'étre pris en compte et non plus envisagés comme des sup-
plétifs. Travailler & la mission c’est permettre & chacun de vivre & sa
mesure mais en pleine conscience la vocation baptismale. Il est
remarquable, qu’a chaque fois que cela, et cela seulement, est mis
en place, la performativité des communautés ecclésiale est augmen-
tée. Reste que nul ne peut espérer voir se lever les foules pour le
Seigneur sans quelques innovations... En effet, la mission porte du
fruit quand chacun - laiic, consacré, prétre — vit heureusement, large-
ment ses charismes propres et est capable de fédérer les volontés et
la créativité autour d'un seul et méme but: I'amour du Christ. m

Prochain numéro :
La vie consacrée




REFLEXIONS






ocations, mission,
annonce de I'Evangile

) Jean Comby
prétre, professeur émérite d'hisfoire de |'Eglise et de missiologie
a la faculté de théologie de I'Université catholique de Lyon.

Vocation, mission, annonce de I'Evangile, ces thémes traversent
toute |'Ecriture, Ancien et Nouveau Testament: c’est la vocation et la
mission des prophétes de I’Ancien Testament. Des hommes (quelquefois
des femmes, mais rarement!) sont appelés par Dieu pour une mission,
un message & délivrer & des gens qui n‘ont pas forcément envie de
I'entendre: conversion morale, abandon de I'idolétrie pour adorer le
vrai Dieu unique d'Israél. Dans le Nouveau Testament, c’est Jean-
Baptiste appelé pour inviter ses compatriotes & la conversion et & |'ac-
cueil du Messie. Les apétres, les soixante-douze disciples, Paul et bien
d’autres sont appelés par Jésus pour annoncer la bonne nouvelle du
Royaume. Vocations et mission ont de multiples dimensions dont plu-
sieurs sont abordées dans d’autres contributions de la revue. Le lecteur
peut aussi se référer & différents articles de dictionnaires et d’encyclopé-
dies. Dans le catholicisme, inévitablement, la vocation sacerdotale, et
(ou) la vocation religieuse, donc la vocation au célibat sont, pendant
longtemps, des préalables & la vocation missionnaire ce qui fausse un
peu la compréhension de cette vocation. Nous nous limitons ici & ce
qu’on peut définir comme I'appel (la vocation) & la mission au cours des
siécles, qui concerne tous les chrétiens et chrétiennes de toutes les confes-
sions, bréve histoire de I'annonce de I'Evangile & travers le monde.

Dans le Nouveau Testament

Apres les bréves «missions» des apétres (Mt 10, 5-16 et paral-
léles) et des soixante-douze (Lc 10, 1-11; 17-20), Jésus envoie ses



REFLEXIONS
|

10

disciples dans le monde entier lors de sa derniére rencontre aprés sa
résurrection: «Allez donc, de toutes les nations faites des disciples,
baptisez-les au nom du Pére et du Fils et du Saint-Esprit et apprenez-
leur & garder tous les commandements que je vous ai donnés»
(Mt 28, 19-20). Dans les Actes des Apdtres, avant I’Ascension, il
propose un programme de mission: « Vous allez recevoir une force,
celle du Saint-Esprit, qui viendra sur vous. Alors vous serez mes
témoins a Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie et jusqu’aux
extrémités de la terre » (Ac 1, 8). C'est dans ces paroles de Jésus que
s’enracine la volonté d'évangélisation qui est au coeur de toute vie
chrétienne comme le dit Paul avec force: «Annoncer I'Evangile n’est
pas pour moi un motif d’orgueil; c’est une nécessité qui s'impose a
moi. Oui malheur & moi si je n’annonce pas I'Evangile. Si e le faisais
de moi-méme [’aurais droit & un salaire. Mais si |’y suis contraint,
c’est une charge qui m’est confiée. Quel est donc mon salaire 2 C'est
d'offrir gratuitement I'Evangile que j'annonce» (1 Co 9, 16).

Ainsi la mission (I'évangélisation) commence & la Pentecéte de
I'an 30 aprés la venue de I'Esprit sur les disciples. Dés lors, ils
annoncent Jésus ressuscité, messie et sauveur, en Judée, en Galilée,
en Samarie dans un mouvement qui conduit les évangélisateurs des
générations chrétiennes successives jusqu’aux extrémités de la terre.
Nous suivons cette premiére annonce d travers les Actes des Apétres.
De Jérusalem et d'Antioche, aprés avoir évangélisé I’Asie mineure,
Paul va jusqu’a Rome et peut-étre jusqu’en Espagne. Dans |'épitre
aux Galates, Paul semble évoquer un partage des champs d’aposto-
lat entre Pierre et lui: « Nous irions, nous [Paul et ses discip/es] vers
les nations [les paiens] et eux [Pierre, Jacques] vers la circoncision
[les juifs]» (Ga 2, 9). Vers |'Orient, des traditions nous disent que
des disciples sont allés jusqu’en Inde.

Premiers siecles

Dans son Histoire ecclésiastique (HE Ill, 1) écrite au début du ive
siécle, Eusébe de Césarée imagine une répartition du monde entre les
apdtres. Si des noms d’évangélisateurs sont connus, |'Evongi|e est
annoncé par une foule de chrétiens anonymes qui ne sont pas des



VIOCATION, MISSION, ANNONCE DE L' EVANGILE
|

missionnaires de métier comme on |'entendrait aujourd’hui. L'Evangile
se répand en tache d’huile, de bouche a oreille, par des chrétiens qui
se déplacent comme militaires, administrateurs, marchands, esclaves. ..
C’est une esclave, Nino, qui convertit les Géorgiens du Caucase (vers
330). L'Evangile porte en lui son propre dynamisme. Pendant les trois
premiers siécles, par leur genre de vie, les chrétiens font naitre autour
d’eux le désir de suivre le Christ, malgré les persécutions, comme en
témoigne cette Leffre a Diognéte des années 200. «Les chrétiens ne se
distinguent des autres hommes ni par le pays, ni par le langage, ni
par les vétements [...]. lls se conforment aux usages locaux pour les
vétements, la nourriture et la maniére de vivre, tout en manifestant les
lois extraordinaires et vraiment paradoxales de leur république spiri-
tuelle [...]. lls se marient comme tout le monde, ils ont des enfants,
mais ils n’abandonnent pas leurs nouveaux-nés. lls partagent tous la
méme table mais non la méme couche [...]. lls passent leur vie sur
terre, mais sont citoyens du ciel [...]. lls aiment tous les hommes et tous
les persécutent [...]. Ce que I'éme est dans le corps, les chrétiens le
sont dans le monde. » La liberté religieuse donnée aux chrétiens par
Constantin (édit de Milan, 313) facilite les conversions, avec I'ambi-
guité de la protection impériale accordée & I'Eglise. A la fin du Ive
siécle (380), le christianisme devient la religion officielle de I'Empire
romain avec, comme conséquence, une intolérance des chrétiens de
plus en plus grande envers les autres religions.

Le Moyen Age

Quand I'Empire romain s’écroule en Occident (476) au temps
des invasions germaniques, une nouvelle étape de I'évangélisation
commence avec |'entrée dans |'Eglise des différents peuples barbares
tels les Francs de Clovis baptisé vers 500 (476, date traditionnelle).
De proche en proche, toute |'Europe est chrétienne a la fin du pre-
mier millénaire, & l'ouest et au centre autour de Rome, & I'est dans
'orbite de Constantinople, avec la conversion des Slaves par Cyrille
et Méthode. On peut suivre les évangélisateurs le long de la route de
la soie jusqu’en Chine (stéle de Xi‘an). Les ordres mendiants, aux
xiie-xive siécles, mettent en place une premiére organisation mission-

1



REFLEXIONS
|

12

naire avec des religieux spécialisés dans ces expéditions lointaines.
Raymond Lulle, fertiaire franciscain, propose un programme de for-
mation missiologique qui implique une connaissance des langues,
des doctrines et des religions des peuples rencontrés. Un franciscain,
Jean de Monte Corvino, devient le premier archevéque de Pékin en
1307, mais cefte évangélisation de la Chine est éphémére.

l_a découverte du monde

Au xive siécle, avec les grandes découvertes — conquétes des
Européens (1492, découverte de I’ Amérique par Christophe Colomb,
voyages des Portugais, Hollandais, Anglais, Frangais...) commence
plus particulierement «le temps des missions». Des missionnaires
spécialisés des anciens ordres (dominicains, franciscains...) et des
nouveaux (jésuites...) sont envoyés outre-mer pour une évangélisa-
tion plus systématique. Ignace de Loyola (1491-1556) fonde la
Compagnie de Jésus qui se met au service du pape dans tous les
domaines et particulierement des missions lointaines. Les jésuites
«s’engagent par un voeu particulier, en sorte que, quelque chose
que le Pontife romain actuel et ses successeurs nous commandent
concernant le bien des dmes et la propagation de la foi, nous soyons
obligés de I'exécuter a l'instant sans tergiverser ni nous excuser, en
quelque sorte qu’il puisse nous envoyer, soit chez les Turcs ou fous
les autres infidéles, méme dans les Indes, soit chez les hérétiques, ou
vers les fidéles quelconques ». Un des premiers a suivre ces directives
est Frangois Xavier (1506-1552) qui évangélise I'Inde et le Japon
avant de mourir sur la céte chinoise.

L'évangélisation est d’abord organisée, avec la bénédiction
pontificale, par les souverains colonisateurs (Espagne, Portugal,
France...) qui couvrent bien des abus: esclavage, traite des Noirs,
exploitation économique, ravage des épidémies venues d’Europe. La
papauté a de la peine & reprendre en main cette évangélisation en
fondant la Congrégation de la propagande (1621), une sorte de
ministére des missions. Les méthodes missionnaires oscillent entre
partisans de la «table rase» : édifier I'Eglise sur les ruines des
anciennes religions et partisans de I'«adaptation» qui tentent de



VOCATION, MISSION, AN

faire entrer I'Evangile et 'organisation des Eglises dans les cultures
des peuples rencontrés. On parle aujourd’hui d'inculturation, c’est-
o-dire d'incarnation de I'Evangile dans les cultures.

L'évangélisation de I'Afrique, complétement faussée par la
traite des esclaves noirs, est un échec. Cependont, sur un fond de
violence et d’exploitation des peuples, des missionnaires se montrent
plus respectueux des peuples rencontrés, tels Bartolomé de Las Casas
(14842-1566), défenseur des Indiens en Amérique centrale, dans
les Antilles et au Mexique, Bernardino de Sahagun (1500-1590) qui
nous a conservé une minutieuse description des populations amérin-
diennes au moment du choc avec les Européens. Les jésuites tentent
de sauvegarder les communautés indiennes du Paraguay en organi-
sant des villages chrétiens, les réductions. Des femmes comme Marie
de l'lncarnation (1599-1672), ursuline, au Canada, sont les pre-
miéres religieuses missionnaires au-deld des mers.

En Asie, Frangois Xavier a compris que |'évangélisation demande
une bonne connaissance des civilisations rencontrées et un partage de
leurs modes de vie. On parle du xvi° siécle comme du siécle chrétien
du Japon. En Chine, le jésuite Mateo Ricci (1552-1610) se présente
comme un lettré venu de I'Occident, adopte complétement la langue,
la culture et la politesse chinoise, mais affronte I'hostilité d’autres mis-
sionnaires qui I'accusent de syncrétisme. En Inde, un autre jésuite, le
P. de Nobili (1577-1656), se coule dans la culture indienne pour
dialoguer avec les adeptes de I'hindouisme. Sous I'impulsion
d’Alexandre de Rhodes (1593-1660), jésuite, la Congrégation de la
propagande désigne, pour le Vielnam d’abord, des vicaires aposto-
liques (1658) évéques missionnaires en principe indépendants des
pouvoirs politiques. Le séminaire de la Société des missions étrangéres,
fondé & Paris en 1663 se propose d’envoyer des missionnaires qui
formeront des prétres autochtones pour faire naitre des Eglises locales.

A l'origine, les milieux protestants, luthériens, et réformés cal-
vinistes, n’étaient pas favorables & la prédication missionnaire chez
les paiens. La mission allait contre la souveraineté de Dieu qui donne
la foi & qui il veut; elle appartenait au domaine des ceuvres qu'il
fallait bannir au nom de la gratuité de la foi. Les courants piétistes
de la fin du xvie siécle vont changer I'orientation de plusieurs com-
munautés protfestantes, comme |'universitt de Halle autour de
August-Herman Francke (1663-1712) qui dit: «Celui qui aime le

NONCE DE L'EVANGILE
|

13



REFLEXIONS
|

14

Christ doit le faire connaitre. » Deux éléves de Halle sont envoyés par
le roi de Danemark comme missionnaires dans la colonie danoise de
Tranquebar en Inde. Un autre piétiste, le comte de Zinzendorf
(1700-1760) qui a fréquenté |'université de Halle, accueille la com-
munauté des Fréres Moraves, ouverte & toutes les tendances chreé-
tiennes. Zinzendorf et les Moraves deviennent missionnaires en
Amérique. Ces derniers inspirent les fréres Wesley, initiateurs du
méthodisme en Angleterre puis en Amérique.

La mission ne concerne pas seulement les paiiens des pays loin-
tains. Elle s’adresse aussi aux peuples de I'Europe. Aprés les troubles
des guerres de religion, des missions paroissiales organisées par des
re|igieux, [ésuites, franciscains, lazaristes, oratoriens et autres veulent
ramener les hérétiques éventuels a la foi catholique, suppléer aux défi-
ciences du clergé séculier. Ce sont plusieurs semaines de prédication
pour lutter contre I'ignorance religieuse, pour inculquer les priéres fon-
damentales et les pratiques minimales, la confession et la communion
pascales, |'assistance & la messe dominicale. Mission intérieure et mis-
sion extérieure sont parfois assimilées. Au début du xvi© siécle, le jésuite
Jean-Frangois Régis voudrait partir au Canada évangéliser les sau-
vages. Les supérieurs |'envoient dans le Vivarais en lui disant: «Vofre
Canada a vous, c’est le Vivarais. .. » Bref, toutes ces actions contribuent
& mettre en place ce christianisme unanime qui a pu durer jusqu’au
début du vingtiéme siécle dans certaines régions. L'évangélisation
s'essouffle & la fin du xvie siécle, entravée par les guerres de la
Révolution et de |'Empire, mais aussi par les conflits des missionnaires
catholiques: querelle des rites (condamnation des rites chinois et mala-
bars, 1704), suppression de la Compagnie de Jésus (1773).

Aux XIXE-XXE siecles

Dans le contexte de la Restauration, le xixe siecle connait un
renouveau populaire de la mission qui se manifeste dans la création
d’ceuvres d’aide aux missions telles que les deux sociétés nées en
1822: du cété catholique la Société de la propagation de la foi
fondée a Lyon sous l'inspiration de Pauline Jaricot, du cété protestant
la Société des missions évangéliques de Paris. Une presse mission-



VOCATION, MISSION, AN

naire populaire est largement répandue. Les anciens ordres religieux
missionnaires renaissent et de nombreuses congrégations d’hommes
et de femmes sont fondées pour les missions, pour n’en citer que
quelques-unes, les Sceurs de Saint-Joseph de Cluny (1806), & Lyon
les Peres, Fréres et Sceurs maristes, la Société des missions africaines
(1856) et les Sceurs de Notre-Dame des Apétres, les Oblats de
Marie, les Péres Blancs et Sceurs Blanches (1868-1869) du cardinal
Lavigerie, les sceurs Franciscaines missionnaires de Marie, la Société
du Verbe divin, etc. En méme temps, au moment de I'effacement des
sociétés catholiques, sont nées de nombreuses sociétés missionnaires
protestantes: Société des missions de Londres (LMS) 1795, Société
des missions de Bale (1815), etc.

Les missionnaires du début du xixe siécle évangélisent dans des
conditions difficiles: la vocation missionnaire est une vocation & une
mort rapide et au martyre. La mortalité des missionnaires est consi-
dérable en Afrique, les martyrs sont nombreux en Chine et au
Viétnam. Plusieurs voient dans la vocation missionnaire un moyen
plus rapide d’assurer leur salut personnel. A la fin du siécle, les
missions sont favorisées par la colonisation européenne de I'Asie et
de I'Afrique, ce qui les fait entrer dans les rivalités nationales: le
missionnaire annonce |'Evongi|e en exaltant sa patrie européenne.
Le pape Benoit XV, en 1919, proteste contre cette confusion. A par-
tir du pontificat de Pie XI sont désignés peu & peu dans les pays de
mission des évéques autochtones (1926). Le mouvement se généra-
lise apreés la Seconde Guerre mondiale. En méme temps, des laics se
reconnaissent une vocation missionnaire. A Lille, nait sous I'impul-
sion de I'abbé Prévost en 1931, le mouvement Ad Lucem: des étu-
diants laics décident d’aller #émoigner de leur foi en exergant leur
profession — médecins, enseignants — dans les pays de mission. Le
docteur Aujoulat, qui met en place une fondation médicale au
Cameroun, est un des membres les plus connus de I'association.

Tous missionnaires

Le lien entre mission et colonisation est fortement mis en cause,
parfois violemment, aprés la Seconde Guerre mondiale, au moment

NONCE DE L'EVANGILE
|

15



REFLEXIONS

16

de I'indépendance des anciennes colonies, tant chez les protestants
que chez les catholiques. On peut parler d’une crise des missions
dans les années 1970. Des diocéses sont institués dans tous les
anciens ferritoires de mission qui prennent en charge, avec leur
clergé, leur propre évangélisation en collaboration avec les congré-
gations missionnaires. La fin du xx° siécle connait un apaisement et
une vision plus sereine de |'évangélisation avec la prise en compte
de nouvelles perspectives nées au concile Vatican II: liberté reli-
gieuse, dialogue interreligieux, cecuménisme. Les chrétiens sont
«toujours préts a rendre compte de 'espérance qui est en eux»
(1 P 3, 15) aux hommes et aux femmes du monde entier, tout en
acceptant que beaucoup n’entrent pas dans I'Eglise et restent fideles
a leur propre héritage religieux.

Parler de vocation missionnaire ne concerne pas seulement
I'action des chrétien dans les pays d’outre-mer. Les responsables
religieux et la presse missionnaire populaire insistent sur la priére en
méme temps que sur les offrandes en faveur des missions. En 1927
sainte Thérése de |'Enfant-Jésus, canonisée deux ans auparavant,
devient patronne des missions, en méme temps que |’ Apostolat de la
priére propose chaque mois une intention missionnaire. Devant la
«déchristianisation» du xxe siécle, bien traduite dans le livre des
abbés Godin et Daniel, France, pays de mission 2 (1943) qui connait
en son temps un grand retentissement, tout chrétien se doit d'étre
missionnaire. Des congrégations, des sociétés de prétres (Mission de
France, Prado, prétres ouvriers...), des mouvements d’Action catho-
lique spécialisée se sont donné comme but une évangélisation des
hommes et des femmes de notre temps engagés dans les réalités du
monde d’aujourd’hui: science, économie, technique. =

- RirtRences 3

Jean Comby, Deux mille ans d’évangélisation, ~ Jean Comby, Pour lire ['histoire de I'Eglise, Paris,
Tournai-Paris, Desclée, 1992. Cerf, 2003.




a dimension missionnaire
des disciples du Christ

Vito Del Prete
prétre de |'Institut pontifical des missions étrangéres (PIME)
secréfaire général de |'Union pontificale missionnaire

Au beau milieu de la crise du christianisme en Europe, il existe
une réalité consolante, celle d’'un fort mouvement missionnaire, laic
en particulier, qui na pas d’égal dans I'histoire de I'Eglise et qui est
capable de donner une vitalité nouvelle aux communautés chré-
tiennes, en ouvrant de nouveaux horizons & la mission. On constate
vraiment que lorsqu’elle se découvre minorité, I'Eglise est conduite
par |'Esprit & approfondir et & vivre d’une maniére plus authentique
son étre et sa vocation missionnaire.

Cetfte acquisition, de foi et de pratique, est devenue évidente:
toutes les Eglises et chaque disciple du Christ ont, dans leur appel au
christianisme, une dimension missionnaire inhérente pour #moigner
et annoncer I'Evangile ad gentes. La mission évangélisatrice appar-
tient & tous. Il n’est pas possible de la déléguer a quelques organismes
missionnaires ou & certaines catégories de personnes, comme autre-
fois, en ne réservant au peuple chrétien qu’une coopération principa-
lement économique. «La coopération s'élargit aujourd’hui en prenant
des formes nouvelles, qui comportent non seulement I'aide écono-
mique mais aussi la participation directe » & I'évangélisation (RM 82).

Nous traversons une période historique et ecclésiale qui nous
renvoie fortement & I'essentiel de I'Eglise et de sa mission évangéli-
satrice. Ceci nous touche fortement et personnellement. On en vient
parfois & se demander: comment pouvons-nous étre de véritables
serviteurs de la mission et susciter, former les autres & ce service?
D'ou devons-nous tirer nos forces et notre inspiration, ainsi que

17



REFLEXIONS
|

18

I'efficacité de notre service? Telles sont les interrogations qui tour-
mentent 18t ou tard chaque ouvrier de I'Evangile. Mais ce qui ressort,
c’est la volonté de retrouver la signification authentique de I'activité
missionnaire, d’en approfondir les objectifs et les finalités, et d’inciter
tous les disciples du Christ & devenir des apdtres.

L'Eg|ise, notamment & cause de la persécution religieuse et
culturelle qu’elle subit, est contrainte & retourner & I'essentiel de son
étre et de son activité. En d’autres termes: & trouver et & vivre sa
véritable identité. Tout autre organisme ecclésial et tout autre minis-
tere sont tenus de faire le méme chemin, pour ne pas devenir objets
d’antiquité ni &tre exposés au musée des traditions religieuses, mais
demeurer un organisme vivant adapté pour témoigner et annoncer
le Royaume de Dieu.

Cette ceuvre de recentrage, qui a débuté avec Vatican I, a
connu une nouvelle vitalité, en particulier ces derniéres années. Rien
de nouveau n’a été dit, aussi bien dans les documents pontificaux que
dans les synodes universels; mais, & partir de |'analyse des trends
religieux, culturels et économiques du monde contemporain, le Verbe
de Dieu (Verbum Domini) a été approfondi, ce Verbe & connditre,
auquel doivent se référer — et par lequel doivent étre sauvés — |'uni-
vers, toute I'humanité et son histoire. Nous voyons émerger une nou-
velle conscience, plus chrétienne dirais-je, de la mission, dans le sens
qu'il s'agit de la missio Dei et Christi, et non pas de notre mission. Par
conséquent, c’est du Pére et du Fils que nous devons comprendre la
nature, la méthodologie et discerner les moyens & utiliser pour la
réaliser. C'est encore & partir de la modalité selon laquelle le Christ
a annoncé I'Evangile que I'Eglise modgle le style de sa mission. |l
existe deux pdles de référence pour l'universalité de I'appel direct a
I'évangélisation : la nature missionnaire de |'Eg|ise et la participation
directe & la mission conférée par le Christ & chacun de ses disciples.

Nature missionnaire de I’Eglise

L’Eg|ise s’est reconnue comme éfant un organisme sur lequel se
refléte la lumiére du Christ, qu’elle doit aller apporfer aux nations. Elle
existe pour I'humanité; elle est le signe ou le sacrement de 'humanité
sauvée (peuple saint de Dieu, royaume de prétres) qui doit témoigner et



LA DIMENSION MISSIONNAIRE DES DISCIPLES DU CHRIST

proclamer le salut de Dieu (peuple de prophétes). Tout entiére, dans ses
présences culturelles et historiques, elle est consacrée & la mission,
souffle de son existence. C'est toujours une Eglise locale, une commu-
nauté concréte, historique, de disciples, qui prie, annonce et interpelle
et qui, & la lumiére de son Seigneur, illumine et s'insére dans I'histoire
de 'humanité pour parvenir avec tous les peuples au salut final.

L'Eglise locale est I'Eglise universelle qui installe sa tente parmi
les peuples. Toutes les activités de I'Eglise convergent vers I'annonce
explicite de I'Evangile, comme point de départ et d'arrivée, la Parole
de Dieu devant étre écoutée et annoncée, (le kérygme) catégorie
fondatrice de la foi. Elle est tout entiére consacrée & la mission.

Tous les disciples du Christ, ministres ordonnés et laiics, ne sont
plus laos (laics), mais sont des disciples consacrés par le baptéme,
ils sont le peuple consacré. Ceci est trés clair dans les lettres que Paul
écrit & ses communautés. Les Romains sont appelés par Jésus-Christ
parmi les peuples, ils sont aimés de Dieu et saints par vocation
(Rm 1, 1); les Corinthiens sont sanctifiés en Jésus-Christ, appelés &
étre saints (1 Co 1, 2); les Thessaloniciens ont été élus par lui entre
les peuples (1 Th 1, 4); «j’ai un peuple nombreux dans cette ville »
(Ac 18, 10); le discours de Jacques a I'assemblée de Jérusalem est
encore plus éclairant. Les chrétiens sont le peuple consacré: «Fréres,
[...] Dieu a voulu choisir parmi les paiens un peuple pour le consa-
crer» (Ac 15, 14); les chrétiens sont consacrés dans le baptéme, par
lequel ils deviennent un peuple saint et consacré. «lls sont consacrés
pour former un temple spirituel et un sacerdoce saint, pour offrir des
sacrifices spirituels et faire connaitre les prodiges de Celui qui les
appelés des ténébres o son admirable lumiére» (LG 10). Par consé-
quent, le concile Vatican Il affirme que «quant & la dignité et a
I'activité commune a tous les fideles dans I'édification du Corps du
Christ, il régne entre tous une véritable égalité » (LG 32).

La participation directe de tous a I’évangélisation

C'est ce que réaffirme avec force I'exhortation apostolique
Verbum Domini, document essentiellement « missionnaire », car pour
la premiére fois la mission évangélisatrice est située dans la structure
profonde du donné de foi et de la réflexion théologique.

19



REFLEXIONS
|

20

«La mission d’annoncer la Parole de Dieu est le devoir de tous
les disciples du Christ comme conséquence de leur baptéme»
(VD 94). Par conséquent, il y a «une nécessité pour notre temps d’un
engagement décidé dans la missio ad gentes » (ibid. 95).

Tous les membres du peuple de Dieu, par vocation et consécration
baptismale, doivent s'engager fermement dans la missio ad gentes.
Chaque disciple du Christ est & la fois témoin et instrument vivant de la
mission «selon la mesure du don du Christ» (Ep 4, 7; LG 33).

La dignité des membres est unique, la gréce de fils est com-
mune, la vocation & la perfection est commune, il n’y a qu’un seul
salut, une seule espérance et une seule charité (cf. LG 32). L'apostolat
de chaque disciple est participation & la mission salvifique de
I'Eglise, & laquelle chacun est destiné par le Christ lui-méme. C'est
un appel direct du Christ & la coresponsabilité de la mission, dans la
multiplicité des dons de I'Esprit. Au sein de cefte mission, il existe
plusieurs offices, charismes et activités.

La communauté chrétienne est le lieu ou I'Esprit se manifeste
(1 Co 14) avec une richesse de charismes, signes concrets et effi-
caces de la charité du Christ et & travers quoi I'unique Esprit confére
a tout fidele I'appel et la responsabilité de la mission, dans le pro-
cessus de la nouvelle création & laquelle tend I'activité de I'Eglise.
C'est I'Esprit lui-méme qui confére la responsabilité qualifiee a la
mission et qui rend efficaces les ministéres nécessaires & la mission,
qui les unit, les ordonne et les préserve. Ils sont multiples, comme la
nouvelle création sera riche et multiple. Par conséquent, ils ne
peuvent pas étre définis et fixés une fois pour toutes.

Jai un réve: que chaque chrétien, en vertu de sa conviction de
foi et de son baptéme, soit comme un missionnaire itinérant. Il n’est
absolument pas nécessaire qu'il fasse partie d’une association ou
d’une entité ecclésiale, méme si cela est conseillable. De fait, chaque
membre de la communauté est doté de charismes et de ministeres,
non seulement quand il est avec la communauté, mais aussi quand
il est dispersé dans le monde. L'appel et la responsabilité de la mis-
sion sont pour tous, ils ne sont pas liés au sexe de la personne ni &
son état de vie, car ils placent la situation particuliére de la personne
au service du Royaume de Dieu. Chacun peut et doit apporter &
I'Eglise et & I'édification du Royaume de Dieu chaque chose qu'il a



LA DIMENSION MISSIONNAIRE DES DISCIPLES DU CHRIST

et ce qu'il peut faire. Toute capacité et toute potentialité humaines
peuvent étre mises au service de I'évangélisation si elles sont utilisées
dans le Christ, comme les chrétiens décrits dans la Lettre & Diognéte.
lls sont I'éme du monde. «lls obéissent aux lois établies, et leur
maniére de vivre est plus parfaite que les lois. Ils aiment tout le
monde, et tout le monde les persécute. On ne les connait pas, mais
on les condamne; on les tue et c’est ainsi qu'ils trouvent la vie. Ils
sont pauvres et font beaucoup de riches. Ils manquent de tout et ils
ont tout en abondance. On les méprise et, dans ce mépris, ils
trouvent leur gloire. On les calomnie, et ils y trouvent leur justifica-
tion. On les insulte, et ils bénissent » (Lettre a Diognéte, ch. IV).

Si I'Eglise perd de vue la mission, la diversité des ministéres et
I"unité de la communauté ministérielle n’ont plus de justification et se
perdent. On tombe dans une image et dans une pratique d'Eg|ise
cléricale ou les fidéles deviennent apathiques et passifs. L'Eglise
reconnaitra effectivement la composante laique et sa vocation mis-
sionnaire — ministérielle, uniquement si elle est ouverte & la mission.
C’est sur la mission que la ministérialité du peuple de Dieu réside et
repose. Mais, pour que la participation directe des chrétiens & la
mission évangélisatrice devienne possible et concréte, il est néces-
saire qu'ils sachent quelle mission ils sont appelés & accomplir.

Mission aujourd’hui

Il existe une nouvelle réalité humaine et ecclésiale. Quelqu’un a
dit qu’un monde entier s’appréte & s’achever. Pendant environ trois
siécles, les communautés de croyants ont vécu dans le state society,
caractérisé par une imposante infrastructure religieuse & base chré-
tienne, o0 I'Etat légitimait la religion et lui assignait un réle. Or, ce
monde chrétien est en train de disparaitre.

En Afrique, en Asie, en Amérique latine, les grandes religions
perdent des fidéles, et des mouvements spontanés de groupes reli-
gieux aftirent ceux qui sont décus ou désenchantés par les Eglises
officielles dont ils n’attendent plus rien.

C'est la fin de la société confessionnelle chrétienne en Europe, des
grandes structures religieuses sur les autres continents, mais non pas

21



REFLEXIONS
|

22

des religions ni du christianisme. Cette situation de crise peut et doit
constituer un kairds pour |'évangélisation, en inaugurant une nouvelle
saison missionnaire, & relancer avec enthousiasme et discernement.

«Notre époque offre de nouvelles occasions a /'Eg/ise, a
laquelle Dieu ouvre les horizons d’une humanité plus disposée a
recevoir la semence évangélique, car elle est en quéte de la vérité sur
Dieu, sur I’lhomme, sur son existence méme » (cf. RM 3).

Nous devons agir avec courage, soutenus par la puissance de
la Parole de Dieu. «Si nous marchons avec I'Evangile, nous ne
devons avoir aucune crainte de nous tromper. Nous nous frompons
si nous nous laissons retenir par nos traditions.» Nous devons
constamment nous demander: «Le plus important est-ce I'Evangile
ou nos traditions 2»

La mission est sujette & un processus continuel de transforma-
tion. L'évangélisation a subi plus que toutes les autres missions de
'Eglise les contrecoups des modeles culturels et religieux, des trans-
formations sociales et des nouveaux contextes ecclésiaux et théolo-
giques, accusant méme une impasse.

En dernier ressort, ce qui est mis en discussion c’est la fagon
détre Eglise. Par conséquent, il est nécessaire de relire et de réinter-
préter I'ensemble du mystere chrétien et de réaffirmer 'unicité du
Christ médiateur du salut. Une certaine théologie des religions et la
mondialisation religieuse ont rendu problématique I'engagement des
fideles en faveur des activités d’évangélisation.

Quelquefois, le disciple interrogateur ne trouve pas de réponses
satisfaisantes & cet égard, qui soient capable de le faire passer de
affirmation de principe & I'engagement évangélisateur. Certains, en
effet, réduisent I'activité missionnaire principalement & la promotion
sociale. D’autres mettent en doute la nécessité de |'annonce explicite,
en réduisant |'évangélisation & un simple partage, et n’acceptent pas
la conversion au christianisme des personnes, craignant d'étre taxés
de prosélytisme. Que chacun reste dans sa propre religion, dans
laquelle il a grandi et trouve les constantes sociales et culturelles qui le
guident. On a peur de déraciner de son milieu la personne convertie.

Il est méme arrivé que les diverses activités d'évangélisation, &
une certaine époque, aient été singuliérement absolutisées, avec la
problématique réductionniste qui s’en est suivie. Le probléme n’est



LA DIMENSION MISSIONNAIRE DES DISCIPLES DU CHRIST

donc pas alors de convaincre les disciples du Christ qu’ils sont appe-
lés & t#émoigner et & évangéliser. Cela ils le savent. Il faudrait savoir
leur communiquer |'urgence et la nécessité concrétes du salut du
Christ pour 'humanisation compléte et le salut de I’humanité. C'est
le levier d’Archiméde qui, de la pure affirmation de la participation
universelle & la mission, permet le saut dans la réalité.

Second élément: pour que la vocation missionnaire du disciple
du Christ se concrétise, il faut que celui-ci soit enraciné dans le
Christ, au nom duquel il est baptisé, et sache quelle mission il est
appelé & accomplir avjourd’hui.

Avant tout la Parole de Dieu doit «faire de lui le desti-
nataire de la Révélation » (Verbum Domini 91)

De fait, le disciple est destinataire d’une révélation «a travers
une Parole qui s’est faite chair, chair mortelle» (VD 7), devenue
muette et crucifiée. La condition sine qua non pour annoncer est de
se laisser impliquer complétement dans I'événement Christ. Cela ne
devrait pas étre une opération difficile, étant donné que nous
sommes apparentés au Verbe, car «créés dans la Parole et vivants
en elle» (ibid. 22). Il est la vie de tous les étres humains, la lumiére
qui a illuminé les ténébres de notre étre et de notre existence. Nous
avons regu de lui gréce sur gréice, étant engendrés par Dieu, rendus
conformes & I'image de son Fils.

Le disciple doit rester sous la domination de la Parole, presque
marqué par elle en caractéres de feu, dont il doit faire dépendre sa
vie et réaliser sa vocation missionnaire. Ce n’est qu’ainsi qu’il est
habilité et se sent poussé & I'annonce (cf. op. cit. 91).

La Parole, comprise et vécue dans sa réalité, fera comprendre
au disciple que 'homme et la création ne sont pas des réalités fer-
mées et closes, mais qu’ils vivent pour |'Autre. Si ce géant endormi
qu’est le laicat ne s’est pas encore mis en ordre de marche compact
sur les routes du monde pour évangéliser, c’est parce que nous
avons voilé ou que nous n’avons pas placé toute notre confiance
dans la Parole incarnée, qu’elle ne constitue pas toujours la raison
premiére et derniére de notre vie et de notre activité ecclésiale.

23



REFLEXIONS
|

24

Nous n’avons pas compris que c’est précisément dans les
moments de crise que la Révélation de Dieu doit étre plus authenti-
quement pénétrée, interprétée, vécue et témoignée. Il est nécessaire
que nous nous fassions authentifier par la Parole de Dieu et que nous
nous projetions vers les horizons universels qu’elle ouvre. Dieu est
plus grand que notre cceur, il est plus grand que toute I'humanité et
que l'univers, il bouleverse nos pensées et nos vues, il nous éléve vers
des hauteurs que nous ne pouvons méme pas espérer réver. Il fait de
nous des missionnaires de sa Parole.

Nous, les premiers, nous sommes les destinataires de la
Révélation. Nous devons &tre attentifs et nous mettre & I'écoute
constante de la Parole de Dieu, car ce n’est qu’ainsi que nous pou-
vons devenir des annonciateurs (cf. Verbum Domini 51).

uelle évangélisation ?

La mission, en particulier aujourd’hui, exige de la créativité, car
elle doit s’'insérer dans les contextes, les milieux et I'évolution de
I'histoire. Comme I'affirme Evangelii nuntiandi, c’est une activité
multiforme, dynamique, dont on peut donner une description, non
pas une définition.

La mission de I'Eglise accompagne et s'accompagne de I'hu-
manité vers sa pleine réalisation. Notre action s’insére dans ce pro-
cessus global. Elle doit se compromettre avec tout ce qui est humain
pour conduire au salut libre, plénier, total et intégral.

La nécessité d’expérimenter des voies nouvelles est urgente, nous
dit Benoit XVI, des voies capables de faire passer le message évangé-
lique de maniére efficace et de retrouver la dimension «religieuse »
chrétienne longtemps négligée. Nous nous trouvons & un passage
d'époque de I'humanité, & une période ov se construisent de nou-
veaux modeles culturels, anthropologiques, religieux. Nous sommes
précisément appelés, en ce moment, & planter la semence du Royaume
aux racines de ces nouveaux profils planétaires. Il faut une imagina-
tion créatrice, qui ne peut &tre donnée que par I'Esprit, capable de
renouveler la face de la terre. C'est un défi pour toute I'Eglise, mais
c’est principalement un défi pour les nouvelles générations.



LA DIMENSION MISSIONNAIRE DES DISCIPLES DU CHRIST

L'Eg|ise, en effet, a un réve: de nouveaux missionnaires qui,
épris de la Parole de Dieu et a son service, se rendent aux frontiéres
anthropologiques et géographiques de I’humanité.

Mais la participation des disciples du Christ & la mission uni-
verselle n’en resterait qu’au stade d’une donnée théorique si la
communauté chrétienne n’investissait pas dans la formation des
serviteurs de la mission. Comme le Christ a formé ses disciples
durant son ministére en Galilée, en étant avec eux comme maitre et
formateur, de méme I'Eglise aujourd’hui doit prendre soin de mettre
en ceuvre des itinéraires de formation pour permettre au disciple
d’étre en mesure de rendre raison de |'espérance qui est en lui &
ceux qui le lui demandent et méme & ceux qui ne le lui demandent
pas. Sans un investissement en personnel et en ressources écono-
miques, la responsabilité des disciples du Christ & la mission univer-
selle demeure une simple affirmation de principe.

Je suis convaincu que la période de persécution et d'isolement
politique que |'Eg|ise est en train de traverser est un kairds pour
susciter chez les disciples du Seigneur la volonté et le courage de se
mettre sur la voie de la mission. =

25



MONSEIGNEUR
JosepH DORE

/4\ cause Jéjéuw/

PourQuol
JE SUIS DEMEURE CHRETIEN
ET RESTE CATHOLIQUE

JOSEPH

BerE

Pron

PLoN

«Ni en Algérie dans les djebels, ni dans la tourmente intellectuelle des
années soixante-dix, ni a I'archevéché de Strasbourg, je n'ai mis la téte dans le
sable pour éviter de voir ce qui fait probléme ou ce qui dérange. Je ne vais pas
commencer aujourd’hui. "A cause de Jésus", je demeure chrétien et je reste
catholique. J'ai toujours a en répondre en mon nom propre, Mais aussi au
nom de l'intelligence de la foi et de la responsabilité que je continue a exercer
comme successeur des apotres dans I'Eglise universelle.»

Joseph Doré est sans conteste I'une des voix les plus autorisées du catholicisme fran-
cais. Théologien de renommée internationale (il a siégé a Rome a la Commission théologique
internationale au c6té du cardinal Ratzinger), il a été pendant dix ans archevéque de Stras-
bourg, avant de démissionner pour raison de santé.

A travers cette autobiographie intellectuelle et spirituelle, il parcourt toute I'histoire
du catholicisme francais depuis les années cinquante, puis il entreprend une analyse sans
concession des conditions de la foi aujourd’hui. Il n’hésite pas a pointer une crise institu-
tionnelle sans précédent et une crise anthropologique grave. Avec lucidité, il empoigne les
"questions qui fachent" comme les interrogations que pose I'Histoire.

Plon,2011,22 €



onscience missionnaire,
ministere et vie consacrée

Maurice Pivot
sulpicien

Lorsque la dimension missionnaire n’est pas bien intégrée dans
le ministére des prétres, ce n’est pas seulement la vitalité mission-
naire qui est afteinte, c’est I'identitt méme du ministére sacerdotal
qui est désagrégée, selon I'expression de Presbyterorum ordinis
reprise par Redemptoris missio: «Le don spirituel que les prétres ont
recu @ l'ordination les prépare non pas & une mission limitée et
restreinte, mais & une mission de salut d’ampleur universelle,
jusqu’aux extrémités de la terre,; tout ministére sacerdotal participe
en effet aux dimensions universelles de la mission confiée par le
Christ aux apétres. Le sacerdoce du Christ, auquel les prétres parti-
cipent réellement, ne peut manquer d'étre tourné vers tous les
peuples et tous les temps... » (PO 10). Lorsque la conscience mission-
naire disparait de la vie consacrée, ce n’est pas seulement la saveur
évangélique de cette vie qui s'affadit, c’est le sens méme de la vie
religieuse qui disparait. Lorsque dans une Eglise s'affaiblit I'engage-
ment dans la missio ad gentes, lorsque cette Eglise «se limite & une
pastorale "d’entretien” de ceux qui connaissent déja I'Evangile du
Christ» (Verbum Domini 95), c'est cette Eglise qui, «devenue tiede,
[est] vomie par Dieu» (Ap 3, 16).

Comment le ministére sacerdotal et la vie consacrée sont-ils
appelés a étre aujourd’hui au service de la conscience missionnaire
de |’Eg|ise? C’est la question que nous travaillerons, et ceci apres
avoir écouté ce que Verbum Domini nous dit de |'urgence du
développement d'une conscience missionnaire dans I'Eglise.

27



REFLEXIONS
|

28

A I'écoute de Verbum Domini

L'exhortation apostolique Verbum Domini a une tonalité mis-
sionnaire particuliérement forte ; elle se donne, entre autres, comme
objectif de redonner vigueur & la conscience missionnaire de
|'Eg|ise,' elle veut relire la constitution conciliaire Dei Verbum, mais
en méme femps elle adosse le décret missionnaire Ad gentes & la
constitution sur la Révélation et, ainsi, lui donne une toute autre
amplitude. Comment pouvons-nous le vérifier

L’événement de la Pentecdte

La troisiéme partie de I'exhortation porte directement sur la
mission de I'Eglise. Mais cette troisiéme partie ne vient pas seulement
s'ajouter & ce qui a été développé dans les deux premiéres parties.
Il'y a comme une circularité entre les trois parties, une intériorité
réciproque: si c'est I'expérience de la force de la Parole de Dieu qui
envoie en mission, la mission elle-méme devient le lieu ov se fait
concrétement I'expérience de la force de I'Evangile, de I'efficacité de
la Parole (cf. VD 96). La raison profonde de cette circularité nous est
donnée dés le début de I'exhortation, dans I'interprétation de I'évé-
nement de la Pentecéte: dans cet événement « apparait tout I'éten-
due de I'existence humaine », parce qu’en lui «sont présentes... non
seulement toutes les grandes langues du monde... [mais] les mul-
tiples modes de I'expérience de Dieu et du monde, la richesse des
cultures »; et c’'est & partir de cette étendue de I'existence humaine
que peut apparaitre «['étendue de la Parole de Dieu» (VD 4). Et,
comme le dit Benoit XVI dans son discours & la Curie suivant le
synode, «la Pentecéte est toujours en chemin, et encore incompléte :
il existe une multitude de langues qui attendent la Parole de Dieu
contenue dans la Bible ». C'est la Parole de Dieu décisive et définitive
qui envoie en mission; et c’est la mission dans laquelle se continue
la Pentecdte qui permet de découvrir toute I'étendue de la Parole. «lI
est des chrétiens qui, identifiant plus ou moins consciemment le des-
tin du monde au destin du christianisme tel qu'il s’est formulé dans
les dix ou quinze premiers siécles de son histoire, ne voient guére



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

dans I'accession des peuples nouveaux au christianisme qu’un
accroissement numérique de I'Eglise et sa plus grande diffusion dans
I'espace. [...] Des spiritualités non encore écloses, des modes
contemplatifs, des formulations attendront des siécles peut-étre,
I'avénement de civilisations comme celles de I'Inde et de la Chine au
sein d'une Eglise une et multiforme. Le christianisme qui était d'hier,
qui est aujourd’hui, sera & jamais "celui qui vient". [...] il n’est de
regard chrétien qu’eschatologique '. »

La structure missionnaire de la Parole

Cette troisiéme partie de |'exhortation nous propose une inter-
préfation de I'affirmation «['Eglise est missionnaire dans son
essence» & partir de divers aspects. L'Eglise, & sa racine, est consti-
tuée comme le réceptacle de la Parole de Dieu; elle est celle qui
accueille cette Parole, celle en laquelle s'écoute la Parole (deuxiéme
partie); or cette Parole recue par chacun est en méme temps la
Parole qui révele le salut de tous les peuples; les paroles qui nous
sont données dans notre rencontre avec Jésus-Christ sont en méme
temps destinées & tous et & chacun. «La Parole elle-méme nous
envoie vers nos fréres» (VD 93). L'annonce missionnaire est alors
une nécessité qui dérive de la nature méme de la foi (91 et 92).
«Malheur & moi si je n‘annonce pas I'Evangile», parce que cet
Evangile que |'ai recu et que je garde sous le boisseau me condamne.
L'accueil de la Parole, c’est en méme temps une réelle configuration
au Christ: étre configuré au Christ, c’est étre configuré & sa mission
qui est «d’offrir le salut a tous les hommes de toute époque. .. [d'illu-
miner] tous les domaines de 'humanité» (93). C'est ainsi la Parole
recue qui, dés qu’elle est accueillie, porte déja en elle toute la dyna-
mique missionnaire qu’elle introduit en chacun et dans I'Eglise.

La circularité entre communication et mission
Autre aspect, I'Eglise se découvre comme missionnaire dans

son essence grdce d la circularité entre communion et mission et & la
circularité entre témoignage et annonce. Comment comprendre

ERE ET VIE CONSACREE
.

29



REFLEXIONS
|

30

cela? Jamais depuis le Concile I'accent n’a été si fortement mis sur
ce trait que dans Verbum Domini: I'Evangile comme la Parole que
Dieu adresse au présent & chacun personnellement et qui en méme
temps le fait sortir de lui-méme pour I'ouvrir progressivement a
chacun et & tous dans 'univers. C'est ce que Benoit XVI met en relief
dans son discours & la Curie: « Nous avons saisi ¢ nouveau [...] le
fait que [Dieu] entre dans notre vie en la faconnant et que nous
puissions sortir de notre vie et entrer dans la vaste étendue de sa
miséricorde. Nous nous sommes ainsi & nouveau rendu compte que
Dieu, a travers sa Parole, s’adresse & chacun de nous, parle au coeur
de chacun: si notre coeur s’ouvre et que I'écoute intérieure se rend
disponible, alors chacun peut apprendre a entendre la parole qui lui
est adressée personnellement. Mais si nous entendons Dieu parler de
facon si personnelle & chacun de nous, nous comprenons également
que sa Parole est présente afin que nous nous rapprochions les uns
des autres,; afin que nous trouvions le moyen de sortir de ce qui est
uniquement personnel.» C'est ainsi au moment méme ov |’Eg|ise
apprend & se vivre comme mystére de communion qu'elle se
découvre comme fout entiére missionnaire.

La circularité entre annonce et témoignage

C’est dans cette perspective d’une Parole de Dieu qui, dans le
méme mouvement, ouvre en chacun une dynamique de personnali-
sation et introduit dans I’humanité un chemin salutaire de découverte
de son unique vocation que peut étre interprétée la relation entre
'annonce de I'Evangile et le témoignage. Le décret Ad gentes (11 &
13), l'exhortation Evangelii nuntiandi (21-22) et I'encyclique
Redemptoris missio (42 & 45) mettaient déja en relief I'articulation
nécessaire entre annonce et témoignage. Verbum Domini affirme de
nouveau, mais de maniére neuve, ce «va-et-vient nécessaire entre le
témoignage et la Parole », cette «relation intrinséque entre commu-
nication de la Parole de Dieu et témoignage chrétien» (96 & 98). La
communication de la Parole est nécessaire pour que la Parole puisse
étre reconnue comme s'adressant personnellement & chacun de
maniére unique; comme |'exprime Benoit XVI dans sa premiére
homélie papale, la mission apostolique est de communiquer &



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

chaque homme que «chacun de nous est le fruit d’'une pensée de
Dieu. Chacun de nous est voulu, chacun est aimé, chacun est néces-
saire?»; mais, d’autre part, cette communication est liée d
I'expérience d’'une rencontre personnelle du Dieu vivant et au
témoignage de 'unification de sa vie autour de cette rencontre dont
I'expression la plus haute est le martyre.

Dans l’étendue de I’existence humaine,
I’étendue de la Parole de Dieu

Cinquiéme aspect, I'exhortation déploie en quelque sorte I'affir-
mation selon laquelle c’est & partir de «['étendue de I'existence
humaine » que peut apparaitre «['étendue de la Parole de Dieu ».
Tout ce que |'on appelle les formes de la mission nous renvoie aux
divers éléments de la vie humaine appelés & étre éclairés par la
Parole de Dieu, cette Parole accueillie alors progressivement dans
toute son étendue: la vie quotidienne et la valeur primordiale de
I'instant présent, les relations fondées sur la justice et la dignité de
'homme impliquant le respect de ses droits, la réconciliation et la
paix. En chacune de ces dimensions, |'écoute bienveillante de la
Parole de Dieu se transforme en service désintéressé des fréres, la
parole écoutée se traduit en gestes d’amour, la racine ultime de tout
se trouvant dans la charité (99 a 103).

Les lieux privilégiés de I’annonce aujourd’hui

Sixieme aspect, |'exhortation explore les lieux privilégiés
avjourd’hui de I'annonce de I'Evangile. C'est I'Evangile qui porte en
lui-méme I'amour préférentiel de Dieu pour les «petits qui sont les fréres
de Jésus», et c’est en méme temps en ces lieux que se manifeste bien
souvent le «vrai visage de Dieu», les traits les plus profonds de la
Parole de Dieu: «limplication vocationnelle» de celle-ci, lorsqu'elle
s‘adresse A des jeunes en qui émergent les questions essentielles sur
'orientation & donner d une vie, la découverte de la proximité de Dieu
avec les situations de migration et avec la souffrance, telle qu’elle se
manifeste en Jésus, la maniére dont la Parole de Dieu favorise le

ERE ET VIE CONSACREE
.

31



REFLEXIONS
|

32

«cercle vertueux entre la pauvreté a choisir et la pauvreté & com-
battre ». Le dernier lieu évoqué est celui du rapport de I'homme a la
création, la ov il lui faut sortir de 'arrogance qu’a engendrée en lui la
perspective d’une maitrise absolue de I'univers, «comme si Dieu n’exis-
tait pas », et découvrir 'humilité de celui qui accueille dans I'émerveil-
lement la bonté des choses créées dans le Christ» (99 & 108).
Comme I'exprime le patriarche Bartholomeos 1 au synode,
«nous sommes invités & assumer [...] une autre facon de vivre les
réalités, une autre fagon de résoudre les conflits. Car nous avons eu
un comportement arrogant et méprisant envers la création naturelle».

L’au-dela des cultures
et I’en-deca du dialogue interreligieux

Dernier aspect enfin, I'exhortation fait aborder de maniére
neuve les questions d'inculturation (109 & 116) et de dialogue inter-
religieux (117 & 120). Et ceci en particulier lorsqu’elle souligne que,
si Dieu se communique toujours dans une histoire concréte, et donc
en «assumant ses codes culturels », la Parole de Dieu, «capable de
pénétrer et de s’exprimer dans des cultures et des langues diffé-
rentes », dépasse pourtant «les limites des cultures particuliéres en
créant une communion entre les peuples. La Parole nous invite a aller
vers une communion plus large ». Ceci s’expérimente lorsque «dans
un nouvel exode [...], la Parole de Dieu exige d’abandonner nos
cadres et nos représentations limitées pour faire de la place a la
présence du Christ en nous». Quant au dialogue interreligieux,
'exhortation aftire I'attention sur une base essentielle du dialogue, le
terrain du bien commun, et donc un certain usage de la raison, sans
laquelle la communication ne serait pas possible.

l_e ministére preshytéral au servnce
de la conscience missionnaire de I'Eglise

Le décret Presbyterorum ordinis déja cité fondait cette dimen-
sion missionnaire dans le sacrement de |'ordination. L’exhortation



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

Redemptoris missio en déploie les implications dans la conscience
des prétres. « Tous les prétres doivent avoir un coeur et une mentalité
missionnaires, étre ouverts aux besoins de I'Eglise et du monde,
attentifs aux plus éloignés et surtout aux groupes non chrétiens de
leur milieu. Dans la priére et en particulier dans le sacrifice eucha-
ristique, ils apporteront la sollicitude de toute I'Eglise pour I'ensemble
de 'humanité. Plus spécialement, les prétres qui se trouvent dans des
zones & minorité chrétienne doivent étre mus par un zéle et une
volonté missionnaires particuliers; le Seigneur, en effet, leur confie
non seulement la sollicitude pastorale de la communauté chrétienne,
mais aussi et surtout ['évangélisation de leurs compatriotes qui ne
font pas partie de son troupeau. lls ne manqueront pas de se rendre
effectivement disponibles o I'égard de I'Esprit saint et de I'évéque
afin d'étre envoyés pour précher I'Evangile au-dela des frontiéres de
leur pays. Cela exigera d’eux non seulement la maturité dans la
vocation, mais aussi une capacité peu commune de se détacher de
leur patrie, de leur ethnie, ¢ s’intégrer dans d’autres cultures, avec
intelligence et respect» (RM 67).

Aujourd’hui, cette perspective se précise et s'élargit & un
double niveau, au niveau théologique, ou s'approfondit la relation
du ministére ordonné & I'Eglise, et au niveau d'une pratique ecclé-
siale oU la généralisation des prétres fidei donum et des échanges
entre Eglises ne peut plus étre traitée seulement comme un épiphéno-
méne mais engage le sens méme du mystére de I'Eglise.

La grace du sacrement de |'ordre,
grdce instituante de la vie ecclésiale

Si avjourd’hui nous percevons une certaine transformation
dans le sens méme du ministére presbytéral, c’est d’abord & partir
de transformations dans I'intelligence du mystére de I'Eglise — et ceci
en particulier autour de quelques grand thémes : la maniére de pen-
ser le rapport entre Eg|ise et Royaume, I'articulation délicate entre
charisme et institution, la reconnaissance de I'ceuvre de I'Esprit saint
dans I'Eglise. Nous proposons de récapituler ces transformations
autour de ces expressions.

ERE ET VIE CONSACREE
.

33



REFLEXIONS
|

34

L'Eglise, processus vivant d'incorporation du Royaume

L’Eg|ise peut étre pensée comme un processus vivant d’incorpo-
ration du Royaume et de I'Evangile. Elle n’est pas seulement le signe
et germe du Royaume, compris d’une maniére statique. C'est par le
processus dynamique d'incorporation du Royaume qu’elle manifeste
la maniére dont Dieu vient & I'humanité, se révéle et entre en dialogue
de salut avec elle. C'est par la maniére dont elle ttmoigne dans sa
propre vie, dans son devenir dans la durée, de I'ceuvre transforma-
trice de la gréce qu'elle peut &tre dite sacrement de I'Evangile. Les
écrits apostoliques nous livrent une certaine idée de I'Eglise de
maniére directe, en particulier les letires de Paul adressées & des
Eglises particuliéres, les lettres aux Eglises d’Asie de I'Apocalypse, les
lettres d'lgnace d'Antioche et la premiére histoire de I'Eglise que sont
les Actes des Apbtres : tous ces écrits renvoient au discernement de ce
qui se passe dans la vie effective de ces Eg|ises. Le pelerinage d'une
Eglise toujours appelée a se réformer est constitutif de la vie ecclésiale.

L'identité de /'Eg/ise tirée de I'avenir

Cette dynamique ecclésiale suscitée par «la force d’en haut»
— «jusqu’d ce que vous soyez, d’en haut, revétus de puissance »
(Lc 24, 49); «vous allez recevoir une puissance, celle du Saint-Esprit
qui viendra sur vous » (Ac 1, 8) — ne peut se comprendre qu’a partir
de son terme, lorsque Dieu sera tout en tous; I'Eglise ne peut avoir
une vue exhaustive de ce processus, pas plus qu’elle ne peut simple-
ment s'inferpréter & partir de son origine; elle peut apprendre &
discerner ce qui déja, dans I'aujourd’hui, I'oriente vers sa fin, recon-
naitre les «arrhes de Esprit» déposées en elle. L'Eglise est cette
réalité visible en croissance qui vit déja du mystére du Royaume.
C'est |'espérance vécue dans I'Eglise qui fait venir I'avenir dans le
présent (selon les expressions de I'encyclique de Benoit XVI, Sauvés
dans l'espérance). Le Christ n‘est pas seulement Celui qui nous
attend, mais Celui qui vient, que I'Esprit saint incorpore & I'Eglise.
Selon une expression du théologien orthodoxe Zizioulas, «'Eglise ne
tire pas son identité de ce qu’elle est, mais de ce qu’elle sera’».

Qu'y a-+il & lorigine de I'Eglise
Comment, dans cefte perspective, por|er de la relation de
I"Eglise au Christ, & |'origine 2 Ce qui est en jeu ici, c’est la possibilité



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINISTERE ET VIE CONSACREE
.

de dépasser une dichotomie entre communion et institution, entre
charisme et institution, et cela & la racine méme de cette distinction 4.
Ce dépassement se fait dans une perspective dans laquelle «/'agir
gracieux de I'Esprit apparait comme un processus instituant qui
donne au Christ son Corps total, I'Eglise». Cet agir améne ainsi
I'Eglise & la source de ce processus instituant: «/'ceuvre du Christ
n’est pas tournée vers la création d’une institution ecclésiale, mais
consiste plutét a engager la dynamique du Royaume dans le rassem-
blement du Nouvel Israél de Dieu qui est I'Eglise; on n’a plus affaire
avec un institué, qu’on ne peut que trahir, mais bien & un instituant
qui conduit I'Eglise vers son accomplissement®. »

L’agir instituant du Christ dans les sacrements
Cet agir instituant du Christ se concrétise dans les sacrements.
Ceux-ci se comprennent alors & partir de la gréce sacramentelle,
véritable processus instituant dans I'Eglise. Les diverses gréces sacra-
mentelles, nous reliant & différentes facettes de I'amour de Dieu, nous
font entrer dans un processus d'incorporation du Royaume, de
I'Evangile, de la charité qui vient de Dieu. Le coeur de la vie ecclé-
siale désigné par la dynamique sacramentelle, c’est le renouvelle-
ment constant du corps ecclésial pour en faire un corps de charité,
une demeure de |'amour de Dieu. Cette incorporation de I'amour de
Dieu s'opére dans ces trois directions.
® En direction de chacun appelé de maniére unique par
'amour de Dieu, chacun objet d’'une pensée de Dieu, voulu,
aimé par lui. C'est la vocation & la sainteté, participation
singuliére et unique & la sainteté de Dieu. C'est ce quinsti-
tuent les sacrements du baptéme, de la réconciliation, du
mariage et des malades.
® En direction de la vie ecclésiale pour qu’elle soit champ de
forces unifiées par I'amour de Dieu, aimantées par lui, dans
la vie d'une communion source de louange. C'est ce qu’ins-
titue le sacrement de I'eucharistie.
® En direction du dessein de Dieu sur I'humanité et du service
par I'Eglise de ce dessein. C'est ce qu'instituent le sacrement
de confirmation et celui du ministére ordonné, ce dernier en
particulier appelé & intégrer la vocation de chacun et la com-
munion ecclésiale dans I'amour de Dieu pour I’humanité.

35



REFLEXIONS
|

36

Le ministére ordonné comme ministére de I’Afa)illeurs

Le ministére ordonné pourrait &tre qualifié comme ministére de
I'ailleurs, & condition de bien préciser ce qui est en jeu: cet ailleurs,
c’est celui du mystére de I'amour de Dieu pour tous les hommes et
pour chacun. Les évéques, prétres et diacres sont toujours situés
quelque part, «incardinés», pour étre des ministres de I'ailleurs
qu’est I'amour de Dieu pour tous les hommes. Et ils ne peuvent |'étre
que dans la mesure ou, dans les actes de leur ministére et leur charité
postora|e et diaconale, ils sont institués eux-mémes, faconnés par
I'expérience de |'amour de Dieu pour chacun faite dans leur minis-
tere. Venant de cet ailleurs, ils sont appelés au service d'une reconfi-
guration en profondeur des communautés ecclésiales autour de cette
réalité, ce qui implique qu’eux-mémes commencent par accueillir
tout ce qui déja est ceuvre de Dieu de ces mémes communautés.
Ministres de I'ailleurs, ils permettent ainsi & la communion venant de
Dieu de ne pas s’enfermer dans des communautés, mais de les ouvrir
& tout ce qui vient de différent et vers tous ceux que Dieu les appelle
& rejoindre vers la «Galilée des Nations », et ainsi de ne pas se
laisser enfermer dans une «pastorale d’entretien » (VD 95).

Le ministére presbytéral sur I’horizon de la pratique
d’échanges entre Eglises

Les échanges entre Eglises se multiplient avjourd’hui, et ceci en
particulier & un double niveau: tout d’abord, & cause des phénoménes
de migrations, de nombreuses Eglises locales accueillent des chréfiens
venant d’autres régions du monde; et d’autre part, des chrétiens volon-
taires, des membres d'instituts de vie consacrée, des prétres partent
fidei donum dans une perspective d’échanges de dons entre Eglises.
Toutes ces réalités ecclésiales ne peuvent plus étre considérées comme
des épiphénoménes ; & travers elles, c’est tout un visage d'Eglise qui est
en train de se laisser reconfigurer. Nous proposons quelques observa-
tions concernant tant la vie ecclésiale que le ministére presbytéral.

Pratiques ecclésiales
Les enjeux de ces pratiques d’échanges peuvent étre réfléchis &
parti de 'idée de synodalité: celle-ci peut étre comprise comme la



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

structuration d'une maniére de vivre en Eglise, structuration d'un pro-
cessus de communion. La synodalité, le fait de faire «un petit bout de
chemin ensemble», permet I'inscription réelle et concréte de la com-
munion au coeur de la vie ecclésiale, et ceci & tous les niveaux de cette
vie. «La synodalité nous apparait ainsi comme le mode institutionnel
d’une communion concréte et réaliste, s’inscrivant dans I'épaisseur
des réalités sociales, avec leurs pesanteurs, leurs lourdeurs bureau-
cratiques et la fraicheur des énergies individuelles, loin d’une commu-
nion révée et idéale®. » Ce sont ces pratiques synodales au sens large,
& divers niveaux — jumelages entre Eglises, travail entre associations
caritatives, conférences épiscopales, efc. — qui introduisent ces
patientes transformations des Eglises les unes par les autres.

Ces échanges demandent en particulier une triple vigilance:

* que les Eg|ises et les communautés ecclésiales qui accueillent
se donnent les moyens d’accueillir ceux qui viennent d'ail-
leurs autrement que par le biais des différences culturelles et
sociales, mais dans une véritable réception de maniéres de
vivre I'Evangile différentes, d’un nouveau visage de Dieu et
de son amour;

* que ceux et celles qui viennent d'ailleurs arrivent avec un
véritable souci missionnaire qui leur demandera un travail de
connaissance et de discernement des enjeux de la foi et de la
charité la ou ils se présentent;

* que ces échanges ne soient pas vécus dans la seule perspec-
tive de ce que Benoit XVI appelle une «pastorale d’entre-
tien », mais comme ce qui peut permetire que chacun se
renouvelle dans la maniére de vivre la mission.

Ministére presbytéral

Dans la perspective théologique évoquée ci-dessus, c’est dans et
par le ministére que chaque prétre est appelé & se laisser instituer,
initier, comme venant d’ailleurs pour devenir lui-méme ministre de
Iailleurs. Encore faut-il que lui soient proposées effectivement des
situations de ministére qui rendent possible cefte initiation. Dans tout
ministére de prétre, cela implique la mise en place d’expériences de
I'ailleurs, bien sor en termes géographiques (dans une Eglise d’autres
continents ou dans une Eg|ise d’Europe ou de France), mais aussi
dans un autre contexte de vie humaine qui demande I'apprentissage

ERE ET VIE CONSACREE
.

37



REFLEXIONS
|

38

d’une autre |cngue, dans un autre contexte culturel et social (tel un
ministére auprés de handicapés mentaux, de prisonniers, de
migrants, etc. ou des lieux évoqués dans Verbum Domini).

Ce sont ces ministéres qui demandent, pour étre bien vécus,
d’apprendre & quitter son pays, sa langue... se quitter soi-méme,
pour aller vers le «pays que je tindiquerai », un «aller vers» qui ne
peut porter du fruit que s'il est chemin de découverte d’'un amour qui
s'élargit. Ce qui est en jeu en cela, ce n’est pas la découverte d’'une
dimension facultative du ministére, mais de ce qui le constitue.
Comme le disait un évéque d’Afrique au moment de I'appel & ceux
qui allaient étre ordonnés prétres, «l‘ordination vous demande que
vous acceptiez d’aller ov je vous enverrai, en Colombie, Nouvelle-
Calédonie ou au Maroc, si je juge que vous en avez les capacités ».

Trop d’appels & la vocation sacerdotale sont aujourd’hui vécus
de maniére asphyxiante — tant pour les communautés ecclésiales que
pour ceux & qui ces appels s’adressent — et sont menés comme des
opérations de survie de communautés ou d'instituts.

La vie consacrée au service
de la conscience missionnaire de I'Eglise

Dans I'Eglise, la vie consacrée se situe dans la ligne de la vie
baptismale, donc de tout chrétien, pour &tre en quelque sorte un
champ d’expérience des arétes vives d’une vie chrétienne aujourd’hui.
En quoi peut-elle &tre au service de la conscience missionnaire?
Dans un livre récent sur la vie religieuse, Jean-Claude Lavigne
construit sa réflexion autour de I'idée d’« écart fertile » : 'écart, «c’est
une distance qu’on choisit de vivre, a partir du monde qu’on ne peut
et ne veut pas quitter totalement” ». Cet écart prend en compte la
totalité de I'existence humaine et du rapport & I'autre, il se concrétise
dans une maniére de vivre en décalage par rapport & la société
contemporaine, et qui pourfant porte du fruit parce qu'e||e reste
greffée sur cette société. La vie religieuse apostolique en particulier
portera «le souci de I'écart dans le désir de faire bouger le monde
en questionnant ses habitudes et ses valeurs®». Encore faut-il que cet
écart ne devienne pas un luxe de privilégiés, mais se découvre gréce



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

a des hommes et femmes qui se laissent faconner dans leur vie
consacrée par la Parole de Dieu recue au jour le jour. C'est la que
se joue la fertilité: I'écart en ouvrant un espace hors du normatif et
du banal permet d’envisager d’autres maniéres d'étre, d’autres pos-
sibles?. Il ne s’agit pas de valoriser I'écart en tant que tel, mais bien
de donner de la valeur & ce que permet I'écart. Cet espacement
permet la naissance d’autres maniéres de vivre et de penser, pour
soi et pour les autres. L'écart a un double statut. Il est a la fois la
conséquence des choix faits et la source de vie nouvelle.

La dimension institutionnelle de I'écart que représente la
congrégation ou le monastére permet une fertilité qui ne dépend pas
uniquement des personnes (c’est la force du charisme) et assure une
continuité de cette vitalité. L'institutionnalisation donne une solidité &
chacune des personnes et prend le relais de leur fragilité ou méme
de leur manque de fidélité si cela est nécessaire.

La vie consacrée, telle qu’en témoignent des études récentes ',
y apparait comme la matrice de la vie chrétienne, matrice structu-
rante dans laquelle s'articulent les éléments constitutifs de cette vie.
Deux traits apparaissent plus visiblement aujourd’hui: I'écoute et
I'hospitalité réciproque.

Dans son assemblée générale de novembre 2010 a Lourdes, la
Conférence des religieux et religieuses de France a bien mis en relief
quelques aspects de cet écart aujourd’hui ' : vie religieuse bien sou-
vent vécue aux frontiéres '2; vie religieuse plus spécialement ouverte
& I'inattendu des dons de Dieu dans les situations humaines les plus
lourdes ; vie religieuse vécue dans I'apprentissage d’une présence
qui revalorise les relations dans une société pervertie par la centralité
du moi; et vie religieuse qui unit en chacun la complexité de sa vie
humaine avec ses pesanteurs et ses contradictions intérieures &
'Evangile et qui devient un lieu de discernement des formes de com-
bat spirituel qu’exige notre société — «apprendre & ne pas se trom-
per de combat» dans notre monde.

L’écoute

L'écoute, écoute de la Parole de Dieu, écoute de ce que I'Esprit
dit aux Eglises, écoute de ce que Dieu révéle aux tout-petits, cette

ERE ET VIE CONSACREE
.

39



REFLEXIONS
|

40

écoute ne va pas de soi: elle ne peut devenir effective qu’au terme
d’un long chemin de purification, de dépouillement, de sortie hors de
soi-méme, non seulement de ses préjugés et étroitesses, mais aussi
de sa maniére de vivre et de penser et de sa logique symbolique.
C’est une des dimensions de la vie consacrée que cette mise en place
d’une vie ascétique au service de cette écoute. Longtemps, la vie
consacrée a été d'abord et essentiellement monastique, comme 'l
fallait inscrire en profondeur I'écoute de la Parole de Dieu dans
I'Eglise, et cela jusqu’au xi¢ siécle; et I'importance en est renouvelée

auvjourd’hui par ce qu’Enzo Bianchi appelle I'étroitesse spirituelle de
notre cadre culturel et social. De nombreux obstacles & la lecture
spirituelle des Ecritures «surgissent dans le climat culturel dominant
(logique de consommation, impératif de I'efficience et de la produc-
tivité, primauté de I'image et du son, mythe de la spontanéité et du
"tout tout de suite", accélération des rythmes sociaux et du travail,
occupation et organisation massive du loisir individuel, etc.), mais
aussi & l'intérieur de I'Eglise (fracture entre priére et vie et, plus lar-
gement, entre spirifua/ifé et vie, entre le domaine spirifue/ et le
domaine humain, absence de péres spirituels, primauté accordée
aux multiples activités paroissiales et pastorales, bureaucratisation
de la vie paroissiale et diocésaine, démission fréquente des prétres
par rapport au devoir essentiel de transmettre la gnose chrétienne,
la connaissance de la Parole de Dieu, efc. '3 »

C’est dans ce contexte que la vie consacrée est appelée & deve-
nir ce lieu oU se creuse une écoute de plus en plus personnalisée et
personnalisante: la vie fraternelle comme la pratique des voeux
renvoient chacun & la découverte de ce qu'il y a d’unique dans sa
vocation, vécue dans la spécificité de son institut.

Mais il y a plus: 'écoute de I'Evangile dans I'Eglise passe
nécessairement par |'écoute de I'Evangile tel que peuvent le recevoir
les pauvres. C'est une des insistances de Verbum Domini que nous
avons déja rencontrée: apprendre des pauvres, étre appelés a les
écouter (§ 107), recevoir la Bonne Nouvelle de ces messagers que
sont les migrants (§ 105), découvrir la proximité du Christ a I'égard
des personnes qui souffrent (§ 106), accueillir dans I'Eglise I'ouver-
ture spontanée des jeunes & I'écoute de la Parole de Dieu (§ 104).
Cela ne va pas de soi : encore faut-il qu'il y ait dans I'Eglise des lieux
ou ces diverses formes d’écoute puissent étre accueillies et rejaillir sur



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINISTERE ET VIE CONSACREE

I'ensemble de la vie ecclésiale. C'est la bien souvent un aspect de la
mission d'instituts que leurs charismes conduisent vers ces lieux et qui
se structurent pour pouvoir accueillir cette écoute de la Parole en ce
qu’elle a de spécifique.

L’hospitalité réciproque

Ce trait prend d’autant plus de relief qu'il est & I'horizon d’un
des défis majeurs de notre humanité dans les années & venir: la
juxtaposition, dans I'humanité, d’une globalisation de plus en plus
prégnante dans la vie des hommes et des femmes de notre société et
d’une mentalité qui améne chacun & se penser comme individu,
«moi isolé», référence ultime de la vie humaine, livré & lui-méme
dans une autonomie trop lourde & porter. C'est cette juxtaposition
qui introduit dans la vie de beaucoup une tension felle qu'ils
cherchent refuge dans une identité régionale et sectaire.

C'est sur cet horizon que vient s'inscrire le paradoxe d’une foi
fondée sur la reconnaissance de la singularité et de l'unicité du
Christ, & laquelle se relie pourtant I'universalité du dessein de
Dieu '“. Chacun, sur son itinéraire de foi, est appelé dans le méme
temps & découvrir 'unicité de |'appel qu'il regoit de Dieu par le
Christ et & entrer dans |'universalité de I'amour de Dieu pour I'en-
semble de '"humanité. Il est appelé & entrer en ce qu’il y a d’unique
dans I'amour par lequel Dieu le nomme et & pratiquer une vie frater-
nelle concréte qui ne peut se comprendre qu’en lien avec la fraternité
des hommes et femmes de notre univers '°.

Nous percevons mieux aujourd’hui tout ce que peut impliquer
toute rencontre humaine. «Aussi /ongtemps que nous n’avons pas
mesuré la longueur, la largeur, la profondeur, toute I'étendue de
I'abime qui nous sépare, nous ne sommes pas préts ¢ nous rencon-
trer en vérité» (P. Claverie). C'est dans cette perspective que les
instituts de vie consacrée sont appelés & devenir de véritables «labo-
ratoires d'universalité», et cela d’autant plus que s'accélére leur
internationalisation.

«Celle-ci se forge dans la conciliation de styles et de rythmes
différents, de telle sorte que chacun se sente a I'aise et qu’en méme
temps la collaboration soit fructueuse. Cela concerne aussi bien les

g



REFLEXIONS
|

42

détails de la vie commune, les questions alimentaires, les horaires, le
style de bétiments, I'vtilisation des biens communs, le choix de prio-
rités ou d’activités, que la recherche et la gestion de finances com-
munavutaires et personne//es.

Les équipes deviennent ainsi le creuset dans lequel se fabrique
de l'universalité au plus prés de la vie quotidienne: ni globalisation
artificielle, ni juxtaposition des différences.

Dans ces équipes, ce ne sont pas seulement des individus qui
sont en cause; mais des personnes, avec fout ce qu'e//es portent en
elles de solidarités historiques, sociales, familiales.

Les instituts regroupent des missionnaires enracinés dans des
Eg/ises dont les stades de développement sont & des niveaux diffé-
rents, dans des peuples dont I'histoire a pris des chemins divers,
dans des cultures qui se sont développées, non sans lien certes, mais
selon des axes propres. Ces différences se retrouvent dans ce que les
instituts vivent en commun. On imagine souvent le choc culturel subi
par ceux qui passent d’un continent & un autre. En fait il est souvent
aussi fort, sinon plus fort, lorsque I'on passe d’une région a une autre
sur un méme continent 4. »

Ces laboratoires que sont les communautés religieuses peuvent
étre aussi qualifiés de laboratoires d’hospitalité réciproque '” — labo-
ratoires, parce que |'apprentissage de cette hospitalité au sein des
instituts n’a de sens que lorsqu’il permet de vivre une hospitalité
réciproque aux visages divers, en allant habiter au pays de I'autre,
proche ou lointain. C’est en méme temps |"apprentissage d’'une «vie
des voeux aux frontiéres », selon I'expression de J. Haers '8, & ou
I'obéissance c’est s'approcher de Dieu «en apprenant & regarder,
non pas vers Lui, mais avec Lui ceux qu’ll regarde ?», la ou la pau-
vreté permet de «juger des choses et des personnes selon leur
valeur 2 », 1a ov la chasteté est «la recherche de I'attitude juste face
a la différence ?'. »

OUV@T’[U re

Que de chemin parcouru dans I'éveil d’une conscience mission-
naire dans I'ensemble de I'Eglise depuis le concile Vatican II! Mais



CONSCIENCE MISSIONNAIRE, MINIST

aussi que de régressions, de moments de pause, de réajustements. Et
ceci d’autant plus que cette conscience ne va jamais seule: tantdt ce
sont les efforts cecuméniques qui relancent la conscience missionnaire,
tantdt c’est cette conscience qui stimule I'cecuménisme. Tantét ¢'est
dans la vie interne de I'Eglise que se relance une dynamique mission-
naire, tantét celle-ci bouscule et interroge la pastorale commune.

Aujourd’hui, nous voyons s’approfondir une nouvelle interac-
tion entre conscience missionnaire et conscience diaconale. En quel
sens? Lorsqu’en France se met en place «Diaconia 2013, ce ras-
semblement national — dans le prolongement des Perspectives mis-
sionnaires de /'Eg/ise de France (1981) et stimulé par les deux
exhortations de Benoit XVI sur la charité — veut interroger notre
maniére de vivre en Eglise. Comme le montrent les diverses études
d'Etienne Grieu autour de ce théme 22, notre vie ecclésiale a progres-
sivement mis & la périphérie la dimension institutionnelle de la cha-
rité. D’oU une double dérive: d’une part, une vie ecclésiale se centre
dans sa visibilité institutionnelle sur la Parole et les sacrements et
laisse & des organismes périphériques le souci institutionnel de la
charité; d’autre part, des activités caritatives tendant vers |’humani-
faire entretiennent une générosité qui suscite des vocations, mais
elles se coupent alors de ce qui, par la Parole et les sacrements,
renvoie & la source de I"amour (d’ou par exemple la difficulté dans
le diaconat permanent & tenir ensemble un diaconat au service de la
Parole et des sacrements et un diaconat au service de la charité). Et
c’est cette dissociation qui est aujourd’hui une des sources de I'indif-
ference et de «I'apostasie », comme le suggére Benoit XVI dans sa
référence & Julien I'apostat 2. Mettre en place cette dimension dia-
conale, ce nest pas seulement et d’abord mettre en place un pro-
gramme d'assistance, c’est aller & la rencontre de ceux et celles qui
accueillent I'Evangile comme les privilégiés de I'amour de Dieu. «Les
chrétiens sont appelés a les écouter, & apprendre d’eux, a les guider
dans leur foi et ¢ les motiver pour qu'ils soient les artisans de leur
propre histoire?. » m

ERE ET VIE CONSACREE
.

43



1 - Jacques MoncHanIN, Théologie et spiritualité
missionnaires, Paris, Beauchesne, 1985, p. 196-
197.

2 - La Documentation catholique, 2005, p. 548.

3 - (ité par Rémi Chéno in LEsprit saint et
I'Eglise, Cerf, 2010, p. 272.

4-(f.Maurice Pivot, Au pays de I'Autre,« Charisme
et institution» (p. 173-178). Pour la probléma-
tique proposée ici, cf. Rémi Chéno, op. cit.

5 - Rémi CHeno, op. cit,, p. 219-220.
6 - Rémi CHEno, op. cit., p. 283.

7 - Jean-Claude LaviaNe, Pour qu'ils aient a vie en
abondance, Paris, Cerf, 2010, p. 77.

8- Io, Ibid, p. 79.
9- o, Ibid, p. 80.

10 - Jean-Claude LaviGNE, op. cit.; Jacques HAERs,
Vivre les veeux auyx frontiéres, Bruxelles, Lessius,
2006; Enzo BiancH, Si tu savais le don de Dieu,
Lessius, 2001; Noélle Hausvann, Ou va la vie
consacrée ?, Lessius, 2004.

11 - (f. La Documentation catholique, 20 février
2011,p.179 2 198.

12 - (f. Jacques HAErs, op. cit.

13 - Enzo BiancH, Ecouter fa Parole, Lessius, 2006,
p.28.

14 - (f. Pierangelo Sequer,, L'idée de la foi, Paris,
Bayard, 2011, p. 13.

15 - Bien souvent dans les lieux des rencontres
interreligieuses, une difficulté majeure survient:
celle de la question de I'unicité de la médiation
du Christ. Peut-étre la difficulté se situe-t-elle au
niveau du témoignage du chrétien: son propre
chemin de foi lui permet-il de reconnaitre en
I'autre ce qu'il y a d’unique et de singulier dans
sa propre vie? Le chrétien permet-il a 'autre
d’écouter, plus qu'il ne l'avait fait jusque I3, le
cheminement de I'ceuvre de Dieu en lui?

16 - Maurice Pwor, Au pays de l‘autre, Paris,
Editions de I'Atelier, 2009, p. 169.

17 - Ib, Ibid, p. 146-153.

18 - Jacques Haers, op. cit.

19- 1o, Ibid, p.47.

20- Io,, Ibid,, p. 60.

21-p, Ibid., p. 85.

22 - (f. Ftudes, mars 2011,

23 - Benoit XVI, Dieu est Amour.

24 - Benoit XVI, Verbum Domini, 107.



ocation et mission
en contexte international

Marie-Héléne Robert
missionnaire de Nofre-Dame des Apétres, maiire de conférences & la
faculté de théologie de Lyon, vice-présidente de I'Afom

Vocation et mission en contexte international

Il est devenu courant d’associer mission et vie internationale, y
compris dans les communautés religieuses. Mais s'agit-il d’un héri-
tage plus ou moins bien endossé des «siécles des missions», d’une
attitude pragmatique dans les congrégations, malgré les difficultés
d’une vie commune internationale, ou plutét d’une donnée propre de
la mission chrétienne qui se reconnait, d’une part, dans I'envoi par le
Christ «a toutes les nations » (Mt 28 et par.) et, d’autre part, dans les
exhortations pauliniennes & vivre unis dans les communautés 2

Jaimerais explorer cette derniére piste. La vie religieuse interna-
tionale n’est pas un fait qui ne renvoie qu’a lui-méme; elle est un
témoignage rendu & l'universalité du Christ et donc de I'Evangile. Si
elle est une mission, il peut étre fructueux de la comprendre par I'autre
pole de la mission, la vocation.

Vocation et mission se comprennent
I'une par l'autre

Vocation et mission sont fortement imbriquées: d’une part,
lorsque Dieu appelle quelqu’un, il I'appelle gratuitement, par amour,



REFLEXIONS
|

46

et il lui confie une mission particuliere ; la gratuité de I'appel engage la
gratuité de la réponse, et replace la vocation et la mission dans I'ordre
de la relation, de I'amour. La mission confiée est une marque d’amour,
autant que |'engagement & y répondre. D’autre part, toute mission est
redevable d’un appel, par définition, puisqu’on ne se donne pas & soi-
méme une mission, on la recoit. Le croyant la regoit de Dieu, elle est
authentifiée par la communauté. Dans la vie religieuse, la mission est
d’abord discernée en commun puis confiée par le supérieur ou la
supérieure, en communion avec I'Eglise locale et universelle.

La vocation, au sens d’appel de Dieu, est bien une gréce particu-
liere, qui est en elle-méme un témoignage de I'amour de Dieu, de son
action transformatrice pour la personne appelée et pour I'humanité;
cefte grdice est donc orientée vers une mission, qui peut se traduire en
termes d’envoi. Mais la mission est plus large que I'envoi, au sens oU
elle peut se réaliser dans tout environnement, proche ou lointain, et
exercer une force d’attraction, comme la sainteté d’un monastére trans-
forme ceux et celles qui s’y rendent et ouvrent leur cceur & la gréce.

Nous avons & une constante biblique fondamentale, qui vaut
pour le peuple d'Israél dans son ensemble comme pour tel patriarche
ou tel prophéte, et pour les disciples du Christ. Isragél est choisi par
Dieu pour lui-méme, et Israél est choisi pour éclairer les nations. L'un
cautionne 'autre, en quelque sorte. La mission confiée garantit la
vérité de 'appel, 'appel authentifie la mission exercée. Le témoignage
que rend Israél au Dieu unique par le culte, la loi, I'étude, I'exercice
de I'amour envers le prochain, la veuve et I'étranger, est une mission
qui lui est prescrite, au nom de son appel, de son élection. Elle est sans
cesse & réévaluer en fonction du lieu ou se trouve le peuple: dans le
désert, a Jérusalem, ou en diaspora, le témoignage se module en vue
d’une fidélité la plus grande possible au Dieu de I’ Alliance. La mission
d'lsraél se creuse et s'éprouve au contact des «nations », dont il par-
tage certains aspects, sans confusion.

Le trésor, c'est Dieu

Le fait que vocation et mission se comprennent I'une par |'autre
ne signifie pas pour autant que Dieu choisit ses envoyés en fonction



/OCATION ET MISSION EN CONTEXTE INTERNATIONAL

de leurs aptitudes & exercer la mission qu’il prévoit de leur confier!
Tout au contraire! C'est que Dieu respecte la liberté des personnes
qu'il appelle, il ne les instrumentalise pas en vue de réaliser son projet,
il les rejoint comme partenaires consentants, libres, responsables.

On pourra certes présenter le contre-exemple de Jonas, qui se
rend & Ninive contraint et forcé par la volonté de Dieu. Mais on peut
relire I'histoire de Jonas avec ce verset de Paul: « Malheur & moi si je
n’évangélise pas» (1 Co 9, 16). Paul, appelé de maniére singuliére a
faire I'expérience du Ressuscité sur la route de Damas, est envoyé aux
Nations, lui, le juif zé&lé pour le Dieu de ses Péres.

Il serait ici intéressant de regarder dans la vie des saints et des
saintes, des fondateurs de congrégations religieuses, le déplacement
que Dieu opére en ceux qu'il appelle, par amour pour eux, et par
amour pour 'humanité & laquelle il les envoie. Ce déplacement se
réalise & partir d’un trait caractéristique de la personne. Un trait par-
fois si caractéristique que la tentation serait de s’y raccrocher comme
& un élément structurel. Or le disciple du Christ apprend qu'il est avant
tout structuré par le Christ lui-méme, auquel il est configuré par le
baptéme. C'est & ce point de foi que peut se comprendre la vie infer-
nationale dans la vie religieuse et dans sa mission.

Si Dieu n‘appelle pas d’abord ceux qui seraient a priori plus
compétents pour la mission, c’est aussi que les aptitudes des envoyés
pourraient cacher la forét divine au lieu de la rendre visible! Amos
rappelle qu’il n’est pas prophéte de son état, mais bien par un appel
singulier de Dieu, alors qu'il gardait les troupeaux et pingait les syco-
mores (Am 7, 14-16). Si Paul insiste sur le vase d’argile qui contient
le trésor (2 Co 4, 7), c’est moins par vertu d’humilité que par une prise
de conscience trés forte, un acte de foi radical : Dieu peut tout réaliser
en celui qui se livre & lui par amour et le vase d'argile rendra témoi-
gnage au trésor qui le rend précieux. Paul reprend I'attitude des
prophétes, Jérémie (Jr 1, 6-8) et Isaie (Is 6, 5-9) en particulier, bien
conscients de leur incapacité & répondre & la mission que Dieu leur
propose, mais s’en remettant & la force contenue dans |'appel méme
de Dieu. En méme temps qu’il confére une mission, Dieu s’engage &
soutenir son envoyé jusqu’au bout (Is 49, 1-9).

Du coup, les critéres de discernement mis en ceuvre par les
congrégations sont aussi référés & |'appel de Dieu, appel qui contient
une mission en puissance, et que la communauté est chargée d’authen-

47



REFLEXIONS
|

48

tifier. Un ancrage inébranlable de chaque membre dans la force d’unité
qu’est le Christ peut permettre une vie consacrée en communauté inter-
nationale. Il ne fait pas |'économie d'une réflexion sur les différents

facteurs qui rendent cette vie internationale exigeante (le rapport &
I'histoire, notamment, les malentendus ou les codes culturels en conflit).

| n'y a plus ni Juif ni Grec

Dans la lettre aux Romains, Paul ne commence pas par exhorter
les disciples du Christ & bien s’entendre, & partager le repas, & ne pas
se juger, se mépriser les uns les autres. Il ouvre sa lettre par le rappel
de sa vocation particuliére, la poursuit en rappelant que Juifs et Gentils
appartiennent & la méme humanité pécheresse et sauvée par le Christ.
Alors et seulement les fondements théologiques et bibliques s'ouvrent
sur des exhortations pratiques qui traduiront la bonne intelligence du
projet de Dieu pour I'humanité et la part qui revient & chacun dans la
communauté (Rm 12; Rm 14-16) et dans la cité (Rm 13). La plupart des
difficultés naissent d’'un manque de référence aux fondements, alors
qu'ils sont la base méme de I'appel de chacun et la force de réconci-
liation. Vouloir régler trop vite les implications pratiques de la vie
internationale en communauté ne permet pas de comprendre & quel
point les aspérités inferculturelles sont des atouts forts pour la mission.

Les premiéres communautés deviennent vite «internationales »
au sens o Juifs et Gentils de I'Empire romain sont au coude & coude
mais aussi en tension forte. L'appel de Dieu doit-il s'étendre aux
nations 2 Faut-il imposer aux Gentils ce qui définit le peuple juif 2 Les
lettres de Paul et les Actes des Apétres témoignent de cefte gageure
du christianisme: la foi transcende les cultures et les repéres ethnolo-
giques, mais aussi religieux, en vue de la formation d’un seul corps,
le Corps du Christ.

Pour les premiers disciples de Jésus, Juifs puis Gentils, il n’est pas
de mission possible sans au préalable vivre des relations évangéliques,
marquées par |'estime réciproque et la réconciliation dans le Christ.

«Vous vous étes dépouillés du vieil homme avec ses agisse-
ments, et vous avez revétu le nouveau, celui qui s’achemine vers la
vraie connaissance en se renouvelant a I'image de son Créateur. La,



/OCATION ET MISSION EN CONTEXTE INTERNATIONAL

il n’est plus question de Grec ou de Juif, de circoncision ou d'incircon-
cision, de barbare, de Scythe, d’esclave, d’homme libre;; il n’y a que
le Christ, qui est tout et en tout. Vous donc, les élus de Dieu, ses saints
et ses bien-aimés, revétez des sentiments de tendre compassion, de
bienveillance, d’humilité, de douceur, de patience,; supportez-vous les
uns les autres et pardonnez-vous mutuellement, si I'un a contre I'autre
quelque sujet de plainte; le Seigneur vous a pardonné, faites de méme
a votre tour. Et puis, par-dessus tout, la charité, en laquelle se noue la
perfection » (Col 3, 9-15).

Aux Romains (Rm 10,12), aux Galates (Ga 3,26-29) et aux
Corinthiens (1 Co 12,13), Paul rappelle que I'unité dans le Christ
abolit toute séparation, toute division. Etre au Christ est une vocation
trés haute, qui engage un certain mode d'étre avec autrui parce que
I'on est une créature nouvelle et que 'on considére I'autre comme
étant aussi cette créature nouvelle dans le Christ Jésus.

La vie religieuse infernationale est & ce point précis le signe fort
que le Christ rassemble des hommes et des femmes de toute prove-
nance, pour les faire accéder & ce statut nouveau d’appartenance au
Christ. Etre consacré au Christ, c’est avant tout reconnaitre que le
Christ est libre de son appel et que la premiére mission est d’entrer
dans son appel & la réconciliation. C'est par la foi que I'on est au
Christ, c’est par la foi que 'on demeure en lui, les uns et les autres, a
condition de s’incliner devant la gréice du Christ en soi et en |'autre.
L'Eglise insiste avec force sur la communion universelle et rappelle que
les particularités culturelles sont nécessaires (la foi ne se vit pas dans
I'abstrait, hors des cultures) mais relatives: la communion est pre-
miére. La vie dans |'Esprit est le premier témoignage qu’ont & rendre
les personnes consacrées mais aussi les couples et les familles, les
communautés paroissiales.

Certes des «malentendus culturels» existent dans les communau-
tés, et ils sont & prendre au sérieux. Les voeux de pauvreté, de chasteté
et d’obéissance, la liturgie, le rapport & la parole et au silence, a la
nourriture, au temps, & la tradition, ou encore la confiance, le pardon,
I'infergénérationnel sont des lieux d’une extréme importance ou s'expri-
ment le sens de la consécration et les rapports interpersonnels dans
leurs richesses et leurs tensions. Les instituts sont vigilants pour que ces
points soient travaillés en communauté et que les malentendus n’cient
pas le dernier mot: ce serait un pur contre-témoignage (Rm 14,17-20).

49



REFLEXIONS
|

50

Pour conclure: les atouts de la vie internationale

Les tensions interculturelles sont I'occasion de réfléchir sur ce a
quoi on tient vraiment, en communauté. La vie religieuse est de plus
en plus infernationale, sur tous les continents. Il s’agit souvent d’une
configuration pragmatique réfléchie (pour équilibrer les dges dans les
communautés, pour une meilleure insertion pastorale, pour étre fidéle
aux intuitions du fondateur) dont I'impact missionnaire dépasse les
membres eux-mémes.

Le temps de la connaissance mutuelle n’est en effet jamais du
temps perdu, il ouvre aussi la possibilité de connditre et de com-
prendre ceux et celles & qui les missionnaires sont envoyés en les
sortant d’une illusion grave : celle de connaitre autrui, d’emblée. La vie
internationale peut renforcer les préjugés sur I'autre comme elle peut
I'en épurer. Elle peut aussi apporter un regard neuf et pluriel sur une
réalité que I'on ne voit plus.

Elle aide & comprendre l'inculturation de I'Evangile dans les
cultures, au sens ou elle est souvent un laboratoire de la maniére dont
'Evangile est recu selon les cultures et dont I'Evangile est enrichi par
les cultures qui 'accueillent. Les interrogations des uns, les remises en
questions, les rejets sont & enfendre et & travailler en lien avec la
culture d'accueil.

La vie inferculturelle invite & prendre appui sur la sagesse, versée
sur les nations, sous forme de proverbes, de contes, par exemple. Une
communauté attentive & la sagesse surprenante de ses membres se
tournera généreusement vers la sagesse du peuple qui l'accueille, et
la réciproque est vraie: la communauté s’enrichit et se pacifie par le
trésor de sagesse qui |'entoure.

Vivre avec des personnes de culture différente fait vivre dans
I'émerveillement mais aussi dans I'étrangeté, I'insécurité, la perplexité
et fait se rappeler que la cité véritable du croyant, a fortiori du consa-
cré, n'est pas ici-bas (He 11,13-16; 13, 14). Cette espérance escha-
tologique n’est pas sans fruits dans des contextes ravagés par la
guerre ou les exclusions: une vie ensemble est toujours possible. |l
n‘est pas rare que des membres de communautés aient & vivre au
quotidien I'appel & aimer leurs ennemis, & faire I'expérience du par-
don, et & inciter leur entourage & prendre cette voie christique. =



ouvelle situation de la mission ad gentes

Echange de personnes et formation
Mgr Thierry Jordan

archevéque de Reims

Intervention au séminaire SECAM-CCEE, Abidjan (10-14
novembre 2010)

es y?,cations missionnaires en Europe
ace a I'ensemble des vocations

A partir des statistiques publiées par le Saint-Siége dans |'An-
nuarium statisticum Ecclesiae, le nombre de séminaristes dans le
monde a augmenté de 77% entre 1980 et 2010, pour atteindre le
chiffre d’environ 117 000. Cetfte augmentation est essentiellement due
aux continents africain, américain et asiatique. L'Afrique est le conti-
nent le plus dynamique sur le plan des vocations (avec une augmen-
tation moyenne de 3% des séminaristes par an).

Ce chiffre est & rapprocher de I'augmentation du nombre de
catholiques (+ 45% dans le monde, toujours due aux mémes conti-
nents, passant de 757 & 1 166 millions de catholiques), & mettre en
paralléle avec I'augmentation de la population mondiale sur la méme
période. Pendant le méme temps, le nombre de diacres permanents
dans le monde est passé de 5 500 a pres de 35 000.

Pour I'Europe, de 1980 & 2010, le nombre de candidats au
sacerdoce diocésain et religieux est passé de 31 900 a 22 400, le
nombre de novices, dans les instituts religieux masculins de 3 400 a

2 100, et dans les instituts féminins de 6 700 & 2 400.

51



REFLEXIONS
|

52

Si I'on veut avoir une idée des effectifs de la vie missionnaire, il
semble, d’aprés des sondages dans plusieurs pays, quon puisse
compter entre 8 et 10% de membres d’instituts missionnaires prétres,
de 10 & 12% les religieux non-prétres et religieuses. Tandis que le
nombre de prétres diocésains et religieux est passé de plus de
260 000 & moins de 200 000, que les religieux non-prétres sont
passés de 39 000 a 18 500 et les religieuses de 555 000 a 338 000.

Pour le nombre de prétres diocésains et religieux, la Pologne
connait dans la méme période une progression de 30%, la Lituanie
de 15%, I'Albanie multiplie ses effectifs par 4, la Biélorussie par 10,
la Bulgarie par 2. Des pays semblent rester stables: Bosnie-
Herzégovine, Croatie, Lettonie, Gréce, Slovénie. Les autres pays
connaissent une baisse réguliére plus ou moins forte, allant de 15 &
60% (voir note).

Si 'on veut faire une projection des effectifs de la vie mission-
naire, il semble que dans plusieurs pays, on puisse prévoir une baisse
de 10 & 20% pour les membres d'instituts missionnaires prétres et de
15 & 25% pour les membres religieux non-prétres et religieuses des
instituts missionnaires. Les religieux missionnaires non-prétres
connaissent les baisses les plus fortes.

Dans la mouvance de Fidei donum, il est difficile d’avoir des
effectifs précis pour I'Europe. Pour la France, ils étaient 695 en 1980;
ils sont aujourd’hui 172. Le nombre de volontaires ldics en mission
pour I'Europe en 2010: 6700 (chiffre en dessous de la réalité), dont
1150 pour la France.

Dans le monde, depuis un an, le nombre des grands sémina-
ristes, diocésains et religieux, a augmenté en tout de 1105 candidats
au sacerdoce, pour un total de 117024. Augmentation, comme
I'année précédente en Afrique (+ 878), Asie (+ 1380) et Océanie
(+ 64) tandis que diminuent aussi cette année |’ Amérique (- 267) et
'Europe (- 950).

Le nombre des grands séminaristes diocésains est de 71176
(- 49 par rapport & I'an dernier), et celui des séminaristes religieux de
45848 (+ 1154). Pour les séminaristes diocésains, augmentations en
Afrique (+ 470), Asie (+ 412) et Océanie (+ 75); les diminutions
concernent |'Amérique (- 278) et I'Europe (- 728). Pour les sémina-
ristes religieux, augmentation en Afrique (+ 408), Amérique (+ 11) et



NOUVELLE SITUATION DE LA MISSION AD GENTES
T

en Asie (+ 968); diminution en Europe (- 222) et en Océanie (- 11)
(Source: agence Fides, 23 octobre 2010).

Les profils des candidats en France :

Qui sont les séminaristes et les novices2 Profil-type des jeunes
entrants (Source: Service national des vocations).

Séminariste: un adulte de 27 ans, baptisé avant 2 ans, confirmé
a 15 ans, identifie un 1¢ appel & 15 ans, issu d’une famille de 4
enfants, de parents catholiques pratiquants, mariés religieusement; le
pére: cadre supérieur ; la mére: au foyer. 60 % au moins bac + 3, fin
des études profanes & 22 ans, avec une expérience professionnelle de
6 ans, catégorie cadres supérieurs, avec un engagement social de
type caritatif. 1 sur 2 est bilingue, 1 sur 4 trilingue. Trés souvent mar-
qués par une communauté nouvelle, le scoutisme ou une communauté
paroissiale. 1 sur 2 marqué par un événement type JMJ, pélerinages
et grands rassemblements. Un engagement dans I'Eglise (au service
de I'autel, en paroisse, auménerie, catéchése ou chez les scouts). Pour
la plupart, un prétre a eu une influence sur leur décision d’entrer au
séminaire. L'aspect déterminant pour le choix d’entrer au séminaire a
été, dans |'ordre décroissant: le ttmoignage de prétres, I'annonce de
la Bonne Nouvelle, puis servir Dieu et les autres. Leur loisir préféré est
d’abord le sport, puis la lecture et la musique.

Novice: un adulte de 33 ans, baptisé avant 2 ans, confirmé &
16 ans, identifie un 1°" appel & 19 ans, issu d’'une famille de 3,7
enfants, de parents catholiques pratiquants, mariés religieusement; le
pére : cadre supérieur ; la mére: au foyer. 62 % au moins bac + 3, fin
des études & 22,5 ans, avec une expérience professionnelle de 5,8
ans, catégorie professions intermédiaires, avec un engagement social
associatif. 7 sur 10 sont bilingues ou trilingues. Souvent marqués
d’abord par le scoutisme puis une communauté nouvelle ou un institut
religieux. 6 sur 10 marqués par un événement d'Eglise type JMJ,
pelerinages ou retraite. Un engagement dans I'Eglise (en paroisse,
catéchése, auménerie ou chez les scouts et guides). Pour la moitié

53



REFLEXIONS
|

54

un(e) religieux(se) a eu une influence sur leur décision d’entrer au
noviciat, suivi d'un prétre. L'aspect déterminant pour le choix de la vie
religieuse a été & égalité: la vie communautaire, le choix d’un institut
ou d'un charisme et la vie de priére. Leur loisir préféré est d’abord la
marche, le sport, puis la lecture et la musique.

Pour les séminaristes et novices, on peut noter une évolution. De
plus en plus de situations familiales compliquées, de converti(e)s, de
fils ou filles uniques. Cela interroge les familles chrétiennes elles-
mémes, qui sont de plus en plus en retrait par rapport & un éveil
vocationnel de leurs enfants. Ou alors, I'hyper-engagement de cer-
tains laics chrétiens ne décourage-t-il pas leurs enfants, qui attendent
non pas tant le militantisme que le dialogue avec eux 2

Pour |'Eg|ise en France, 751 séminaristes en 2010, dont 39
jeunes en 1¢° année. 88 sont membres d'une communauté nouvelle
(soit 12%) et 74 sont de nationalité étrangére (soit 10%). Il y a eu 95
ordinations en 2010. De cette typologie, qui ne peut étre généralisée,
on peut dégager I'importance de la famille, I'importance de la prire,
des événements marquants, de |'appartenance & des groupes & dyna-
mique spirituelle.

Pour la France, il faut aussi prendre acte de la suppression du
service national, en 1997, qui a limité le nombre de coopérants et donc
des expériences de rencontre d'autres Eglises; les voyages courts se
multiplient, mais sans rechercher nécessairement |'immersion.

u'est-ce qui a bougé € en Europe depuis
Vatican Il ? Quels constats ?

Un premier regard montre que I'Europe de 'ouest vit une forte
baisse de la pratique ecclésiale, qui peut s’expliquer par la séculari-
sation, le consumérisme, la recherche d’un bien-étre et d’une sécurité,
la perte de disponibilité et du don total, mais aussi par le changement
de visage de la famille européenne, moins nombreuse et plus éclatée.
Il est trop t6t pour évaluer les incidences des scandales de pédophilie.

Dans le méme temps, |'engagement dans les études se prolonge,
I'entrée dans la vie active est plus proche des 30 ans et les choix de
vie personnelle (mariage, vie en couple, choix religieux) se trouvent
de facto repoussés. Mais on constate aussi une immaturité qui rend



NOUVELLE SITUATION DE LA MISSION AD GENTES

incapable de se lancer pour de bon: on se met en concubinage par
facilité et aussi pour essayer (peur de se tromper), sans compter les
concubinages économiques.

Le monde attire et les voyages se multiplient, sans pour autant
vouloir toujours engager des partenariats et envisager une durée.
Méme le volontariat voit les projets se restreindre dans le temps. Les
candidats passent facilement d’'une durée de 2 ans & 1 an. Le monde
est vu d'un regard économique qui I'emporte souvent sur celui des
échanges de culture.

L'approche religieuse s'est diversifiée. Pour certains, il n’est pas
nécessaire de faire un choix religieux, pour d'autres toutes les reli-
gions se valent, pour quelques-uns enfin les «sagesses» d'Asie
aftirent. Dans le méme temps la soif de vivre des expériences chaleu-
reuses trouve des réponses dans les propositions faites par I'Eglise -
type JMJ, Taizé — avec la question d’'une démarche inscrite dans la
durée a la suite de ces événements.

On constate aussi une autre maniére de regarder les autres
pays, une autre fagcon d’étre partenaire: savoir recevoir, savoir étre
demandeur. Le brassage dans les universités oblige & une ouverture
(projets Erasmus): faire 6 mois ou un an d’études hors de son pays
tend & se généraliser dans le monde universitaire. Cela donne-t-il
davantage de rencontres avec les Eglises locales? Ce n’est pas évi-
dent. Cela fait-il naitre des vocations missionnaires?2 Rien ne permet
de I'affirmer. Les quelques vocations missionnaires (moins nombreuses
qu’au temps du volontariat en service national) portent des signes de
réalisme et de responsabilité.

La tendance constatée en Europe de I'Ouest, qui valorise I'enri-
chissement et la sécularisation, dans un contexte économique difficile
quant a la recherche du premier emploi, a les mémes incidences dans
les pays d’Europe de I'Est (sauf en Pologne).

Enfin, et ce n’est pas le constat le moins important, il faut sans
doute retrouver la juste place du prétre dans la mission de I'Eglise et
dans les communautés, comme |'Année sacerdotale 2009-2010 y a
incité. Ne subissons-nous pas le contrecoup de la valorisation des
baptisés laics, encouragée par Vatican Il et nécessitée par la pénurie
des prétres 2 Au point que le discours le plus fréquent risque de devenir
celui de préparer un avenir avec moins de prétres (ce qui est réaliste),
mais qui a pour conséquences de minimiser |'urgence vocationnelle.

55



REFLEXIONS
|

56

Les vocations portent-elles
la dimension missionnaire ?

Qui appelle? Avec quelle conviction? L'expression directe d'un
appel & la vocation missionnaire demande des propositions et des
témoins qui souvent manquent d’attrait (Gge des missionnaires, projets
de vie ad gentes peu clairs, interrogations sur les relations avec les
Eg|ises autochtones). Mais aussi une timidité des communautés et des
familles & oser exprimer des appels vocationnels : « Des vocations oui,
mais chez les autres ! »

Des congrégations missionnaires invitent & des séjours d’immer-
sion (de T & 3 mois), mais de la & proposer et & fixer un projet de vie
n’est pas évident. L'idée d'un engagement pour la vie est un des freins
qui parfois est exprimé.

Les organismes de volontariat chrétien constatent que la vie dans
des communautés ecclésiales vivantes fait naitre — en petit nombre, il est
vrai — des vocations souvent marquées par les communautés nouvelles.

Nous pouvons aussi nous inferroger sur ce qui est fait dans les
séminaires sur |'éveil & la mission ad gentes. Nous pouvons nous
demander si les vocations font aussi partie des propositions faites
dans les familles migrantes et quel accueil et quel accompagnement
sont mis en place. Comment pouvons-nous aider les familles africaines
chez nous a éveiller des vocations?

Mais aussi comment prenons-nous en compte leur expérience
ecclésiale dans nos vies paroissiales: découverte de la maniére de
pratiquer le catéchuménat, la pratique liturgique au coeur de la vie
chrétienne, I'expérience de temps chaleureux et fraternels 2

Dans un contexte de diocéses qui peinent et dans nos pauvretés
en personnel, nous constatons des générosités s'exprimant par la
demande de jeunes prétres candidats & un temps de ministére dans un
autre pays en fant que fidei donum. Le volontariat chrétien dans sa
diversité attire un nombre de volontaires relativement stable mais il faut
aussi faire le constat que I'Asie connait un attrait grandissant. La pré-
sence nombreuse de prétres étrangers dans nos communautés (dont un
bon nombre d’Africains) appelle-t-elle des Européens & répondre & une
vocation presbytérale2 La notion de partage et de réciprocité dans le
service mutuel des Eglises n’est pas encore intégrée dans la conscience
de nos presbyterium et des communautés. Mais en méme temps, cer-



NOUVELLE SITUATION DE LA MISSION AD GENTES
T

tains diocéses sont convaincus qu’appeler pour la mission ad gentes,
c'est aussi travailler pour chez nous.

Une relecture des position
des Missionnaires d f?lque( eres Blancs)

Un certain nombre de congrégations missionnaires, affrontant

d'Europe, ont entrepris une démarche de restructuration de leurs pro-
vinces. L'exemple des Missionnaires d'Afrique (Péres Blancs) peut
aussi éclairer notre réflexion.

Société missionnaire internationale et intercontinentale, les
Missionnaires d’Afrique se sont restructurés en une seule province
d’Europe, portant un projet d’animation missionnaire et vocationnel
commun et exprimant leur mission aujourd’hui tant en Afrique qu’au-
prés des Africains présents en Europe. Ces missionnaires constatent
que les jeunes européens «ne demandent pas des histoires mission-
naires, mais veulent rencontrer des témoins». L'accueil, ici et la-bas,
devient attention aux personnes, en particulier en situation de migra-
tion, dialogue en situation pluriconfessionnelle, en proximité et discré-
tion. Le témoignage sur I'Afrique entraine également un intérét nou-
veau pour ce continent. Le conseil provincial d’Europe facilite les
découvertes, pélerinages, voyages d'insertion, proximité par Internet,
interventions dans les grandes écoles.

Pour la Société des missionnaires d’Afrique, mission et vocation
coincident, avec une insistance sur le fait que sortir de soi, suivre le
Christ, c’est &tre missionnaire dans une Eglise vivante.

Dans ce contexte, la Pologne demeure surprenante — une voca-
tion sur deux vient de ce pays — mais surtout de jeunes Africains ont
fait le choix de se joindre & de jeunes Européens pour continuer
I'annonce de I'Evangile en Afrique et dans le monde africain; un
travail d’animation missionnaire et vocationnelle se fait dans une
dizaine de pays d'Europe; tous les candidats parlent au moins deux
ou trois langues. Une rencontre annuelle en Europe permet aux ani-
mateurs d’approfondir la réflexion sur les motivations pour un enga-
gement dans |'animation vocationnelle et pour la recherche d'initia-
tives communes. Des routes missionnaires sont proposées, au Niger

57



REFLEXIONS

58

en 2008, en Pologne en 2009. En France, avec différentes congréga-
tions religieuses, il y a une proposition d’appel explicite & la vocation
missionnaire, de méme aux Pays-Bas, pays touché par une séculari-
sation radicale, des propositions nouvelles expriment une recherche
de valeurs spirituelles.

Les réponses sont souvent de |'ordre de |'unité. Mais avec une
visibilité et une clarté de langage, des liens nouveaux se créent, un
point de vue européen se dessine, un esprit international le plus ouvert
possible peuvent redonner sens & la vocation missionnaire.

Avec beaucoup de franchise, les Missionnaires d’Afrique sou-
lignent une nouvelle difficulté pour les jeunes européens & s’engager
dans leur société missionnaire: ils vont se trouver minoritaires dans
des communautés composées en grande partie d’Africains et de
quelques Asiatiques ou Mexicains et, de plus, vont étre formés par des
Africains et sous leur responsabilité. Déja une partie importante des
responsables et des équipes de leurs maisons de formation le sont,
probablement tous les responsables provinciaux des cing provinces
d’Afrique subsaharienne le seront aussi.

'y a & une dépossession qui appelle une grande liberté dans le
don de soi et une humilité qui demande une formation spirituelle et
ecclésiale de qualité. Apprendre la fraternité internationale sur de
nouvelles bases, expérimenter la vie dans d’autres contextes culturels,
croire que I'annonce de I'Evangile jusqu’aux extrémités de la terre est
toujours d’actualité, mais que cela se fait directement sous la respon-
sabilité de |'Eg|ise locale et de fréres d'autres continents demande une
conversion du coeur et des mentalités qui est un véritable défi.

Dans la responsabilité de I'appel & la vocation missionnaire, les
Eglises au Nord comme au Sud, comme les congrégations mission-
naires, ont & mesurer combien les enjeux sont d’actualité mais aussi
combien les situations se sont modifiées dans les derniéres décennies.
L' aventure missionnaire doit pouvoir rejoindre les attentes des Eglises
locales. m

Allemagne: - 25%; Autriche: - 30%; Belgique: Italie: - 15%; Pays-Bas: -50%; Portugal: -20%;
- 45%; Espagne:-13%; France:- 40%; Grande-  République Tchéque: -60%; Roumanie: -70%;
Bretagne:-25%;Hongrie: - 30%;Irlande:-18%;  Slovaquie:-70%; Suisse:-35%; Ukraine:-509%.




a femme, avenir de la mission

Césarine Masiala

membre de I'Association de théologiennes
et (femmes) canonistes de Kinshasa™®
docforante en théologie au Centfre Sévres

L'abondance des écrits sur la femme, sur son identité et son réle
dans la société et dans I'Eglise est une preuve de I'importance que
I'on accorde aujourd’hui & la question de la femme. Aborder un
sujet tel que «la femme, avenir de la mission » est une autre maniére
d’affirmer la dignité de la femme et de sa vocation mais surtout de
marquer sa singularité dans la mission.

En effet malgré les efforts du féminisme, un triste constat révéle
les multiples handicaps qui sont encore des freins & la réalisation de
la vocation féminine. Une maniére de vivre la mission aujourd’hui
serait aussi de participer aux efforts réalisés par 'Eglise et par les
associations, ainsi que par 'Etat en vue d'aider la femme & recou-
vrer sa dignité humaine et sa vocation d'étre femme dans la société
et au sein de I'Eglise.

La sinqularité du réle de la femme dans la mission

La particularité de la femme dans la mission trouve son fonde-
ment dans sa dignité propre. Une dignité reconnue dés le début de
I'humanité. En effet, selon I'anthropologie chrétienne, Dieu créa
'homme et la femme & son image (Gn 1, 27). «Tous les deux sont des
étres humains, 'homme et la femme & un degré égal, tous les deux
créés a I'image de Dieu. Cette image, cette ressemblance avec Dievu,

59



REFLEXIONS
|

60

qui est essentielle & I'étre humain, est transmise par 'homme et la
femme, comme époux et parents, a leurs descendants: "Soyez féconds,
multipliez-vous, emplissez la terre et soumettez-la." ' » Remarquons
qu'il ny a pas de contradiction entre Gn 1, 27-28 et Gn 2, 18-25. Ce
dernier est moins précis mais plus descriptif et métaphorique, proche
du langage des mythes de I'époque. Mais les deux textes confirment
I'image et la ressemblance de 'homme et de la femme & Dieu 2.

Egaux en dignité, I'homme et la femme sont bien distincts quant
& leur corps, leur maniére de penser, d'aimer, de sentir... Seuls &tres
différents de tous les &tres existants, I'homme et la femme ont une
vocation commune, celle de 'humanité. A travers cette vocation &
I’humanité, ils ont tous deux recu la mission de soumettre la terre, de
la gouverner et de la rendre habitable, dans la complémentarité et
la singularité de leur masculinité et de leur féminité.

Mais tout au long de I'histoire de I'humanité, cette égalité de
'homme et de la femme et leur ressemblance & Dieu ainsi que leur
singularité n‘ont pas évolué positivement. Le pape Jean-Paul Il I'ex-
prime ainsi: «Nous avons malheureusement hérité d’une histoire de
trés forts conditionnements qui, en tout temps et en tout lieu, ont rendu
difficile le chemin de la femme, fait méconnaitre sa dignité, dénaturer
ses prérogatives, l'ont souvent marginalisée et réduite en esclavage.
Tout cela I'a empéchée d'étre totalement elle-méme et a privé I'huma-
nité entiére d’authentiques richesses spirituelles. Il ne serait certes pas
facile de déterminer des responsabilités précises, étant donné le poids
des sédimentations culturelles qui, au cours des siécles, ont formé les
mentalités et les institutions. Mais si dans ce domaine, on ne peut nier,
surtout dans certains contextes historiques, la responsabilité objective
de nombreux fils de I'Eglise, je le regrette sincérement?. »

En Afrique, plus précisément dans le diocése de Kinshasa en
République démocratique du Congo, I'Eglise a été marquée par
I'engagement du cardinal Malula 4 pour la dignité de la personne
humaine créée a |'image de Dieu. Nous nous limitons ici & une lecture
de la participation du cardinal Malula dans la lutte pour la libération
de la femme. Cette conscience d'aider la femme & se promouvoir a
conduit le cardinal Malula & la création d’une congrégation de sceurs
diocésaines, en vue de la mise en exergue de I'importance de la
dimension féminine dans la mission. Mais & travers son action apos-



LA FEMME, AVENIR DE LA MISSION
I

tolique, c’est tout 'univers féminin qu'il vise. C’est-a-dire la promotion
de la femme en général ainsi que de la jeune fille en particulier.

Des religieuses pour témoigner
humanité féminine en mission

C’est 'humanité de la femme africaine que le cardinal Malula
cherche a libérer > dans I'ceuvre de la création de la congrégation
diocésaine des sceurs de Sainte Thérése de I'Enfant-Jésus de
Kinshasa®. Dans |'entendement du cardinal Malula, c’est une ceuvre
de libération de la femme africaine qui désire se consacrer & Dieu
dans un contexte historique qui ne lui est pas propice.

Suivons le cardinal Malula dans ses propres termes: «Les reli-
gieuses venues d’Europe chez nous ont admis dans leurs instituts des
filles congolaises qui avaient manifesté les signes d’une authentique
vocation religieuse. Leur grand souci fut de faire de ces congolaises
des "alterae ego", c’est-a-dire d’autres elles-mémes. Aussi les firent-
elles passer toutes dans le moule religieux de leurs instituts. Nos filles
congolaises en sortirent en parfaites copies conformes de leurs
consceurs venues d’autres continents. L’habit religieux qu’a I'époque
elles portaient les distinguait déja des autres, mais aussi tout leur
comportement permettait de reconnaitre dans le moule de quelle
congrégation elles avaient été pétries. [...] C'est ce spectacle déso-
lant de dépersonnalisation et d’aliénation qui fut pour moi une des
causes déterminantes dans toute I'ceuvre que [’ai entreprise. Car ce
fut un réel spectacle de déstructuration de la personnalité féminine
des filles africaines entrées en religion”. »

Pour le cardinal Malula, une vocation religieuse authentique ne
peut &fre portée que par une humanité libérée. La réalisation de la
vocation humaine précéde alors |'épanouissement de la vocation reli-
gieuse. Il poursuit en ces termes: «Telle est la perspective qui m’a tou-
jours hanté. La religieuse africaine, en effet, doit compter parmi I'élite
féminine de notre pays. C'était et c’est encore ma préoccupation fon-
damentale. Lorsque [‘ai voulu fonder ma congrégation religieuse, sans
pour le moins du monde vouloir exclure la perspective des téches pas-

61



REFLEXIONS
|

62

torales & accomplir, je voyais d’abord la personne, 'humanité de la
femme africaine & rendre plus humaine. Certes, j‘ai voulu des reli-
gieuses africaines authentiques, mais dans ma pensée, I'essentiel de la
vie religieuse — réponse d’amour de tout 'étre & I'amour incarné -
devait étre porté par une humanité libérée, épanouie et responsable®.»

Des femmes catholiques
en quéte de leur dignité humaine

L'ceuvre du cardinal Malula en vue de promouvoir I'humanité
de la femme ne se limite pas & la création d’une congrégation reli-
gieuse. C'est toutes les femmes, laiques, jeunes filles qu'il veut
atteindre. Ainsi, il créa en 1987 le Mouvement des mamans catho-
liques dans le diocése de Kinshasa pour aider la femme congolaise
a réfléchir et & trouver des voies et moyens pour sa libération inté-
grale. Nous résumons en dix points la pensée fondamentale et les
convictions qui sous-tendent toute I'ceuvre du cardinal Malula dans la
création d’'un mouvement chrétien de I'émancipation de la femme*.

Le dessein de Dieu sur la femme

Partant de Gn 1, 27, le cardinal Malula affirme que la femme
est un étre humain, une personne humaine libre et responsable,
ayant des droits et des devoirs, car elle est douée d’une intelligence,
d’une volonté libre, d'une affectivité, d’une sensibilité. Son premier
devoir est de développer toutes ses facultés humaines pour grandir
en humanité et devenir de plus en plus semblable & I'image de Dieu.
Rien, ni personne ne peut I'empécher d’exercer ce droit '°.

La femme, co-héritiére du royaume de Dieu

Elus en Christ par Dieu, dés la fondation du monde pour &tre
pour lui des fils adoptifs par Jésus-Christ (Ep 1, 4-5), la femme
autant que 'homme est co-héritiere du royaume de Dieu, avec le
Christ, Fils unique .



LA FEMME, AVENIR DE LA MISSION

La femme appelée a I’existence chrétienne

La Femme, toute femme, comme fout homme, est oppelée a
devenir enfant de Dieu « participant a la nature divine » (2 P 1, 4).
En tant qu’enfant de Dieu, rachetée par le sang du Christ, la femme
a aussi des droits et des devoirs surnaturels. Son premier devoir est
d’étre enfant de Dieu, de se conduire en enfant de Dieu, c’est-a-dire
non seulement par la raison mais aussi par la lumiére de la foi,
mieux par la raison éclairée par la foi 12

La femme... conforme a l'image du Christ

La conformité & I'image du Christ est un point fort qui traverse
toute la pensée du cardinal Malula. Il parle de la mystique de la
christification '3. Chemin de sainteté qu’il propose pour tout homme,
toute femme, enfant, jeune et adulte... la christification est une invita-
tion & I'homme de dire comme saint Paul, «si je vis ce n’est plus moi
qui vis mais le Christ qui vit en moi» (Ga 1, 20). Ce qui est autrement
dit & travers la conformité & I'image du Christ (Rm 8, 29) 14,

Egale par nature a ’lhomme

Egaux quant & la nature humaine, 'homme et la femme sont
cependant deux étres humains différents par leur corps, par la
maniére de penser, de sentir, d’aimer... Leur différence n’est pas une
infériorité, ni une subordination moins encore une exploitation de
I"'un par rapport & I'autre. Mais elle est une source de complémenta-
rit¢, d’enrichissement et d’épanouissement mutuels '°.

Nécessité d’un mouvement de libération de la femme

Le dessein de Dieu sur la femme dans la société congolaise, et
un peu partout dans le monde, n’est ni pris en compte ni respecté.
La femme vit souvent dans des situations indignes de la personne
humaine créée & I'image de Dieu. La femme africaine est souvent
exploitée ou maintenue dans des conditions aliénantes ou d’escla-

63



REFLEXIONS
|

64

vage. D'ov la nécessité de créer un mouvement d’inspiration chré-
tienne pour la libération de la femme .

Une méthode

Le mouvement de libération chrétienne de la femme congolaise
opére selon une méthode bien déterminée: voir-juger-agir 7.

* Voir: c’est la conscientisation de la femme congolaise sur le
dessein de Dieu ainsi que sur sa place et son réle dans le
monde. Cette conscientisation se fait & travers |'inventaire des
situations concrétes qui aliénent la femme et I'empéchent de
vivre en enfant de Dieu racheté par le sang du Christ.

e Juger: & la lumiére de I'Evangile, il s'agit de discerner pour
voir si telle ou telle autre situation que vit la femme est
conforme au dessein de Dieu sur la femme.

* Agir: il s'agit de faire la vérité dans la charité. C'est un enga-
gement solidaire de toutes les femmes du mouvement & I'ac-
tion afin que triomphent la vérité, I'amour, la justice et la paix.

Des obijectifs

Les membres de ce mouvement créé par le cardinal Malula ont
des statuts, avec des objectifs clairs, notamment la sanctification
personnelle et familiale ainsi que des objectifs ayant trait & la libéra-
tion intégrale et & I'épanouissement de la femme '@

La vérité et ’'amour

A la base de 'action du cardinal Malula se trouvent la vérité et
I'amour. Il le formule ainsi: «De quelle vérité et de quel amour s’agit-il
ici 2 Il est question ici de la Vérité éternelle, c’est-a-dire du dessein de
Dieu, avant la création du monde. Il y a, en effet, un dessein de Dieu
sur le monde, sur I'humanité. Ce dessein nous le découvrons dans la
Bible. "Et Dieu créa ’'homme & son image, comme sa ressemblance ; &
I'image de Dieu il le créa ; homme et femme il les créa” (Gn 1, 27)%. »



LA FEMME, AVENIR DE LA MISSION

Marie, modéle de toute femme

Marie, Mére de Dieu, est le modéle de toutes les mamans; elle
a été bénie entre toutes les femmes. Sa gloire est d’étre mére, la
Mére de Dieu. Les mamans catholiques I'invoqueront souvent pour
qu'elle leur obtienne la grice de comprendre que I'honneur, la
gloire et la dignité de la femme, de toute femme, se trouve dans sa
vocation de mére. Comme femmes d’abord, et comme méres-éduca-
trices ensuite, elles ont un réle irremplacable dans le monde, pour le
progreés et |'équilibre de I’humanité 2.

Il faudrait noter ici que la préoccupation du cardinal Malula
s'étendait sur I’lhumanité féminine en général. Dans un texte intitulé
L’éducation de la jeune fille, il déplore les situations déshumanisantes
dans lesquelles vit la jeune fille africaine. Il citera & titre d’exemple
I'emprise de la famille, les us et coutumes, le probléme de Iaffectivité
ou équilibre affectif, le probléme de la situation juridique. Pour la
jeune fille, autant pour les religieuses diocésaines que pour les mou-
vements de mamans catholiques, le but est d’aider & recouvrer la
vocation humaine et chrétienne de la gente féminine.

7 .

Des handicaps a |'épanouissement
de la mission féminine

Poser le fondement pour la promotion des femmes en Afrique et
créer des institutions comme I'a fait le cardinal Malula est une chose
fondamentale pour des pays d’Afrique. Maiis si le contexte historique
a évolué pour les religieuses — comme I'affirme le cardinal Malula 2
— et pour les femmes en général 3, il existe encore bien des handicaps
qui empéchent les femmes d'Afrique de recouvrer leur dignité
avjourd’hui. Du faible taux d’alphabétisation et d'instruction au
mangque ou d l'insuffisance de revenus, a I'ignorance de ses droits, &
la polygamie, au mutisme, & la prostitution et au manque de soins de
santé le p|us élémentaire, efc., la femme africaine méne ouiourd'hui
une existence déshumanisée. La crise multisectorielle que subit
' Afrique s’abat d’abord sur les femmes et ensuite sur les enfants.

65



REFLEXIONS
|

66

Aliénées et déshumanisées dans une Afrique qui elle-méme ne
trouve pas sa place sur I'échiquier mondial, les femmes africaines se
senfent doublement opprimées, en Afrique et dans le monde. Une
maniére de vivre la mission en Afrique aujourd’hui consiste & aider
la femme & recouvrer sa vocation premiére, celle de I'humanité. Et
I'appel & I'existence chrétienne pourrait ensuite s'épanouir en toute
liberté. Se greffera enfin un choix libre & la vocation religieuse ou &
la vocation matrimoniale.

Soutenue par I'Etat, I'Eglise et toutes sortes d'institutions
(congrégations religieuses, associations, mouvements...), la femme
d’Afrique demeure la premiére bénéficiaire de sa libération et de
son épanouissement, raison pour laquelle, elle doit s'investir de
maniére effective dans cette lutte pour sa libération intégrale. Ce
n’est que dans un fel contexte que la femme peut &tre considérée
comme avenir de la mission.

Que conclure?

I existe un lien entre la mission, la vocation, |'Eg|ise et la
femme. En effet, la mission fondamentale de I'Eglise est celle de
participer a la réalisation de la vocation humaine, comme dessein
de Dieu. Toute entrave a la réalisation de cet appel & I'humanité est
contraire & la mission de I'Eglise méme si elle peut se justifier au nom
de I'Evangile ou de la propagation de la foi chrétienne.

Dans sa leftre aux femmes en 1995, le pape Jean-Paul Il a
encouragé les femmes du monde entier dans leur recherche pour
plus de dignité: «[...] en considérant ce grand processus de libéra-
tion de la femme, on peut dire que cette voie "a été difficile et com-
plexe, non sans erreurs parfois, mais positif pour I'essentiel, méme si
elle reste encore inachevée & cause des nombreux obstacles qui
empéchent, en bien des régions du monde, que la femme soit recon-
nue, respectée et valorisée dans sa dignité propre". Il faut persévérer
dans cette voie ?. » Telle est la perspective que peut prendre I'articu-
lation entre mission, femme, Eg|ise et vocation en Afrique.

Mais sachons que I'appel & I'humanité comme premiére voca-
tion et vocation fondamentale ainsi que la vocation chrétienne



LA FEMME, AVENIR DE LA MISSION

s'adressent & toute personne sans distinction de race, de continent, de
situation sociale... Si en Afrique la pauvreté et les structures de péchés
qu’elle engendre déshumanisent les étres jusqu’a ternir leur ressem-
blance & l'image du Créateur, la situation se présente autrement en
Occident et en France particuliérement. Certains éléments tels que la
compétition, I'ébranlement de la structure familiale, la complexité
culturelle, une laicité parfois mal comprise, une mauvaise conception
de la liberté, les divergences pastorales et théologiques, le nombre
décroissant des prétres ou des consacrés en général... ne favorisent
pas |'épanouissement des vocations. Dans ce contexte, |'avenir de la
femme dans la mission, bien que soutenue par plusieurs associations
d'inspiration chrétienne, s'affronte & plusieurs limites. =

* L'Association des théologiennes et (femmes) canonistes de Kinshasa
est une association privée de fidéles, désireuses de mettre leurs compé-
tences théologiques au service de I'approfondissement de la foi du
peuple de Dieu et de I'évolution de la théologie. Ses statuts ont été
approuvés par l'archevéque de Kinshasa en 2009.

1- Mulieris dignitatem, 1988,§ 6. 12 - Ibid.

2- Ibid. 13 - (f. Césarine Masiaa, La mystique de la christi-
fication. Pour une fidélité au Christ et a I'Afrique,
Kinshasa, Mont Sinai, 2010.

4 - le cardinal Malula a été archevéque de _

Kinshasa (République démocratique du Congo) de 14 - 0CCM, vol.6,p.274.

1964 a 1989. 15- Ibid.

5 - Euvres compleétes du cardinal Malula (OCCM), 16 - Ibid,, p. 274-276.
vol.5,p. 235. 17 - Iid, p. 277-278.

3 - Jean-Pau I, Lettre aux femmes, 1995,8 3.

6 - Cette congrégation, créée en 1967, compte

aujourd'hui plus d'une centaine de membres. 18- Ibid. p. 279.

7 - Ibid, p. 233-235. 19- Ibid, p.273.

8- Ibid, p.235. 20 - Ibid, p.277.
21 - Ibid, p.%.

9 - Le mouvement des Mamans catholiques existe
encore de nos jours dans le diocése de Kinshasa.ll 22 - OCCM, vol. 5, p. 234.
s'est étendu a toutes les paroisses du diocése et

d'autres diocéses du Congo et d'Affique. 23 - OCCM, voL. 6, p. 275

10- OCCM, vol. 6,p. 73. 24 - Jean-Paut I, Lettre aux femmes, 1995, § 6..
11- Ibid, p. 74.

67



Benoit Riviere

Evéque d’Autun, Chalon et Macon

i n
sewl -

Ve es ommes

Ordonné prétre a Marseille et consacré évéque dans la méme ville en
2011, Mgr Benoit Riviére a toujours cotoyé les jeunes dans son ministére au
service de I'Eglise et des hommes. |l les a vus s'interroger, changer, manifes-
ter... mais toujours espérer. Evéque d'Autun, Chalon et Méacon depuis 2006, il
est aussi président du Conseil pour la pastorale des enfants et des jeunes, au
sein de la Conférence des évéques de France.

En contact direct sur le plan local et national avec de nombreux mouve-
ments et aumoneries de jeunes, il a aussi sur son diocése la communauté de
Taizé qui demeure une référence internationale pour tant de jeunes. Revenant
aux fondamentaux de la personne et de la foi, Benoit Riviére est donc bien
placé pour analyser ce que se joue pour les jeunes aujourd’hui et aider la
réflexion de ceux qui les accompagnent.

Nouvelle Cité, coll. "Vie des hommes”, 2011,18 €



rétres venus d'ailleurs au service des
dioceses de France: chances et défis

Pierre-Yves Pecqueux
préfre de la Congrégation de Jésus et Marie [eudiste],

direcfeur du Service national pour la mission universelle de |'Eglise

Une tradition

Participer & la pastorale et & la vie des paroisses n’est pas une
situation nouvelle en France pour des prétres venus d'ailleurs. Mais,
de fait, la réalité a profondément changé & la fois dans les origines
de ces prétres étrangers et dans les conditions d’insertion dans les
diocéses de France.

En dehors de "accueil pour des études académiques qui était
une tradition forte dans les Instituts catholiques, le vingtiéme siécle a
témoigné au fil de I'histoire et des déplacements de population, d’un
accueil de pasteurs venant essentiellement des pays d’Europe : ltalie,
Portugal, Espagne, Hollande, Pologne; ils étaient le plus souvent
accueillis individuellement au sein du presbyterium diocésain.
Certains y exerceront tout leur ministére pastoral, gardant des
contacts avec leur pays d’origine, y compris pour les temps de
vacances, porfois pour y prendre leur retraite.

La situation, depuis les années 1990 et plus encore depuis
2000, est d’un tout autre ordre, avec de nouveaux enjeux & décou-
vrir et & analyser: I'ampleur, la prise de conscience collective, et
peut-étre tardive, de la part de I'épiscopat francais, mais aussi les
chances et les défis que représente cette nouvelle situation, méme si
nous n’avons pas encore toujours le recul nécessaire pour en mesu-
rer tous les impacts.

69



REFLEXIONS
|

70

Depuis la situation d’accueil individuel qui pouvait concerner la
plupart des diocéses, & partir de contacts personnels dans les années
1995 et plus encore depuis I'an 2000, nous constatons une arrivée
massive de prétres, religieux et religieuses au service de la pastorale
des diocéses de France. Il ne s'agit pas d’un mouvement mission-
naire ou consciemment réfléchi de type réponse & I'appel de Pie XII
dans I'encyclique Fidei donum (1957); nous sommes le plus souvent
d’abord devant des prises en compte, au cas par cas, de demandes
d’accueil, de situations de fait ou d’appels directs pour des raisons
variées et qui rencontrent les besoins grandissants en personnel pas-
toral des diocéses de France.

Quelques chiffres pour éclairer cette situation

En 1997, le pére Emmanuel Lafont, alors secrétaire de la Com-
mission épiscopale pour la mission & I'extérieur (CEME), aujourd’hui
évéque de Cayenne, évaluait & environ 200 leur nombre (hors étu-
diants); en 2001, il I'évaluait & 700 (hors étudiants).

En 2004, une enquéte réalisée par le pére Jean-Marie Aubert,
son successeur, dénombrait 521 prétres diocésains et 348 prétres
religieux, soit 869 (hors étudiants).

En 2007, le relevé réalisé par le pére Jean Forgeat, directeur
adjoint du Service national de la mission universelle de I'Eglise
(SNMUE), suite & une enquéte & laquelle 80 diocéses de France ont
répondu, indiquait 1048 prétres en mission pastorale & tfemps plein
ou & temps partiel pour études.

En décembre 2010, I'évaluation (incompléte) donne plus de
1470 prétres en activité pastorale.

Essai d’identification des itinéraires
et des motivations

Les prétres d’autres Eglises locales venant des cinq continents,
sont en France avec des motivations diverses, explicites ou implicites,



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

qu'il faut parfois, avec respect, savoir décoder et accompagner. Les
prétres étudiants sont entre 350 et 400 chaque année et une bonne
partie d’entre eux assurent aussi des ministéres pastoraux & temps
partiel. Si pour le plus grand nombre, le désir de servir une autre
Eg|ise dans un esprit marqué par la rencontre, la réponse & un appel
sont les motivations premiéres; d’autres se trouvent demandeurs de
postes dans des situations les plus variées & prendre en compte et en
évitant toute généralisation. Il est indispensable de comprendre que
dans bien des cas les situations politiques, économiques, sanitaires,
familiales des pays d’origine ont leur poids dans la raison profonde
qui leur a fait chercher un poste pastoral en Europe (la situation n’est
pas propre & la France; elle est partagée par les Eglises voisines de
Belgique, d’Allemagne, de Hollande, d'ltalie, d’Espagne et de
Suisse). Ces raisons profondes ne se révélent pas obligatoirement au
grand jour et ne sont parfois mises en lumiére qu’aprés une longue
période de mise en confiance. Il en est ainsi de prétres en situation
de réfugiés politiques, ou en insécurité telle que le départ devenait la
seule solution viable. Les raisons de santé aussi ne sont pas des
moindres; dans certains pays aucune protection sociale n’est assu-
rée, les soins médicaux locaux ne sont pas satisfaisants et les besoins
de traitements et de médicaments se font pressants. Les départs n’ont
pas toujours un caractére dramatique ou urgent, ils peuvent aussi
étre la résultante de plusieurs facteurs. Un malaise face & la situation
politique du pays, difficultés économiques, charges trop lourdes &
assumer, fascination de |'Europe, sans compter pour certains, cette
impression d’abandon de toute prise en charge par le diocése d’ori-
gine. Les problémes relationnels avec I'évéque, avec la famille, efc.
sont aussi a ne pas sous-estimer.

Certains se retrouvent en France aprés avoir fui leur pays
— pour les raisons diverses évoquées ci-dessus — les uns avec I'accord
de leur évéque, d’autres sans, et porfois sans entente préo|o|o|e avec
un évéque d’'Europe. Certains viennent par |'intermédiaire de chré-
tiens ou de prétres francais ou encore de confréres de leur pays qui
leur offrent une filiére... Parfois la mise en place d’une année sab-
batique peut trouver une prolongation et se transformer en recherche
de poste pour une installation en Europe. De méme, pour certains
prétres étudiants, les études se prolongent et les sujets de théses se
modifient; ils s’acheminent vers une demande ou une recherche de

1



REFLEXIONS
|

72

poste pour rester en Europe. Cette situation est peu simple & prendre
en compte ou & maitriser, surtout pour des questions légales liées au
titre de séjour car, entre autre, on ne peut pas passer du statut d'étu-
diant au statut de résident. Mais aussi il faut prendre en compte la
situation complexe que crée cette recherche de changement vis-a-vis
de I'évéque du diocése d’envoi et parfois vis-a-vis de |'organisme qui
a fourni la bourse d'études. Il y a aussi des prétres dont une grande
partie de la famille est aujourd’hui en Europe et qui veulent aussi
s’en rapprocher.

Autant de situations qui ne sont pas bien différentes de celles
vécues par les populations migrantes dans nos pays d’Europe, méme
si elles sont plus «protégées» en Eglise. D'autres enfin ne peuvent
retourner dans leur pays d’origine, soit pour des raisons d’ordre
politique, soit parce que leur évéque ne veut pas ou ne peut pas les
accueillir, soit pour des raisons graves de santé. Ce sont toutes ces
situations qui sont aussi & recevoir aujourd’hui au cas par cas, aussi
bien au plan administratif qu’au niveau d'un statut pastoral.
Comment permettre au plus grand nombre possible de ces prétres de
trouver une situation pastorale ouU ils puissent exercer un véritable
ministére, avec une possible reconnaissance présente ou future des
diocéses d’origine et d’accueil 2

Les accueils pour |'été

Une situation particuliére connait un développement n’est pas
sans influence sur I'avenir: il s'agit des prétres venant durant les
congés d'été pour des remplacements. Si les services rendus sont réels,
les conditions d’accueil restent souvent floues et parfois ambigies.
L'accord d’évéque & évéque n’est pas toujours effectif et les questions
ne manquent pas sur la pérennité de ces démarches, sur leurs
influences sur la pastorale locale et sur les motivations profondes.
Certains diocéses ont mis en place un réel service d’accueil pour I'été,
avec un protocole d’accompagnement, des rencontres et un contact
avec |'évéque du diocése d’accueil. Il y a certainement sur cette ques-
tion un réel travail de discernement et de vigilance & mettre en place.



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

Une cellule Accueil

C'est la mise en lumiére de ces situations nouvelles, qui ne pou-
vaient plus étre considérées comme marginales, qui a conduit
Mgr Jean-Pierre Ricard, archevéque de Bordeaux, alors président de
la Conférence des évéques de France et initiateur de la Cellule Afrique,
& décider, en 2004, la création d'une «Cellule Accueil» pour les
prétres, religieux et religieuses venus d'ailleurs au sein du Service de
la mission universelle, en lien étroit avec la CSMF et la CSM (devenues
CORREF en 2008). Il s'agit de faire en sorte que I'échange entre
Eglises soit vécu comme un épanouissement et un enrichissement réci-
proques. Les situations diverses évoquées jusqu’ici ont demandé beau-
coup de temps et mobilisé les évéques d’un certain nombre de dio-
céses. Mais aujourd’hui ces mémes diocéses ou dautres cherchent &
clarifier ces situations et & faire en sorte de remettre au centre du dis-
positif pastoral I'échange entre Eglises pour que I'arrivée chez nous de
ces préfres venus d’ailleurs soit faite en réelle concerfation, préparée et
accompagnée. C'est en particulier par le développement de felles ini-
tiatives que les situations précédemment évoquées pourront étre mieux
comprises, mieux accompagnées. C'est une chance et un défi pour
|'Eg|ise qui est en France que de prendre acte de cette réalité d’accueil
pour la vivre dans un esprit d'échange entre Eglises, d'ouverture & la
réciprocité et dans le souffle de I'encyclique Fidei donum.

Deg prétres venus d'ailleurs qui deviennent
peu a peu des fidei donum en France

Il nous faut repartir de la dynamique de I'encyclique Fidei
donum du pape Pie XIl en 1957. Cette dynamique, qui prend sa
source dans la foi et dans I'engagement pour participer & I'activité
missionnaire de |'Eglise, devrait &tre le propre de tout engagement
dans le ministére presbytéral. Pie Xll, anticipant d’une certaine
maniére le concile Vatican II, appelle & donner du sens & un engage-
ment missionnaire particulier dans le concret de la vie quotidienne

73



REFLEXIONS
|

74

ailleurs, au service d'une autre Eglise. Cette motivation est indispen-
sable pour donner sens a tout départ et & tout service pastoral hors
de son diocése d’origine. Partir pour servir doit s'enraciner théologi-
quement pour approfondir la motivation du départ et s’inscrire dans
une découverte du contexte social et ecclésial du milieu nouveau ou
se réalisera I'engagement pastoral.

Cette motivation dans la foi et pour I'engagement missionnaire
ne va pas de soi. Elle demande une disponibilité de I'esprit et du
coeur pour avoir conscience de I'Eglise en devenir dans la diversité
des situations et des cultures. Se retrouver en situation de premiére
évangélisation ou dans celle de nouvelle évangélisation ou de ré-
évangélisation, dans un contexte de déchristianisation ou d'indiffé-
rence, demande un acte de foi et une disponibilité que I'accueillant
ne mesure pas toujours quand il confie une mission pastorale.

Le pape Pie XlI, en s’adressant aux évéques du monde entier et,
& travers eux, d tous les missionnaires potentiels de tous les continents,
soulignait que la solidarité dans |'Eg|ise est basée sur la charité stimu-
lante du Christ. Cette charité que I'accueillant devrait mesurer dans la
prise de conscience du bouleversement de vie demandé & celui qui est
accueilli. S'intéresser & son Eglise d’origine peut aider & comprendre
le chemin & faire ensemble pour vivre cet accueil dans la catholicité.
«L’esprit missionnaire et I'esprit catholique [...] sont une seule et méme
chose. La catholicité est une note essentielle de la véritable Eglise: au
point qu’un chrétien n’est pas vraiment affectionné et dévoué a I'Eglise
s'il n’est pas également attaché et dévoué a son universalité, désirant
qu’elle s’enracine et fleurisse en tout lieu de la terre » (FD 288).

Ceci pourrait rendre attentif devant I'individualisme qui domine
la culture contemporaine européenne, loin d’autres approches de
bien d’autres cultures. Lorsqu’on parle de la vie en Eglise «rien n’est
plus nocif & sa vie que l'isolement, le repli sur soi, et que toutes les
formes d'égoisme collectif qui conduisent une communauté chré-
tienne particuliére, quelle qu’elle soit, a se refermer sur elle-méme »
(FD 288). Le choc de l'individualisme est & prendre au sérieux au
moment de |'accueil de fréres venus d'ailleurs. Leur arrivée donne
une dimension nouvelle & la vie de la communauté locale: « La mis-
sion renouvelle I'Eglise, renforce la foi et I'identité chrétienne, donne
un regain d’enthousiasme et des motivations nouvelles. La foi s’affer-
mit lorsqu’on la donne! La nouvelle évangélisation des peuples



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

chrétiens trouvera inspiration et soutien dans I'engagement pour la
mission universelle » (Redemptoris missio 2).

C'est toute une conception de I'Eglise qui se vit dans I'accueil
d’un prétre venu d'ailleurs, c’est la reconnaissance de la foi, I'espé-
rance et la charité vécue ailleurs qui vient rejoindre notre communauté
pour poursuivre la mission du Christ confiée aux apétres. Il s'agit de
devenir fidei donum, c’est-6-dire de vivre ce don au nom de la foi, don
de celui qui entend: «Quitte ton pays et la maison de ton pére et va
pour le pays que je tindiquerai!» (Gn 12,1). Une véritable conver-
sion est demandée tant & celui qui accueille qu’a celui qui est accueilli !

Au-dela des besoins réels, le partage de la foi, le don de soi,
la générosité, I'expérience pastorale sont des signes de la catholicité
& reconnaitre. Accueillir un prétre venu dailleurs, c’est donc redire
I'actualité de la mission, ici comme ailleurs, dans sa pertinence et sa
nécessité dans le monde d'aujourd’hui; c’est ce que rappelle aussi
Benoit XVI dans I'exhortation apostolique Verbum Domini au n°® 95.

Les droits de I'homme appellent & «une libre circulation des
personnes et des biens », la réalité de la mondialisation ouvre & des
contacts nouveaux. L’Eg|ise ne peut qu'y voir un aspect de la réali-
sation de son universalité. Les besoins des uns, le don des autres
peuvent aussi montrer la capacité de I'Eglise & &ire affentive &
répondre & une mission renouvelée dans un partage entre Eg|ises.
Cette conception de |'accueil est d’une richesse qui dépasse les rai-
sons ou les besoins utilitaires de part et d’autre et qui appelle &
enraciner cet accueil dans une véritable spiritualité du ministére
comme exercice de la mission et de la catholicité.

R_e’pondre a des appels de diocéses de I'Eqglise
qui est en France

La réalité est la. La pénurie de prétres est visible sur I'ensemble
du territoire frangais, et dans plusieurs pays d’Europe, méme si cer-
tains diocéses se suffisent encore & eux-mémes. Les appels des dio-
céses en France rejoignent des propositions de disponibilité venant de
I'étranger. L'analyse de chaque situation diocésaine, de chaque
situation locale est nécessaire pour éviter |'improvisation ou le sau-

75



REFLEXIONS
|

76

poudrage. Nous ne sommes pas simplement dans une dynamique
d’offre et de demande. Trop de courriers, de mails, de visites laisse-
raient entendre que nous sommes sur un marché du travail. Combien
d’évéchés, de services pasforaux diocésains ou nationaux recoivent
chaque semaine des offres de service! En Eglise, il ne peut en &tre
ainsi. Les lectures de Lumen gentium, de Gaudium et spes mais aussi
de Ad gentes, invitent & vérifier 'ecclésialité de la démarche d’appel,
qui repose sur I'analyse des besoins de la mission au regard des
situations de |'humanité entiére, des peuples des différents continents,
pays, régions et de notre propre situation locale. Les besoins de la
mission doivent étre explicites et faire |'objet d’échanges entre
évéques. C'est a partir de cette analyse qui prend en compte les
aftentes pastorales et les situations de catégories distinctes de per-
sonnes: les malades, les enfants, les femmes, les travailleurs, les
migrants, les jeunes, etc. que chaque Eg|ise peut exprimer ses besoins.

Gaudium et spes invite & regarder et & savoir discerner le
milieu de vie, les forces disponibles, d’étre prompts et vigilants, de
savoir lire les signes du temps ; cela s’applique aussi aux définitions
des appels et chaque Eglise, jeune ou ancienne, peut participer aux
réponses & ces appels pour la mission. C'est une chance et un défi
que de penser les cppe|s et les propositions de poste dans cette
dynamique. Cela est exigeant, et demande de réfléchir & une prépa-
ration adaptée, & un accueil suivi vis-a-vis de ceux qui se portent
volontaires pour répondre & nos appels. L'esprit d’Ad gentes
demande de penser les appels et I'accueil dans une dynamique mis-
sionnaire. Il y a la une exigence et un respect vis-a-vis méme de celui
qui offre ses services en réponse & son évéque.

Les défis de |'accueil

Un accueil ne s'improvise pas; il ne peut étre envisagé sans étre
inscrit dans le temps. La préparation «indirecte » se déroule habituel-
lement par le biais de contacts épistolaires, téléphoniques ou Internet.
Sans vouloir étre exhaustif, il y a des questions qui doivent étre cla-
rifiées tant pour I'accueilli que pour la communauté accueillante.



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

Cela parait évident et pourtant, la question de la langue ne va
pas de soi. La premiére condition d’une insertion réussie est la
connaissance de la langue, et cela semble étre aussi nécessaire en
Europe que dans les pays du Sud — occasion de reconnaitre que
beaucoup de missionnaires ont fait I'apprentissage des langues
locales. En Europe, des chrétiens, souvent ageés, ont parfois du mal &
accepter un pasteur qui parle leur langue avec difficulté; ceci peut
entrainer des incompréhensions de la part de la communauté parois-
siale. Dans les conditions d’accueil, donner les moyens d’acquérir une
bonne connaissance de la langue est aussi un des gages de réussite
de l'accueil. Si le prétre accueilli est originaire d’un pays franco-
phone, soutenir I'accueil linguistique peut prévenir les incompréhen-
sions culturelles ou de langage, & plus forte raison, si le prétre ne vient
pas d’un espace francophone. Prévoir un soutien linguistique pourra
étre nécessaire, savoir ce qui existe comme cours de frangais langue
étrangére dans la région n’est pas, selon les besoins, inutile.

Lattention & celui qui arrive, & son pays d’origine, & sa culture, &
son Eglise peut aider & I'accueil « spécifique» du prétre qui rejoint une
communauté. C'est & partir de cefte attention que ceux qui accueillent
pourront aussi partager la découverte géographique, historique, mais
aussi la situation politique, la réalité de la laicité, des médias, les pro-
blémes courants du pays d’accueil. Ces questions ne vont pas de soi,
selon le pays d'origine. D’autres questions plus pratiques, comme la
protection sociale, les visites médicales, les moyens de transport, les
colts de communications téléphoniques, les horaires et les rythmes de
vie, les contextes socioculturels, méritent d'étre expliquées.

Et n’oublions pas qu’une disponibilité & un service pastoral ne
dispense pas de s'interroger sur la situation pastorale que 'on va
rencontrer. Celui qui va arriver s'interroge beaucoup sur la vie ecclé-
siale qu’il va trouver. L'envoi de feuilles paroissiales, de bulletins, de
documents sur la vie paroissiale peut I'aider & se faire une premiére
idée. La prise en compte des décalages d’appréciation par rapport
aux questions de pastorale et de société se préciseront peu & peu. La
compréhension des modes de vie familiaux, de la laicité, des meeurs,
des références éthiques et morales, mais aussi des modes de pratique
religieuse, de demandes de sacrements, de relations entre prétres et
de collaboration avec les laiics, sont autant de sujets qui, & I'expé-
rience, prennent une place majeure dans la capacité d’adaptation.

77



REFLEXIONS
|

78

C'est d’ailleurs I'objectif de la session « Premier accueil, Welcome »
proposé par la cellule Accueil du Service national de la mission uni-
verselle. Les témoignages et les évaluations des participants des
sessions de janvier et mars 2011 citent & nouveau «I'importance
d’une meilleure compréhension de la société francaise, la découverte
de la laicité, la prise en compte des rapports Eg/ise—lffat en France,
le poids du passé et de I'histoire, mais aussi une autre approche de
la liberté d’expression, de la place des laics dans I'Eglise, de la
sécularisation, de I'incroyance, de la mentalité et de la culture fran-
caise, de la proximité des relations évéques-prétres...» Offrir cette
possibilité & ceux qui sont accueillis a fait découvrir, au long de ces
six années de sessions, combien une telle proposition mériterait
d'étre vécue en réel partenariat avec les accueillants. Des journées
de rencontre organisées par des diocéses ou des provinces mettant
en présence accueillis et accueillants, animées par un modérateur
extérieur, ont montré ainsi |'importance d’'une véritable écoute.

Des attentions indispensables pour les
«accueillants »

Etre accueillant appelle une attention personnalisée et suivie,
car celui qui arrive a besoin de temps non seulement pour s'installer,
mais aussi et surtout, pour entrer dans un ministére qui s'inscrit dans
un tout autre contexte que celui qui lui était connu, dans une autre
Eglise et dans une autre société.

Ce besoin de temps est aussi indispensable pour prendre en
compte les réalités locales, I'histoire, les pratiques et habitudes du
diocese que I'arrivant va devoir assimiler; le dio|ogue, les instances de
rencontre, permettent le questionnement et le partage des surprises,
des situations déconcertantes, des étonnements. Les évidences locales
ne sont pas obligatoirement des évidences pour celui qui arrive. Avoir
un ou des répondants locaux est un minimum, avoir aussi un prétre
référent pour le diocése est aussi largement souhaitable.

Le plus souvent les communautés chrétiennes se réjouissent de
I'arrivée d'un prétre venu d'ailleurs. Elles découvrent que cette pré-
sence est une ouverture & une autre dimension de I'Eglise. Elles vivent



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

d’une maniére plus concréte 'ouverture au monde, d’autres
méthodes pastorales, d’autres approches de I'organisation ecclé-
siale, du catéchuménat, de la pastorale sacramentelle. La aussi le
dialogue et le partage seront indispensables & un réel apprivoise-
ment mutuel. Cette attention & I'accueil est une responsabilité qui ne
repose pas que sur |'évéque et ses collaborateurs ; elle est une des
conditions de réussite de I'insertion de celui qui est accueilli.

Ayant accompagné durant plusieurs années les prétres africains
en ministére dans le diocése d’Orléans, j'ai mesuré la grande diver-
sité des situations d’accueil, depuis celui qui s’est vu confier le trous-
seau de clés dés I'arrivée et qui a eu presque tout & découvrir seul,
jusqu’a celui qui se trouve «materné» ou «contrdlé», en passant par
celui qui a trouvé un accueil trés équilibré, a la fois par les prétres du
doyenné et par les laics en responsabilité pastorale du secteur ou il
arrivait. L'accueil de I'évéque et du vicaire général a été le plus sou-
vent frés bien vécu. La journée de rencontre annuelle — & Vinvitation
de I'évéque — des prétres venus d'ailleurs était reconnue par tous
comme une richesse. Cefte marque de délicatesse touche aussi au
rapport fraternel évéque-prétres comme certains ne |'avaient jamais
vécu dans leur pays. L'accueil des confréres prétres est parfois plus
délicat, parfois mitigé. Celui des ldics est souvent trés ouvert.
Accueillir sans réserve, savoir proposer sans imposer, témoigner de
la fraternité, des qualités évangéliques qui s’exercent particuliérement
dans I'accueil de I'étranger! La concertation avec le presbyterium
apparait de plus en plus comme une nécessité, car I'accueil et I'inté-
gration ne peuvent porter des fruits que si le clergé veut et participe
positivement & cette démarche. Savoir que I'accueil de prétres venus
d’ailleurs n’est pas sans ambiguité: s'agit-il de répondre & I'urgence
du manque de prétres et prolonger simplement la couverture territo-
riale ou s’agit-il d’entrer dans un projet diocésain d’évangélisation?

Entendre les questionnements des «accueillis »

Le choc culturel et pastoral doit pouvoir s’exprimer, il interroge
autant celui qui I'exprime que celui qui I'entend. Mgr Michel Pansard,
évéque de Chartres, témoigne: «J'ai organisé 'année derniére une

79



REFLEXIONS
|

80

renconfre avec eux, portant sur les surprises et le choc de I'arrivée
puis sur ce qu'ils percoivent, aprés plusieurs mois, de la vitalité et des
difficultés de notre Eglise. J'ai I'intention de poursuivre cette rencontre
annuelle non seulement entre I'évéque et les prétres étrangers, mais
aussi avec quelques prétres du diocése de Chartres. Car, pour les
prétres du diocése de Chartres, accueillir des prétres étrangers n’est
pas sans question. Un bon accueil ne suffit pas pour se découvrir en
profondeur et vivre une réelle fraternité dans le service pastoral. Une
confiance doit s’établir, des soupgons doivent parfois tomber.
S’ouvrir a l'univers culturel et ecclésial de I'autre demande un effort. »

Relevant les points d'attention lors de sessions ou de journées de
rencontre avec les prétres venus d’autres Eg|ises, je suis frappé des
convergences qu'ils expriment; souvent une découverte majeure: les
relations entre prétres et laics dans les diocéses de France, aussi bien
pour des préfres venus d'Asie, d'Afrique, de Pologne ou d’autres pays.
Il s’agit d’abord d'une comparaison avec |'expérience antérieure; la-
bas des catéchistes et des responsables de communautés ont une
véritable mission de formation et de rassemblement sous I'autorité du
curé; ici de nombreux laics aux responsabilités multiples se situent
souvent & égalité avec les prétres. Ils apprécient cefte proximité, mais
expriment aussi des regrets devant la disparition de I'image respectée
du prétre. Ils expriment une véritable admiration devant les nombreux
engagements pris par un grand nombre de chrétiens, mais ils regrettent
parfois d'étre écartés des lieux de décisions.

Un autre sujet les préoccupe: la pastorale sacramentelle, en
particulier & cause des différences, selon les pays, entre les exi-
gences liées & la pastorale des sacrements, (surtout s'ils viennent
d'un contexte de premiére évangélisation et de catéchuménat) avec
une pastorale sacramentelle s'adressant & des baptisés d’ancienne
tradition chrétienne qui se sont éloignés de I'Eglise et qui demandent
des actes religieux sans réellement exprimer un acte de foi.
Préoccupation, interrogation, parfois aussi incompréhension devant
une Eglise qui fait des actes liturgiques avec des incroyants, des mal-
croyants ou des non-pratiquants. Le confexte et le contenu du
concept de la nouvelle évangélisation mériteraient d'étre clarifiés.

Dans le méme ordre d'idées, les questions d’ordre moral telles
qu’elles se posent dans notre société européenne et leurs répercus-
sions dans la vie pastorale et sacramentelle mériteraient une atten-



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

tion particuliére. Questions liges & la vie familiale, & la morale
sexuelle, & la bioéthique, mais aussi a la justice, aux engagements
sociaux, etc. Beaucoup arrivent de pays ou, dans la continuité du
catéchuménat, des repéres moraux ont été mis en place, ou la notion
de péché est souvent codifiée, et ils découvrent parfois chez nous une
grande distance par rapport aux repéres moraux de la vie chré-
tienne et & la pratique du sacrement de la réconciliation. Les uns
s'interrogent et se coulent dans les pratiques locales, les autres
désirent réagir et durcissent leurs homélies et interventions. Dans les
deux cas, nous constatons que les équipes pastorales partagent peu
sur ces questions et qu’un silence les recouvre souvent.

lls témoignent & leur fagon: «L’Afrique nous a donné le sens
des ainés : une valeur perdue ici. Manque de respect vis-a-vis des
chefs, du chef de I'Etat, des institutions, des prétres... cela choque.
Cela nous fait mal. L’Afrique nous a donné le sens de la pudeur; ici
on expose son corps sans respect. Nous attendons que I'Eglise réa-
gisse davantage!» Ou encore: «En Afrique, on blague et on joue
avec les enfants. La pédophilie ne semble pas une réalité... ici on a
peur... la chaleur humaine des relations s’en trouve affectée... Les
média sont sans respect ni mesure. Les repéres semblent inexistants :
le bien?2 le mal2 le juste et I'injuste 2 L’autorité n’existe pas, tant en
famille que dans les écoles ou dans la vie sociale. Tout est mélangé:
le permis et le défendu, le normal et le moral. Les repéres africains
respectent la vie: la grossesse comme la fin de la vie, I'enfance
comme la vieillesse sont recues comme des dons de Dieu. Chez nous,
la vie n’est pas valorisée avec le méme respect. Nous devrions dire
davantage les repéres moraux. » Si ces paroles peuvent étre nuan-
cées, elles doivent é&tre entendues, ne serait-ce que pour comprendre
certaines réflexions, certains silences, certaines prises de position.

Dans un autre domaine, la vie civile et la laicité, surtout en zone
rurale, les interrogent. La place des mairies, le réle des maires et de
la gestion municipale vis-a-vis des églises, des presbytéres, des cime-
tieres les étonnent souvent. ls sont intéressés par ce mode de fonc-
tionnement qui parfois fait réver quand il se déroule dans de bonnes
conditions. La question du rapport entre I'Eglise et la cité, le politique
et le religieux revient souvent dans leur questionnement, & la fois
pour souligner la liberté de I'Eglise, mais aussi combien la laicité
dans un pays de tradition catholique est parfois incompréhensible

81



REFLEXIONS
|

82

pour eux. Selon leur pays d’origine, le passage par I'histoire est
indispensable pour comprendre la séparation Eglise-Etat et les rela-
tions avec les pouvoirs publics au quotidien.

L'cecuménisme, |'interreligieux, les relations avec I'lslam sont
aussi des sujets délicats. Selon les pays d’origine, les perceptions
d’abandon, de mollesse, de non affirmation de la foi cétoient des
émerveillements devant le dialogue, la qualité de certaines relations,
le travail du Conseil des Eglises chrétiennes, mais aussi I'impression
que souvent |'attention aux autres religions reste trés libre et person-
nalisée. Pour beaucoup, la place donnée a I'lslam en France est vue
avec circonspection. Nos attentions et nos orientations pastorales
sont parfois trouvées naives. D'autres témoignent d’une convivialité
habituelle entre les religions, insistant sur le respect des religions
dans un contexte oU croire, avoir une religion et la pratiquer est de
I'ordre de la normalité, dans la vie publique comme dans la vie
privée. L'attention & ces questions ne peut laisser chacun & son esti-
mation personnelle; la pratique diocésaine en matiére d’cecumé-
nisme, de relation inferreligieuse, de relation avec I'lslam, les lieux
de formation et de concertation ont besoin d’étre mieux connus ; par
ailleurs, I'expérience des uns et des autres peut aussi avoir une place
dans la réflexion diocésaine, apportant d’autres approches, d’autres
pratiques venant dautres Eglises. Les compétences de I'un ou l'autre
seront-elles reconnues et permettront-elles aussi de participer & une
mission spécifique au sein des engagements diocésains 2

Nos modes de vie en Europe sont aussi enviés, interrogés, uti-
lisés. Sans aborder directement les questions matérielles de la vie du
clergé, les modes de vie, les moyens matériels, les engagements pour
la santé, les loisirs, les vacances sont pergus comme les signes d’une
société européenne riche, qui se protége bien médicalement, qui sait
profiter de la vie. L'analyse ne va pas toujours jusqu’au constat que
la charge de travail, la productivité et la protection sociale per-
mettent, en partie, des salaires conséquents. L'Europe apparait
comme un Eldorado, continent de facilité pour certains mais aussi
continent d’une discrimination sociale et parfois raciale. Les analyses
sont souvent pertinentes, parfois exagérées, sans toujours mesurer
I'histoire des conquétes sociales, le chemin parcouru depuis le xix
siécle. Les questions liées & ces analyses débouchent souvent sur la
solidarité, sur le réle de I'Etat, sur la protection socidle, les aides



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

publiques, mais aussi sur la vie politique dont la liberté est enviée,
dont aussi le caté spectacle et irrespectueux surprend. La lecture de
I'encyclique Caritas in veritate est bien recue par quelques-uns, alors
que pour d’autres, ce fexte occidental s'adresse d’abord aux
Occidentaux. Les déclarations de solidarité, d’attention aux pauvres,
ont besoin d'étre plus mesurées, plus respectueuses des situations
réelles souvent méconnues de ceux qui les font. Mais en méme
temps, nos confréres reconnaissent que beaucoup de moyens maté-
riels et pastoraux qu’ils trouvent en Europe sont bien supérieurs a ce
qu'ils avaient chez eux et que cela est trés important dans leur vie,
pour travailler dans de bonnes conditions, ou pour bien préparer
leur retour au pays. Ceux qui ont fait des études & Rome ou ailleurs
en Europe disent que ce temps d’études a été trés préparateur pour
leur vie pastorale, mais parfois aussi trés incitateur pour demander
un ministére en Europe; a contrario, ils notent combien la vie
d’études en Europe leur a donné des moyens et des habitudes qui ne
facilitent pas la réinsertion au pays.

Dans ces analyses sur le clergé diocésain en France, beaucoup
sont étonnés positivement du sérieux des engagements pastoraux
des prétres, de leur simplicité de vie, méme s'ils ont des avantages
matériels de logement ou de remboursements kilométriques, des
équipements paroissiaux, malgré une grande disparité selon les
régions, selon les implantations urbaines ou rurales. Souvent, ils
s'étonnent de la péréquation existante dans les diocéses et des rela-
tions habituelles et constructives avec les économes diocésains.

Je voudrais retenir ici plusieurs éléments qui touchent le ministére
presbytéral : certains ne comprennent pas I'anonymat et le manque de
reconnaissance des prétres dans notre pays. Si, dans certains pays,
étre prétre c’est avoir la reconnaissance d’une population dans son
ministére de prétre, cela ne veut pas dire avoir les moyens nécessaires
& la vie quotidienne;; il y a des clergés qui vivent chichement et doivent
apprendre & survivre. C'est la réalité de bon nombre d’Eglises qui
ordonnent un nombre important de prétres sans pouvoir assurer leur
prise en charge (se rappeler la responsabilité épiscopale vis-a-vis des
prétres, confiée par le code de droit canonique), comptant sur la
générosité de fidéles eux-mémes en situation de grande pauvreté.
Peut-on n’ordonner que pour des communautés aisées 2 Quelle péré-
quation peut étre envisagée au sein d'un diocése, de I'Eglise d'un

83



REFLEXIONS
|

84

pays, mais aussi peut-étre entre les Eg|ises de plusieurs pays? Le
prétre diocésain ne peut &tre un mendiant, aussi certains cherchent
par le travail, par des projets ruraux ou commerciaux, & s’assurer les
moyens financiers de leur quotidien, parfois au détriment de leur
ministére pastoral, et souvent de leur image presbytérale; ils appa-
raissent comme intéressés par les revenus. Cette question est particu-
lierement préoccupante pour les prétres venus dailleurs dans la
dynamique du retour au pays: impossible de rentrer les mains vides
et de repartir comme avant. «Quand je rentrerai au pays, il faudra
m’aider a bien partir et me soutenir» disait I'un d’entre eux; il parlait
d’une aide matérielle certainement, mais il précisait aussi qu'il ne
parlait pas seulement d’aide financiére. Conscients qu’aprés avoir fait
un séjour de plusieurs années au service de notre Eglise, lui comme
ses confréres auraient aussi & affronter la difficulté de revenir au pays
et de retrouver le service de son Eg|ise avec |'expérience de pratiques
et de relations pastorales qui les auront enrichi.

Au moment d’achever la récapitulation de certaines interroga-
tions exprimées par des prétres venus d'ailleurs, je voudrais rapporter
ce témoignage dont bon nombre se font |'écho : «Nous vivons une
expérience forte de fraternité presbytérale et diocésaine que nous ne
soupgonnions pas entre prétres: repas partagés, prieres communes,
journées diocésaines du presbyterium, rencontres et proximité de
I'évéque, possibilité de formation permanente. » Je crois que, si cer-
tains font état de difficultés relationnelles, d’autres disent clairement
comment ils apprécient ce climat général, ainsi que le travail avec les
laiics dans I'esprit de Lumen gentium et de Gaudium et spes.

Un état d'esprit qui engage le diocése d'accueil

Appeler des prétres venus d'ailleurs pour entrer dans la mission
diocésaine, dans une charge pastorale, avec pour un quart d’entre
eux une mission d'études allant du tiers au deux tiers de temps, devrait
exion sur la réalité pastorale de nos diocéses...
«Terres de mission», une question pas nouvelle mais certainement &
oser actualiser. Cela demande aussi une modification de nos compor-
tements pastoraux qui prenne en compte les déplacements cultuels et

ouvrir & une réf



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE

culturels que demande cet appel. L'improvisation n’est pas de mise;
la capacité pour un accueil réel demande la mise en place de struc-
tures appropriées pour une meilleure intégration des accueillis et des
accueillants. Le choix de confier cette mission aux vicaires généraux
et aux services de la Mission universelle (appelée aussi Coopération
missionnaire) dit bien I'importance de ne pas faire n’importe quoi.
Cela nécessite de prendre du temps pour préparer un projet d’accueil,
pour développer autant que possible des liens avec |'Eg|ise d’origine
et son évéque, pour se donner des régles et une déontologie.

Je voudrais illustrer cefte démarche & partir de la réflexion
menée par Mgr Olivier de Béranger, évéque de Saint-Denis en
France et président de la Commission épiscopale de la mission uni-
verselle, en 2008. En conseil épiscopal, le diocése de Saint-Denis
s'est donné 9 repéres:

® permettre d ces prétres d’étre dans une équipe étoffée;

® nécessité pour ces prétres d’une préparation en amont;

* importance de la qualité de notre accueil, un pari intéressant

qui doit nous rendre modestes ;

® une préparation nécessaire pour la France, et notamment

pour de I'lle-de-France au caractére multiculturel ;

® ne pas laisser quelqu’un livré & lui-méme: importance du

travail d’équipe, capacités pour cela;

® contrat de 6 ans au minimum (3 ans, c’est trop court);

* donner la préférence aux francophones, étre attentif au type

de postoro|e qu'i|s ont connue;

* dans notre diocése, la nécessité de prétres africains ne s'im-

pose-t-elle pas? Soigner les conditions d’envoi et d’accueil ;

® si nous acceptons des prétres fidei donum, acceptons de

«perdre du temps avec eux».

A la suggestion du conseil épiscopal, ces prétres venus d'ail-
leurs se réunissent de temps & autre avec un prétre frangais pour
partager leurs découvertes, leurs questions, notamment par rapport
au contexte frangais de laicité. L'objectif serait de leur permettre de
tirer profit de la Lettre aux catholiques de France.

Concernant |'insertion pastorale, ce méme diocése s'interro-
geait sur trois thémes:

* dans le diocese: faut-il une découverte préalable a I'inser-

tion 2 Découverte de la diversité du diocése pendant quelques

85



REFLEXIONS
|

semaines 2 Découverte du diocése d travers des temps forts et
ses institutions (journées diocésaines, conseil presbytéral...);
* dans le secteur pastoral : quel lieu de vie2 Quelle convivialité
avec les autres prétres? (Les prétres africains par exemple
n’ont pas été habitués & prendre leurs repas et & vivre seuls.)
Quelle collaboration entre prétres au niveau pastoral 2
® dans la collaboration avec les équipes pastorales et les laics:
quelles ont été jusqu’ici les expériences de collaboration des
prétres envoyés avec les laics 2 Comment les préparer a ce
qu'ils vont trouver chez nous 2
Il ne s’agit pas, & mes yeux, de dicter des fagons de faire mais,
devant I'évolution des effectifs venus d'ailleurs au sein des presbyte-
riums, il me parait important de constater que certains diocéses ont
tenu & prendre le temps d’une réflexion, se sont donné des objectifs
pour accompagner |'accueil de fidei donum.

Fidei donum en France,
une chance pour la vie pastorale ?

Partant de la réalité des conditions d’appels, des conditions
d’accueil, des conditions d’accompagnement, est-il possible de trou-
ver un souffle missionnaire fidei donum, dans la vérité et dans la
réciprocité 2 Si nous prenons acte du paysage ecclésial en France qui
a changé et continue de changer, accueillir des prétres, religieuses
et religieux venus d’autres cultures, d’autres continents, c’est humble-
ment reconnaitre que nous avons besoin des autres Eglises pour que
I'Evangile continue son ceuvre chez nous et au milieu de nous.
L’encyclique de Pie XII, Fidei donum, en 1957, ouvrait un renouveau
missionnaire en s'adressant aux Eglises du Nord pour les appeler &
soutenir les jeunes Eglises. Il écrivait: «Une autre forme d’entraide,
plus onéreuse sans doute, est pourtant pratiquée par plusieurs
évéques qui autorisent certains de leurs prétres, fot-ce au prix de
quelques sacrifices, & partir se mettre pour une durée limitée a la
disposition des Ordinaires d’Afrique. Ce faisant, ils rendent & ceux-
ci un service irremplacable tant pour assurer I'implantation, sage et
discréte, des formes nouvelles et plus spécialisées du ministére sacer-

86



PRETRES VENUS D'AILLEURS AU SERVICE DES DIOCESES DE FRANCE
|

dotal que pour suppléer le clergé de ces diocéses dans les taches
d’enseignement ecclésiastique et profane auxquelles il ne peut plus
suffire. Nous encourageons volontiers ces initiatives généreuses et
opportunes; préparées et réalisées avec prudence, elles peuvent
apporter une solution précieuse dans une période difficile, mais
pleine d’espérance, du catholicisme africain» (n° 31). En 2007, a
Lisieux et dans de nombreux diocéses, nous célébrions le cinquante-
naire de cet appel et surtout |'action de gréces des nombreux fidei
donum, prétres, religieuses, religieux et laics, qui ont répondu géné-
reusement & la demande de Pie XII, demande reprise en 1961 par
Jean XXIll, en direction de I’Amérique latine.

Nouvelles situations et nouvelles questions

En 2011, les situations sont autres. Les populations bougent de
plus en plus, les phénoménes de mondialisation, de migrations vou-
lues ou subies, s’accentuent. Les réalités pastorales, elles-mémes, sont
marquées par ces bouleversements en méme temps que les échanges
entre Eglises prennent de nouveaux visages. Le second Synode pour
' Afrique d’octobre 2008 I'a rappelé d'ailleurs avec force: «Les pays
africains et les familles dépensent beaucoup d’argent pour former
des professionnels en vue d’améliorer les conditions de vie de leur
peuple. Malheureusement, beaucoup d’entre eux abandonnent leur
pays juste aprés ['obtention de leur dipléme dans I'espoir de trouver
de meilleures condlitions de travail et de rémunération » (proposition
16), et plus loin, concernant les prétres : « pour les prétres qui tra-
vaillent hors de leurs diocéses, le Synode spécifie qu’un accord (ou
contrat) doit étre conclu entre le diocése d’origine et celui d’accueil,
définissant clairement les conditions de vie et de travail et la durée
de la mission. En plus, ces prétres doivent étre considérés comme des
pasteurs & part entiére en toute justice et charité chrétiennes, et par-
ticipant & plein titre au presbyterium » (proposition 39).

Cet accueil peut étre une chance pour notre Eglise, s'il ne nous
dédouane pas d’une vraie pastorale des vocations et si en vérité, elle
vit le ministére d’accueil comme ouverture d’elle-méme & ce que
peuvent nous apporter d’autres Eglises & travers des fils et des filles

87



REFLEXIONS
|

88

qui, engagés en pastorale, se donnent au service de nos communau-
tés. Nous attendons certainement une aide réelle et efficace, mais
nous ne pouvons faire fi, & travers eux, d'un accueil des autres
cultures, des autres histoires ecclésiales ainsi que des richesses que
peuvent nous apporter les témoignages de communautés ecclésiales
vivantes ou des communautés ecclésiales de base, les pratiques de
partage de la Parole et de la priére. Recevoir un frére venu d'ail-
leurs, c’est aussi s'intéresser & son Eglise d’origine, & son histoire.
L'évangile de la fraternité, c’est mettre en pratique une attention
réciproque, qui ne fuit pas les difficultés de la rencontre infercultu-
relle, mais qui ose la vérité dans le donner et le recevoir. La volonté
de la CEF et de la CORREF, souhaitant accompagner I'accueil de
nouveaux acteurs pastoraux venus d'ailleurs, est de ne pas en rester
& un simple constat mais bien de stimuler les communautés d’accueil
& se mettre dans une véritable réciprocité accueillant-accueilli. Cela
entraine des droits et des devoirs qui se révélent au jour le jour, qui
demandent de la délicatesse, mais aussi de la vérité et de la charité.
Venus d'autres cultures, porteurs du méme Evcngi|e, comment
ensemble ne pas construire, dans notre responsabilité épiscopale,
des communautés plus fraternelles, plus joyeuses et plus vraies ov
I'identité sera celle des fideles du Christ!

Les épiscopats d’Europe et d’Afrique, en particulier, a la svite
du symposium Europe-Afrique de 2004, ont poursuivi 'étude de
cette réciprocité entre Eglises & frais nouveaux lors d'un séminaire &
Abidjan en novembre 2010. Ils écrivaient en novembre 2004:
«Nous rendons gréce pour les échanges de personnes, prétres,
religieux, religieuses, laics, qui ceuvrent pour la mission sur nos deux
continents. Dans la vie de nos Eglises, nous devons aujourd’hui
encore plus qu’hier mieux accompagner le don et la réception de la
foi, avec le souci d’un soutien réciproque pour la formation de ces
acteurs d’évangélisation. » Un symposium Europe-Afrique se tiendra
& Rome en février 2012 pour poursuivre cette dynamique, pour
donner de I'avenir et pour approfondir I'esprit de Fidei donum dans
la réciprocité: accueillir, accompagner, soutenir, former, appeler,
partager, pour relever ces défis pastoraux et missionnaires d’au-
jourd’hui en Afrique comme en Europe! =



e souffle de Madeleine

Bernard Pitaud
supérieur provincial des Préfres de Saint-Sulpice

«Dieu restera-t-il "mort" pour tous ceux qui sont a cété de
nous 2 qui savent que nous lui avons donné notre vie et que nous le
disons et que nous ne ne le regrettons pas; n’y aura-til pas un doute
sur cette "mort" 27 »

Ce n’est pas la seule fois que, dans ses écrits, Madeleine Delbral
pose cette question. C'était sa hantise. Elle-méme, a 16 ans, avait
lancé ce cri de défi: «Dieu est mort, vive la mort2. » Mais gréice &
I'influence de jeunes chrétiens et en particulier du futur dominicain
Jean Maydieu, Dieu n’était pas resté mort pour elle. Il était devenu le
vivant, celui qui lui donnait la vie et en méme temps la joie de croire.

C'est donc le témoignage de Jean Maydieu qui lui avait fait
découvrir sa vocation chrétienne. Car elle avait bien été appelée &
entrer dans une vie complétement nouvelle, une vie soudain envahie
par Dieu et par les autres. Et cette vie avait pris une forme particu-
liére: Madeleine n’avait pas été mise & part, comme les moines et les
moniales par exemple, elle n’avait pas été retirée du monde; elle
avait été laissée «dans la masse». Sa porte ne s'était pas refermée
derriere elle, elle était restée ouverte sur la rue, pour que les gens
puissent entrer d flots dans la maison et qu’elle-méme puisse sortir et
aller & leur rencontre. Elle faisait partie des « gens ordinaires », des
«gens de la rue».

Elle était convaincue que la rue, c’est-a-dire le monde, était le
lieu ov elle était appelée & vivre sa vocation. Et cette vocation,
comme celle de tout chrétien, n’était rien moins que la sainteté, c’est-

89



REFLEXIONS
|

90

a-dire I'évangélisation de toutes les zones de sa personnalité, |'épa-
nouissement en elle de la gréce baptismale, |'envahissement de tout
son étre par |'Esprit saint. Elle était sire que, dans cette vie ordinaire
qu’elle menait avec ses compagnes, rien de nécessaire ne pouvait lui
manquer pour aller jusqu’au bout de sa conversion, sinon, disait-
elle, «Dieu nous I'aurait déja donné 3». «Toute I'économie de la
gréce le [le chrétien] prédispose a devenir un saint. Sa vocation est
la sainteté. On ne lui demande que de devenir ce qu’il est, de réali-
ser, de rendre réel ce que les sacrements ont fait de lui“. »

Le témoignage des chrétiens qu’elle cotoyait & 20 ans lui avait
fait découvrir Dieu, ou plutét lui avait permis de se laisser trouver par
lui, comme elle le disait. Et en découvrant Dieu, elle avait découvert
en méme femps que sa vocation consistait & vivre de Dieu au milieu
du monde, dans 'ordinaire de la vie. Cheminement simple, mais
tellement simple qu’il la conduisait immédiatement au plus profond
d'un engagement radical envers celui qui I'avait éblouie et qui la
menait auprés de ses fréres incroyants et pauvres. Car aimer ce Dieu
qui I'avait prévenue de son amour, ¢’était bien sor le suivre la ou il
aimait étre lui-méme, c’est-a-dire aupres de ceux qui semblaient les
plus éloignés de lui, les pauvres, et particuliérement ceux qui étaient
touchés par ce qu’elle considérait comme la plus grande pauvreté,
I'ignorance de Dieu, I'incroyance sous toutes ses formes, militante ou
indifférente. D'o0 ce cri: «Dieu restera-t-il "mort"2 Y aura-t-il un
"doute" sur cette mort2» Comment ne pas vouloir de toutes ses forces
partager ce qu’elle avait recu elle-méme par pure gréce et qui I'avait
remplie de la joie de croire «Sans Dieu tout est misére, pour celui
qu’on aime, on ne ftolére pas la misére: la plus grande moins que
toute autre’. »

Vocation et mission indissociables

Tant et si bien que pour elle, la vocation et la mission ne pou-
vaient pas se distinguer. Tout au plus étaient-elles les deux faces de
la méme saisie de son étre par Dieu: «Dieu en nous aimant le pre-
mier, nous rend fréres et nous rend apdtres ¢», dit-elle dans cette
note rédigée en 1956 que nous avons déja citée. Envahie par la



LE SOUFFLE DE MADELEINE

certitude d’étre aimée, la voild en communion étroite avec 'humanité
tout entiére, aimée aussi de Dieu. La conséquence est claire:
« Comment partagerions-nous pain, foit, coeur avec ce prochain qui
est notre propre chair et ne serions-nous pas débordants pour lui de
I'amour de notre Dieu, si ce prochain ne le connait pas”2» La mis-
sion n’est donc pas un superflu, un surplus que nous pourrions offrir
& Dieu aprés que nous ayons bien mis en place, entre chrétiens, les
éléments de notre vie de foi. Elle est partie intégrante de notre voca-
tion. «Croire, c’est parler », dit Madeleine. Non pas parler & tort et
a travers, sans discernement; mais oser dire sa foi quand cela est
opportun, quand une question est posée; la dire au cceur du
«savoir-faire» de la charité, pour que la parole soit crédible en
n’étant jamais séparée de I'expression de la bonté de Dieu; et la dire
de fagon intelligible, car il y a aussi un « savoir » de la foi. Mais la
communication de la foi fait partie de la foi elle-méme ; Madeleine
Delbrél savait ce dont elle parlait, elle qui avait si souvent & rendre
compte de sa foi auprés des marxistes qu’elle ctoyait a Ivry.

L'apostolat (elle préfere ce mot & celui de mission) n’est méme
pas une question pour elle; il s'impose par son évidence: «N'étre
pas apostoliques, n’étre pas missionnaires 2 Mais que serait alors
une appartenance & ce Dieu qui a envoyé son Fils pour que le
monde soit sauvé par lui... et comment®2» Le «et comment2» se
réfere bien sor & la passion et & la mort du Christ. Mais ce qui est
essentiel ici, c’est que le Dieu auquel nous appartenons par la foi et
le baptéme est un Dieu dont le mouvement intime tend vers |’huma-
nité, et vers 'humanité qui est le plus éloignée de lui. C'est & nous
maintenant de continuer ce mouvement: «il faut partir de I'endroit
ou Dieu est pour aller ov Dieu n’est pas», dit-elle dans un de ses
écrits emblématiques, Missionnaires sans bateaux®.

Et pourtant, elle n’est pas d’abord préoccupée par I'apostolat :
«nous ne pensons pas a étre apétres», dit-elle dans une expression
qui nous surprend. La tendance profonde de tout son étre la conduit
vers ceux qui ne connaissent pas le Christ, et cependant, elle ne
pense pas & étre apdtre. Quel est donc ce paradoxe? Et elle précise:
«Nous pensons a étre, entre les mains de Dieu, dans le Corps du
Christ, sous le mouvement de son Esprit, le Christ que nous voulons
devenir’®.» Elle est donc d’abord préoccupée de devenir celui
qu’elle aime, c’est-a-dire de I'aimer au point d’étre identifiée & lui.

91



REFLEXIONS
|

92

Devenue lui, méme si c’est petitement, pauvrement, elle ne pourra
pas ne pas le crier par tous les pores de son étre: « Comment n’évan-
géliserions-nous pas si 'Evangile est dans notre peau, nos mains,
nos cceurs, nos tétes 2 Nous sommes bien obligés de dire pourquoi
nous essayons d'éfre ce que nous voulons étre, de ne pas étre ce que
nous ne voulons pas étre; nous sommes bien obligés de précher,
puisque précher, c’est dire publiquement quelque chose sur Jésus
Christ, Dieu et Seigneur, et qu’on ne peut I'aimer et se taire!’. »

On ne peut |'aimer et se taire; mais il faut d’abord I'aimer,
sinon les paroles qu’on dira le seront du bout des lévres. Elles ne
viendront pas du cceur, du fond de I'étre et elles ne toucheront pas
leurs auditeurs. Et cela d’autant p|us que poro|e et fémoignage sont
toujours chez elle étroitement liés. L'authenticité de I'annonce de
'Evangile par le chrétien se vérifie d’abord dans ce que I'écoute de
la Parole de Dieu a produit en lui d’accueil de I'autre et de charité
concréte & son égard. Madeleine Delbrél ne fait jamais I'économie de
I'incarnation de la Parole en celui qui I'annonce et qui doit se laisser
pénétrer par elle pour témoigner de |’Evongi|e par son étre tout entier.
Sa crédibilité est & ce prix. On connait la célébre méditation poétique
sur I'Evangile qui «n’est pas fait pour étre lu mais pour étre recu en
nous », dont les poro|es «nous pétrissent, nous modifient, nous assi-
milent pour ainsi dire a elles '2». La vie devient ainsi conversion
permanente, abandon de plus en plus docile entre les mains du
Seigneur pour que ce soit lui qui vive en nous sa vie: «Un jour de
plus commence, Jésus veut le vivre en moi»; c'est ainsi qu’elle com-
mence une autre méditation poétique intitulée Le nouveau jour 2.

Etre avec |ui pour faire ce qu'il veut

Presque toute sa vie, jusqu’en 1958, date ou le groupe qu’elles
appelaient «La Charité» regut la reconnaissance d’une prise en
charge plus officielle par I'archevéque de Paris, Madeleine fut pré-
occupée par le souci de la place de «La Charité» dans I'Eglise,
place qu’elle avait du mal & délimiter. Mais quand elle cherchait
elle-méme & définir la vocation du groupe pour répondre aux ques-
tions qui lui étaient posées ou pour faire le point avec ses com-



LE SOUFFLE DE MADELEINE

pagnes, cétait toujours au méme appel & donner leur vie au
Seigneur et a ne faire plus qu’un avec lui qu’elle revenait: « C’est un
appel & vouer notre vie tout entiére, tout notre corps, toutes nos
forces, tout notre esprit, toute notre éme, & Notre Seigneur Jésus-
Christ'», dit-elle & ses compagnes au cours d'une récollection le 15
octobre 1945, douze ans aprés 'arrivée des trois premiéres & Ivry-
sur-Seine, d un moment ou le besoin de se ressaisir par rapport &
I'appel premier se fait fortement sentir. «La Charité» ne se définit
donc pas par un service concret précis, par ce qu’on pourrait appe-
ler «une ceuvre»: « Nous ne sommes pas appelées pour faire dans
son Eglise un certain travail visible, mais pour nous consacrer fota-
lement & son amour — je ne dis pas & son service — pour le laisser
nous aimer jusqu’ou le coeur lui en dira.» Cela ne veut pas dire
qu'elle délaisserait le service ou le «faire», ce qui serait totalement
contraire & ce qu’elle vivait au quotidien. Mais il fallait d’abord étre
«avec lui toujours et faire vis-a-vis du monde entier et vis-a-vis de
ceux qui passent a cété de nous ce que, lui, Jésus, veut faire pour
eux». Et ce qu'il veut, c’est «verser son coeur en nous avec tout ce
qu'il veut pour le monde entier. Mais en aimant tendrement ce qui
passe d cété de nous sur la route. » Il ne faut pas se méprendre:
I'«étre avec lui» ne précéde pas le «faire», comme s'il fallait dans
un premier temps devenir le Christ pour pouvoir ensuite agir. Il ne
s'agit pas d'une succession chronologique, méme s'il faut laisser &
I'«étre avec lui» la possibilité et donc les conditions de s’enraciner
et de se déployer dans le cours de la vie;; c’est le désir d'étre toujours
avec lui qui entraine le désir de faire ce qu'il fait, d’aimer comme il
aime, de servir comme il sert. La vocation de Madeleine et de ses
compagnes, c’est d’étre avec lui, leur mission c’est de vouloir ce qu'il
veut et de faire ce qu'il fait. Mais elles sont impossibles & séparer
I'une de l'autre; elles sont intérieures I'une a I'autre. Tout au plus
pourrait-on dire que la mission c’est ce qui apparait de la vocation
a 'extérieur, c’est sa visibilité.

Elle avait bien conscience que cet engagement premier et radi-
cal & une communion avec le Christ les entrainait sur une diversité
de chemins ov elles avaient peu de chances de laisser des traces bien
apparentes, elle mesurait également combien elles seraient toujours
en déficit par rapport & leur désir audacieux et sans fond, mais il
fallait bien obéir puisque telle était leur vocation: «Nous dont la

93



REFLEXIONS
|

94

seule tache est de continuer le seul saint, le seul Seigneur, nous
sommes sires d’arriver au soir de cette vie les mains vides et avec un
déficit que nous aurons trainé avec nous comme la plus douloureuses
des croix», dit-elle dans ce méme exposé du 15 octobre 1945. C'est
cette méme impuissance & combler ce désir fou qui lui fait écrire au
futur cardinal Veuillot en 1956 une note ponctuée par des «|‘aurais
voulu», qui expriment le décalage douloureux qu’elle ressent entre
ce qu'elle voulait vivre et ce qu'elle vivait de fait: «Jaurais voulu
uniquement appartenir entiérement et seulement & Jésus-Christ, notre
Seigneur et notre Dieu; essayer de vivre son Evangile; étre dispo-
nible sans restriction & sa volonté,; au plus intime de I'Eglise et pour
le salut du monde '%. » l'appartenance & Jésus-Christ et la disponibi-
lité sans restriction & sa volonté constituent les maillons d’une méme
chaine. Et le dernier paragraphe de cette note conclut dans le méme
sens: «J'aurais voulu un amour non morcelé que le premier com-
mandement entraine jusqu’au verre d’eau, en étant passé par les
exigences de la miséricorde et le grand appel apostolique impossible
d mettre en morceaux, s'il est 'amour du Christ. » L'amour du Christ
ne peut pas se morceler, il est en méme temps I'amour des fréres;
plus que cela, il s'identifie au grand appel apostolique.

Une faiblesse radicale qui engendre I'humour

Son incapacité radicale & réduire I'écart entre ce qu’elle aurait
voulu et ce qu’elle vivait en réalité ne mettait pourtant pas en cause
sa vocation ; sa faiblesse renforcait méme sa conviction ; ¢’était bien
le Seigneur qui agissait en elle, au coeur de ses limites et de sa pau-
vreté. Méme médiocres, ses actes renvoyaient au Christ, il suffisait
qu’elle reconnaisse humblement sa médiocrité et qu’elle ait I'humilité
de I'avouer: «Et par une merveilleuse coincidence, nous nous trou-
vons faits sans nous "étre faits", ce que les plus perdus, les plus
aveuglés, peuvent comprendre d’un amour sans équivalent, dont
nous disons ce qu’il est, méme en disant que nous ne sommes pas ce
qu'il est'é. » Si nous étions des gens brillants, humainement forts, les
gens pourraient croire que c’est nous qui nous sommes faits. Mais tel
n‘est pas le cas, puisque nous sommes faibles. Alors, I'action du



LE SOUFFLE DE MADELEINE

Christ en nous apparait d’autant mieux: «Nous restons médiocres,
ratés: rien que par la référence de nos actes a ce qu'ils devraient
étre, a la splendeur du Christ, nous sommes les indices d’un amour
auquel nous crions que nous I'aimons 7.» Ce cri est le cri d’un
pauvre. Nous sommes obligés de crier, a la fois & cause de la force
de notre désir et parce que nous craignons de n’étre pas entendus
en raison de notre médiocrité. Mais ce cri est un cri apostolique,
puisqu'il refentit l& ov le Christ n’est pas nommé, c’est-a-dire la ou il
veut &tre nommé, et ol nous crions son nom parce que nous I'aimons
par dessus tout malgré notre faiblesse : « Nous pouvons le crier la ov
tous les noms ont leur place, mais ou lui n’est pas nommé 8. » Ainsi,
c’est bien I"amour que nous lui portons qui nous oblige & crier son
nom la ou il veut &tre nommé. Mais il s’agit d’'un amour conscient de
son indigence et qui sait qu'il est fagonné en nous par le Christ lui-
méme, sinon nous n’aurions méme pas la force de I'annoncer.

La se trouve la source de I'humour que Madeleine Delbrél a
toujours gardé sur elle-méme et auquel elle nous invite : nous restons
«des gens qui par goGt aiment étre petits, qui rient d’eux-mémes
quand ils se prennent pour des grands ou font les grands... qui ne
peuvent étre granc/s, parce que Dieu est trop grand pour pouvoir
étre grands en méme temps que lui '°. » Ainsi la vie apostolique ne
risque pas de se prendre au sérieux. Elle restera toujours marquée
au coin d’une discréte proximité, d’'une humble conscience de sa
pauvreté, mais aussi d’une indéfectible persévérance, car celui qui a
goté vraiment & I'amour de Dieu et qui en a été ébloui ne peut que
tendre & |'accomplissement de son désir: «Nous le copions, mal,
mais sans cesse,; nous pénétrons en lui, dissemblables mais tenaces ;
comment ne serions-nous pas, en volonté tout au moins, apétres 2en
disposition de tout nous-mémes, missionnaires 2 2»

Apostolat. .. apostolat. .. apostolat

En 1953, une audience avec le Pape Pie XII fit refentir aux
oreilles de Madeleine le mot apostolat d’une maniére nouvelle. En
écoutant ce mot répété pour elle trois fois par le Pape, elle prit peu a
peu conscience que la raison profonde de I'apostolat devait &tre «la

95



REFLEXIONS
|

gloire de Dieu». Procurer & Dieu sa gloire en ce monde, n’est-ce pas
faire en sorte qu’il soit connu et aimé pour lui-méme par ceux que
I'on conduit vers lui2 Une fois de plus, Madeleine avait |'occasion
d’approfondir cette conviction que I'amour de Dieu et I'amour des
hommes étaient inséparables. Vouloir ouvrir aux hommes le chemin
de la vie éternelle, c’est bien leur donner la possibilité de connaitre
et d’aimer Dieu. La vie apostolique ne s’arréte donc pas au bien des
hommes, car le bien des hommes c’est de s’ouvrir & Dieu et de lui
rendre gloire en I'aimant. Ainsi, la vie apostolique va de I'amour de
Dieu & I'amour de Dieu. L'apétre, le missionnaire, tire de son amour
pour Dieu la force et la joie de I'annoncer. Et cette annonce provoque
ceux qui |'entendent & aimer Dieu & leur tour, ce qui procure & Dieu
sa gloire et aux hommes le bonheur vrai, le salut. =

96

1-«Une vocation pour Dieu parmi les hommes»,
note personnelle de 1956; La Joie de croire, Paris,
Le Seuil, 1968, p. 157.

2- Dieu est mort, Vive la mort,in Eblouie par Dieu,
Montrouge, Nouvelle Cité, Euvres complétes, t. 1, p.
29-42.

3 - Nous autres, gens des rues,in La Sainteté des
gens ordinaires, Montrouge, Nouvelle Cité, Euvres
compleétes, t. 7; p. 24.

4 - Lettre a la Mission de France, 18 juin 1942.

5 - «Une vocation pour Dieu parmi les hommes»,
op. cit.

6- Ibid.
7 - Ibid.
8- Ibid.

9 - La Sainteté des gens ordinaires, Euvres com-
plétes, t.7, p. 65.

10-«Une vocation pour Dieu parmi les hommes »,
op. cit.

11 - Ibid, p. 158.

12 - L'évangile est e livre de la vie du Seigneur, in
Humour dans I'amour, Montrouge, Nouvelle Cité,
(Euvres complétes, t. 3, p. 56-57.

13 - Le Nouveau jour, op. cit., p. 59-61.
14 - Texte inédit.
15 - Texte inédit.

16~ «Une vocation pour Dieu parmi les hommes »,
op. cit, p.157.

17 - Ibid, p.158.
18- Ibid.
19 - Ibid.
20 - Ibid.



PARTAGE DE PRATIQUES






evenir missionnaire spiritain
aujourd’hui ?

Marc Botzung
missionnaire spiritain,
responsable de |'animation vocationnelle

La vocation missionnaire exige une redoutable capacité
d’adaptation! En effet voici trois ans |'étais rappelé, aprés onze ans
de vie missionnaire ad extra, de République islamique de Mauritanie
pour prendre en charge I'animation vocationnelle pour les Spiritains
de France. Soit un passage rapide d’une petite oasis saharienne et
d’une situation d'immersion totale en monde musulman & une vie en
plein cceur de Paris! Ma communauté actuelle compte trois fois plus
de prétres que tout le pays que j'ai quitté! C'est néanmoins au nom
d’une urgence et d’une priorité que |‘ai été rappelé — pour un
temps — afin de servir dans un domaine jugé par tous comme indis-
pensable et difficile.

Dans ces lignes il me parait important de parcourir les quelques
éléments forts qui se dégagent du travail qui m’est demandé.

Vents contraires. ..

Lorsque je me présente comme chargé de I'éveil a la vocation
missionnaire des jeunes aujourd’hui, je vois souvent des visages
devenir extrémement perplexes. Suis-je bien sérieux? Une des pre-
miéres difficultés rencontrées s’exprime dans ce slogan devenu une
sorte d'évidence facile, faite de résignation partagée: «Hier ce sont
des missionnaires de chez nous qui sont partis en Afrique ou ailleurs,

ARTAGE DE PRATIQUES.

99



PARTAGE DE PRATIQUES

100

aujourd’hui ce sont eux qui viennent nous évangéliser. » Certes, la
présence d’agents pastoraux étrangers en France s’est largement
diffusée et s’inscrira sans aucun doute dans la durée; toutefois,
réduire la vitalité de I'Eglise de France & la seule attitude d’accueil
ne saurait faire droit aux exigences de I'Evangile et de la mission!

Une autre attitude, tout aussi frileuse, se rencontre porFois dans
des cercles consacrés aux vocations ; pour eux, I'urgence de trouver
des prétres diocésains semble occulter tout autre type de vocation
masculine! Comportement étrange qui semble faire bien peu
confiance & I'audace de I'Esprit, ni & la légitime diversité des cha-
rismes et des vocations en Eg|ise. Or, si une vocation répond vérita-
blement & I'appel de I'Esprit et apporte un bien & I'ensemble de
I'Eglise, alors subsiste une légitimité & appeler & la vie missionnaire
— tout comme & la vocation monastique! — dans une logique qui ne
pourra jamais &tre seulement celle du superflu, de I'excédentaire. |l
s'agit d’accepter de donner du nécessaire et du vital (cf. Mc 12, 44),
dans le cadre d'un discernement ouvert aux cheminements spéci-
fiques des personnes.

Un troisiéme obstacle & I'éveil de vocations missionnaires vient
de la critique socio-politique de la vocation ad extra : la vocation
missionnaire des Occidentaux aurait eu des relents de visée colo-
niale ou impérialiste, tandis qu’aujourd’hui celle des missionnaires
venus du Sud est facilement assimilée & une démarche de promotion
sociale. Sans nier la part de vérité contenue dans ces analyses, car
nous sommes fous faconnés en partie par nos milieux de vie, dans
les deux cas la force de I'Evangile et la capacité du Christ & appeler
des personnes d lui consacrer leur vie (nos vies!) se trouve un peu
trop rapidement mises hors-jeu.

Ces contestations de la légitimité méme d’un appel a la voca-
tion missionnaire en Occident sont des critiques principalement
«extérieures » ; cependant elles minent parfois également le « corps »
de l'intérieur au point que des doutes traversent les instituts mission-
naires eux-mémes. N'ont-ils pas fait leur temps?2 «Laissez-nous
mourir en paix», disent certains... Paradoxalement, I'immense tra-
vail accompli par les générations précédentes deviendrait une raison
de se démobiliser aujourd’hui!



DEVENIR MISSIONNAIRE SPIRITAIN AUJOURD'HUI

|_e défi d'une fraternité internationale

La difficulté principale n’est toutefois pas toujours I ou on
I'attend. Il existe aussi «en interne » une difficulté d’une autre nature,
plus pratique. Elle touche & la capacité & passer le témoin (respon-
sabilités, finances, initiatives) et & travailler en fréres entre gens
d’horizons, de langues et de cultures différents. Ce défi radical est
porté aujourd’hui par les congrégations religieuses internationales. I
le sera, de plus en plus, au niveau de I'Eglise universelle pour
laquelle les congrégations ont presque valeur de laboratoire expéri-
mental. Jusqu'ov la solidarité2 Jusqu’ou le partage des responsabi-
lites2 Jusqu’ou la dépendance de soi aux décisions des autres?
Manifestement, il y a la un défi pour I'Eglise occidentale qui n’a pas
encore appris & dépendre des autres, ni méme & regarder les autres
Eglises comme des Eglises sceurs, c’est-a-dire comme des Eglises &
part et & responsabilités égales. Les réflexes de condescendance
restent nombreux. Entrer dans un institut missionnaire international
— comme la Congrégation du Saint-Esprit — aujourd’hui, c’est en tout
cas oser prendre le risque de la coresponsabilité, un risque exigeant
de fraternité et de vulnérabilité. Dans ce domaine, des conversions
restent a vivre...

Un nécessaire travail d'animation
et d’'organisation « en interne »

Mais comment oppe|er? A défaut de pouvoir compter sur un
animateur-vocation au charisme hors pair et capable de miracles, il
est nécessaire de travailler en équipe en s’appuyant sur un certain
nombre d’atouts et de personnes motivées. A cet effet, nous avons
mis en place une instance de concertation appelée Pastorale spiri-
taine des jeunes (PSJ) dont le but est de permetire & des confréres
impliqués fortement dans le travail pastoral et d’évangélisation
auprés de jeunes (paroisses, foyers d’étudiants, établissements des
Apprentis d'Auteuil, mouvements) d’échanger sur leurs expériences,

101



PARTAGE DE PRATIQUES

102

convictions et pratiques, en vue d'y trouver un soutien mutuel et de
permetire de faire surgir des initiatives auprés du public jeune. De
maniére complémentaire, mais également distincte, car il s’agit d’un
autre niveau, les membres de la PSJ peuvent étre considérés comme
les relais naturels et privilégiés de toute activité d’appel & la vie mis-
sionnaire, ne serait-ce que par |'impact du #émoignage au quotidien
auprés de jeunes. Depuis 2009, cette dynamique cherche a s'ap-
puyer sur un autre relais encore, celui d'un «éveilleur vocation » par
communauté. Son but est de sensibiliser sa communauté de vie a la
priere pour les vocations, & |'accueil et au témoignage de religieux
tout particuliérement auprés des jeunes.

Seul ce travail collectif peut porter des fruits, car I'appel & une
vocation en Eglise ne peut &ire que de la responsabilité de tous. Cette
prise de conscience demande elle aussi des conversions: conversion
du regard sur soi, sur son groupe et sur les autres, audace,
confiance, espérance. Sur ce plan, le décalage entre les situations
ecclésiales vécues ailleurs et la situation actuelle, dans I'Hexagone,
est pour nous une difficulté réelle. Mais cette difficulté n’existe-t-elle
pas depuis plus d’un siecle ?

Une autre partie de notre vocation missionnaire nous fait diffi-
culté dans le sens ou elle se vit presque toujours comme une mise au
service des Eglises particuliéres ob nous travaillons. Notre activité
s'inscrit dans une démarche de collaboration la plus loyale possible,
sans trop penser & nous-mémes, une démarche de générosité
corps perdu... or appeler aujourd’hui & la vocation missionnaire en
France apparait & certains comme une maniére de trop penser... &
nous-mémes ! C'est oublier que notre institut est lui-méme totalement
donné & une mission d’évangélisation.

Lieux d’engagements spiritains en France

Deux axes majeurs ont guidé notre démarche comme mission-
naires et comme religieux en France depuis une quinzaine d’années.
Tout d’abord, le choix du renforcement d’'une présence dans la pas-
torale des Apprentis d’Auteuil, en raison d'une situation de mixité
sociale, religieuse, internationale ov la spécificité missionnaire pré-



DEVENIR MISSIONNAIRE SPIRITAIN AUJOURD'HUI

pare & une prise en compte des diversités culturelles et ou les pauvre-
tés humaines rencontrées interpellent notre responsabilité de religieux.

Notre second lieu d’investissement est trés récent — il ne date
que des années 2000 ; il consiste a engager des communautés inter-
nationales dans quelques paroisses en France. La encore, les choix
ont été posés surtout en fonction des situations de multiculturalité et/
ou de pauvretés rencontrées (Le Blanc Mesnil (93), Fameck (57), La
Meinau (67), efc). Signe manifeste que la réalité de la mission se
joue ici aussi! Ces implantations, auxquelles se rajoutent trois mai-
sons de formation, donnent & voir ce que peut signifier une vocation
spiritaine « vue d'ici », ’est-a-dire sur le territoire francais. Sans que
cela ne soit un choix, il arrive d'ailleurs que de telles communautés
soient désormais les derniéres représentantes de la vie religieuse
masculine dans certains diocéses.

En complément & ces communautés apostoliques, I'existence de
locaux capables d’accueillir des étudiants a permis de lancer — sur
la méme période récente — plusieurs «foyers» d'étudiants ou de
jeunes professionnels chrétiens (Fontenay-aux-Roses, Paris, Lille,
Bordeaux). Ces maisons permettent une rencontre simple, durable,
naturelle, interpellante et priante, entre jeunes et missionnaires de
générations souvent bien différentes, ce qui a le don de transformer
les deux parties! Ces rencontres, mutuellement fécondes, me
paraissent un bon chemin pour partager un esprit missionnaire
adapté au langage et a la culture contemporaine...

Témoigner et continuer de proposer

Si la visibilité permise par ces communautés dans le paysage
ecclésial francais est importante, il est cependant nécessaire de
continuer aussi & appeler & une ouverture sur la mission universelle.
Charisme oblige! Cela s’exprime par le maintien d'une activité de
témoignages relatifs & un vécu dilleurs et par des propositions qui
associent des jeunes francais(es) & cefte dynamique missionnaire.

Si la démarche d'ouverture de notre Eglise de France sur
'Eglise universelle est en perte de vitesse aujourd’hui - le peu d’en-
gouement pour la Semaine missionnaire mondiale en est un signe,

103



PARTAGE DE PRATIQUES

104

des lieux restent réceptifs & I'écoute de témoins de cette aventure. Je
citerai ici le pélerinage des collégiens de é° et 5° d'lle-de-France &
Lisieux — aux alentours du mois de mai — et, pour un public plus
divers, I'Espace Mission situé en bordure des sanctuaires & Lourdes.
Ces lieux symboliques, ou se vivent souvent des démarches de péle-
rinage, constituent des espaces d’expression de la vie missionnaire
tout & fait appréciés et probablement irremplagables. D’autres temps
forts comme les Frat sont également demandeurs de témoins dont la
vie est marquée par I'Evangile et, parmi eux, de témoins de la mis-
sion universelle.

Enfin, comme missionnaires, nous restons marqués du signe
d'un appel vers l'ailleurs de sorte qu'il est tout naturel de s’entendre
interpeller de la sorte: «Dites, vous n’auriez pas une possibilité afin
je passe un temps avec vous en mission 2 J'aimerais faire cette expé-
rience. » La réponse s’est mise en place & deux niveaux. D'une part,
une proposition s'est développée depuis 1990 avec |'association
Opération Amos. Elle a envoyé plus de 500 jeunes volontaires,
hommes et femmes, pour des séjours courts (2 & 4 mois) sur tous les
continents. Ils ont participé aux activités des communautés mission-
naires et quelquefois & celles d’associations locales. Personne n’en
est revenu comme il était parti! Cerfains y ont découvert ou confirmé
une vocation religieuse et/ou missionnaire.

L'autre proposition & laquelle nous collaborons (formation,
suivi, accueil sur place) est celle du volontariat sous statut de VSI
(Volontariat de solidarité internationale) en partenariat avec la
Délégation catholique pour la coopération (DCC). Elle permet une
découverte plus longue d’une vie dilleurs, avec les exigences liées &
I'infernationalité et les enjeux culturels, humains et ecclésiaux.

Serez-vous surpris si je confesse que c’est dans ce partage
d’une méme passion pour la mission que je trouve le plus de joie?
Ou n’est-ce que la confirmation d’une vocation missionnaire... =



P PARTAGE DE PRATIQUES.

e service civique,
un tremplin pour I'avenir

Nathalie Becquart
religieuse xaviére,

directrice adjointe au SNEV

Si les jeunes catholiques pratiquants réguliers sont aujourd’hui
trés minoritaires — moins de 4% des 18-25 ans vont & la messe
régulierement — 23% disent que la religion est une dimension tout &
fait importante (7%) ou importante (16%) de leur identité (enquéte
jeunesse du monde 2010 menée par la Fondation pour I'innovation
politique). On observe chez beaucoup de jeunes Francais une
grande soif de sens et un intérét pour les questions de spiritualité. La
génération des 16-30 ans, dans une exigeante recherche de sens et
de cohérence, a pour valeur premiére la solidarité (selon |'étude SCP
pour la Fondation de France en 2007 qui quadlifie les 15-35 ans
d’individualistes solidaires).

Ainsi elle nest plus en quéte de réussite matérielle mais dans la
recherche d’épanouissement personnel: «réussir c’est vivre en adé-
quation avec soi-méme, vivre avec ses valeurs et ce qu’on veut étre »
selon 'étude Ipsos 2011 pour Nokia. Elle accorde beaucoup d'im-
portance aux relations et & une vie affective riche. Pour ces jeunes,
le bonheur est fait d’abord de petits bonheurs quotidiens. La vraie
réussite passe par |'ouverture d'esprit, la capacité d’adaptation. Pour
eux, elle est avant tout une histoire d'intégrité personnelle (s'accom-
plir, vivre selon ses convictions). Ainsi, cette nouvelle génération
a-t-elle soif de cohérence et d’engagement solidaire mais ne sais pas
toujours comment faire pratiquement pour y répondre. Cest pour-
quoi I'Etat a mis en place, il y a un peu plus d’un an, un nouveau

105



PARTAGE DE PRATIQUES

106

dispositif de volontariat pour offrir aux jeunes la possibilité concréte
d’étre utile au service des autres.

En effet, le Service civique rend possible pour tout jeune &gé de
16 ans & 25 ans (mais on peut étre plus dgé) de réaliser, en France
ou & I'étranger une ou plusieurs missions auprés d’une association
pour une durée allant de 6 mois & un an. Le jeune est accompagné
dans la réalisation de sa tache et il n’y a pas de condition de forma-
tion ou de confession. Le premier critére de sélection est la volonté et
I'enthousiasme. Nul besoin de compétences particuliéres ou d’avoir
suivi telle ou telle filiere, le Service civique est ouvert & tous !

Pour |'accompagnement, un tuteur suit tout particulierement le
volontaire et I'aide & acquérir les compétences dont il aura besoin
pour sa mission.

Mais un Service civique c’est aussi:

® un temps pour se former: aux formations nécessaires & la

réalisation de sa mission, s'ajoutent une formation civique de
deux jours et une journée de formation aux premiers
secours ;

® un temps pour soi: il permet de se poser des questions sur

son orientation, son projet personnel et professionnel.
L'association d’accueil s'engage & étre aux cotés du jeune
afin de l'aider dans cette réflexion, l& aussi avec un tuteur,
qui peut étre le méme que le premier.

Enfin, ofin de réduire le plus possible les freins & I'engagement,
I'Etat prend en charge la protection sociale du volontaire et verse une
indemnité, complétée par un apport fourni par I'association. La
somme versée avoisine les 500 euros mensuels et il est possible de
cumuler un Service civique avec un emploi ou des études.

L'Eglise a toujours appelé les jeunes & s'engager et soutient
donc depuis le début ce dispositif qui permet de concrétiser un désir
d’engagement et d’expérimenter dans la durée une mission d'utilité
sociale.

Ce soutien est d’autant plus fort que I'Eglise dispose d'un frés
vaste réseau d’associations qui, de la plus petite association parois-
siale & la plus grande ONG internationale, couvre bien des
domaines et a toute une tradition de volontariat et d’éducation des
jeunes. C'est pourquoi le Service national pour I'évangélisation des
jeunes et pour les vocations a créé un pdle Solidarité/service civique.



LE SERVICE CIVIQUE, UN TREMPLIN POUR L'AVENIR
|

Il a suscité la création d’une plate-forme ecclésiale pour le service
civique afin de le promouvoir surtout auprés des jeunes. Car si nous
voulons aider des jeunes & grandir, & découvrir leur vocation, rien
de tel qu'une expérience de volontariat qui peut changer la vie.
Guillaume I'exprime dans le témoignage ci-dessous, particuliére-
ment significatif de ce que des jeunes peuvent vivre en s’engageant
dans une mission de service civique.

Témoignage de Guillaume Hérault, en service civique a
I’Escale Etudiants de Créteil en 2010/2011

Je m’appelle Guillaume Hérault, j'ai 22 ans et je viens de
Hyéres dans le Var. Je travaille depuis maintenant 9 mois & I'aumé-
nerie étudiante de Créteil avec un contrat en intermédiation avec le
Secours Catholique. Aprés des études de droit-sciences politiques a
I'université de Caen en Basse-Normandie et une expérience dans la
restauration assez décevante, j‘ai réalisé qu'il fallait que I'année
suivante soit un moment clé pour définir mes projets professionnels
et personnels.

Pendant les vacances d'été, je me suis posé la question de ce
que je pouvais bien faire cette année, et [‘ai entendu parler d’un
nouveau dispositif de volontariat par des membres de ma famille;
par la suite j'ai commencé & me renseigner en cherchant & droite, a
gauche des informations et des témoignages aussi bien sur Internet
que dans la presse écrite.

C’est en regardant les annonces de recrutement sur le site du
Secours Catholique que [‘ai choisi de réaliser mon volontariat a
I'auménerie étudiante de Créteil car elle correspondait & mes
attentes. Je n’ai pas recu de formation préalable pour justifier du
poste que j‘allais occuper, tout s’est enchainé assez rapidement
aprés deux entretiens avec le délégué du Secours catholique et la
responsable de I'auménerie. Par contre lorsque je suis arrivé a
I'auménerie, [‘ai eu plusieurs formations en rapport avec mes mis-
sions ainsi que des réunions réguliéres avec ma tutrice pour parler
aussi bien de mon travail que de mes projets d’avenir. J'ai été trés
bien accueilli, ce qui m’a permis rapidement d’étre & I'aise au sein
de l'équipe.

107



PARTAGE DE PRATIQUES

108

Sous un contrat de volontaire de 35 heures avec une indemnité
d’environ 540 euros par mois, mes missions au sein de I'association
sont 'animation, le développement des actions de solidarité, la com-
munication et I'accueil auprés d’un public d’étudiants multiculturels,
pour la plupart fragiles sur le plan financier

Dans le contexte de mon activité pour I'auménerie, je suis logé
dans une maison en colocation & Champigny-sur-Marne en échange
de quoi j‘assure le respect du réglement intérieur ainsi que I'organi-
sation de I'animation pour les 7 personnes logées par le Secours
catholique et résidants au sein de la maison.

Beaucoup de mes amis n’ont pas tout de suite compris mon
choix, mon engagement... lls se posaient des questions: «Quitte
faire du volontariat, pourquoi ne le fais-tu pas & I'étranger pour
découvrir une autre culture, une autre langue... »

Pour le dépaysement je I'ai été totalement, 'auménerie étu-
diante de Créteil est un brassage culturel donnant une plus grande
ouverture d’esprit et une vision plus large de cette société qui conti-
nve d’avancer, j‘ai rencontré des étudiants africains, sud-améri-
cains, européens; ainsi [‘ai pu découvrir avec joie la dimension
internationale de mes missions.

Le service civique m’apporte beaucoup, tout au long de mon
année |‘ai beaucoup recu des personnes qui m’ont accompagné,
j’en ressors grandi, grandi des responsabilités que I'on m’a confiées
et des personnes rencontrées. Avec, au départ, une difficulté o me
projeter dans le futur, [‘arrive maintenant & voir les choses dans la
durée.

Le service civique est un véritable tremplin vers ['avenir, c’est
comme ¢a que je le considére. Jai vécu cette année I'expérience de
la différence, j‘ai accepté de me laisser bousculer et d’en sortir
changé.

Pour découvrir ce qui est porteur de vie, d’épanouissement, il
faut se donner du temps car I'essentiel n’émerge jamais dans I'immé-
diateté,; c’est pourquoi aujourd’hui, aprés un discernement et de
multiples remises en question, je suis sir de moi que ce soit sur un
plan personnel ou professionnel; je projette a la rentrée de suivre
une licence direction de structure et de projet social ainsi qu’un
DESJEPS animation sociale & I'INFA en partenariat avec I'université
de Créeil.



LE SERVICE CIVIQUE, UN TREMPLIN POUR L'AVENIR

Ce que Guillaume ne dit pas dans son témoignage, partagé
lors de la signature de la charte de la plate-forme ecclésiale pour le
Service civique le 15 juin dernier, c’est que cefte expérience de ser-
vice civique a aussi été un temps qui lui a permis d’approfondir son
chemin de vie chrétienne. Désireux de vivre cet engagement d'utilité
sociale au sein d’une structure catholique, il a été associé a la mis-
sion d’'une auménerie au service de la croissance humaine et spiri-
tuelle des étudiants qu’elle accueille, en particulier des plus pré-
caires, fragiles et éprouvés.

Par la mise en responsabilité, la confiance accordée, la décou-
verte d’autres horizons, les rencontres mais aussi I'écoute, le temps
personnel pour réfléchir & sa vie, & son avenir, Guillaume, comme
de nombreux jeunes en Service civique, s'est posé des questions
fondamentales et s’est donné les moyens de les creuser : qu’est-ce
qui est vraiment important pour moi 2 Qu’est-ce qui rend heureux 2
Pour quoi suis-je vraiment fait 2 Qu’est-ce que je veux faire de ma
vie 2 Par le partage avec d’autres, |'accompagnement personnel, la
préparation de sa premiére communion et de sa confirmation, des
temps de pélerinages et de retraite, Guillaume s’est ainsi donné du
temps en dehors de ses missions de Service civique pour faire le
point et avancer. La rencontre d’étudiants chrétiens fervents, mais
aussi de musulmans croyants, I'a conduit & s'interroger davantage
sur sa foi. Dans un cadre ecclésial porteur, animé par une équipe
plurielle de laiics, consacrées, prétre, diacre et séminariste, Guillaume
a approfondi sa découverte de |’Eg|ise et entendu des témoins de la
foi tres divers qui I'ont marqué. Car les associations catholiques qui
accueillent des jeunes en service civique souhaitent leur proposer un
volontariat de qualité, et soignent particulierement I'accompagne-
ment et le tutorat. Elles offrent en général des lieux d’écoute et de
relecture, ouvertes et attentives & I'expérience spirituelle qui peut se
jouer dans I'expérience du service des autres et de toute mission
d'utilité sociale. C'est pourquoi elles favorisent une réflexion sur
I'engagement, la mission et un questionnement vocationnel. A cette
période charniére de la vie d’un jeune entre 18 et 25 ans, le volon-
tariat de service civique est un temps d’expérimentation, un «expe-
riment» qui permet de se confronter & un réel nouveau, autre que
celui imaginé. Par |3, il aide chacun & découvrir de nouvelles poten-
tialités, & développer des talents, & s’appuyer sur la confiance des

109



PARTAGE DE PRATIQUES

110

autres mais aussi & se confronter & ses limites, aux obstacles et
résistances qui se font jour dans tout projet, & passer du réve a la
réalité concréte. Il vient souvent mettre en question, réinterroger son
systéme de référence, ses valeurs premiéres par la découverte des
autres différents, de valeurs nouvelles, par les rencontres qui dépla-
cent et ouvrent sur d’autres référents. Par |, méme, il invite chacun
& se positionner, & réfléchir sur ses ancrages, ses désirs, ses pro-
jets...et donc & se demander quel cap il veut vraiment choisir. Ainsi
Guillaume confessera: «Avant mon volontariat, il n’y avait que
I'argent qui comptait, j'évoluais dans un cercle de relations pour qui
primait la course au fric et je m’étais laissé entrainer la-dedans. Avec
le service civique, [‘ai découvert d’autres valeurs plus importantes,
écouter les problémes et difficultés des étudiants m’a fait relativiser
les miens et sortir de mes petites préoccupations. Avant j'étais assez
perdu sans savoir trop ou j‘allais, maintenant je sais ou je vais, [‘ai
un projet de formation, [‘ai trouvé un cap ! »

Il n‘est que d'interroger nombre de laics, religieux(ses) et
prétres en responsabilité ecclésiale aujourd’hui pour entendre com-
bien une expérience de volontariat (le plus souvent & I'étranger, mais
aussi sous les dispositifs précurseurs du service civique : service ville,
service civil...) a souvent été déterminante dans leur orientation de
vie et bien souvent I'élément déclencheur ou I'étape importante du
murissement d’une vocation personnelle.

Dans une société ou I'engagement a vie ne va plus de soi, une
mission de service civique de 6 & 12 mois permet d’expérimenter un
engagement concret dans une certaine durée qui peut donner envie
de s’engager ensuite plus fortement et durablement. Aujourd’hui,
c’est bien souvent par une progressivité des engagements que les
jeunes peuvent découvrir et approfondir le sens de leur engagement
baptismal et découvrir leur vocation singuliére comme réponse de
don au don de Dieu qui s’est engagé tout entier pour chacun. Ainsi,
n’ayons pas peur d’associer des jeunes & nos missions d'Eg|ise,
d'utilité sociale, en leur donnant de découvrir progressivement la joie
d’une vie donnée dans la mission & la suite du Christ pour le service
du monde. m



P PARTAGE DE PRATIQUES.

A la rencontre

des Eglises du monde

Charles Guilhamon

La foi est-elle la méme dans la brousse, sur les marches
tibétaines ou en forét amazonienne 2 C'est la question que
se posent Charles et Gabriel. Alors dgés de 23 et 25 ans,
ils sont partis dans la simplicité matérielle & la rencontre
de chrétiens du bout du monde et d'une Eglise parfois
« oubliée ».

Leur route a vélo, a pied et en pirogue les a conduit en
Roumanie, Turquie, Syrie, Irak, Inde, Népal, Tibet, Chine,
Laos, Thailande, Amazonie, Sénégal, Mauritanie, Maroc,
Algérie. Pendant un an, ils ont vécu auprés de sept vil-
lages catholiques isolés. Partout, ils ont rencontré des
hommes et des femmes, multiples visages d’une méme
Eglise. Deux mois apres le retour, ils en ont plein les yeux.

Le téléphone sonna. C'était au mois d’aolt 2008, {'étais en
vacances en Corse avec des amis. Sur I'écran, le nom de Gabriel
s'afficha. Sa voix éfait calme comme & son habitude, trés lente: «Je
veux bien partir & condition que ce voyage nous permette de nous
rapprocher de Dieu. »

Depuis des années que nous échafaudions ensemble des plans
pour partir faire un grand voyage, notre beau projet avait fini par
tomber dans I'oubli faute de trouver une raison suffisamment puis-
sante pour nous lancer. Partir sans théme, sans ligne directrice nous

m



PARTAGE DE PRATIQUES

112

semblait impensable car nous étions sors alors de vouloir tout voir,
et de terminer sans avoir vu grand chose. Nous avions pensé & un
tour du monde de la biére, mais ¢’était la garantie de rentrer mous
du ventre. Un tour du monde de I'cenologie? Plus classe, mais pas
satisfaisant non plus. Des constructions durables 2 De |'entrepreneu-
riat social2 Déja fait, et refait. Et cela ne nous faisait pas vibrer.
Gabriel venait de mettre le doigt sur I'évidence qui ne nous avait pas
sauté aux yeux: depuis quinze ans que nous sommes amis, c’est
notre foi qui nous rassemble p|us que foute autre chose.

«l’Eglise! C'est intéressant ca, non?2 Aller voir I'Eglise, des
chrétiens de partout, du bout du monde, des chrétiens parfois persé-
cutés, trés minoritaires, bien loin de I'Eglise de Rome. On ira voir des
gens de foi, des gens simples, oubliés depuis chez nous en Europe.
Des gens dont on ne soupgonne méme pas I'existence. On ira voir
des visages avant tout. Deux milliards de visages ! Et des gens diffé-
rents en tout, mais qui ont un point commun: leur foi. On ira voir
comment ils prient, ce qui les fait vivre, les difficultés qu’ils ren-
contrent. Depuis que je suis petit on me dit que [‘ai des fréres chré-
tiens: tu les connais tes fréres chrétiens, toi2 On n’imagine méme
pas a quoi ils ressemblent. Et je t'assure qu’on ne doit pas étre les
seuls. On va les rencontrer et on va les faire connaitre. »

Un an plus tard, aprés avoir foqué & toutes les portes de I'Eglise
parisienne, aprés avoir rencontré notre évéque, pris des contacts
auprés des MEP, de I'CEuvre d'Orient, de I'Aide & I'Eglise en
détresse, de la DCC, aprés avoir levé des fonds, mobilisé une équipe
de jeunes autour du projet, et trouvé un producteur de télévision
assez inconscient pour faire confiance aux jeunes sans expérience
que nous étions pour réaliser un documentaire ; aprés avoir mis mes
études de commerce entre parenthéses et que Gabriel ait donné sa
démission, enfin nous avons donné le premier coup de pédale.

l_a Providence toujours

Partis le 5 juillet 2009, nous sommes arrétés le 9 juillet &
Strasbourg avec, pour moi, une vilaine tendinite au genou. Pas
méme un quart de France, et le four du monde est déja compromis!



A LA RENCONTRE DES FGLISES DU MONDE

Nous faisons halte par hasard chez les fréres et sceurs des Fraternités
monastiques de Jérusalem.

Chez eux, avec eux, nous remettons le voyage en perspective :
nous partons bien rencontrer I'Eglise, et ce sont les rencontres ecclé-
siales qui guideront notre route. Nous ne partons pas enchainer les
kilométres ou battre un nouveau record. Au cas ou nous I'aurions
oublié, cette halte forcée nous le rappelle. Nous nous sentons appe-
lés & faire une grande confiance & la providence, pour que le
Seigneur nous guide. Et c’est ce qui va se passer toute |'année. Nous
allons &tre comme sur des rails.

«Heureux qui régle ses pas dans la Parole de Dieu» dit la
liturgie. Pendant un an, avec le rythme particulier du vélo, une vie
réglée, des temps de priére quotidiens ensemble (laudes ou vépres
selon les jours), nous entrons dans un rythme bien différent de la
boulimie d’activité que je peux avoir & Paris. Un rythme qui laisse un
peu plus de place & Dieu. Un rythme qui invite & ouvrir son coeur, &
écouter, & accueillir.

Nous avions le désir de mettre la confiance en la Providence de
Dieu au centre de notre voyage. Nous avions pris des moyens trés
simples et terre & terre: ne jamais payer pour dormir, un euro par
jour pour manger dans les pays pauvres, trois euros par jour dans
les pays riches. Cela nous forgait & accueillir les occasions qui se
présentaient, & sortir de notre confort pour aller toquer chez les uns
ou chez les autres, & laisser de la place & I'imprévu.

Et ¢a marche. ..

En Inde par exemple, nous ne savons pas du tout ou sont les
chrétiens, mais tous les soirs — sauf trois — pendant notre mois et demi
de vélo de Chennai & Darjeeling, du sud au nord, nous dormons
dans une église. Nous rencontrons ainsi des dizaines de prétres, de
religieux, de religieuses. Il n’y pourtant pas un pourcentage de
catholiques si important en Inde (moins de 5% de chrétiens), mais
chaque soir, tous les 120 kilométres, nous tombons sur une église...

Plus t6t dans I'année, nous étions arrivés au Kurdistan irakien
sans bien savoir & quoi nous attendre. D'un cété le ministére des

13



PARTAGE DE PRATIQUES

114

affaires étrangéres nous inondait de recommandations alarmistes, et
de l'autre, le consul qui vivait sur place nous avait assuré que nous
pouvions venir rencontrer des communautés chrétiennes. Nous pas-
sons donc la frontiére pas trés rassurés. Nous n’avons en outre pas
un sou en poche, pas de carte et aucun contact. Un panneau indique
une ville & deux kilométres. Nous nous y rendons, en priant:
«Seigneur, fais ce que tu veux...» Nous arrivons & Zakho, ou
Gabriel voit un clocher. La nuit commence & tomber. Nous toquons
a l'église mais le pére ne peut pas nous accueillir. Il nous redirige
vers I'évéché (il y a aussi un évéché a Zakho!). L'évéque ne peut non
plus nous accueillir, mais il nous propose de dormir chez son garde.
Au moment de nous coucher, je peste & haute voix en disant a
Gabriel: «C’est bon pour cette nuit, mais ca ne nous avance pas
beaucoup. On n’a rien pour le petit déjeuner et on ne sait toujours
pas ou sont les chrétiens. »

Nous entendons alors frapper & la porte. Un petit bonhomme
passe la téte et nous dit d’'un air réjoui: «C'est vous les deux
Frangais 2 Il parait que vous étes un peu perdus... Je m’appelle
Abouna (Pere) Moufid. Je vous invite a petit déjeuner chez moi
demain matin... et je vous indiquerai ou sont les chrétiens. »

Il'y aurait mille autres exemples & donner. Mais le premier et le
fruit le plus évident de ce voyage @ la rencontre de I'Eglise, est pour
moi de prendre conscience — dans ma chair — de |'immense bien-
veillance du Pére envers ses enfants.

/
l_ unité visible de I'Eglise ?

Selon les pays que nous traversons, |'cecuménisme prend des
couleurs trés différentes. Nous avons fait une halte mémorable en
Roumanie, chez un jeune prétre gréco-catholique. Il nous a expliqué
les difficultés, encore aujourd’hui, de la réconciliation entre catho-
liques et orthodoxes. Pendant le communisme, le gouvernement
s'appuyait sur I'Eglise orthodoxe et s’en servait comme moyen de
propagande, pour toucher jusqu’aux villages les plus reculés.

Soutenue par les communistes, I'Eglise orthodoxe en a profité
pour régler une vieille rancceur: celle du détachement en 1700 de



A LA RENCONTRE DES FGLISES DU MONDE

I'Eglise orthodoxe de Transylvanie qui, ayant reconnu I'autorité du
Pape, devint |'Eglise gréco-catholique. Sous le régime communiste,
tous les évéques gréco-catholiques furent emprisonnés. L'un d’eux,
Vasile Aftenie, fut battu & mort par la police de Bucarest. De nom-
breux prétres finirent leurs jours en prison. Tous les biens de I'Eglise
gréco-catholique furent confisqués par le régime pour étre confiés a
'Eglise orthodoxe. L'Eglise catholique a été détruite dans ses fonda-
tions, et I'Eglise orthodoxe détruite de I'intérieur.

En 1989, avec la chute du mur, les catholiques peuvent & nou-
veau pratiquer leur culte en public. En 1998, aidé par ses parents,
ce jeune prétre (qui ne |'est pas encore) parvient & récupérer la petite
église de son village et & faire venir un prétre gréco-catholique. Ils
sont alors les victimes d'une persécution moderne: la police, le
maire, des prétres orthodoxes s’organisent pour les humilier. Ils sont
enfermés dans I'église, battus... Lorsque les persécutions sont le fait
d’autres chrétiens, elles sont d’autant plus difficiles & accepter. Pour
notre héte, «la chemise du Christ a été déchirée » en Roumanie.

La vie de ce jeune prétre est aujourd’hui tournée vers la récon-
ciliation de ces chrétiens déchirés. Il oriente sa mission vers les
jeunes, faisant tout pour leur ouvrir de nouveaux horizons a travers
des voyages et des activités diverses, pour favoriser les amitiés. Dans
son « groupe marial d’évangélisation », on trouve catholiques, pro-
testants et orthodoxes.

Quelques centaines de kilométres plus au sud, en Turquie,
Antioche, c’est une réalité toute autre que nous découvrons. C'est ici
qu’a été prononcé pour la premiére fois le nom de «chrétien».

Nous croisons sur le seuil de la seule « Katolik Kilesi » d’An-
tioche un large groupe de pélerins italiens suivant les pas de saint
Paul en Turquie. Le Pére Domenico, curé de la paroisse, en a vu
défiler des semblables toute I'année. Le sanctuaire béti par ce prétre
capucin fascine les touristes européens. Le bon Pére nous installe tout
naturellement dans une superbe chambre avec salle de bains. Nous
sommes frop bien, nous n’en croyons pas nos yeux.

Dans les années 1990, on a fait don au pére Domenico et &
I'Eglise d'une belle maison turque traditionnelle. Aprés des années
de travail, la voila reconvertie en sanctuaire de priére avec une cha-
pelle et des chambres d’accueil. Depuis, le prétre italien rachéte des

115



PARTAGE DE PRATIQUES

116

batiments voisins afin de constituer un village chrétien au coeur
d’'Antioche. Son souhait: proposer un lieu oU I'on se retrouve entre
fréres chrétiens pour vivre le message du Christ.

Et cela a I'air de marcher. Située dans un triangle pluri-reli-
gieux & quelques centaines de métres d’une synagogue, non loin de
I'église orthodoxe et voisine d’'une mosquée, l'église du Pére
Domenico regroupe soixante-dix fidéles catholiques mais aussi de
nombreux orthodoxes et protestants qui viennent «vivre une expé-
rience chrétienne ».

Cette expression lui revient sans cesse & la bouche, comme une
maxime que |'on méche longtemps pour mieux la digérer, pour la
faire sienne. «Les grandes églises rassemblant des centaines de fidéles
ne permettent pas de vivre le message chrétien» asséne le capucin
avec un brin de provocation. «Ce qui est difficile, c’est de vivre avec
son frére, de lui pardonner. » Les communautés de taille plus réduite
permettent des liens plus fraternels, plus vrais entre les fideles.

Nous assistons & la messe célébrée en turc. Un homme d’une
trentaine d’années s’en donne & coeur joie & la guitare en fermant
les yeux. La cérémonie est pleine de joie et de ferveur.

«lci, orthodoxe, catholique, il n’y a pas de différence » martéle
le religieux italien dans un excellent francais alors que nous le ques-
tionnons. Des familles orthodoxes délaissent I'église orthodoxe
«puisque c’est en arabe » et «préférent les célébrations catholiques ».

Ce berger en terre d'lslam vit I'cecuménisme. Et |'unité prend
des chemins bien concrets: des jeunes orthodoxes animent la messe
catholique, Paques est célébrée & une méme date, I'assemblée est
composée de fideles de divers horizons. «Mais que faites-vous des
différences si importantes pour d’autres 2» Ils haussent les épaules et
nous sourient avec malice comme si nous ne pouvions pas vraiment
comprendre.

/
l_ Eglise s'incarne : d'église en église

Lorsque nous étions enfants expatriés au Japon avec nos
familles respectives, Gabriel et moi allions parfois & la messe dans
la communauté franciscaine. A la fin de chaque office, le célébrant



A LA RENCONTRE DES FGLISES DU MONDE

accueillait ceux qui venaient pour la premiére fois et rappelait &
toute |'assemblée, composée en majeure partie de familles expa-
triées loin de leurs foyers, que cette église était leur « home away
from home », leur maison loin de la maison.

Allant de clocher en clocher, nous avons diné et discuté avec
des centaines de prétres, de religieux, de religieuses et de laics. Nous
avons expérimenté plusieurs rites, dont certains ne nous parlaient pas
beaucoup, prié dans une vingtaine de langues, pris de plein fouet les
différences culturelles qui nous séparent inévitablement.

Et pourtant, chaque fois que nous rentrions dans une église,
que nous voyions de loin la statue de la Vierge qui ornait souvent
son entrée, que nous passions le porche et rencontrions le curé du
lieu, le méme petit miracle se reproduisait: nous nous sentions chez
nous. Au deld du fossé immense qui nous séparait de ces hétes d’un
soir, nous communiions sur I'Essentiel.

Comment aurions-nous pu un jour imaginer que nous prierions
le chapelet avec des catholiques tibétains dans une vallée encaissée
entre des cols vertigineux2 Ou qu’un pére de famille lepcha (tribu du
Darjeeling, nord de I'Inde) nous dirait d’un sourire béat que sa nour-
riture & lui était «la Communion, le Corps du Christ, ¢ca c’est effi-
cace» 2 Ou que nous serions accueillis dans une communauté
chrétienne au cceur d’un bidonville de Chennai?2

Chaque jour, dans notre priére du soir, nous confions au
Seigneur les prétres que nous avions rencontrés depuis le début du
voyage. Plus les mois passent, plus la liste s'allonge. Leurs noms
s'égrénent comme un chapelet, chacun appelant un visage de
'Eglise et du Christ, chacun occupant sa place dans ce grand Corps.

Ouverte et donnée au monde

Nous terminons l'année par |'Afrique de I'Ouest. En terre
musulmane, les chrétiens vivent avec les musulmans, sans essayer de
les convertir, sans essayer de les rendre comme eux. Ils aiment le
pays qui les accueille, ils le respectent, ils le servent, ils aiment gra-
tuitement. C'est tout.

117



PARTAGE DE PRATIQUE
|

118

S

Rosso, Mauritanie, ville frontiére avec le Sénégal. 99% de
musulmans et aucun autre groupe religieux reconnu a ce jour. Tout
converti encourt la peine de mort. Et pourtant...

Le Pére Bernard est le curé d’une paroisse... sans paroissiens.
Ce missionnaire spiritain, en Mauritanie depuis quarante et un ans,
a connu la présence de |'armée francaise. A cette époque, son église
était pleine tous les dimanches. Mais depuis, il vit seul. Une église
sans fidéles, un prétre missionnaire qui n’évangélise pas. Parfois, il
s'isole sur une dune, dans le désert et célebre I'Eucharistie. Il nous dit
que sa joie est d'y présenter & Dieu le travail de ses fréres musulmans.

L'église de Rosso a conservé une croix apparente: un cas
unique en Mauritanie. Aprés I'indépendance, certains ont voulu la
faire enlever mais les anciens s’y sont opposés arguant qu’elle faisait
partie du patrimoine de la ville. «Ici finalement les relations avec les
musulmans sont trés bonnes » ajoute le prétre d’un air complice.

Sa vocation est de «vivre avec», de créer des amitiés, de pro-
voquer le dialogue. Aprés avoir travaillé & divers projets caritatifs, il
ouvre en 2005 une bibliothéque dans I'enceinte de la mission pour
les enfants et étudiants de la ville. Elle emploie deux personnes, met
& la disposition des jeunes des manuels scolaires, des livres de litté-
rature, des journaux et deux professeurs pour les aider dans leurs
recherches et exposés. On y propose aussi des cours d’anglais et
d’espogno|. Pourtant tous musulmans, «les jeunes se sentent ici chez
eux». Le but n'est pas d’évangéliser mais bien d’aider au dévelop-
pement du pays & travers la formation de la jeunesse. La biblio-
théque est unique en son genre & Rosso.

La clé de la présence de I'Eglise dans cette république isla-
mique ou tout converti autochtone encourt la peine de mort est bien
la discrétion et un grand respect de la foi musulmane. Le pére ne
professe sa foi que dans I'enceinte de la mission et ne propose pas
le baptéme.

Il rayonne. Ce Normand & la bouille réjouie semble un homme
heureux. Lors de la mort du bienheureux Jean-Paul |I, les imams de
la ville témoignent leur sympathie au missionnaire et font prier pour
le pontife dans les mosquées.

«Si des hommes de culture, de race, de religion différentes
peuvent vivre ensemble, alors le Royaume de Dieu n’est pas loin. » Il
a le regard infini de I'ermite et la conviction du missionnaire.



A LA RENCONTRE DES FGLISES DU MONDE

De retour dans notre Eglise de France

L'exemple du pére Bernard et celui de tant d’autres subliment
nos autres découvertes. lls nous renvoient & notre vocation profonde
de baptisés, & notre appel d'étre «sel de la terre, lumiére du
monde », & donner du go0t l& ov nous sommes.

En France, il m’est relativement facile de pratiquer ma foi. Je
risque au pire quelques sarcasmes. J'ai la liberté de croire ou de ne
pas croire. De prendre ma foi au sérieux, ou de la laisser au second
plan. Facile de vivre ma foi et facile d’é&tre médiocre.

Dans des contextes ou tout pousserait & ne pas croire, certains
croient d’autant plus fort. Ailleurs, certains risquent leur vie. Alors
qu’on pourrait crier au désespoir, eux y mettent toute leur Espérance.

Ainsi, le retour en France a d’abord été la prise conscience que
nous avions un devoir — et que nous trouverions une joie — & occuper
notre place active dans la construction de |'Eg|ise. Trop souvent, on
ne trouve dans les paroisses que des prétres et des «dames caté»!

Gabriel a pris un an de discernement en propédeutique. Et
[‘essaie de tenir des engagements au sein du conseil paroissial et
dans I'animation de la pastorale des jeunes pour un groupe en vue
des JMJ.

S'il est parfois difficile d’aimer une institution ou de trouver de
la joie dans des célébrations froides entre quatre murs froids, il est
beaucoup plus facile d’cimer une assemblée d’hommes et de
femmes, avec le Christ au centre. C'est ce qu'il nous a été donné de
vivre pendant un an. L’Eglise est maintenant, pour nous deux, pro-
fondément aimable. =

119



LA JEUNESSE ETUDIANTE CHRETIENNE
1929-2009

Textes réunis par
Bernard BARBICHE et Christian SORREL

L]

Chrétiens et Sociétés
Documents et Mémoires n°® 12

La Jeunesse étudiante chrétienne, mouvement d'action catholique
fondé en 1929, a joué un réle important dans le renouvellement des élites
confessionnelles et |a présence chrétienne dans la société francaise contem-
poraine. Les communications et les témoignages donnés a la journée d'étude
organisée par le Centre national des archives de I'Eglise de France et la Socié-
té d'histoire religieuse de la France le 7 décembre 2009, éclairent un parcours
jalonné de tensions et de crises.

Université de Lyon 3, coll. "Documents et mémoires”, 2011,22 €



CONTRIBUTIONS






o CONTRIBUTIONS.

e role du prétre aujourd’hui
dans la pastorale des vocations

Mario Oscar Llano de I'auteur
religieux salésien de Don Bosco,
Université pontificale salésienne, Rome

Ce texte est celui d’une intervention au Congrés européen
des vocations (Budapest, Hongrie, 2 juillet 2010). Il se
penche sur le réle du prétre dans la pastorale des voca-
tions & la lumiére de I'enquéte sur la pastorale des voca-
tions réalisée par 'CEuvre pontificale pour les vocations
sacerdotales.

Le secrétariat européen pour la pastorale des vocations a
exprimé le désir de disposer d'une illustration ou d’une réflexion opé-
rationnelle, fondée sur les données que I'CEuvre pontificale pour les
vocations sacerdotales a recueillies & travers son enquéte du second
semestre de 2008. Cette enquéte, intitulée: «La pastorale en faveur
des vocations au sacerdoce ministériel dans la pastorale d’ensemble »,
porte sur le role du prétre dans la pastorale des vocations.

L'enquéte a recueilli 52 réponses; une majorité nationales, une
certaine proportion continentales et d’autres simplement diocésaines.
Elles ont été rassemblées en un long texte de 414 pages et elles
donnent un écho particulier de ce qui se vit dans I'Eglise en ce
domaine. Il me semble qu’il faudrait étre attentif et s'interroger
quelque peu sur le fait que beaucoup de pays ou centres nationaux
des vocations n’aient pas répondu. Les réponses recues laissent per-
cevoir des résistances, pas toujours rationnelles, face au « théme »
que 'OPVS a proposé pour cette enquéte. Il est jugé réducteur, ne
méritant pas un traitement isolé, et qu’il faudrait éviter de revenir en

123



CONTRIBUTIONS
|

124

arriére en ce domaine. On voudrait, en revanche, qu’une plus
grande attention soit accordée a la diversité des vocations qui existent
au sein de I'Eglise. L'instrument obtenu est, bien évidemment, multi-
culturel et sera principalement utile dans les lieux ou les communautés
sont plus cosmopolite et les appartenances plus diversifiées.

Je souligne dés & présent qu’au-dela des accords ou désac-
cords que 'enquéte a pu susciter, |'ai personnellement le sentiment
d’un théme intéressant et méritant une réflexion approfondie & des
niveaux comme celui qui nous rassemble. Car, comme I'indiquait le
pape Jean-Paul Il, «le manque de prétres est sans aucun doute une
tristesse pour toute Eg/ise » (Pastores dabo vobis, 34).

Le travail demandé me conduit & me concentrer, autant que
faire se peut, sur le role ou I'activité du prétre ; je laisse par consé-
quent de c6té ce qui concerne d’autres catégories de personnes ou
organismes tels que le centre diocésain ou national des vocations, ou
encore |'CEuvre pontificale pour les vocations, pour lesquels cette
recherche comporte aussi de trés nombreuses suggestions.

Le champ d'étude est trés morcelé puisqu'il s’agit de lire paral-
lelement les contributions de toutes les nations ayant fourni une
réponse. Ces contributions émanent, en effet, des réponses données &
un questionnaire systématiquement constitué de questions « ouvertes »,
de par la volonté de I'CEuvre pontificale pour les vocations et de ses
consulteurs. Les propos ont été synthétisés et adaptés a la présentation
que nous en donnons ici, et ils émanent d’auteurs différents dont les
perspectives varient en fonction de |'expérience et de la formation
antérieures ; c’est pourquoi il est aisé de repérer des discordances ou
incohérences dans le texte de I'enquéte, et méme des propositions
parfois discutables au vu de I'expérience d'autres lecteurs. Comme ces
réponses n’obéissent & aucune recherche d’ordre quantitatif puisque
les questions sont ouvertes, et qu’elles ne peuvent étre ni ramenées &
des données mesurables ni surtout comparées entre elles, elles se
bornent d étre des expressions individuelles qui, bien sor, peuvent étre
émises par des personnalités de poids au sein des Eglises particu-
lieres, mais qui nen demeurent pas moins limitées et non générali-
sables. Cela dit, elles peuvent malgré tout servir de base de confron-
tation, contribuer au dialogue ou inspirer des recherches ultérieures
rigoureuses sur tel ou tel aspect plus particulier & ce domaine.

Il est par conséquent impossible de quantifier les choses de
fagon suffisamment uniforme pour parvenir & les comparer et & en



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

tirer des indices statistiques significatifs, mais on peut relever des
opinions et fagons de voir qui, bien qu’assez spécifiques et partielles,
ont néanmoins une valeur qualitative non négligeable. La qualité des
personnes ou instances ayant répondu, I'ampleur des réponses et, en
général, la sincérité et le réalisme dont elles font preuve nous per-
mettent en effet de disposer d’une radiographie suffisamment illus-
trée et enrichissante. Cet aspect est & considérer avec attention,
surtout si 'on envisage d’en tirer un protocole de bonnes pratiques
qui puisse étre exposé et comparé aux procédures diversifiées des
nations engagées au sein de ce secrétariat.

Un dernier commentaire sur la source de ce travail: le texte
s'inspire de rapports rédigés en diverses langues, principalement
I'anglais, I'espagnol, le frangais, le portugais, I'italien et I'allemand.
En régle générale, on n'y trouve donc pas de citations littérales mais
des synthéses et traductions relativement libres qui, sans modifier le
sens fondamental, permettent d’en retenir |'essentiel.

Sur le plan des attentes générales, de trés nombreuses expres-
sions rappellent 'importance et la nécessité d’une plus grande clarté
en matiére de pédagogie vocationnelle et d’'un engagement plus
résolu & promouvoir la culture des vocations [Mexique, Pérou]. En
certains contextes, on éprouve le besoin de réactualiser le sens
donné & une certaine prudence dans 'accueil des vocations, au
discernement et & une formation aux métiers médicaux et psycholo-
giques, en se fondant sur une anthropologie chrétienne en conso-
nance avec 'enseignement de I'Eglise. En bien des diocéses, le dis-
cernement et la vérification des aptitudes aux fonctions, de
'adéquation & la formation et des dispositions & la vie sacerdotale,
s'effectuent principalement & partir de longs processus d’accompa-
gnement de la vocation, dont la responsabilité est confiée & des
prétres mais qui, malheureusement, n’ont jamais regu de formation
suffisante en la matiére [Viétnam].

Un nombre important d’expressions insiste sur la nécessité de
prévoir des ressources humaines et financiéres & la fois plus importantes
et/ou plus assurées pour permettre la réalisation des téches d’anima-
tion et de promotion des vocations [Bosnie-Herzégovine, France].

L'un des aspects caractéristiques de cette étude est le langage
simple, direct, convivial, familier, utilisé par la grande majorité des
informateurs au plan national. Certaines réponses laissent percevoir
chez leur auteur une formation théologique et pastorale non négli-

125



CONTRIBUTIONS
|

126

ge0b|e ;en d'outres, on constate un moindre niveau de culture en ce
domaine. Dans la majorité des cas, on observe tout & la fois le désir
et le besoin d'une formation pédagogique plus poussée. Il ne faudrait
donc pas attendre un traité des vocations d'un exposé bref et partiel
comme celui-ci, mais plutdt y voir une expression simple, synthétique
et fondamentalement basée sur |'expérience et non sur une réflexion
rigoureusement articulée. Il s'agit enfin d’'une synthése élaborée &
partir d’éléments correspondant & des auteurs issus de contextes géo-
graphiques divers, dont les niveaux de réflexion sont variés et les
attitudes fondamentales également différentes vis-a-vis de questions de
ce genre. Dans I'ensemble, le résultat de cefte étude spécifique sur le
réle du prétre m’apparait stimulant et je souhaite qu’elle puisse servir
de référence pour comparer les expériences des nations européennes.

/
L identité du prétre, =~
telle quelle ressort de I'enquéte

L'identité des prétres impliqués dans la culture actuelle est I'un
des principaux défis de la vie de |’Eg|ise. Le presbyterium est appelé
& connaitre cette culture pour y implanter le germe de I'Evangile, c'est-
&-dire pour que le message de Jésus puisse devenir un appel véritable,
compréhensible, empli d’espérance et d'a-propos, pour la vie des
hommes et des femmes de ce temps, et particuliérement des jeunes.

Les responsables de la pastorale des vocations appartenant aux
nations ayant répondu & I'enquéte, percoivent en général positive-
ment I'engagement des prétres en ce domaine et soulignent leur
dévouement au ministére, le témoignage de bon nombre d’entre eux,
leur sérénité et la joie de leur vocation propre qui suscitent & leur tour
des vocations. Le Canada anglophone signale que plus de 80 % des
prétres ont manifesté |'influence positive de tel ou tel autre prétre dans
une décision de vocation, mais les auteurs font également remarquer
que l'activisme et la négligence de certains, du fait de motifs ou de
crises évolutives, affectives, postoro|es, spiritue"es ou sociales, nuisent
& leur activité en réduisant Iintensité de leur vocation personnelle,
transformant leur ministére & en un simple réle formel ou fonctionnel,
qui les porte au découragement et & la tristesse. On reléve chez cer-
tains prétres une sorte de routine, de déclin progressif de I'aspiration



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

spirituelle, de vie solitaire et psychologiquement isolée, ainsi qu’un
investissement dans des questions étrangéres au ministére sacerdotal ;
cela engendre des aftitudes d'indifférence ou d’apathie, et les rend
impuissants ou inféconds du point de vue de leur impact vocationnel
sur d’autres éventuels candidats. Un membre du continent européen
fait remarquer que «I’hiver vocationnel » de ce temps produit chez les
prétres des réactions diverses dont le dénominateur commun est le
chagrin, l'inquiétude, vécus comme une grande épreuve et un mal
pour la communauté chrétienne. Enfin, certains ont signalé la richesse
que représentent beaucoup de prétres agés qui, en dépit de leur age
précisément, ont un réle de premier plan dans la proposition de la
vocation, alors que certains jeunes manifestent un pessimisme préma-
turé par rapport au contenu de la vocation.

Bien des réponses indiquent que les prétres exercent une action
pastorale multiforme, ou I'on trouve toute la diversité des articulations
martyria (prédication), koinonia (groupes et communautés), diakonia
(charité), /ifurgia (sacrements et priére). Moins souvent, bien qu'e||es
ne manquent pas, les préférences vont prioritairement aux actes
kérygmatiques et liturgiques, & la prédication et aux sacrements ; un
moindre nombre signale la prédication et la charité. Quelqu’un s'est
méme efforcé de hiérarchiser, en indiquant que le culte constitue
'action principale et que viennent ensuite la parole, la construction de
la communauté et le service de la charité. D’aprés un autre, ces fonc-
tions ecclésiales sont vécues différemment selon les contextes et les
personnes : certains préparent la liturgie et la vivent bien, et d’autres
la vivent p|c1tement, sans conviction, et montre en main; d'aprés
d’autres remarques encore, les jeunes prétres s'orienfent et s'inves-
tissent davantage dans les expressions cultuelles, les plus dgés étant
plus attentifs & la charité. Cette variété ne doit pas étre un sujet de
crainte; elle permet de comprendre que ces accents peuvent étfre de
caractére plus temporaire ou plus permanents; le critére pour évaluer
le bien-fondé de la pratique consiste, en ce cas, & voir si ce qui est
réalisé ou privilégié, répond bien & un besoin véritable et & une atti-
tude ne relevant ni de I'idéologie ni du fondamentalisme. La préfé-
rence pour un aspect est légitime dés lors qu’elle répond & une néces-
sité concréte et ne retranche pas de la totalité de la pratique ecclésiale.

Le peuple de Dieu accorde de la valeur & la sainteté de ses
prétres, a leur témoignage, & leur travail missionnaire, & leur créati-
vité pastorale, & leur présence & des postes particulierement difficiles

127



CONTRIBUTIONS
|

128

[CELAM], & leur proximité des réalités vécues par les laics, a leur
implication dans le cheminement de la communauté, & leur style
relationnel simple et direct, positif, & leur témoignage de priére et de
vie intérieure, & leur aptitude & ce que les temps communautaires
soient vivants [ltalie]. Beaucoup de prétres manifestent une identité
compléte, a la fois pasteurs, prétres et prophétes du Christ [Canada,
Costa Rica]; ils s’en tiennent aux points classiques et stables de la
doctrine du sacerdoce et se montrent obéissants & |'Eg|ise [Colombie]
en se dispensant de mettre en avant leurs accents théologiques indi-
viduels [Liechtenstein, Kazakhstan]. Ce & quoi I'on attache de la
valeur et que |'on attend d'un responsable spirituel, c’est qu'il soit
fidele aux conseils évangéliques, en contact avec le monde de la
souffrance, de la maladie et des prisons pour leur apporter soutien
et réconfort, & l'image du Christ Jésus, chef et pasteur de I'Egllise;
qu'il ait I'esprit d'initiative et de créativité, soit homme de Dieu et
saint homme, homme de confiance et homme du sacré [Congo,
Togo]. On désire qu’un prétre ait une vie de priére, qu’il soit dispo-
nible et capable de service gratuit [Sénégal], qu'il soit bon pasteur,
actif et patient, prét & recevoir les confidences et & écouter, prét a
aider les plus pauvres — y compris économiquement — capable de
précher, ouvert d tous, respectueux de tous et capab|e de permettre
la participation de tous [Soudan]. On souligne la grandeur du prétre
qui sait se montrer disponible, humain dans les relations, cohérent
dans la vie, aimable, joyeux, attentif aux moments importants de la
vie d’autrui, & ce qui est simple, & ce qui convient dans la célébra-
tion. Il est pergu comme un maitre, un éducateur, un témoin, un pont
entre Dieu et les hommes [Mexique], lorsqu’il est capable d’exercer
I'autorité de maniére responsable [Australie].

En certains contextes, le choix du sacerdoce représente un sacri-
fice tout particulier pour les jeunes des communautés locales
[Géorgie]; de plus, le sacerdoce ministériel est lui-méme une forme
de service, d'obnégc’rion, de sacrifice, de don de soi par amour
[Philippines, Viétnam], et on lui reconnait de la valeur lorsquil est
synonyme de témoignage et d’attention donnés & ceux qui souffrent,
aux marginalisés ou aux personnes en danger [Brésil]. Beaucoup de
prétres sont manifestement tournés vers le service, ils sont ministres de
la Parole, prétres de |'autel, complaisants et heureux dans le soin des
pauvres [Antilles]. Quoi qu'il en soit, la valeur donnée au sacerdoce
dépend beaucoup de la composition socioculturelle et de I'histoire



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VO

concréte des pays et des villes, de I'immigration étrangére et des
migrations internes qui faconnent la figure culturelle et religieuse d'un
pays, et beaucoup de gens montrent qu’indépendamment de cela ils
accordent beaucoup de valeur & I'image du prétre [Argentine].

En outre, la situation de départ des candidats issus de familles
problématiques, rend plus difficile leur découverte et leur accueil de
la vocation ; et ceci plus encore, lorsque les jeunes n’ont guére déve-
loppé I'aptitude & la décision et craignent de s’engager dans une
vocation & vie [Hongrie]. Par ailleurs, du fait de raisons culturelles et
d’évangélisation rare ou insuffisante, «la vocation est un mot et une
réalité "obscure" pour la compréhension des jeunes du xx® siécle, car
ils ignorent qu’ils ont été appelés des le jour de leur naissance et que
donc ils sont moins encore en mesure de réfléchir a ce a quoi ils sont
appelés ; il arrive méme fréquemment qu’ils passent toute leur exis-
tence sans étre capables d'effectuer le discernement nécessaire sur le
plan de Dieu dans leur vie [Costa Rica]. Il faut ajouter que la crise
éthique et morale du monde contemporain ne favorise plus les voca-
tions; les nouveaux candidats manifestent souvent des insuffisances
non négligeables [Congo]. En d’autres contextes cependant, au beau
milieu des guerres et des processus de transformations sociales, ce
que représente le sacerdoce est source d’espérance parce que la
société est en quéte de valeurs et de personnes ou modeéles de réfé-
rence au plan éthique et moral [République démocratique du Congol].
Mais il arrive aussi que I'image du sacerdoce soit remise en question
par les prétres eux-mémes. D’ov le besoin de recourir a |'éclairage du
concile Vatican Il qui a fourni des réponses en anticipant sur les trans-
formations sociales et sur la perception et la place du prétre. Il faut
une image «lisible» du prétre dans la société et dans I'Eglise [Pérou,
USA, Vietnam, Belgique flamande, Belgique francophonel].

Par conséquent, tout en soulignant que la vie doit se concevoir
comme une vocation et qu’il faut bien évidemment comprendre le
sacerdoce comme le choix «de faire le bien » et «de se donner aux
autres »; il ne faut pas pour autant oublier que nous sommes 0ppe|és
par Dieu et que, par conséquent, la vocation sacerdotale n’est pas
seulement de |'ordre de la bonne inclination personnelle, du travail,
ou du simple service [Russie].

Les téches postorc|es du prétre sont p|us souvent abordées que
ne l'est sa configuration au Christ Prétre ; il faudrait au contraire se
demander si la vie sacerdotale se vit vraiment tout entiére in persona

CATIONS AUJOURD'HUI
|

129



CONTRIBUTIONS
|

130

Christi, ou bien comme un agent commercial, économique, ou autre
[Cuba]. Beaucoup de prétres sont en effet de plus en plus isolés et
pressurés tout en refusant la fraternité sacerdotale, la priére person-
nelle et I'activité pastorale, et ils sont marginalisés, percus comme
des «travailleurs sociaux» et des «distributeurs» de sacrements et
de funérailles. Les prétres semblent se perdre eux-mémes et perdre
leur identité, et cela parce que leur image tend de plus en plus a se
limiter au seul niveau paroissial ou communautaire [Irlande].
Malgré le profond respect des laiics vis-a-vis du ministére sacer-
dotal [Canada], la présence du prétre est percue négativement
lorsqu’elle s'éloigne de I'idéal préché [Hongrie], lorsqu’on constate
que les prétres sont «trés pris, dgés, agacés ou irrités, ftristes...»
[Canada], ou qu'ils sont trop liés & des fonctions bureaucratiques ou
d une image de type superficie| [Costa Rica, Equafeur], ou encore
|orsque le prétre «n’est pas de ce monde mais d'un autre»
[Espagne]. Il semble méme que les laiics, les familles et les catéchistes
soient plus attentifs que les prétres & la dimension de vocation [ltalie].
Ce que I'on conteste aux prétres, c'est le mangque de ponctuo|ité, le
contre-témoignage, le favoritisme, la prétention, 'abus de pouvoir,
le profit allié au ministére, la sécularisation, I'inhumanité, le refus de
prendre soin des malades ou de ceux qui souffrent [Mexique], I'apa-
thie et I'ennui, le manque de compréhension des limites d’autrui, les
manquements ou la duplicité au plan de la morale et du célibat ou
d’un respect minimum des personnes, les aspects vides, obsolétes ou
ennuyeux des prédications [Corée, Belgique francophone, Pérou,
Irlande, ltalie]. Le prétre doit éviter I'arrogance et la pédanterie, le
cléricalisme, le manque de temps pour présider les assemblées litur-
giques, précher comme il convient, assurer la direction spirituelle et
les conseils nécessaires a ses fidéles [Congo], le style dictatorial dans
les rapports interpersonnels [Soudan], le pessimisme et les attitudes
négatives [ltalie], I'attachement et la recherche d’argent et de biens
matériels qui lui permettent de vivre dans |'opulence alors que ceux
qui lui sont confiés vivent dans des contrées trés pauvres et des
conditions parfois inhumaines [Guinée, Nigéria], et enfin la pauvreté
ou le manque de formation [Australie]. Sont également objets de
critique les prétres qui pratiquent une politique consistant & dire de
belles paroles mais & ne rien faire [Philippines]. Le prétre doit éviter
que les jeunes puissent dire ou penser: «Je veux devenir prétre, mais
je ne veux pas devenir comme toi », c'est-a-dire que son style de vie



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

doit étre attirant, beau, équilibré, capable de conquérir le coeur des
jeunes [Belgique flamande].

Les connotations théologiques relatives & I'identité du prétre
(usage de l'autorité, libération, prédication) influent certainement
beaucoup sur les processus de promotion et de croissance des voca-
tions [Costa Rica]. Il arrive parfois aussi que les sectes répandent une
prédication hostile & la vocation sacerdotale [Soudan]. Quoi qu'il en
soit, c’est bien évidemment l'identité vécue qui compte chez les
jeunes pour réfléchir et éclairer correctement leurs décisions par
rapport & |'état de vie sacerdotal.

La pastorale des vocations devrait aujourd’hui montrer le
visage d'une Eglise capable de se soucier des inquiétudes des
milieux les moins favorisés de la société [Costa Rica]. A un style
souvent peu attirant, s'ajoute le scandale des abus sexuels qui a
affaibli le respect et la valeur que le peuple attachait & ses prétres
[Nouvelle Zélande]; disons méme que les fideles laics ne tolérent
plus les actes peccamineux commis par des prétres [Congo].

Tout prétre est un promoteur de vocations

Le prétre est toujours un promoteur de vocations [Costa Rica,
Mexique] et son courage dans I'annonce des vocations est la clef
pour I'efficacité de cette pastorale [Pologne]. Le prétre ne peut étre
appelant pour personne si sa vie n’est pas une réponse concréte d
I'appel du Christ dans I'Eglise [Cuba]. Le moment privilégié de la
pastorale des vocations, c’est précisément le témoignage du prétre
[Pologne]. Il faut qu’au plan de leur attitude personnelle, les prétres
puissent dépasser la timidité ou ce qui retient leur conscience, pour
présenter la vocation chrétienne et sacerdotale comme une option de
vie différente de celle que propose la société postmoderne [Colombie].

Il faut absolument réactualiser que ce qui concerne le ministére
sacerdotal [Ghana], particuliérement les modalités de communica-
tion (langages et images), en accordant une plus grande attention au
contexte actuel, habitué & recevoir des messages brefs mais incisifs,
en veillant aux modalités en vigueur dans les média [ltalie] et en
apprenant & accueillir les vocations & tout moment et en tout lieu oU
elles se manifestent [Hongrie].

131



CONTRIBUTIONS
|

132

Le service rendu par le prétre dans le domaine des vocations
suppose une formation au traitement des personnes, aux relations
humaines, & la connaissance de la théorie et des pratiques du discer-
nement et de |'occompognement vocationnel ; il suppose égcn|ement le
soutien des sciences humaines — spécialement de la psychologie -,
ainsi qu’une formation & partir d’expériences et d’autres activités
pratiques pouvant aider le prétre & découvrir et accompagner les
vocations [Mexique, Pérou, République démocratique du Congol].

Le prétre qui apporte une précieuse contribution d la pastorale
des vocations est celui qui dialogue en permanence, qui accom-
pagne les personnes en percevant clairement leurs inquiétudes, qui
organise des rencontres avec les instances diocésaines ou leur envoie
des jeunes, qui promeut des activités sportives, des randonnées, des
pélerinages et des camps [Pérou] ; en un sens, le prétre qui accepte
d'étre « pécheur d’hommes » exerce une postorq|e des vocations.

Une responsabilité particuliére revient & tout prétre dans la prise
de conscience de la vocation; de ce fait, il peut y appeler I'attention
des membres des groupes de priére et autres associations pieuses.
On souligne en particulier le caractére central de la célébration
eucharistique pour que |'appel au sacerdoce soit pergu de fagon
consciente, active et fructueuse (cf. Ecclesia de Eucharistia 31) [USA].

Le prétre est 'homme de |'accompagnement personnel et de
groupe [Guinée], a travers les rencontres formelles ou informelles
[Sénégal]; il se doit notamment d’accompagner les séminaristes et
ceux qui veulent discerner leur vocation [Costa Rical].

Il est particuliérement important pour la promotion des vocations
sacerdotales que le prétre soit enthousiaste, qu’il se montre heureux
pour attirer les jeunes [Antilles], et également qu'il porte intérét &
I'évangélisation et & la catéchése, et ne donne pas |'impression de
vouloir faire carriére pour s’enrichir ou pour d'autres intéréts [Arabie].

C'est par le prétre que passe I'application des projets natio-
naux et diocésains des vocations. La paroisse est le lieu particulier
d’une animation en faveur des vocations, et c’est la qu’interviennent
le curé et le conseil pastoral afin que la pastorale des vocations
devienne |'essentiel de la pastorale [Pérou]. Il arrive malheureuse-
ment parfois que |'effort du Centre national des vocations, les instru-
ments et |'action proposés ne débouchent pas comme il le faudrait
au niveau de la paroisse, et en particulier avec le prétre [ltalie].



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VO

Pour étre promoteur de vocations, il faut que le prétre connaisse
la pastorale des vocations sous sa forme renouvelée ; et il faut aussi
une perception renouvelée de cette pastorale. Il faut que le renou-
veau aussi bien magistériel que théologique et pastoral se concrétise
en ce qui concerne la pastorale des vocations [Allemagne]. En cer-
tains pays, on estime qu’on y est parvenu, que cest positif et qu'il
faut poursuivre [Pologne, Liechtenstein, Guinée, ltalie, Ecosse]; en
d’autres, on a le sentiment d’en étre encore loin et cela parait quasi
inatteignable [Argentine, Canada, Cuba, Bosnie-Herzégovine]. En
certains contextes, on a le sentiment que le renouveau de perception
des choses n’a pas encore atteint la pratique [CELAM, Mexique].
Certaines orientations semblent désormais inéluctables.

Il faut que la pastorale des vocations soit congue comme une
perspective originaire de la pastorale. Il faut également qu’elle soit
accueillie par tous les membres de I'Eglise & travers un engagement
vigoureux et décidé, car elle ne constitue pas un élément secondaire
ou accessoire, isolé ou sectoriel, mais p|ut6t une activité intimement
inscrite dans la pastorale générale de chaque Eglise particuliére et
appelée a s’adapter et a s’identifier totalement au soin habituel des
&mes en tant que dimension connaturelle et essentielle de la pasto-
rale ecclésiale (cf. PDV 31) [Costa Rica].

Il faut remettre & jour la pédagogie [Pérou] en ayant pour
objectif de créer une culture des vocations et de promouvoir de nou-
velles connaissances et compétences méthodologiques. Pour cela, la
clef fondamentale est le témoignage personnel [Cuba, Mexique] qui
peut réduire la distance entre prétres et jeunes gens [Sénégal].

Pour créer et fortifier la conscience que I'équipe d’animation
des vocations a de sa vocation particuliére, et pour qu’il y ait une
sensibilisation permanente et une responsabilisation de la commu-
nauté vis-a-vis de la vocation sacerdotale, il faut que cette vocation
entre dans les programmes pastoraux comme une activité propre et
explicite par elle-méme.

Cela suppose de créer et de définir des domaines ou I'on
pourra exposer le contenu exp|icite de la vocation sacerdotale, en
I'insérant dans un itinéraire d’accompagnement personnel et en
groupe (groupes vocationnels et/ou pré-séminaire) [Espagne]. Il faut
en méme temps qu’au niveau théologique et systématique, on clarifie
et approfondisse sans cesse ce en quoi consiste I'identité sacerdo-
tale, pour que cela converge avec la pastorale [Belgique flamande].

CATIONS AUJOURD'HUI
|

133



CONTRIBUTIONS
|

134

Cet effort ecclésial, qui est normalement celui de tout prétre dans
son rayon d’action, doit aller de pair avec une pastorale des voca-
tions caractérisée par le témoignage, la communion, la quotidien-
neté, I'écoute, la vérité dont découle la liberté, cette pastorale orien-
tant vers |'Evangile de I'appel et replacant au centre la personne et
ses choix ainsi que 'utilisation des nouveaux langages de communi-
cation des adolescents et des jeunes, pour faire en sorte que 'Evan-
gile de la vocation soit annoncé, en reliant le tout & la priére [ltalie].

Enfin, toutes les indications données valent pour le service que les
prétres rendent & la vocation sacerdotale, et ce que nous rapportons
vaut aussi pour l'itinéraire de la pastorale des vocations presbytérales.

Le prétre, promoteur de |a vocation
car homme de la charité

Le prétre idéal est «une personne qui vit pour les autres»
[Hongrie]. On en attend un témoignage de présence, d’attention, de
service, particuliérement envers le monde des pauvres, les préférés
de Dieu, par la mise en valeur des groupes Caritas et d’autres asso-
ciations [Cameroun, Guinée, Nigéria, Sénégal].

L'Eglise manifeste qu’elle apprécie positivement le témoignage
des prétres qui accordent du temps, de la proximité, du soutien éco-
nomique aux plus pauvres, aux nécessiteux [Ghana, Kazakhstan] et
aux malades [Antilles]. En certains contextes, comme par exemple en
Amérique latine, I'Eglise est parvenue & définir avec de plus en plus
de précision qui sont les pauvres et les exclus (indigénes, afro-amé-
ricains, porteurs et victimes de maladies graves, migrants, jeunes
gens et jeunes filles soumis & la prostitution infantile, victimes de la
violence, personnes non seulement exploitées mais considérées
comme superﬂues et que I'on peut rejeter). Le peup|e de Dieu ressent
donc le besoin d’avoir des prétres qui soient également disciples,
aient une profonde expérience de Dieu, soient configurés au Bon
Pasteur, attentifs aux besoins des pauvres, investis dans la défense
des droits des faibles et promoteurs d’une culture de la solidarité
[Brésil], qui accordent une attention particuliére aux enfants pauvres,
aux marginalisés, aux défavorisés et leur proposent méme un véri-
table chemin de vocation [Pérou]. L'«option préférentielle pour les



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

pauvres», lorsqu’elle est vécue sans radicalisation politique ni idéo-
logique, et avec maturité et largesse, est trés importante pour la
vocation, la formation et I'activité pastorale des prétres [Argentine].
La proximité des prétres avec les pauvres, dans les secteurs périphé-
riques des grandes villes et de leurs cordons de miséres, fait partie
des aspects les plus forts. La présence au milieu des plus vulnérables
et I'aide humanitaire prodiguée en cas de désastres naturels ont
toujours beaucoup de sens et sont efficaces [Colombie].

Cefte présence est aussi une demande faite au prétre par les
laiics. Face & la richesse et au pouvoir, se dresse une masse de néces-
siteux et de pauvres que le t#moignage du service de la charité
donné par des prétres touche au plus prés; I'Eglise attache du prix
a ces attitudes sacerdotales, méme lorsque la société n’est en mesure
ni de les remarquer, ni de les reconnaitre [Costa Rica]. Le pourcen-
tage de personnes qui rendent ce service parait encore trés faible et
semble se concentrer principalement dans les communautés rurales
ou indigénes, aux périphéries des grandes villes et dans I'attention
portée aux malades, ainsi que dans les communautés de base dont
ont surgi beaucoup de vocations [Honduras].

La proposition de libération par la non-violence et I'absence de
domination est donc la meilleure fagon de discerner sa propre voca-
tion & partir d’un programme ou projet de vocation. L'expérience du
service, particulirement l& ov elle est bien préparée et ov on
'oriente et I'enrichit en lui donnant un sens fiable et en la fondant sur
une expérience profondément humaine, conduit en effet la personne
d la fois & mieux se connaitre elle-méme, & reconnaitre la dignité
d’autrui, et & comprendre la beauté du don de soi aux autres ; et elle
engendre une vocation de service de I'Eglise et du monde qui est au
centre de la vocation chrétienne. Une felle expérience morit et amé-
liore le cheminement de vocation des jeunes, des séminaristes et des
jeunes prétres [Vietném]. En d’autres contextes, méme si I'engage-
ment social des prétres est largement positif, on ne réalise pas qu'il
se situe dans le cadre de la foi et il arrive méme qu’on le congoive
comme opposé au culte. Par conséquent, si ce type d'engogement
n‘est pas pratiqué, c’est souvent et surtout du fait de la diminution
des membres du clergé pour les services liturgiques et sacramentels
[Allemagne] ou bien parce qu’on accorde davantage d’importance
& la bureaucratisation et & |'activisme pastoral [ltalie], ou encore
parce que les prétres n’ont pas suffisamment le désir de fréquenter

135



CONTRIBUTIONS
|

136

les plus pauvres de la communauté [Irlande]. Le volontariat, la
Caritas des jeunes, la participation & des ONG ou & des groupes
missionnaires peuvent étre d’authentiques écoles de vocations
[Espagne, Ghana, Mexique, Pérou, Bulgarie, France]. Mais cela
varie d'un pays & I'autre; en certains cas, cela donne des vocations
sacerdotales [Ghana, Pérou], en d'autres beaucoup moins
[Colombie], et il arrive méme parfois que I'expérience soit quasi-
inconnue [Kazakhstan, Arabie].

De toute maniére, on pourra difficilement faire percevoir la
vocation au sacerdoce et/ou d la vie consacrée si on ne se préoc-
cupe que d’encourager les vocations au volontariat social chrétien.
Par le chemin de la foi, de la priére et de la vie chrétienne en tant
que suite du Christ, foute personne peut percevoir sa vocation parti-
culiére [Espagne]. Le prétre devrait faire en sorte que, dans les
paroisses et les écoles catholiques, I'action caritative s'intensifie chez
les jeunes [Mexique], en soulignant la gratuité de cette action —
qu’elle soit épisodique ou permanente — pour leur apprendre & vivre
la dimension de charité [Russie], en les aidant & se réaliser [Bulgarie]
et en les rendant capables de donner de leur temps et de leurs éner-
gies avec altruisme [Irlande].

l_e prétre, promoteur de la vocation
par la construction de la communion

Le prétre dirige la «symphonie du oui» dans la pastorale ordi-
naire des vocations [ltalie]. Il est considéré comme un guide spirituel,
un accompagnateur, et sa présence chrétienne donne sens au groupe.
Il est la téte ou encore le coeur qui unit et encourage tous les membres,
en s'investissant lui-méme dans toute une activité en faveur de la pro-
motion des vocations. Comme il passe par toutes les pastorales et
services des communautés, il peut plus aisément établir la communion
entre tous (la formation & ce type de présence commence dés le sémi-
naire) [Sénégal, Brésil]. Tous les événements de la vie de la commu-
nauté ecclésiale, catéchéses, réunions, rencontres, réflexions, concours
des vocations, pélerinages, sont des occasions de créer une apparte-
nance & |'Eglise & partir de I'animation et de la formation [Brésil].



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

La pastorale des vocations se réalise aussi en groupe, en com-
munion, en équipe, ceux-ci étant constitués et formés pour travailler
avec les familles, les communautés, les écoles, les groupes d’adoles-
cents et de jeunes & partir des semaines pour les vocations, des
visites sporadiques aux écoles et aux groupes, de la préparation aux
ordinations sacerdotales et & d’autres étapes de vocations [Brésil].
«Il faut que la promotion des vocations se développe d’une manigére
qui la fasse apparaitre de plus en plus comme un engagement fon-
damental de toute I'Eglise » [Espagne — Jean-Paul Il].

Dans ces groupes ou équipes, la présence sacerdotale engagée
joue un réle capital pour la vie des communautés et des mouvements,
a travers la prédication et la célébration, le discernement des cha-
rismes et des ministéres de la communauté ; par sa propre vie, le
prétre attire a la sainteté, & la priére, & I'engagement moral et & la vie
liturgique, en étant en outre le garant du service de la charité [Canada,
CELAM, Costa Rica]. Chef et pasteur, il se fait guide et maitre de tous
les membres de la communauté qu'il anime, accompagne et fortifie ; il
en est pédagogue, enseignant, accompagnateur et compagnon
d’aventure spirituelle [Equafeur, Bosnie-Herzégovine] et devient ainsi
I'étre le plus important et 'homme de confiance de la population
[Pérou]. La présence du prétre est fondamentale pour les groupes et/
ou mouvements car il permet d’orienter et de définir le cheminement
vers un sens de la vie et vers des spiritualités inhérentes aux proposi-
tions faites [ltalie, Kazakstan]. En certains mouvements, le prétre a une
telle importance dans le cheminement du groupe que cela I'empéche
d'étre pleinement lui-méme et de se situer en permanence sur le méme
registre ecclésial que le reste de la communauté chrétienne [ltalie].

Le réle du prétre est important pour qu’un plus grand nombre
de personnes et de groupes s'investissent dans le service des voca-
tions. Mais les prétres ne sont pas foujours aussi conscients qu’ils le
devraient de leur responsabilité d’animation dans le domaine des
vocations, parmi les animateurs pastoraux, enseignants, respon-
sables de |'orientation scolaire, paroissiens, catéchistes, religieux et
religieuses du secteur, etc. [Canada]. La ov, toutefois, cela se vit
positivement, le réle exercé par le prétre se caractérise par I'amitié,
la coresponsabilité, la proximité et la proposition de formation aux
animateurs [Géorgie, Costa Rica, Mexique, Irlande, Nouvelle-
Zélande]. Le prétre fait appel aux laics, aux familles, aux groupes,
aux associations et aux mouvements, et les fait grandir dans le désir

137



CONTRIBUTIONS
|

138

de soutenir les vocations par la priere — ce qui n’est pas rien!
[Kazakhstan] — par exemple, en récitant le chapelet quotidiennement
en faveur des vocations [Nouvelle-Zélande] et par d’autres moyens
matériels de soutien et d’action [Antilles, Guinée, Ghana, Haiti,
USA, Mexique], ainsi que par un travail dans les médias [Equateur],
la catéchése ou |'animation liturgique [Pologne].

Le prétre joue aussi un rdle important dans les relations entre la
communauté chrétienne et le séminaire, en construisant des liens de
sympathie et de proximité qui peuvent aider les fidéles & se soucier
des jeunes vocations et & les soutenir concrétement, particuliérement
en favorisant la confiance entre les gens et la crédibilité du séminaire
et des séminaristes & partir de leur propre témoignage [CELAM,
Mexique, Honduras]. Si le séminaire est maintenu éloigné — et cela
dépend fondamentalement de ' attitude des formateurs — la confiance
dans le séminaire et dans la vocation sacerdotale diminue [USA]. Le
séminaire a connu une réelle évolution en tant qu’institution ; il est
passé d’'une perception d'éloignement et d’étrangeté a la constitution
d’un lieu-signe, toujours plus ouvert & la vie ecclésiale diocésaine, et
un centre de référence pour le cheminement des communiants, des
confirmands et de ceux qui s’orientent vers le ministére [lfalie].

Le prétre, promoteur des vocations
par I'annonce de la vocation sacerdotale

«Dans la complexité du monde actuel, le pluralisme culturel et
religieux embarrasse et désoriente bien souvent les membres de la
communauté. Une catéchése d'évangélisation est indispensable pour
éduquer les chrétiens a vivre leur vocation de baptisés au sein de ce
monde pluriel, en maintenant leur identité de croyants et de membres
de I'Eglise, ouverts au dialogue avec la société et le monde »
(Directoire national de la catéchése, Brésil, 215). En expérimentant et
annoncant cette Bonne Nouvelle de Jésus-Christ, les catéchistes contri-
buent & éveiller et & encourager des vocations, dans la mesure ou ils
reprennent I'appel que Jésus lui-méme adresse a ses disciples et qu'll
continue de nous adresser aujourd’hui [Brésil]. La maturation de la foi
est inséparable de la vocation ; 1a ov il n’y a pas d'éveil de la foi, pas
de rencontre avec Jésus, la voix de Dieu ne peut pas se faire entendre.



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI

Cerfains pasteurs soulignent que les difficultés des vocations ne se
situent pas fant au niveau de la pastorc|e des vocations qu’au niveau
de la pastorale de la foi. C'est dans les lieux ou se trouvent des per-
sonnes initiées a la vie chrétienne que surgissent des vocations. Il faut
que la foi soit priée, célébrée, vécue, personnalisée, étudiée, appro-
fondie, qu’on en ait souffert et qu’elle ait été éprouvée pour qu’elle
puisse s'affermir et déboucher sur un choix de vocation [Espagne].

Il faut une nouvelle évangélisation «des vocations» qui sache
rendre son sens & une «culture des vocations» plus diffuse et qui se
réalise dans la synergie des vocations. Il faut notamment une nou-
velle annonce qui suive une relecture ecclésiologique et christocen-
trique des contenus des vocations [ltalie].

En certains contextes, on attire beaucoup I'attention et la
réflexion sur le ministére sacerdotal au cours des célébrations litur-
giques, sur la priére pour les vocations et la formation des prétres,
en craignant qu’un coup ait été porté & la pérennité de I'annonce de
|'qungi|e ; mais mieux vaut que les prétres continuent de parler de
la beauté du ministére ordonné plutét que de signaler constamment
la crise numérique des prétres [ltalie].

La proposition doit étre directe, claire, adressée & tous ceux qui
paraissent ne pas y opposer de résistance et, parfois, aussi a ceux
qui s’y opposent; beaucoup de gens s'interrogent concrétement sur
la vocation sacerdotale, comme I'indiquent les enquétes effectuées
[Espagne]. L'annonce doit concerner tous les &ges et toutes les cir-
constances [Hongrie] (sacrements, ordinations, proFessions reli-
gieuses, Journée mondiale de priére pour les vocations, évangiles
des vocations des premiers dimanches du cycle ordinaire de |'année
liturgique, retraites, grands événements, journée des séminaires,
efc.) [Iflande, ltalie, Ecosse, Espagne], sans se limiter aux aspects
sacramentels et/ou dogmatiques du sacrement de I'ordre ; elle doit
se traduire par une communication positive et par une formation &
communiquer positivement sur les vocations spécifiques [France].
L'annonce n’est pas motivée par la baisse numérique des sémina-
ristes mais par la certitude, empreinte d’espérance évangélique, que
le Maitre de la moisson sait dépasser nos anxiétés pastorales et
personnelles, aussi légitimes et compréhensibles soient-elles [ltalie].

Les divers textes utilisés en catéchése, particuliérement ceux qui
sont destinés a la préparation des enfants & la premiére communion,
& la confirmation ou & la préparation des parents au baptéme de

139



CONTRIBUTIONS
|

140

leurs enfants, comporfent des thématiques qui aident & prendre
conscience de la diversité des vocations au sein de I'Eglise. On insiste
particuliérement sur la vocation et les vocations en bien des activités
de catéchéses, livres et matériaux, mais sans faire référence a une
«dimension vocationnelle» particuliére; on présente plutét cela, la
plupart du temps, comme une partie importante de la catéchése
parmi d’autres [Costa Rica, Colombie, Vietnam]. Il existe aussi des
programmes spécifiques d’annonce de la vocation - tels que Fishers
of Men [Pécheurs d’hommes] —, qui proposent des services adaptés
et organisés, accompagnés d'un programme d’animation, d’inter-
views de prétres, d'un atelier qui leur est spécifiquement desting,
d’une possibilité d’échanges et de suivi au plan national [USA].

C’est normalement & travers la personne du prétre lui-méme
que s’exerce |'annonce premiére et fondamentale; son style de vie
en est le meilleur indicateur. Celui qui vit sa réponse au Seigneur
avec amour et générosité, sera un grand promoteur et annonciateur
de la vocation. Mais celui qui ne sait manifester qu’épuisement,
double vie et incohérences, sera dans I'incapacité de motiver les
autres & un choix de vocation [Brésil, CELAM, Colombie].

Le prétre, promoteur de vocations
a travers la liturgie et la priere

Le prétre est |'ame de la communauté de priére pour les voca-
tions [Hongrie]. « Toute vocation nait de I'"in-vocation" »; toute célé-
bration des vocations est donc un événement, une rencontre de la
Trinité qui appelle tout homme ou femme en ce monde. Les commu-
nautés chrétiennes ont mis au point des initiatives de priére en tout
genre pour permettre de prier pour les vocations ; il y en a méme qui
comportent des priéres incessantes, le jour et la nuit [Vietnam, Italie,
Espagne]. De nombreuses vocations sacerdotales naissent « autour de
I'autel» [Hongrie]. La priére est le premier devoir pastoral, un acte
irremplagable, une ceuvre pastorale. «Si la priére est la voie naturelle
de recherche de la vocation, aujourd’hui comme hier, ou mieux
comme toujours, il faut des éducateurs de vocations qui prient,
enseignent & prier et apprennent a invoquer » (NVNE, 35) [Espagne].



LE ROLE DU PRETRE DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS AUJOURD'HUI
T

La célébration liturgique est une occasion unique de promouvoir
les vocations. Il faudrait éviter que certains moments de priére
puissent Ster a la liturgie son role spécifique et véritable : étre un lieu
d’éveil des vocations [CELAM]. Une célébration bien menée mani-
feste aux fidéles la beauté du sacré et les incite au désir de I'imiter
[Costa Rica, Hait].

Les intentions de priére et les homélies sont des moments privi-
legiés de célébrations liturgiques pour aborder la question des voca-
tions [Cameroun], de méme que certaines fétes ou mémoires particu-
lieres (Dimanche du Bon Pasteur, Journée pour la sanctification du
clergé, féte du Sacré-Coeur de Jésus, fétes des saints, fétes mariales)
[Congo, Brésil, Pérou] ou que les expériences de lectio divina [Costa
Rica] et les grands moments de rassemblements de foi entre jeunes
(Journées mondiales de la jeunesse) [USA, ltalie] ou encore que
d’autres événements locaux tels que la rencontre de |'évéque avec les
jeunes dans la cathédrale [Belgique flamande]. La proposition de la
vocation sacerdotale pourrait étre beaucoup plus présente et consis-
tante dans les diverses célébrations liturgiques d’une communauté, et
surtout & travers «|'étre célébrant» qu’est le prétre et les riches dyna-
miques interpersonnelles et relationnelles qu’il partage avec son
peuple. La préparation d’une liturgie, la fagon de la vivre et de la
célébrer transmettent un message extraordinaire et percutant sur le
plan de la vocation [ltalie].

Ceux qui vont devenir ministres méritent |'attention particuliére
du prétre ; ils constituent une cible privilégiée pour la proposition de
la vocation sacerdotale [Vietnam, Pérou, Thailande, Croatie].

La Journée mondiale de priére pour les vocations, précédée de
nombreuses initiatives préparatoires, est un moment particulier de
priére pour les vocations et conduit & prier & cette intention. C'est un
moment privilégié pour susciter des vocations en paroisse et en d’autres
milieux pastoraux tels que I'école, la famille, en n’excluant pas des
environnements plus éloignés ou médiatiques [Sénégal, Antilles,
Canada, CELAM, Colombie, Costa Rica, Haiti, Mexique, Pologne].

A suivre dans notre prochain numéro

Traduction de l'italien : Marie-Cécile Dassonneville,
Conférence des évéques de France

141



La paroisse
en mouvement

R

Théologie a I'Université

(C'est un fait, la paroisse bouge en profondeur. A la suite du concile
Vatican Il et des synodes qui fleurissent dans les diocéses francais depuis une
trentaine d'années, la vénérable institution change de visage. Et avec elle,
c'est une autre figure de I'Eglise qui se fait jour.

Comment et dans quels domaines se manifeste cette renaissance
paroissiale ? De quelle maniére |'Eglise vit-elle sa mission dans une culture
contemporaine mouvante ? Comment aujourd’hui le concile Vatican Il est-il
recu dans le corps ecclésial ? Dans quelle direction I'Eglise peut-elle continuer
a vivre du dynamisme qu'il a apporté ?

Une perspective théologique stimulante.

Le pére Dominique Barnérias est prétre du diocése de Versailles
et curé a Sartrouville. Il est docteur en théologie de I'Institut catholique de Paris.

DDB, coll. "Théologie a I'université", 201,35 €



Mission et vocations, ce vaste sujet contient des lignes
de fond venues des siécles passés, des tensions, mais aussi
des forces créatives. Dans ce numéro nous avons exploré
la mission & partir de critéres actuellement récurrents : la
problématique des fidei donum, I'articulation du presbyte-
rium et de la vie consacrée & la mission, celle des instituts
plus directement missionnaires — chez nous et sur d'autres
continents, |'apport reconnu et désormais indispensable des
laics, la place de la femme en Afrique et |'évangélisation,
les rapports avec I'Etat laic dans le cadre du Service
civique, et Madeleine Delbrel, figure incontournable de la
mission au XX® siecle.

Bonne lecture |

Nathalie Becquart = Jean Comby = Marc Botzung
Charles Guilhamon = Mgr Thierry Jordan = Oscar Llano
Césarine Masiala = Pierre-Yves Pecqueux = Bernard Pitaud

Maurice Pivot = Vito Del Prete = Marie-Hélene Robert

T
Conférence

des évéques
de France



	Couv 15.pdf
	EV 15 complet.pdf
	01 Ouverture
	02 Comby
	03 Prete
	04 Pivot
	05 Robert
	06 Jordan
	07 Masiala
	08 Pecqueux
	09 Pitaud
	10 Botzung
	11 Becquart
	12 Vélo
	13 Llano

	Couv 15 2.pdf

