LA REVUE DE LA PASTORALE DES VOCATIONS

Eglise (' vocations

Aujourd’hui,
'évangélisation des jeunes
Actes des Assises nationales (novembre 2010)

N° 14 = Mai 2011

Trimestriel

Service national pour I'évangélisation
eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

Vocathons



Wy
=z
@)
[
<
O
@)
>
(%)
]
Q
Ly
<
ac
@)
=
w
&
X
Ly
Q
[T}
=)
>
[}
ac
=

Eglise et Vocations
N° 14 Mai 201 1

Directeur de la publication : Pére Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue
Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Pére Eric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :

France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel

Dépdt légal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818

© UADF, Service national pour |'évangélisation des jeunes et pour les
Vocations, 2011

UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris

Tel. : 01 72 36 69 70

E-mail : snv@cef.fr

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

Service national pour I'évangélisation
des jeunes et pour les vocations

Vocathons



Aujourd’hui, 'évangélisation des jeunes

EbiTo 5
Paule Zellitch

REFLEXIONS

Ouverture des Assises 9
Eric Poinsot

Quelques réflexions sociologiques pour une pastorale des jeunes 13

Jean-Marie Donegani

Propositions théologiques et pastorales 27
Jean-Marc Aveline

Jean-Marie Donegani et Jean-Marc Aveline 45
dialoguent avec I'auditoire

Aujourd'hui, I'évangélisation des jeunes 59
Mgr Jean-Marie Levert

Eglise et société, quelle place pour les jeunes ? 87
D. Greiner, J.-L. Pouthier et S. Roux de Bézieux (Table ronde)

Conclusions et perspectives 113
Nathalie Becquart et I'équipe du SNEJV



N° 14 = Mai 2011
ENQUETE
Cohérence 123
Isabelle de Gaulmyn
Qui sont les jeunes des JMJ ? 125
Nathalie Becquart
CONTRIBUTIONS
Quels prétres pour quelle Eglise 147
selon Mgr Karol Wojtyla ?
Rémi Kurowsky
Le renouveau des routes de pélerinage 159

René Poujol

Abonnement 175



Les Assises 2010 s'inscrivent dans une histoire et un continuum. Un
an aprés les JMJ de Paris, en 1998, la premiére rencontre se dérou-
lait & Francheville sur le théme « Corps et foi ». En I'an 2000, la
seconde avait lieu & Valpré avec ces deux questions : « Qui sont les
jeunes de I'an 2000 2 Quels chemins nouveaux pour proposer la foi
aux jeunes 2 » La troisiéme, & Nantes en 2004, avait pour théme :
« Avec des jeunes qui s’engagent ». L'édition 2010 a été pour la pre-
miére fois ouverte égo|ement aux acteurs de la pastora|e des voca-
tions. En arriére-fond, la réunion des deux services (I'évangélisation
des jeunes et les vocations) en un seul — le Service pour I'évangélisa-
tion des jeunes et pour les vocations (SNEJV). Par ce signe fort, cette
réalité catéchétique et pastorale est rendue manifeste : les vocations
et 'évangélisation ne sont pas séparables !

Je mettrai ici I'accent plutét sur les apports sociologiques pro-
posés au cours de ces Assises et en particulier sur quelques-uns des
points signalés par les intervenants, points qui devraient informer
sérieusement nos pratiques. A partir de données quantifiables ont été
pointés le nouveau rapport & I'autorité des jeunes, la place des pairs,
ce que recouvre |'individualisme, le rapport aux nouvelles technolo-
gies et le champ d'expertise que les jeunes attribuent & I'Eglise : le
spirituel. Ce dernier point, articulé & la question de I'autorité, est
quelque peu dérangeant pour les acteurs de la pastorale que nous
sommes. Certains pourraient y voir la relégation de I'Eglise par le
corps social dans ce champ particulier. Pour mémoire, cette appro-
che, que certains politiques actuels perpétuent, loin d'étre nouvelle,
est & |'ceuvre depuis des siécles en France, spirituel rimant souvent
avec paix sociale. Donc sous cet angle, pas de nouveauté profonde.
Reste & travailler la question plus complexe de I'autorité.

Loin de méconnaitre tout ce qui est fait en faveur de I'insertion
des jeunes et en particulier dans I'Eglise, les conditions qui sont faites
a la jeunesse restent inquiétantes | Cependant, si notre but commun
est de semer I'Evangile, notre devoir est de tenir la justice pour toute
la jeunesse ! Celle-ci est souvent source de profits et paradoxalement
a la fois I'alibi et la laissée-pour-compte d’une société vieillissante.



I'Evangile est une parole vivante 2 Alors I'absence de perspectives de
la majorité des jeunes doit étre au coeur de nos engagements et de
nos pastorales ! Les belles paroles ne suffisent pas, ne suffisent plus.
lls sont 'urgence ! Une grande partie de la jeunesse est en danger ;
précarité, pauvreté, absence de perspectives sont son lot quotidien.
Savons-nous cesser de les juger & I'aune de notre propre jeunesse et
selon nos propres critéres 2 Allons-nous vers ceux qui nous dérangent
ou seulement vers ceux qui nous ressemblent 2 Savons-nous rester au
deuxiéme plan, en accompagnateurs et non pas en promoteurs 2
Acceptons-nous de cesser d'étre ceux qui donnent, qui font, qui
impulsent, qui ont les bonnes réponses 2 Sommes-nous capables
d'étre simplement humains et adultes, & leurs cétés, sans masques ni
utilisation abusive de nos statuts, fragiles et aimants, préts & nous lais-
ser découvrir et piller, le coeur et I'intelligence, par ces jeunes pleins
d’appétits 2 En somme les aimons-nous 2

Nous avons choisi d’ajouter aux travaux des Assises une en-
quéte, réalisée par le journal La Croix & notre demande. Elle ne
concerne que les jeunes pratiquants proches de I'Eglise. Seule I'asso-
ciation entre un tel quotidien et un service d'Egllise (le Service natio-
nal pour I'évangélisation des jeunes et pour les vocations) pouvait
engendrer une telle enquéte, car ces groupes de jeunes représentent
un nombre trop réduit et donc trop peu significatif pour &tre quanti-
fiable au niveau national. Ces jeunes, citadins/internautes, qui sont
dans les auméneries et les différents mouvements d'Eglise, sont dac-
cés plus « facile » pour nous ; il est cependant important que nous n'i-
maginions pas qu'ils sont « les » jeunes ! En revanche, parmi eux se
trouvent d'innombrables annonceurs d'Evangile. Et si, avec eux nous
vivions pleinement la mission de I'Eglise 2 w

Prochain numéro d’Eglise et vocations :

® Vocations et missions




REFLEXIONS



uverture des Assises

Eric Poinsot
prétre du diocése de Besangon, directeur du Service national
pour 'évangélisation des jeunes et pour les vocations

Bonjour et bienvenue & vous tous pour ces Assises nationales de
la pastorale des jeunes. Cette quatriéme édition qui nous réunit ici est
organisée par notre service national et a pour thématique :
« Aujourd'hui, I'évangélisation des jeunes ».

Je voudrais donc vous souhaiter la bienvenue, & vous qui étes
tous acteurs de la pastorale des jeunes et des vocations ou des
congrégations & vocation éducative et & tous ceux qui sont a l'initia-
tive de projets d'évangélisation. Nous sommes 350 participants. Vous
représentez 78 diocéses de France métropolitaine ; parmi vous, 185
laiics, 115 prétres, 25 religieuses, 9 religieux.

Je salue aussi les jeunes que nous avons invités & notre rencon-
tre. De méme que nous ne voulions pas parler de « I'évangélisation
des jeunes » sans eux, c’est aussi avec eux que nous pensons une
pastorale pour les jeunes. Enfin, je salue le pére Eric Jacquinet,
responsable de la section jeunes au Conseil pontifical pour les laics
qui nous fait 'amitié d’étre des nétres et également un couple de
Québec ; le pére Gildas Kerhuel, les évéques présents dont Mgr
Brincard ; il prendra la parole aprés ces quelques mots.

Pour ceux qui ne me connaissent pas, je suis le pére Eric Poinsot,
prétre du diocése de Besangon. Depuis 2007, je travaille & la
Conférence des évéques de France en qualité de directeur du Service
national des vocations. A cefte charge s'est ajoutée, en janvier 2009,



REFLEXIONS
|

10

la direction du Service national pour I'évangélisation des jeunes,
scolaires et étudiants.

Je remercie I'ensemble de mes collaborateurs qui ont préparé cette
rencontre : Ségolaine Moog qui a coordonné notre travail, sceur
Nathalie Becquart, Paule Zellitch, le pére Hubert Hirrien et fous ceux qui
ont ceuvré d ces Assises. Je voudrais associer & ces remerciements le
groupe de travail que nous avons constitué et qui s'est réuni pour la
premiére fois en janvier 2010 pour choisir le théme et la pédagogie de
cefte rencontre. Ce groupe a été constitué de personnes représentatives
des dioceses de France et des réalités variées de la pastorale des jeunes.

Jai une annonce officielle a vous faire ! Lors de I'assemblée
pléniére de Lourdes, début novembre 2010, les évéques de France
ont voté la réunion des deux services (le Service national pour I'évan-
gélisation des jeunes, scolaires et étudiants et le Service national des
vocations). Il ne s’agit pas d’une fusion/absorption, ni d’'une OPA
d’'un service sur I'autre mais de la création d’'un nouveau service.
Voici en avant-premiére notre nouvelle appellation : Service national
pour |'évangélisation des jeunes et pour les vocations (SNEJV). Je
tiens & vous préciser que cette décision des évéques de France se situe
au niveau national ; elle n’implique pas forcement des décisions
analogues dans les diocéses bien qu’un certain nombre d’entre eux
aient opéré des rapprochements semblables. Chaque évéque dans
son diocése initie la pastorale qui lui parait pertinente. Cette décision
est importante dans 'histoire de la pastorale des jeunes en France,
c’est pourquoi je voudrais en développer certains aspects.

A mon avis, ce rapprochement met I'accent sur le sens profond
du baptéme. Vous étes tous d’accord ici pour dire que la suite du
Christ est la vocation de chaque baptisé. La réunion de ces deux servi-
ces en un seul manifeste que cette suite du Christ requiert I'annonce
de I'Evangile. Benoit XVI, dans son motu proprio pour la nouvelle
évangélisation, cite |'exhortation apostolique de Paul VI Evangelii
nuntiandi (n°® 56) et élargit encore I'espace de nos missions : « L'action
évangélisatrice de I'Eglise doit chercher constamment les moyens et le
langage adéquat pour proposer ou reproposer a ceux qui sont éloi-
gnés de la foi, la révélation de Dieu et la foi en Jésus Christ. »

Pourtant, 'unité de ces deux missions — évangélisation des
jeunes et vocations — n’est pas encore entrée dans tous les esprits ;



OUVERTURE DES ASSISES

plus encore, elle est parfois taboue. Il faudra probablement encore un
peu de temps pour que I'articulation entre ces deux pastorales soit
opérationnelle et décomplexée.

Nous connaissons tous de nombreux chrétiens engagés qui
n’ont pas conscience que leurs choix sont le signe d’un appel inlas-
sable du Christ pour le service du monde et de la communauté chré-
tienne. Cela résulte probablement d’une habitude héritée du passé.
Elle laisserait entendre que seuls les prétres, les religieuses et les reli-
gieux sont appelés et en conséquence seraient les uniques spécialis-
tes de |'appel. Cependant, les Péres du Concile ont mis |'accent sur la
responsabilité de tous les baptisés. Lumen Gentium le précise au
paragraphe 32 : « Méme si certains... sont institués pasteurs pour le
bien des autres, cependant quant a la dignité et a I'activité commune
a tous les fidéles dans I'édification du Corps du Christ, il régne entre
tous une véritable égalité. » Qui dit égalité dit responsabilité !

La chose est claire, notre mission commune consiste & travailler
pour qu’augmente la conscience baptismale afin que de nombreux
chrétiens deviennent promoteurs de vocations comme suite du Christ.

Au cours de mes 16 ans de ministére au service des jeunes, |'ai
souvent remarqué une nouvelle maniére d’aborder la question de la
vocation, au sens large. Les jeunes cherchent comment suivre le Christ
aujourd’hui. Seront-ils mariés, célibataires, prétres, religieux, reli-
gieuses, efc. 2 Quand ils parviennent & libérer la discussion, & dépas-
ser les tabous, & oser un questionnement, ils manifestent une liberté
bien plus grande que celle que nous imaginons.

En conséquence, apparait de maniére de plus en plus nette
qu’en réalité ces deux pastorales n’en font qu’une.

/
L évangélisation des jeunes

Les Assises nationales des acteurs de I'évangélisation des
jeunes, qui s’ouvrent aujourd’hui, devraient nous aider d repenser ces
articulations. Quel que soit le lieu précis de vos responsabilités, quel-
les que soient les pédagogies que vous vous efforcez de mettre en
ceuvre, nous avons tous un méme défi : celui de la mission, de I'an-

1



REFLEXIONS
|

12

nonce de 'Evangile de Jésus Christ, de la proposition de la foi des
chrétiens aux jeunes, d tous les jeunes de notre temps.

Nous savons que la jeunesse est avant tout un femps de transfor-
mation. C'est I'adge des passages, la période de la multiplicité des
projefs. Cette phase d’évolution intérieure et extérieure est marquée par
des apprentissages, |'acquisition de compétences et de connaissances,
Iinitiation & des expériences nouvelles, |'élaboration de projets de vie.
Plus que jamais dans un monde en mutation rapide, la jeunesse se
caractérise par le mouvement, la mobilité, le voyage, le changement.
Réfléchir & I'évangélisation des jeunes invite & mieux les comprendre, &
chercher et & approfondir ce que peut étre une pastorale de I'accom-
pagnement au service de leur croissance humaine et spirituelle. Des
enquétes récentes montrent que les jeunes sont inquiets pour leur
avenir ; la précarité grandissante et le chdmage sont les préoccupations
sociales les plus fortes chez eux. Ils montrent aussi une défiance gran-
dissante a I'égard du politique. Les lycéens ont été nombreux a rejoin-
dre les manifestations sur les retraites, signe de leur inquiétude face &
I'avenir, méme lointain | Nous aurions tort de ne pas les prendre au
sérieux. Si nous avons a aider les jeunes d trouver ou & retrouver de
I'espérance, notre devoir est aussi de les accompagner dans leur inser-
tion dans le monde des adultes. Lévangile est une Parole incarnée !

Pour relever le défi de I'annonce de I'Evangile, vous prenez de
multiples initiatives pour rejoindre les jeunes (j'en suis souvent témoin
dans tous mes déplacements en France) ; les jeunes, eux-mémes créatifs,
vous poussent & la créativité et & I'audace. Les JMJ de Madrid qui sont
en préparation partout en France sont un beau signe de cette vitalité.

Pour terminer, je voulais souligner que nous avons voulu des
Assises et non un congrés car |'objectif majeur est de vous offrir un
temps de partage et de réflexion, & partir de vos responsabilités, de
vos situations respectives ; nous allons nous aider mutuellement, nous
stimuler pour la mission passionnante qui nous est confiée. Nous
gagnons toujours & développer des partenariats, & mutualiser les
bonnes idées : « Tous ce que nous gardons se perd mais tout ce que
nous partageons fructifie | »

Au moment ou nous commencons cette session, je tiens a vous
souhaiter de bonnes Assises. Quelles soient un temps favorable de
rencontres, de réflexions multiples et variées et de communion ecclé-
siale. m



uelques réflexions sociologigques
pour une pastorale de jeunes

Jean-Marie Donegani
professeur & SciencesPo,
enseignantchercheur associé au CEVIPOF

S'interroger sur les axes d'une pastorale des jeunes aujourd’hui,
c’est considérer que la jeunesse est une catégorie sociale homogeéne et
identifiable. Cela ne va pas de soi. Certains traits de leurs attitudes et
de leurs comportements fels que nous les révélent les enquétes sociolo-
giques permettent de les opposer aux plus dgés, comme ce fut évidem-
ment le cas & toutes les époques. Mais cela ne signifie pas que cette
« culture jeune » est suffisamment unifiée et suffisamment distincte de
celle du plus grand nombre pour constituer une classe vraiment spéci-
fique. Notamment, sur le plan de I'anthropologie religieuse, les jeunes
ne se distinguent pas des attitudes dominantes de I'ensemble de la
population, mais ils en accentuent les traits les plus nouveaux et
présentent donc d’une maniére plus univoque et plus intense ce que
devient le rapport au religieux de nos contemporains. Sans entrer dans
le détail de ces enquétes et sans chercher & brosser un tableau complet
des attitudes, notamment religieuses, de la jeunesse, on va tenter d’en
marquer les traits les plus manifestes et la tendance d’évolution avant
d’en évoquer les implications pour une réflexion pastorale.

Culture jeunes ?

Quand on parle d’une culture de la jeunesse il faut étre prudent
car, socialement parlant, il n’y a pas d'unité de la jeunesse.

13



REFLEXIONS
|

14

Notamment parce que la possession ou I'absence de dipléme crée
une fracture au sein de cette population. Derriére une apparente
communauté de situation liée notamment & la précarité, il y a deux
destins sociaux qui n’ont rien de commun. Pour les jeunes diplémés,
la précarité est un passage avant |'entrée stable dans la vie active &
laquelle presque tous accédent entre 25 et 30 ans. Pour les autres, la
précarité est plus durable et ils ont plus de chances de connditre le
chémage, la marginalisation et la pauvreté.

Certes, comme on va le voir, il y a des traits culturels forts qui
distinguent les jeunes des adultes mais il ne faut pas oublier que
parmi ces jeunes, dont la culture est unifiée autour de standards
communs de consommation et de communication notamment, il y en
a qui bénéficient de capacités économiques et d’autres non, de telle
maniére que l'insertion dans cette culture n’est pas également facile
pour les uns et pour les autres.

Enfin, il faut rappeler que la culture jeune des années 60 et 70
était marquée par un clivage entre un modéle contestataire dominant
chez les membres des classes moyennes et un modéle plus conserva-
teur répandu dans les classes populaires. Aujourd’hui le message
contestataire semble assez t#énu mais socialement il s’est renversé : il
se trouve plutét du cété populaire de la culture juvénile avec, par
exemple, le message révolté des musiciens rap. Et les enquétes socio-
politiques le montrent bien : les jeunes des classes moyennes et supé-
rieures ont perdu leur fibre contestataire tandis qu’une nouvelle radi-
calité, souvent infra-politique, émerge de la jeunesse des cités.

Ces remarques prudentes étant faites, on peut tenter d’identifier
les deux traits principaux caractérisant la jeunesse de notre pays : son
pessimisme et sa faible intégration sociale.

Pessimisme

La derniére enquéte auprés des jeunes faite par la Fondation
pour I'innovation politique en 2008 montre qu’ils sont globalement
pessimistes et désabusés.

Certes le pessimisme est une caractéristique des Frangais :
depuis 1973, le pourcentage de Frangais qui sont satisfaits de leur vie
n’a jamais dépassé les 15 % alors qu’il a toujours dépassé 50 % au



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

Danemark par exemple. Aujourd’hui encore, la France partage avec
les autres pays de tradition catholique un fort pessimisme. Mais la
nouveauté tient au fait que les jeunes sont parmi les plus pessimistes
de nos concitoyens et la France est le pays d’Europe ou I'écart de
satisfaction entre jeunes et adultes est le plus fort. C’est un signe néga-
tif d'intégration puisque c’est au moment de I'entrée dans la vie
adulte que s’éprouvent le plus vivement la solidité du pacte social, les
liens entre générations et la valeur des capitaux éducatifs orientant les
destins individuels.

Les jeunes Frangais sont parmi les moins satisfaits de leur vie si
on les compare aux autres européens ou aux adultes francais. Cette
inquiétude est liée au sentiment que la société frangaise est bloquée.
82 % des jeunes Frangais estiment que la société a besoin de se trans-
former profondément (enquéte Credoc 2007). Et en méme temps, ils
sont majoritairement sceptiques sur la capacité de la société & évoluer
dans le bon sens.

Les jeunes Frangais sont les moins nombreux parmi les
Européens & penser qu'ils ont un contréle sur leur avenir et ce pessi-
misme s'accompagne d’un sentiment de défiance envers les institu-
tions et les élites : 3 % de confiants dans leur gouvernement, 2 % dans
les médias, 6 % seulement de confiance dans les gens en général. Ce
qui échappe au manque de confiance, c’est le proche : la famille, les
amis et aussi certains adultes significatifs porteurs, non d’un charisme
d'institution mais d’un charisme personnel. Ou encore les associa-
tions, c’est-a-dire des regroupements affinitaires ou les individus
rencontrent ceux qui partagent leurs goits et leurs valeurs.

Faible intégration sociale

Ces dix derniéres années ont vu la massification d’une culture
adolescente qui semble marquer une forme de repliement sur le
groupe des pairs et contribuer & |'affaiblissement de I'adhésion & des
valeurs collectives.

Cette apparition d’'une nouvelle forme d’adolescence est liée &
la précocité croissante de I'accés & diverses formes d’autonomie. Les
adolescents jouissent d’une liberté de plus en plus grande et précoce
dans la gestion de leurs déplacements et de leurs relations amicales

15



REFLEXIONS
|

16

et s'éloignent donc plus 6t et plus radicalement de I'influence de leurs
parents. La socialisation passe des péres aux pairs, de la verticalité a
'horizontalité. Mais il ne s’agit plus de la contre-culture des années
70, notamment contestataire. Il s'agit d’abord d’un fossé avec la
culture humaniste et classique transmise par l'école. Il s’agit d’'une
culture paralléle forgée par le marché de I'adolescence et de son
investissement par les industries de loisirs.

C'est une culture de la consommation fondée sur la stylisation
de I'apparence et des golts, une consommation par laquelle s'ex-
prime moins un souci d’avoir qu’un souci d'étre et oU se manifeste
'importance de la présentation de soi. C’est une consommation prag-
matique et cynique & l'égard des entreprises et du marketing,
marquée par la maitrise de la relation marchande, une grande capa-
cité de décodage, une affirmation de la liberté du consommateur, une
recherche de la mise en concurrence des produits et une recherche
des « bons plans » qui compensent le faible pouvoir d’achat.

Les adolescents ont un s’ry|e d eux qu'i|s partagent avec leurs
amis et qui les différencient des autres. Pour étre soi, il faut étre
comme les siens. Les industries musicales et vestimentaires permettent
de cultiver un style particulier : le rap, le R'n B, le punck-rock, le
reggae, les pantalons baggy, les baskets de marque, les cheveux
longs ou rasés, etc. Cette culture de I'apparence, mimétique et obli-
gée, rassemble autour de normes communes.

Mais c’est une culture qui divise aussi. Dans une enquéte
récente, les jeunes interrogés déclarent plus souvent que les adultes
avoir été victimes de différentes formes d’ostracisme mais ils se plai-
gnent avant tout de moqueries ou d'insultes, que celle-ci portent sur
I'apparence, le corps ou la fagon de s’habiller. Et il faut noter qu’il y
a un renforcement de I'identité sexuée & |'adolescence, la sexualisa-
tion plus marquée de I'apparence ne s’accompagnant pas de rela-
tions plus fluides entre les sexes.

C’est une culture de la communication fondée sur I'acces instan-
tané & I'information. Les jeunes ont un besoin d’information rapide et
savent comment I'obtenir. Ouverts aux nouvelles technologies, & la
multiplication et & la globalisation des sources, ils sont connectés,
impatients, mobiles et adaptables. C'est une communication libre : on



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

peut se connecter et se déconnecter. Mais la pluralité des sources de
sens et d'information entraine aussi un certain évitement de la
confrontation et de la délibération au profit de I'affirmation d’un sens
personnel et de sa communication aux pairs.

Les nouveaux moyens de communication permettent de poursui-
vre la sociabilité hors de la coprésence physique et sans que les parents
le sachent et puissent le contréler. Cette nouvelle autonomie passe par
I'adoption de conventions linguistiques éloignées de la langue imposée
a l'école, la parole devenant plus expressive et vivante.

C'est une culture de la communalisation. Avoir beaucoup
d’amis est une source de prestige. On peut maintenir en pensée la
présence des pairs dans le répertoire du téléphone ou par I'intermé-
diaire de Facebook. Et cefte culture relationnelle est une culture de
I'atre plutdt que du faire, ce qui est un renversement notable par
rapport aux années 60 ou 70. Les heures passées sur MSN montrent
bien que c’est la relation elle-méme qui est le centre de I'activité et
non plus l'inverse. L'échange est & la fois le moyen et le but, il ne vise
qu’a s’entretenir lui-méme. Cette communication de soi s'accompa-
gne d’'une recherche des pairs semblables. C'est une communication
apaisée du méme au méme ou |'on va rechercher la mise en commun
des informations et des ressources de telle sorte que le repli sur sa
petite communauté de pairs n’est pas contradictoire avec I'ouverture
& une information globalisée et pluralisée. Le souci du bien-étre indi-
viduel va avec la recherche de convivialité, de partage, de lien social
et de respect mutuel. On est donc en présence d’'un grand investisse-
ment dans la relation interpersonnelle, forme de sociabilité et de
socialisation horizontales, ou s’éprouvent la force des réseaux et des
relations entre pairs et la vitalité d’un mode collaboratif fondé sur une
éthique relationnelle dans laquelle priment la sincérité, la réciprocité
et la reconnaissance.

C’est une culture qui n’est plus contestataire mais qui échappe
aux dictées des adultes. La montée d’une socialisation horizontale
diminue le réle de la famille et de I'école dans la transmission des
valeurs légitimes et des normes culturelles. La culture juvénile des
années 70 était une culture de l'irresponsabilité et du contre-pied et
elle était initiée par les classes moyennes supérieures. Aujourd’hui,

17



REFLEXIONS
|

18

elle vient plutdt du bas que du haut de la société et elle n’est nulle-
ment contestataire : elle s’alimente plutdt aux sources industrielles et
commerciales qui se déploient dans les produits musicaux, visuels et
vestimentaires.

La culture des éges réunit et divise. Elle réunit les jeunes entre
eux mais aussi introduit des distinctions entre sous-cultures, tribus
fondées sur le goit plus que sur I'appartenance de classe comme
autrefois. Elle se distingue des adultes sur le legs culturel mais elle
partage un certain nombre de valeurs avec eux : la tolérance et I'in-
dividualisme. Il faut donc noter que le seul vrai point commun entre
la culture des jeunes et celle des adultes est un point qui maintient
paradoxalement la distance : I'égale conviction que chacun a le droit
de choisir ses propres valeurs. Il ne faut toutefois pas confondre le
processus d'individualisation et la montée de I'individualisme.

ndividualisme ou individualisation

D’une logique d’appartenance a une logique d’identité

Les valeurs des Européens se structurent autour de deux axes
majeurs : un premier axe oppose la tradition & |'autonomie et le
second la participation sociale aux valeurs individualistes et privées.
Or les jeunes Frangais sont, de tous les Européens, les plus proches
du péle autonomie et du péle individu. Une structuration aussi fran-
che des systémes d'attitudes ne peut qu’entamer la légitimé des insti-
tutions socialisatrices qui se présentent comme porteuses de valeurs et
de vérités objectives et immuables car la valeur des traditions et la
legitimité des institutions ne tiennent plus qu’a lintérét qu’elles
peuvent présenter pour les individus. Percues non comme des sources
d'obligations mais comme des stocks de significations & la disposition
des individus pour construire leur identité, les traditions et les institu-
tions ne se présentent plus comme des systéme d’emprise, et 'on ne
peut méme plus parler de dissidence, car tous ces utilisateurs sont
sortis d’une logique d’appartenance et se sont dépris de tout souci de
conformité dogmatique. C'est cette fameuse « exténuation de I'héré-



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

sie » que I'on donne souvent pour caractéristique de la modernité
religieuse tardive.

Cette donne anthropologique ne signifie pas que les sujets sont
des petites monades sans lien ni communication avec les autres et sans
aucun souci de cohérence, et elle n'implique pas que les institutions et
les traditions aient perdu toute pertinence. Elle entraine seulement pour
les individus un nouveau mode de validation de leurs croyances et pour
les institutions une autre définition de leur vocation. Le passage de la
logique d’appartenance & la logique d'identité se traduit dans le fait
que les individus, marqués par une plus grande mobilité qu’autrefois,
en rapport avec des collectifs multiples et changeants, doivent sans
cesse construire leur vie dans un souci de cohérence personnelle et non
pas de conformité avec des réles prescrits et transmis par les institutions.
Il se traduit aussi dans le fait que ces institutions ne sont plus appréciées
& I'aune de leur autorité dans le maintien des vérités objectives mais de
leur utilité dans la construction des authenticités subjectives.

Si I'on doit donc distinguer individualisme et individualisation,
c’est pour indiquer que cette nouvelle donne n’est pas le signe d’un
triomphe du solipsisme et de I'indifférence & tout ce qui nest pas soi,
mais plutdt d’un souci de ne pas étre assigné & une place, et d’accep-
ter a priori la légitimité de tout choix de vie & condition qu’il soit choisi.

L'aléthique et I’éthique dans la logique d’identité

C’est évidemment & propos de la morale et de la vérité que les
implications de ce passage sont les plus sensibles.

Les enquétes sociologiques nous apprennent que, pour I'écra-
sante maijorité de nos semblables et en particulier pour les moins de
30 ans, non seulement en France mais en Europe, la morale n’est pas
une affaire de principes mais de circonstances. Ce caractére contex-
tualiste et localiste de la morale est une des manifestations du carac-
tere fondamentalement subjectiviste de notre culture qui implique que
la valeur d’une option comportementale vient d’abord du fait qu’elle
a été choisie librement, de telle sorte que le sujet peut sy reconnaitre.

75 % des Européens sont d’accord avec la proposition : « C'est
& chacun de déterminer sa religion indépendamment des Eglises. »
Dans les grandes décisions de leur vie, seuls 1 % de nos contempo-

19



REFLEXIONS
|

20

rains font confiance d’abord & leur Eglise. Et cet univers subjectiviste
est aussi relativiste. Seuls 2 % des catholiques de 18-24 ans pensent
que la vérité se trouve dans une seule religion. Le relativisme ne doit
pas étre congu comme une négligence de la vérité, il n’est pas un
nihilisme. Il est simplement lié au subjectivisme, signifiant que toute
vérité est relative a celui qui en fait I'expérience. Ce qui ne veut pas
dire qu’elle n’a pas de valeur, mais que la valeur lui est donnée par
I'épreuve et non par I'autorité.

Si I'on prend au sérieux cette donne subjectiviste et relativiste, il
est nécessaire de quitter un certain univers traditionnel qui est natu-
rellement le nétre et dans lequel la vérité est quelque chose d’objectif
et d’extérieur auquel on adhére, alors que la philosophie naturelle de
notre époque est le pragmatisme ou la vérité est plutdt ce qui a réussi
a se faire valoir dans notre horizon. Autrement dit, c’est & ses consé-
quences que |'on reconnait une valeur de vérité et non a I'autorité de
celui qui I'a proclamée. Cefte conception pragmatiste, utilitaire,
conséquentialiste des propositions de sens ne rend évidemment pas
obsoléte la croyance religieuse, mais elle en renverse le mode de vali-
dation : c’est en accomplissant des actes inspirés par sa croyance que
le croyant va la rendre vraie, c’est-a-dire féconde pour lui.

Le conséquentialisme engage & des actes et le relativisme
engage & des relations et c’est par la que I'identité, si elle apparait
singuliére, n’est pourtant pas privée. Il ne faut pas moins aujourd’hui
qu’hier une validation du croire personnel car on ne peut croire tout
seul, mais cette validation va étre recherchée moins dans I'autorité, la
tradition ou l'institution que dans |'expérience et son partage avec
des autrui significatifs. Une validation mutuelle et affinitaire qui va
conduire a rechercher auprés des autres que I'on estime semblables
ou proches la confirmation de ce que I'on croit. La quéte du répon-
dant dont parle Michel de Certeau est toujours au fondement de toute
validation du croire. Il faut un autre témoin qui va recevoir pour vrai
ce que |'on tient pour vrai, mais ce témoin va étre choisi comme est
choisi le sens, par rapport & soi, dans une proximité & soi.

La limite toutefois de cette distinction entre individualisation et
individualisme tient & ce que la validation du croire et du vivre réside
dans I'exaltation des groupes affinitaires et des cercles intimes. Le
processus d'individualisation ainsi n’est pas que moral, il est aussi
social, conduisant & la constitution de micro-sociétés relativement



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

hermétiques & la société globale. Car ici la tolérance qui est générale
et le relativisme relationniste qui I'accompagne induisent une certaine
indifférence a I'égard de ceux qui ne partagent pas le méme point de
vue et qui restent étrangers au cercle de |'intime et du méme. La régu-
lation interne des relations privées fondée sur les valeurs d’authenti-
cité et de confiance mutuelle prend le pas sur la régulation externe
par la société globale et on peut penser que I'aboutissement de ce
processus est la sur-intimisation des rapports privés et |'instrumentali-
sation des rapports publics.

mplications pastorales et ecclésiologiques

Les enquétes sociologiques nous confirment que le rapport au
religieux s’arrime sur 'anthropologie que |'on vient de dessiner et que
ce nouveau rapport est particuliérement manifeste chez les jeunes.

On assiste & un déclin de 'appartenance. En 1971, 87 % des
18-24 ans déclaraient appartenir au catholicisme, ils sont 31 %
aujourd’hui. Et 20 % seulement des jeunes catholiques de 11-15 ans
estiment qu’étre catholique c’est appartenir & une communauté.

On assiste & un déclin de la pratique : 25% des 18-24 ans
étaient pratiquants réguliers en 1971, ils sont 8 % aujourd’hui (4 %
de pratiquants hebdomadaires).

On assiste & un déclin de la confiance globale dans I'Eglise :
42 % en 1980, 30 % aujourd’hui. C'est en particulier la confiance
dans son magistére sur les questions de morale sexuelle qui s'effrite :
aujourd’hui 75 % & 85 % des catholiques de moins de 30 ans esti-
ment que I'Eglise devrait réviser ses positions sur |'avortement, la
contraception, le divorce ou I'homosexualité.

On assiste parallélement & une montée d'une conception subjec-
tiviste et utilitaire du religieux. Autour de 60 % des jeunes catholiques
de 11-15 ans estiment que la religion est un choix personnel et non
un héritage, qu'elle est liberté et non contraintes, qu'elle se vit
d’abord de maniére intime et qu’elle est une aide dans la vie de tous
les jours. Mais il faut nuancer ce diagnostic.

Tout d’abord, les croyances désinstitutionnalisées et dérégulées ne
diminuent pas et on constate méme que la croyance dans une vie aprés

21



REFLEXIONS
|

22

la mort augmente réguliérement chez les jeunes (passant de 36 % en
1981 & 48 % aujourd’hui) alors qu’elle diminue chez les plus vieux.

Surtout, le sentiment que la religion est importante dans la vie
ne diminue pas sur la longue période. Et plus encore, I'opinion selon
laquelle I'Eglise catholique répond aux besoins spirituels des individus
ne cesse de croitre, passant de 42 % en 1981 & 63 % aujourd’hui
chez les 18-24 ans. Cela signifie trés clairement que, conformément
aux théories de la sécularisation qui insistent sur la spécialisation des
institutions et notamment sur la perte de légitimité des Eglises dans
leur prétention a dire le tout de la vie collective et individuelle, c’est la
vocation intégraliste de I'institution religieuse qui est répudiée. L'Eglise
est percue comme une institution spécialisée dans la satisfaction des
besoins spirituels des individus et, a ce titre sa légitimité, loin de dimi-
nuer, augmente sur les trente derniéres années.

Enfin, la privatisation du religieux ne semble pas impliquer une
remise en cause de son influence souhaitable dans la société. On
constate en effet que les jeunes sont plus nombreux que les plus agés
& souhaiter que le catholicisme ait une plus grande influence dans la
société, nolamment & propos de la culture et de la solidarité. En
revanche, en ce qui concerne 'éthique et la vie de famille, ils sont
moins nombreux que les plus dgés & formuler le méme souhait. On
voit donc que ces données d’enquétes confirment le tableau dressé
précédemment : I'intérét religieux ne diminue pas mais il est de plus
en plus désinstitutionnalisé, défait de ses implications normatives,
arrimé & une logique d'identité et non plus d’appartenance.

Si I'on accepte de prendre au sérieux ces indications sur la
situation culturelle d’aujourd’hui, on peut insister sur quelques-unes
des implications qu’elle emporte dans la définition d’une pastorale
des jeunes.

Tout d’abord, comme I'a rappelé la Lettre aux catholiques de
France, il faut partir du donné. La culture anthropologique de notre
temps, et des jeunes en particulier, est celle que I'on vient de décrire...
Il est inutile de la condamner ou de la répudier a priori. C'est celle-ci
et pas une autre qui est la culture commune de nos contemporains.
Méme si, bien sor, on peut foujours trouver des petites groupes ou des
individus qui échappent ou résistent & cette culture.



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

Ensuite il faut partir de la conviction, c’est une conviction mais
elle semble nécessaire & toute entrée dans une démarche pastorale,
que cette société n’est pas plus fermée & la question de Dieu, au souci
éthique, a la recherche du vrai du bon et du juste que les précédentes.

Si I'on part du postulat que la seule forme légitime de la
présence de |’Eg|ise dans la société est la présence triomphante d'une
Eglise de chrétienté et une logique d’appartenance alors, évidem-
ment, cefte société apparaitra comme définitivement fermée & cette
présence.

Si I'on estime qu'il n’y a aucune raison que notre société soit
plus que d'autres fermées & la réception de I'Evangile, il faut partir
alors des germes de vie et des semences de Verbe que I'on peut y
déceler. Et il faut comprendre de quelle maniére cette annonce peut
étre faite dans le langage d’aujourd’hui, pour I'homme d’aujour-
d’hui, pour la jeunesse d'aujourd’hui et pas pour celle qu’on réverait
& partir d’une vision ancienne des rapports entre Eglise et société.

Nous sommes confrontés & une crise de la transmission, de toute
fransmission. A une socialisation davantage de type horizontal que
vertical. A une méfiance & I'égard de toute dictée institutionnelle et
autoritaire. Et aussi & une méfiance & I'égard des institutions elles-
mémes, des autorités, des élites. Mais dans le méme temps on percoit
un godt pour l'intériorité, pour le prophétisme et pour la cohérence.

Nous sommes confrontés & une ignorance des grands récits
mais & une prolifération des petits récits subjectifs fondés sur I'expé-
rience et le témoignage. A un refus de fout ce qui peut apparaitre
insignifiant pour I'utilité personnelle de I'individu. A une primauté de
'intramondain, de I'ici et maintenant. A une société des engagements
contractuels, successifs, multiples. A une primauté du faire, de telle
maniére que ce n’est pas toujours la foi qui conduit & I'engagement
mais I'engagement qui conduit & la foi. A une crise non pas de I'en-
gagement mais de |'engagement définitif et intégral. A une crise non
pas du croire mais du croire ensemble. Et pourtant & une recherche
permanente de validation affinitaire et mutuel du croire. A une oppo-
sition au dogmatique et peut-étre au théologique mais non au spiri-
tuel et & tout ce qui vient entretenir et nourrir la construction des sujets.
A une recherche de la singularité mais aussi du collectif, du lien.

23



REFLEXIONS
|

24

Comment I'Eglise peut-elle &tre dans ces conditions signe,
moyen, lieu, lien 2 Quelle est la sacramentalité qu’elle peut apporter
a cefte culture 2 Quelle est la contribution qu’elle peut apporter & la
construction des individus et & la constitution du lien social 2 Quelle
nouvelle de salut peut-elle apporter qui soit en connivence avec les
attentes de cette culture 2

On peut, a partir des constats précédents, déceler quelques
intuitions pastorales qui soient en connivence et non en opposition
avec eux. Toute pastorale commence par la reconnaissance de la
valeur de ceux auxquels elle s’adresse et des valeurs auxquelles ils
sont attachés. Par la reconnaissance des voies par lesquelles ils cher-
chent & se construire et & construire leur monde : pour les jeunes
d’aujourd’hui, on peut énumérer la relation, la communication, la
singularité, la consommation libre plutét que la production obligée,
la mobilité plutét que I'inscription définitive. A quelles formes d'évan-
gélisation peuvent correspondre ces traits culturels 2

Annoncer I’Evangile aujourd’hui aux jeunes,
c’est d’abord honorer leur soif de liberté

Ce qui implique de ne pas dévaloriser systématiquement les
formes de famille dans lesquelles ils vivent et qui ne correspondent
sans doute pas aux enseignements magistériels. De ne pas condam-
ner a priori les formes que prennent leurs relations affectives et
sexuelles qui ne sont pas marquées par |'engagement & long terme
mais par la relation contractuelle révisable et appréciable & I'aune de
leur subjectivité.

Ce qui implique de ne pas dévaloriser leur rapport subjectif et
utilitaire aux sources religieuses. Si |'Eg|ise est percue comme une
institution hostile & I'autonomie personnelle, édictant des régles et des
préceptes au lieu d’apparaitre comme une source de guidance spiri-
tuelle et de construction de soi, & I'écoute de la recherche de chacun
dans sa voie propre et & partir de son histoire propre, elle n’entrera
pas en contact avec la plupart de ces jeunes.

Ce qui implique de les considérer comme des partenaires et non
comme des éléves ou des cires & modeler.



QUELQUES REFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES

Ce qui implique, une nouvelle fois, comme nous y invite la Lettre
aux catholiques de France que l'identité de I'Eglise elle-méme soit
dépendante de ce qu’en disent et en attendent ceux qui s'adressent &
elles et que, comme le déclarait Claude Dagens, nous considérions que
les jeunes sont donnés & I'Eglise pour la remettre en état d'initiation.

Annoncer I'Evangile aux jeunes c’est ensuite honorer
leur soif d’authenticité plus que de vérité

Ce qui implique de reconnaitre d’abord la valeur de I'authenti-
cité dans notre monde. L'authenticité c’est la signature subjectiviste de
la vérité, c’est le fait tout simple que, face & une pluralisation des véri-
tés, on ne peut jamais étre sOr d’une vérité mais I'on peut tenter d'étre
sincére et authentique.

Ce qui implique de fonder I'annonce elle-méme sur I'authenti-
cité et le témoignage des annonceurs plus que la splendeur objective
de la vérité proclamée. Si les jeunes manquent de confiance envers
toute proclamation de vérité absolue, ils sont aussi attentifs & tout
témoignage en premiére personne. La foi est une expérience et le
récit de chutes et de remises en selle, le récit d’un voyage et non la
description d’un port d’attache. Le témoignage implique, sur fond
d’authenticité, de faire droit au doute et & la pluralité des propositions
de vérité. Si I'on est attentif aux vérités avancées par les autres, on
peut les reconnaitre et reconnaitre par la ce qui est le plus important,
ceux qui les tiennent. On peut ajouter que croire en l'unité de la vérité
devrait engager & plus de confiance et d’humilité, de telle maniére
que l'on puisse envisager avec empathie les propositions de sens qui
semblent d’abord étrangéres aux siennes.

Annoncer I'Evangile aux jeunes c’est enfin honorer leur
soif de spiritualité anthropocentrique

Ce qui n'empéche pas de leur faire découvrir leur identité d’en-
fants de Dieu et leur ouverture & la transcendance. Mais d’abord
penser que la quéte spirituelle des jeunes est toujours une quéte de
vivre, ici et maintenant.

25



REFLEXIONS
|

26

Ce qui implique d'insister sur la mission existentielle de I'Eglise
avant de passer & sa mission kérygmatique. De donner & voir que
c’est ce monde-ci qui est |'objet des soins du christianisme.

Ce qui implique, comme nous y invite cette pastorale d’engen-
drement dessinée par Philippe Bacq et Christophe Théobald, d'étre
attentifs & ne pas chercher par I'évangélisation seulement & faire des
disciples. Il y a les disciples, ceux auxquels le Christ a dit: « Suis-
moi. » Il y a aussi ceux que le Christ a renvoyés chez eux en leur
disant: « Va, ta foi ¥a sauvé. » Il n’est pas question ici d’apparte-
nance & I'Eglise, il est seulement question d’accés au salut, de cons-
truction de I'étre. Il ne s’agit plus d’abord de transmettre mais d’ac-
cueillir et de recueillir. D’authentifier, en le recevant, le devenir sujet
des jeunes, de reconnaitre que ce qui en eux est de 'ordre de la vie
et en vue du Royaume. Et cette reconnaissance implique de ne rien
savoir d’eux et de n’avoir aucun projet pour eux. De sortir du schéma
évangélisateur/évangélisé pour s'ouvrir & cette conviction que I'Evan-
gile se lit entre eux, lorsqu'ils se parlent et se reconnaissent.

Ce qui implique de leur donner & voir non pas un chemin d'as-
similation et d’intégration en vue d'une appartenance mais un
chemin d'initiation & leur propre vie, & travers leurs expériences de la
liberté, de la beauté, de I'amour et de la souffrance.

Car percevoir dans les convictions et les attentes des jeunes des
signes de la vocation méme de I'Eglise, de I'identité méme de I'Eglise,
c’est reconnaiitre que le fenir et le recevoir pour vrai est un échange
& double sens qui concerne I'Eglise autant que les jeunes qui s'adres-
sent d elle ou avec lesquels elle est en contact. =



ropositions théologiques
et pastorales

Jean-Marc Aveline

vicaire général du diocése de Marseille,

directeur de |'Insfitut catholique de la Méditerranée,
consulteur au Conseil pontifical pour le dialogue interreligieux

Je voudrais tout d’abord remercier les organisateurs de ces
Assises, notamment Nathalie Becquart, pour leur invitation et pour
leur confiance. Pour répondre & linvitation qui m’a été faite, jai
préparé une contribution sous la forme d’une triple invitation :
d’abord, une invitation & prendre au sérieux les mutations du rapport
au religieux dans la société ou évolue la génération des jeunes d’au-
jourd’hui ; ensuite, une invitation & prendre du recul, parce que cette
responsabilité peut étre écrasante si nous ne la situons pas sur |'hori-
zon d'une longue histoire des figures de la mission & travers les
sicles ; enfin, je déploierai en conclusion une invitation & prendre
position, parce que la suite du Christ est plus que jamais un choix qui
implique que I'on se détermine dans les débats d’aujourd’hui, que ce
soit sous le mode d’une certaine résistance aux idées dominantes,
résistance qui nous rend parfois trés proches de certaines intuitions
ou aspirations de cette génération, ou que ce soit sous le mode d'une
proposition renouvelée de la foi chrétienne, parce que celle-ci offre
quelque chose d'unique qu'il faut oser présenter comme fel.

I_es mutations du rapport au religieux

Pour faire bref, je distinguerai trois moments. Il y a d’abord eu,
dés la fin du xix siécle avec le développement scientifique de I'histoire



REFLEXIONS
|

28

des religions et |'émergence des diverses sciences des religions, un
mouvement de relativisation de la prétention du christianisme (comme
de toute religion) a étre « la religion absolue ». Il faut ensuite tenir
compte de la vague grandissante de la sécularisation, avec sa remise
en question du religieux et sa tendance, accentuée par un certain
laiicisme, & le confiner dans la sphére privée. Enfin, il importe de
noter, depuis le début du xx¢ siécle, un nouvel intérét pour les reli-
gions, non seulement & cause des fondamentalismes religieux alimen-
tant le terrorisme, mais aussi parce qu'il parait philosophiquement
indiqué, pour tenter de dissiper les ombres de nihilisme qui planent
sur notre société, de rechercher une traduction en langage séculier
des ressources onthropo|ogiques dont sont porteuses les sagesses reli-
gieuses de I'humanité.

Relativisation

En Occident, la premiére remise en question de la prétention de
toute religion, et notamment du christianisme, & I'absoluité ou & I'uni-
versalité, remonte a la fin du xix° siécle, avec le déploiement scienti-
fique de I'histoire des religions. On doit au théologien protestant alle-
mand Ernst Troeltsch (1865-1923) d’avoir le premier tenté de relever
théologiquement ce défi. Lors d’une conférence prononcée en octobre
1901 sous le titre « L'absoluité du christianisme et |'histoire de la reli-
gion », Troeltsch avait dénoncé I'insuffisance de I'apologétique clas-
sique et fait valoir la nécessité de considérer le phénoméne historico-
social chrétien sur I'horizon général de I'histoire des religions'. Pas
plus que toute autre religion historique, le christianisme, estimait
Troeltsch, ne doit se prétendre « religion absolue ». La validité (et non
plus I'absoluité) de son message et de son effectivité dans la vie des
personnes et des sociétés ne peut qu'étre éventuellement reconnue
historiquement a posteriori, par une étude comparée des religions, et
non plus décrétée dogmatiquement a priori comme I'a trop long-
temps fait une mauvaise apologétique : « Seul celui qui traverse rapi-
dement I'histoire des religions simplement du point de vue de I'apo-
logétique, comme un chasseur a 'affdt des évidences de I'infériorité
des religions autres que le christianisme, seul celui-la peut rentrer
chez lui apreés ces expéditions, avec son supranaturalisme intact.? »



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

Aujourd’hui, ce n’est plus seulement I'histoire des religions qui
interroge aux yeux des jeunes la prétention du christianisme & I'uni-
versalité mais c’est aussi |'expérience concréte du brassage des popu-
lations, de leurs cultures et de leurs religions. La génération d’aujour-
d’hui a la possibilité de tout comparer afin de trouver le meilleur plan,
le meilleur prix, le meilleur « trip »... Elle compare aussi les religions
beaucoup plus facilement que le faisaient nos anciens ! En soi, ce
n’est pas une mauvaise chose, car cela permet de reconnaitre la trace
que prend le désir de Dieu dans des cultures trés différentes. Mais
pour pouvoir la lire ainsi, il faut étre aidé ! Plus le champ des possi-
bles s'ouvre largement, plus il importe d'étre soi-méme ancré quelque
part. Et il faut bien reconnaitre que les questions qui se posent alors
au croyant ne sont pas faciles. Sans doute d'ailleurs, si I'on inferro-
geait des personnes & la sortie de la messe, toutes générations
confondues, pour savoir si d’aprés elles le christianisme doit avoir
une portée universelle ou bien s'il doit accepter de n’étre que la reli-
gion de la culture occidentale, plus ou moins bien exportée par des
colonisations successives, je crains fort que beaucoup choisissent
spontanément le deuxiéme terme de Ialternative !

Les problémes que Troeltsch tenta de résoudre sont donc encore
d’actualité. Méme si la solution qu'il essaya d’élaborer reste grande-
ment discutable, on doit lui reconnaitre d’avoir eu le courage d'af-
fronter I'épreuve de la relativité®. Et surtout, on doit essayer de répon-
dre & notre tour : comment rendre compte du fait que nous confessons
que Jésus est le Sauveur du monde, et non pas seulement des chré-
tiens 2 Comment peut-on le confesser comme « unique médiateur du
salut» (1 Tm 2, 5) sans que cela ne disqudlifie I'effort religieux des
hommes de toutes cultures puisque nous confessons aussi que « Dieu
veut que fous les hommes soient sauvés et parviennent a la connais-
sance de la vérité » (1 Tm 2, 4) 2 Peut-étre nous faudra-t-il méditer cette
remarque qui avait tant fait réfléchir Henri de Lubac, & savoir que la
jeune Eglise, alors méme qu’elle était réduite & une poignée de familles
disséminées dans quelques villes et bourgades de la Méditerranée
orientale, avait une conscience aigiie du fait que le message dont elle
était porteuse concernait le salut du genre humain tout entier et devait
donc étre annoncé a tous les peuples. De Lubac en déduisait, et cela
pourrait &tre utile dans nos réflexions d’aujourd’hui, que la catholicité
n'est pas proportionnelle & I'étendue de la surface sociale de I'Eglise*.

29



REFLEXIONS
|

30

Elle coincide plutdt avec le désir que le message évangélique soit
annoncé et recu dans toutes les cultures, selon un processus qui trans-
forme tout autant celui qui I'annonce que celui qui le regoit.

Sécularisation

Dans |'« Avant-propos » du grand dossier de Recherches de
science religieuse publié en 1975 et intitulé « Religions & I'épreuve de
la modernité », Joseph Moingt estimait que |'une des conséquences du
processus croissant de sécularisation est que « foutes les religions
vivantes sont 16t ou tard confrontées aux mémes problémes et aux
mémes difficultés ; et c’est peut-étre ce point commun qui les provoque
le plus et les provoquera de plus en plus & se rencontrer®. » Il énumé-
rait alors les éléments fondamentaux de cette épreuve que la moder-
nité, avec son lot d’évolution économique, de sécularisation croissante
et d’'urbanisation accélérée, conduit chaque religion a traverser : « Les
croyants sont arrachés au terreau nourricier de la foi, les groupes reli-
gieux se marginalisent. Des idées se répandent, des cultures se déve-
loppent a I'écart et souvent & I'encontre des doctrines et des coutumes
religieuses ; les fidéles sont conviés de tous cétés a s’affranchir des
auforités religieuses ; dans un monde dominé par I'observation scien-
tifique et la technologie utilitaire la foi tourne & I'ésotérisme. Toutes les
religions se trouvent ainsi soumises & la méme épreuve de la moder-
nité, comme au feu d’'un méme creuset qui semble les fondre dans une
méme figure de la conscience humaine en quéte d’un Absolu — peut-
étre dans une méme “trace de Dieu” 2 Comment chacune d'elles
ressent-elle et supporte-t-elle cette épreuve, avec quels succés et quel-
les vicissitudes 2 Telle est la question qui s’est imposée a nous, en défi-
nitive, comme I'actualité dominante du fait religieux mondial®. »

Ce diagnostic reste pour une bonne part d’actualité. Des études
plus récentes montrent que les sociétés maghrébines et plus largement
celles du monde arabe sont aujourd’hui affectées elles aussi par la
sécularisation”. Celle-ci constitue certes pour les religions une épreuve,
mais elle peut également étre considérée comme un creuset & la faveur
duquel les messages sont épurés et les intutitions fondamentales appa-
raissent avec plus de netteté. Si la sécularisation nous fait vivre une
certaine précarité, elle peut étre I'occasion de recentrer notre message



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

sur |'essentiel. Je suis persuadé que les jeunes d’aujourd’hui attendent
des religions non pas des paroles creuses ou « politiquement correc-
tes », mais qu’elles leur montrent le chemin de la vraie vie, celui du
respect de |'autre et du désir de paix, celui du combat contre I'injus-
tice et la pauvreté, celui de |'interpellation prophétique et de la défense
du plus faible, celui du pardon et de la réconciliation, celui de la joie
de croire qui donne tant de godt & la vie...

Traduction

Notre enquéte sur les mutations du rapport au religieux doit
encore intégrer un troisiéme facteur, celui du nouvel intérét que
portent depuis quelques années des philosophes et des sociologues a
la dimension religieuse de I'humain et donc aux ressources anthro-
pologiques dont sont porteuses les religions®. En effet, alors que
pendant longtemps la pensée occidentale s'originant dans les
Lumiéres avait pu considérer que I'évolution irréversible de la raison
devait signer I'arrét, & plus ou moins long terme, de l'influence et
méme de I'existence des religions, I'on s’interroge désormais, non
plus sur le démenti qu’aurait pu infliger & ce diagnostic ce que I'on @
pendant un temps appelé le « retour du religieux », retour dont on
s'apercoit aujourd’hui qu’il n’était qu’une écume trompeuse alors que
progressait inexorablement la lame de fond de la sécularisation, mais
bien plutdt sur la meilleure fagon de récupérer, sous la coque parfois
craquelante des religions, les indices d’'une composante anthropolo-
gique indispensable & I'étre humain, et qu'il parait désormais urgent
de traduire en langage séculier, si I'on veut éviter que la mise & I'écart
des religions ne se solde par une redoutable déshumanisation.

C'est I'argument du philosophe et sociologue allemand Jirgen
Habermas dans |'imposant prologue de I'ouvrage récent intitulé Entre
naturalisme et religion. Les défis de la démocratie, ouvrage consacré
& une relecture suggestive de la philosophie kantienne de la religion
appliquée aux évolutions de la dimension religieuse dans les sociétés
occidentales®. Habermas commence par remarquer que « le fonda-
mentalisme religieux que I'on peut observer aujourd’hui et pas seule-
ment & ['extérieur du christianisme, redonne a la critique de la reli-
gion une triste actualité®. » Toutefois, il estime que le probléme n’est

31



REFLEXIONS
|

32

plus seulement de lutter contre |'obscurantisme religieux, car de son
coté, la raison moderne, délivrée de la tutelle de la religion, s’est elle
aussi révélée vulnérable & de multiples pathologies et tend & « sortir
des rails'" ». Autant il importe de dénoncer les pathologies de la reli-
gion, autant il est nécessaire de ne pas occulter les pathologies dont
peut aussi souffrir une raison qui s’est crue toute-puissante alors
qu’elle était en train de s’atrophier elle-méme en simple rationalité
instrumentale. On sait combien |'ceuvre d’'Habermas a tenté de
redonner sa place & |'autre poumon de la raison qu’est la rationalité

['2. On sait aussi

communicationnelle, lointaine héritiére de I'agir ritue
comment, en dialogue avec Joseph Ratzinger, il avait déja essayé en
2004 d’engager la philosophie contemporaine & ne pas négliger
I'apport des religions dans la généalogie de la raison ™.

Cette nouvelle attitude rejoint en profondeur, me semble-t-il, la
quéte religieuse de la génération d’aujourd’hui. On cherche plus que
jamais des raisons de vivre, tant est lourde et opaque |'ombre du nihi-
lisme qui plane sur les sociétés occidentales. Certains ne trouveront
pas d’autre moyen qu’un vague ésotérisme pour mettre un peu de
soleil dans leur quotidien. D’autres partiront dans une fuite en avant,
mélant le virtuel au réel jusqu’a s’y perdre soi-méme. D’autres encore
fenteront de réagir, s'accrochant aux mouvements alternatifs et alter-
mondialistes, faisant parfois de I'écologie et de la défense de la
planéte une « quasi-religion séculiére », selon la formule qu’employait
autrefois Paul Tillich . Pendant ce temps, le nihilisme prend nom d'eu-
génisme, de naturalisme, de libéralisme effréné, et accentue encore
davantage les inégalités économiques et les fractures sociales. D'ou la
nouvelle question qui vient sous la plume de quelques philosophes
engagés et qu’Habermas exprime ainsi : comment est-il possible « de
s’approprier ['héritage sémantique des traditions religieuses sans effa-
cer la frontiére qui sépare les univers de la foi et du savoir’ » 2 Que
faut-il faire pour traduire en langage séculier le contenu de sagesse
qui git dans les religions et dont le monde actuel a tant besoin 2

Qu'elle le sache ou non, la génération des jeunes d’aujourd’hui
est habitée par ces questions. Victime d’une crise de la transmission
dont elle ne porte pas la responsabilité mais dont elle paie lourde-
ment le prix, elle cherche vers qui se tourner pour recevoir les ressour-
ces élémentaires dont on a besoin pour s’orienter dans la vie. Dés lors
que la philosophie, chez Habermas et bien d’autres auteurs (je pense



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

& Marcel Gauchet ou Luc Ferry), en vient & entreprendre une appro-
priation critique du contenu religieux, il importe que la théologie
chrétienne, en débat avec elle, s'efforce de contribuer & ce travail de
traduction tout en faisant valoir Ioriginalité et la pertinence de sa
propre herméneutique confessante de la signification anthropolo-
gique de la démarche religieuse. C'est & nous qu'il revient d’expli-
quer & une génération & qui cela n’a pas été transmis, quel est I'art
de vivre que nous apprend I'Evangile. Au fond, c’est cela qui consti-
tue |'essentiel de ce qu’on appelle la « nouvelle évangélisation ».
Dans une conférence donnée lors du Jubilé des catéchistes en 2000,
le cardinal Ratzinger disait : « La vie humaine ne se réalise pas d’elle-
méme. Notre vie est une question ouverte, un projet incomplet qu’il
reste a achever et d réaliser. La question fondamentale de tout homme
est : comment devient-on un homme 2 Comment apprend-on I'art de
vivre 2 Quel est le chemin du bonheur 2 Evangéliser signifie : montrer
ce chemin, apprendre l'art de vivre. [...] La pauvreté la plus
profonde, c’est I'incapacité d’éprouver de la joie, le dégoit de la vie
considérée comme absurde et contradictoire. Cette pauvreté est
aujourd’hui trés répandue, sous diverses formes, tant dans les socié-
tés matériellement riches que dans les pays pauvres. [...] C’est pour-
quoi nous avons besoin d’une nouvelle évangélisation ; si I'art de
vivre demeure inconnu, tout le reste ne fonctionne plus. Mais cet art
n’est pas un objet de la science, cet art ne peut étre communiqué que
par celui qui a la vie, celui qui est /'Evangi/e en personne®. »

Il se pourrait bien, dés lors, que I"anthropologie devienne une
dimension capitale de nos démarches pastorales aujourd’hui. Que dit
de I’homme la fagon dont nous croyons en Dieu 2 Que dit de Dieu la
fagon dont nous considérons I'homme 2 Notre créativité pastorale
pourrait d'ailleurs trouver |& un champ trés important & explorer. A
Marseille, par exemple, nous avons décidé de proposer un accueil,
une fois par mois, des familles qui viennent d’avoir un enfant et qui
montent & Notre-Dame-de-la-Garde pour le présenter. C'est une
démarche toute simple qui permet de renouer avec une tradition
séculaire et qui facilite le chemin vers une éventuelle demande baptis-
male. Et 'on pourrait trouver bien d’autres exemples d'initiatives
pastorales qui tentent de tisser des liens nouveaux entre ce que vivent
concrétement les générations d’aujourd’hui et la longue Tradition
sacramentelle de I'Eglise.

33



REFLEXIONS
|

34

Les figures de la mission a travers |'histoire

Nous ne sommes pas les premiers & nous soucier de I'annonce
de I'Evangile. Le recul de I'histoire peut nous aider & mieux saisir
I'originalité de notre situation et aussi nous permettre de puiser dans
cette longue Tradition de quoi répondre aux besoins et aux appels
d’aujourd’hui. On peut trés schématiquement repérer, dans les vingt
siecles d’histoire du christianisme, quatre grandes étapes dans la
compréhension et le développement de I'agir missionnaire .

Le temps de la dilatation

Dans le corpus néo-testamentaire, on trouve des présentations
rédactionnelles diverses de I’envoi en mission et I'usage d’un vocabu-
|laire varié pour |'exprimer, avec cependant deux accentuations parti-
culiéres, non exclusives I'une de I'autre : celle du corpus paulinien sur
la notion de proclamation ; celle du corpus johannique sur la notion
de témoignage. L'un souligne la nécessité fonciére de I'annonce de la
Bonne Nouvelle (« Malheur & moi si je n’annonce pas I'évangile », [1
Co 9, 16]) ; I'autre souligne I'envoi du Fils par le Pére et de I'Esprit
par le Pére et le Fils, et comprend cette « mission trinitaire » comme la
source et le fondement de I'envoi des discip|es en mission (« En vérité,
en vérité je vous le dis, qui recoit celui que [‘envoie me regoit et qui
me recoit recoit celui qui m’a envoyé » [Jn 13, 20] ; « Comme le Pére
m’a envoyé, moi aussi je vous envoie » [Jn 20, 21]).

Pendant les trois premiers siécles, I'essor des communautés
chrétiennes est rapide et les Péres de I'Eglise n’hésitent pas & tirer de
cette rapidité un argument apologétique. Je voudrais surtout souli-
gner, pour cette période, que le vocabulaire utilisé par les Péres n’est
pas tant celui de la mission, que celui de la diffusion, de la « dilata-
tion » : c’est en vivant sa foi que I'Eglise en témoigne et que viennent
peu a peu la rejoindre ceux qui la voient vivre. Et les persécutions qui
semblent la décimer sont pour elle une occasion supplémentaire de
témoignage. Souvent, I'Esprit adjoint de nouveaux croyants sur le lieu
méme du martyre des chrétiens. Pas de « programme missionnaire »
ni de « méthode d’évangélisation » pour ces premiéres communau-



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

tés : seule une vie qui se dilate & la faveur du travail de I'Esprit, fot-
ce dans le sang des martyrs, semence de croyants (cf. Tertullien).

Le temps de la chrétienté

Méme si la « dilatation » des communautés chrétiennes avait
bénéficié, malgré les persécutions, des infrastructures politiques et
économiques de |'Empire romain, ce n’est qu’avec la conversion des
empereurs eux-mémes, Constantin et surtout Théodose (379-395),
que la situation va peu & peu changer. L'expansion du christianisme
se confond, apparemment du moins, avec celle de la puissance poli-
tique. En Occident, I'effondrement de I'Empire sera progressivement
compensé par la naissance de la chrétienté. Mais celle-ci, organisa-
tion politique qui postule qu’en matiére religieuse la collectivité est
engagée par son chef, n’est pas équivalente & une réelle évangélisa-
tion. Les campagnes, notamment, restent longtemps attachées aux
cultes traditionnels, paganus désignant tout autant le paysan que le
paien. Il faudra, outre les efforts de Martin de Tours (+ 397) et de
quelques autres, le travail laborieux et la présence charitable des
moines pour gagner les campagnes & I'Evangile.

La jonction qui s'établit, notamment avec |'Empire restauré par
Charlemagne (800), entre le politique et le religieux, aboutit a
confondre de facon ambigué la mission de I'Eglise avec la défense et
I'expansion de la chrétienté. Lintégration & la Romania, a la culture
latine et aux lois impériales, devient en effet un objectif commun &
'Empire et & I'Eglise. Le huitiéme canon de la « Capitulation des terri-
toires saxons » au temps de Charlemagne est on ne peut plus expli-
cite : « Quiconque n’étant pas baptisé se trouvera parmi les Saxons
et refusera, voulant rester paien, de se faire bapfiser, qu’on le mette
& mort. » Cette confusion regrettable et redoutable se trouvera encore
renforcée lorsque les deux entités seront menacées par I'expansion
guerriére et fulgurante de l'islam (632 : mort du Prophéte ; 732
Poitiers !). Ladversaire nest plus désigné que comme un « infidéle »
et la guerre devient d’autant plus légitime qu’elle est fondée sur des
motifs religieux! Dés lors, 'Occident chrétien développera des
Croisades (concile de Clermont en 1095) mélant politique et religion,

35



REFLEXIONS
|

36

épopée militaire et exaltation prosélyte, creusant de plus en plus la
distance entre chrétiens latins et chrétiens byzantins.

Pendant ce temps, ces chrétiens de I'Empire byzantin, protégés
par le code de Justinien (527-565) ont vécu tout autrement la ques-
tion de I'annonce de I'Evangile. Affaiblies par des querelles dogma-
tiques trés dures qui furent la cause de nombreuses divisions, de
I'arianisme au monophysisme en passant par le nestorianisme, les
communautés chrétiennes ne semblent pas avoir déployé d'efforts
particuliers d’évangélisation avant I'envoi des fréres thessaloniciens,
Cyrille-Constantin et Méthode auprés des Slaves de la Grande
Moravie (863). Mais au lieu de penser leur christianisation sur le
modele d’une intégration linguistique et liturgique (comme c’était le
cas en Occident), on privilégia au contraire la langue slave des
nouveaux chrétiens et l'on favorisa la constitution d'Eglises nationa-
les jouissant d’une relative autonomie par rapport au patriarcat de
Constantinople. Plus tard, le Grand Schisme de 1054 viendra accroi-
tre la distance entre I'Eglise romaine et les patriarcats orthodoxes.

Toutefois, alors méme que la chrétienté se trouve en quelque sorte
« assiégée » par |'islam, on assiste, au xi* siécle, & un nouvel appro-
fondissement de la dynamique missionnaire. Aprés la naissance, avec
les Croisades, d’ordres religieux appropriés, ordres militaires et ordres
hospitaliers, voici que surgissent, avec saint Frangois (1181-1226) et
saint Dominique (1170-1221), des ordres mendiants. Le sursaut évan-
gélique qu'ils vont entraiiner transformera peu & peu la fentation de
repli sur soi en audace de témoignage, le désir de conquéte en soif de
rencontre, au risque du martyre. En 1219, Francois rencontre le sultan
Malik-al-Kamil & Damiette au cours de la cinquiéme croisade et en
1250, le dominicain R. Martin fonde en Espagne une école de langues
orientales, au moment méme ou, sous |'impulsion de Raymond de
Penafort, les dominicains se lancent dans la traduction latine du Coran
et dans des controverses avec les musulmans.

Il est également impressionnant de relire le travail des franciscains
(comme par exemple Raymond Lulle [1235-1316]) et des dominicains,
que ce soit en Méditerranée, aux prises avec |'islam, ou bien en Asie,
aux prises avec |'Empire mongol, qui en 1279, avec la chute de la
dynastie chinoise des Song, s'étend du Pacifique & la mer Noire. La
grande peste et I'effondrement de cet Empire mongol sous la poussée
de Tamerlan (1336-1405) anéantirent, au siécle suivant, cet élan. Mais



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

le xie siecle, siecle intermédiaire, a préparé une nouvelle étape dans
Ihistoire de I'Eglise missionnaire : celle des missions proprement dites.

Le temps des missions lointaines

L'Europe, avec son foyer latin et son foyer byzantin, vécut avec
frayeur la chute de Constantinople en 1453. Seule la bataille de
Lépante en 1571 parviendra d la rassurer. Mais au méme moment,
elle part a la conquéte du monde, au-deld des mers. Portugais et
Espagnols créent des patronats en Afrique, en Amérique du Sud et en
Asie. Le traité de Tordesillas, le 7 juin 1494, fixe les limites de leurs
zones d'influence. Chargés par le Saint-Siége de la juridiction tempo-
relle et spirituelle de ces nouveaux territoires, les souverains portugais
et espagnols font appel aux ordres religieux, aux jésuites en particu-
lier (Francois-Xavier, Mattéo Ricci, Robert de Nobili, entre autres).

'identification entre I'Eglise et I'autorité politique fut en bien des
points néfastes, légitimant tout autant des pratiques esclavagistes que
des exterminations culturelles. On sait qu’il y eut heureusement des
hommes pour lutter contre un tel systéme d’exploitation que caution-
nait une évangélisation forcée. Bartholomé de Las Casas et son ainé
Antonio Montesinos, puis Vitoria (1483-1546) marquent ce courant
de résistance et engagent, surtout avec ce dernier, un effort de
réflexion philosophico-juridique sur la fagon d’annoncer |'Evongi|e.
S'inspirant de la réflexion de Thomas d’Aquin (1225-1274) sur la
valeur en elles-mémes des réalités humaines, Vitoria en déduisit que
'Etat comme tel ne saurait &tre sollicité pour la mission et que donc
ni linfidélité ni les péchés des hommes ne pouvaient servir de
prétexte & une intervention armée du pouvoir politique.

Un peu plus d'un siécle plus tard, ofin de soustraire les activités
missionnaires au pouvoir colonial, Grégoire XV fonda, le 6 janvier
1622, un nouveau dicastére chargé de la diffusion de la foi dans le
monde, la Propaganda Fide. Assez modeste au départ, ce nouvel
instrument, doté quelques années plus tard d’une imprimerie poly-
glotte et d’un collége de préparation des missionnaires, devait cepen-
dant ouvrir une nouvelle ére dans I'histoire des missions.

Les nombreuses congrégations missionnaires qui naquirent au
xix® siécle s'inscrivent dans cette dynamique de missions vers les terres

37



REFLEXIONS
|

38

lointaines, dynamique que renforcérent les difficultés de I'Eglise en
Europe, du schisme de la Réforme a la Révolution frangaise. Peu &
peu, de jeunes Eg|ises naquirent, puis se développérent par elles-
mémes, accompagnant souvent les mouvements de décolonisation.
Dans le méme temps, traversé par un profond processus de séculari-
sation, 'Occident prenait conscience du fait que la dimension
missionnaire de I'Eglise ne saurait &tre réduite au bon développement
des missions lointaines et que I'Eglise fout entiére était en responsa-
bilité missionnaire, alors que I'on pouvait avoir tendance & faire des
missions |'affaire de spécialistes, appartenant & des ordres religieux
appropriés. C'est ce mouvement que va confirmer et considérable-
ment amplifier, en 1957, I'encyclique de Pie XII, Fidei donum, qui
constitue un appel & I'ensemble de I'Eglise pour qu’elle prenne ses
responsabilités dans la mission ad gentes.

Le temps du renouveau apostolique

Lencyclique Fidei donum fut publiée le jour de Paques (21 avril)
1957, alors que Pie XII arrivait presque au terme d’un long pontificat
qui avait commencé & |'orée de la guerre en 1939 et devait s’ache-
ver I'année suivante en 1958. Dans cette encyclique, il lance un appel
vigoureux & l'ensemble de I'Eglise afin que tous participent & I'effort
missionnaire. La grande nouveauté de I'encyclique, celle par laquelle
elle annonce et prépare la réflexion de Vatican Il est bien la : faire
prendre conscience & toute I'Eglise qu’elle est missionnaire, que c’est
& son identité la plus profonde, comme le dira plus tard Paul VI dans
Evangelii nuntiandi (1975). Pie Xl en appelle & la responsabilité
collégiale des évéques par rapport & la mission, notion qui sera
renforcée par le décret Ad gentes du concile Vatican I, lorsque celui-
ci rappellera que « tous les évéques [...] ont été consacrés, non seule-
ment pour un diocése donné, mais pour le salut du monde entier »
(n° 38). Le concile Vatican Il (1962-1965) accentuera le passage
d'une théologie des missions & une théologie de I'Eglise missionnaire
et favorisera une «responsabilité collégiale » de la mission. La
mission n'est pas une activité de I'Eglise parmi d’autres, elle est sa
maniére d’étre, sa vocation, son identité.



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

En plein concile, la premiére encyclique de Paul VI, Ecclesiam
suam, publiée le 6 aolt 1964, a réalisé deux opérations trés impor-
tantes quant & la théologie de la mission : d’une part, elle conjugue
I'annonce et le dialogue (colloquium) comme deux aspects indisso-
ciables de I'agir ecclésial (« IEglise se fait parole, I'Eglise se fait
message, /'Eg/ise se fait conversation », § 67), d’autre part elle fonde
une théologie dialogale de la mission sur une théologie dialogale de
la révélation. C'est parce que nous confessons que la proposition
d’alliance est la voie dialogale (« dialogue de salut ») choisie par
Dieu pour se révéler (« L'histoire du salut raconte précisément ce
dialogue long et divers qui part de Dieu et nove avec 'homme une
conversation variée et étonnante », § 72) que nous comprenons que
la mission de I'Eglise, s'ajustant au geste de Dieu, est elle-méme
appelée a prendre la forme d'un dialogue, dans I'amitié et le service :
« Le climat du dialogue, c’est I'amitié. Bien mieux, le service » (§ 90).

Quelques années plus tard, en 1979, Jean-Paul Il lance & Nowa
Huta la dynamique de la nouvelle évangélisation que le cardinal
Ratzinger, dans le texte déja cité de 2000, présente ainsi: « La
nouvelle évangélisation signifie : ne pas se contenter du fait que, du
grain de sénevé, a poussé le grand arbre de I'Eglise universelle, ne pas
penser que suffit le fait que, dans ses branches, toutes sortes d’oiseaux
peuvent y trouver leur place, mais oser de nouveau, avec I'humilité du
petit grain et en laissant & Dieu le moment et la maniére dont il gran-
dira (Mc 4, 26-29). Toutes les grandes choses commencent par un petit
grain et les mouvements de masse sont toujours éphémeres. [...] Un
vieux proverbe dit : “Le succés n’est pas un nom de Dieu”. La nouvelle
évangélisation doit se soumettre au mystére du grain de sénevé et ne
doit pas prétendre produire tout de suite le grand arbre. Nous vivons
tantét dans la trop grande sécurité du grand arbre déja existant, tantét
dans I'impatience d’avoir un arbre plus grand, plus vigoureux ; nous
devons au contraire accepter le mystére que I'Eglise est & la fois le
grand arbre et le grain minuscule. Dans I'histoire du salut, c’est
toujours a la fois le Vendredi saint et le dimanche de Paques... 7 »

Devenu pape sous le nom de Benoit XV, il continuera & soute-
nir ce travail d’évangélisation dont notre génération est responsable
a l'égard de ceux qui viennent aprés nous en décidant la création
d’un dicastére qui lui soit consacré et en annongant la convocation

39



REFLEXIONS
|

40

d'un synode des évéques sur ce théme en 2012. Dans la ligne ouverte
par le Concile, il entend poursuivre également le nécessaire dialogue
avec les croyants d’autres religions en s'inspirant de la rencontre
d'Assise, dont Jean-Paul Il avait pris I'initiative le 27 octobre 1986,
journée cecuménique et interreligieuse de priére, de jelne et de péle-
rinage pour la paix.

Aprés ce vaste survol « & grandes enjambées », il nous faut
retrouver la « petite foulée » de nos préoccupations d’aujourd’hui.
Que retenir pour notre travail apostolique 2 Sans doute qu’a chaque
époque, les témoins de I'Evangile ont & apprendre que ce qui leur est
confié doit les transformer eux-mémes dans l'acte méme qui les
pousse d le transmettre & d’autres. Car des tentations existent toujours
sur les chemins qu’empruntent les pas du missionnaire ! Tentation de
frilosité ou de prosélytisme, tentation de confusion de I'action mission-
naire avec la poursuite d'intéréts politiques, tentations de ne pas
annoncer I'Evangile au préfexte que les semences du Verbe peuvent
suffire & ceux qui ne connaissent pas le Verbe ou, au contraire, tenta-
tion d'inculquer I'Evangile sans aucun respect ni pour la liberté de
ceux & qui 'on s’adresse ni pour ce que I'Esprit a déja déposé en eux
pour les préparer a le recevoir et que I'on ne saurait justement igno-
rer si 'on veut que la greffe prenne !

Conclusion

Aprés avoir dans un premier femps pris au sérieux le contexte
spécifique dans lequel nous avons & annoncer I'Evangile aujourd’hui,
en réfléchissant en particulier sur les mutations du rapport au reli-
gieux dans notre société, aprés avoir ensuite pris du recul et parcouru
le chemin des figures différentes qu’a prises la mission de I'Eglise au
fil de son histoire, je voudrais maintenant, en guise de conclusion,
nous inviter & prendre position en rappelant quelques éléments théo-
logiques sur la mission.

La mission n’est pas |'ceuvre de I'Eglise : elle est I'ceuvre de Dieu
a laquelle |’Eg|ise est appelée de maniére toute particuliére & coopé-
rer. Ce décentrement est trés important & réaliser. Au fil de son
histoire, I'Eglise a fait I'expérience du fait que I'ceuvre de Dieu dans



PROPOSITIONS THEOLOGIQUES ET PASTORALES

le monde la dépasse mais en méme temps la requiert ; le salut du
monde est cerfes sans proportion avec |'action de I'Eglise, mais nous
confessons que Dieu a voulu que I'ceuvre du salut ne se réalise pas
sans |'Eglise, tout comme I'ceuvre de I'incarnation ne se réalise pas
sans le fiat de Marie. C'est en ce sens que, comme je |'évoquais au
début & la suite d'Henri de Lubac, 'Eglise a toujours eu conscience
d'étre mystérieusement liée, c’est-a-dire selon le Mystére méme du
Christ, au salut du genre humain tout entier, se comprenant elle-méme
comme « nécessaire » au salut, non pas parce qu’elle en serait |'ori-
gine ni qu’elle en détiendrait la clé, mais parce qu’elle en est le sacre-
ment, fot-elle un petit troupeau dans le vaste monde . Nous avons vu
cependant que cefte prétention a pu entrainer, notamment dans
I'exercice des « missions », toutes sortes de dérives, dés lors que
I'Eglise s'est écartée de la seule maniére dont, d’aprés saint Paul, doit
étre vécue cefte « coopération au salut », & savoir sous le signe du
« ministére », c’est-a-dire du service de la relation de Dieu avec le
monde. Prendre position, c’est chercher quelle est la «tenve de
service » qu'il nous est demandé de revétir aujourd’hui.

L'un des services que nous demande le monde d’aujourd’hui et
spécialement peut-étre la génération dont nous parlons est celui de
'intériorité. Cette génération qui a grandi dans un espace saturé de
communications en fous genres est en méme temps marquée par une
grande solitude, d’autant plus lourde & vivre qu’elle est cachée sous
un flot incessant d’informations échangées. Comme pasteurs, nous
sommes souvent témoins de la détresse qui surgit dans des existences
lorsque I'on ne sait plus trouver le chemin de l'intériorité. Et ce n’est
sans doute pas le moindre défi de notre postorc1|e que de trouver les
voies permettant d’accéder & cette intériorité, & ce dialogue avec
I'héte intérieur, seul chemin vers un vrai dialogue avec ceux qui nous
sont donnés pour fréres.

Un autre service est celui de la résistance. Les idées dominantes
ne sont pas foujours les meilleures et il importe que nous sachions
aider & un discernement. Il s'agit d’abord de résister & I'anesthésie
générale provoquée par le flux non hiérarchisé des informations, le
subtil et pervers nivellement des problémes qu’entraine I'étonnante
irresponsabilité de certains médias. Le discernement que |'on attend
de nous consiste souvent a retrouver le sens de la personne, en se
situant & « hauteur de visage ». Comme le disait autrefois Emmanuel

4



REFLEXIONS
|

42

Levinas : « L'éthique est 'optique spirituelle. [...] Ce sont nos relations
avec les hommes [...] qui donnent aux concepts théologiques 'unique
signification qu’ils comportent?®. »

Dans le méme registre, il s'agit aussi de résister & I'idéologie de
la tolérance. Certes, la tolérance vaut mieux que l'intolérance, mais
elle peut devenir néfaste lorsqu’elle réduit les raisons de vivre dont
chacun est porfeur & un simple catalogue de valeurs. La tolérance
devient alors une subtile idéologie qui relativise les messages religieux
au prétexte que le meilleur combat contre I'intolérance consisterait &
décréter une neutralité de la société civile, cantonnant la religion & la
sphére privée ou ne « folérant », comme expressions publiques, que
celles qui tendent & montrer que « tout se vaut » I Comment voulez-
vous qu’une religion réduite & n’étre qu’un catalogue de valeurs soit
de quelque fagon attrayante pour les jeunes d’aujourd’hui 2 Croyez-
vous qu'il soit passionnant de repérer quelles sont « les valeurs que
nous avons en commun » avec d’autres religions et d’en déduire que
finalement, un dénominateur commun nous est accessible 2

Je crois que nous souffrons grandement de cette réduction des reli-
gions & des valeurs, « pour cause de tolérance ». Les jeunes dont nous
avons la charge attendent de nous que nous les invitions & une belle
aventure spirituelle, une aventure qui trouve son essor dans la rencon-
tre avec la personne de Jésus Christ et qui est susceptible de transfor-
mer la vie. lls n’oseront s’y lancer que s'ils trouvent en nous des person-
nes dont la vie a réellement été touchée et transformée par I'Evangile
du Christ, par la puissance de sa Parole et par la bonté de sa gréice.
C'est cela qu'il nous faut proposer, avec audace et inventivité. m



1 -Cf. Ernst TRoeurscH, « L'absoluité du christia-
nisme et ['histoire de la religion » (1902-1912),
dans GEuvres lll. Histoire et destin de la théologie,
Paris / Genéve, Cerf / Labor et Fides, 1996, p. 63-
177.

2 -Ernst  TROELTSCH, « Geschichte und  Meta-
physik », Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 8
(1898), p. 1-69 ;ici p. 52.

3-Pour une présentation plus détaillée de la
réflexion de Troeltsch et une prise de position a
son endroit, je renvoie a la premiére partie de mon
ouvrage : L'enjeu christologique en théologie des
religions. Tillich en débat avec Troeltsch, Paris,
Cerf, Cogitatio Fidei 227, 2003.

4 - On pourra relire avec profit a ce sujet le chapi-
tre VIl de Catholicisme. Les aspects sociaux du
dogme, Paris, Cerf, Unam Sanctam 3, 1941
(deuxieme édition).

5 - Joseph Moiner, « Avant-propos », Recherches
de science religieuse 63 (janvier-mars 1975), p. 8.

6 - Ibid, p. 8-9.

7 - Voir par exemple les travaux effectués sur ce
théme a la Maison méditerranéenne des sciences
de I'homme, notamment par Mohammed Tozy.

8 -Pour I'ensemble de ce paragraphe, je me
permets de renvoyer a mon article : « Théologie
chrétienne des relations interreligieuses » dans
Pierre Gibert et Christoph Theobald (dir.),
Théologies et vérité au défi de I'histoire, Louvain-
Paris-Walpole, MA, Peeters, 2010, p. 305-317.

9 - Jiirgen Hasermas, Entre naturalisme et religion.
Les défis de la démocratie, Paris, Gallimard, 2008.

10 - Jbid, p.13.
11 - Ibid, p. 14,

12 - Cf. Jiirgen HagermAS, Théorie de I'agir commu-
nicationnel, Paris, Fayard, deux tomes, 1987
[1981].

13 - Nouvelle édition : Jiirgen HagermAS, Joseph
RarzinGer, Raison et religion. La dialectique de la
sécularisation, Paris, Salvator, 2010.

14 - Notamment dans les Bampton Lectures de
1961 :Paul TiLLick, Le christianisme et les religions,
Paris Aubier-Montaigne, 1968.

15 - Jirgen Haservas, Entre naturalisme et reli-
gion. Les défis de la démocratie, op. cit,, p. 14.

16 - La Documentation catholique n° 2240 (21
janvier 2001), p.91.

17 - Pour ce paragraphe, je renvoie a mon article :
« Les figures de la mission a travers I'histoire »,
Jeunes et Vocations n°115 (novembre 2004),
p.31-39.

18 - La Documentation catholique, op. cit., p.92.

19 -Hans Urs von BALTHASAR, L'engagement de
Dieu, Paris, Desclée, 1990, notamment p. 139-143.

20 - Emmanuel Levinas, Totalité et infini. Essai sur
['extériorité, The Hague / Boston / Lancaster,
Martinus Nijhoff Publishers, 1961, p.51.

43



LA CROIX
le
qui vous surprend...

« 100 %
digitale »

www.la-croix.com

Votre journal L'accés a
en ligne + tous |es’c9ntenus
(6 numéros numériques
par semaine) de LA CROIX

=15%.....

(180¢ par an)

PROFITEZ VITE DE CES OFFRES D’ABONNEMENT AVEC
VOTRE CODE OFFRE B170419

Par téléphone : 0 825 825 832 (0,15 € TTC/min)

Du lundi au vendredi, de 8h30 3 1

ou par internet : wwwala- croux.comlabo
en précisant le code B170419




.J.—M. Donegani et J.-M. Aveline
dialoguent avec |'auditoire

Sr Nathalie Becquart : Je vous remercie pour ces belle contri-
butions ! Vous allez maintenant tous deux dialoguer avec I'assem-
blée. Des questions parvenues d la table tournent autour de la culture
des jeunes, de I'état de ce monde que certains trouvent parfois dépri-
mant. Que faire et comment réagissez-vous a ces débats 2 Comment
repenser I'évangélisation dans ce nouveau contexte 2

M. Jean-Marie Donégani : Je vais commencer par un certain
nombre de questions qui sont des inferpellations concernant la
mission de |'Eglise et aussi des remises en cause de ce que vous avez
cru enfendre dans mes propos. J'ai insisté sur les attentes des jeunes
et on me demande : « L'Eglise est-elle dépendante de tout cela @ » La
mission de I'Eglise n’est peut-étre pas de répondre & des attentes. De
la méme fagon, je reprends une question qui m’a été transmise : « S'il
faut accepter de ne pas faire des disciples, alors que fait-on ici 2
Que devient alors le fameux : “Allez, de toutes les nations faites des
disciples” 2 »

Concernant ce type d'interrogation, je ne souhaite pas vous
donner de conseils ou prendre des postures en indiquant ce qu’est la
mission de I'Eglise ; I n’est pas mon propos. Je vous ai dit ce qu'il en
était de la culture des jeunes afin, qu’indépendamment de votre expé-
rience extrémement riche, vous ayez quelques informations fiables et
objectives rassemblées & partir des enquétes sociologiques dont on
dispose.

45



REFLEXIONS
|

46

Cela veut dire que, dans tout ce que je vous ai présenté, il y a
des attentes et il est possible de déceler dans les signes — peut-étre
négatifs de cette culture — des éléments qui permettent de les retour-
ner. Il y a des oui et des non & dire & cette culture. En tous cas, |'in-
siste, il y a une attitude nécessaire d’emblée pour entrer en contact
avec les jeunes dont j'ai parlé : passer par leur langage, leur anthro-
pologie, méme si c’est pour la déplacer.

Ainsi, 'un de vous écrit: « Il est étonnant de penser qu’étre
disciple s’opposerait a honorer le devenir sujet et que par ailleurs, on
puisse opposer la splendeur de la vérité a I'authenticité. » Ce n’est
pas du tout ce que j'ai voulu dire, alors je vais reprendre. J'ai dit, a
propos de la pastorale de I'engendrement proposée par Philippe
Bacq et Christophe Théobald qu'il y a, dans la maniére dont I'Eglise
s'adresse au monde, certes |'invitation & étre disciple du Christ. Mais
il y a peut-&tre aussi un message pour fous ceux qui ne souhaitent pas
forcément étre disciples du Christ, « & tous les hommes de bonne
volonté ». Lumen gentium évoque un certain nombre de cercles
concentriques ou plus exactement décentriques dans I'ordonnance
des rapports & I'Eglise. Lorsque Lumen gentium parle de « 'ordina-
tion au peuple de Dieu, de tout homme de bonne volonté et qui cher-
che Dieu d’un cceur sincére », lorsque ce texte rappelle qu'il y a les
catholiques, les chrétiens, ceux qui n’ont pas encore découvert I'Evan-
gile, etc., cela signifie que I'Eglise est concernée par tous ceux-ld, et
non pas seulement par le premier petit cercle. On peut, en tant que
spécialiste et responsable de |'institution, ne s’intéresser qu’a ce cercle
des catholiques convaincus. Mais je crois que c’est contraire a |'esprit
de ce texte. Ce que |'ai rappelé, c’est simplement que |'on constate
des aftentes et un inférét & I'égard du message de I'Eglise qui dépasse
le cercle des adeptes. Je crois que, dans les besoins spirituels qui s'ex-
priment, dans les demandes d'intervention qui sont adressées a
I'Eglise, une attente se révéle qui n’est pas seulement de l'ordre de
« faire des disciples ». Cela ne veut pas dire qu'il n’y ait pas un lien
entre « reconnditre les enfants du Royaume » et appeler & étre disci-
ple. Mais il faut admettre qu’entre les étres, il peut y avoir des signes
du Royaume, des signes du Salut qui sont en eux mais qui ne passent
pas forcément par 'appartenance & |'Eg|ise et qui demandent & étre
reconnus et confirmés. Cette reconnaissance engage plus loin a
considérer, de maniére ouverte et humble, qu’on ne sait pas ce qu’est



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

I'Eglise, qu’on ne sait pas qui est dedans ou dehors et que d'ailleurs
ce tri ne nous regarde pas.

Concernant la signification du « devenir sujet », on peut rappe-
ler que cette demande est présente en tout étre. Il n’est pas possible
d’étre homme sans étre inscrit, par une abscisse et une ordonnée,
dans la filiation et la génération. Méme s'il y a diverses maniéres de
concevoir l'identit¢é de I'homme, diverses maniéres d'étre pére et
mére, comme nous |'apprennent les observations ethnologiques.
Rappelons que notre voie & nous est particuliére, que la forme de
famille notamment que nous connaissons en Occident est une voie
parmi d’autres et ne résume pas toute 'humanité dans tous les temps
et dans tous les lieux. Certes, on peut affirmer que, pour étre sujet, il
faut avoir conscience de I'altérité, qu’il n’y a pas de singularité, pas
d’unicité, sans la rencontre de I'altérité, et que cela est valable pour
tout homme. Mais on ne peut pas dire pour autant que cette « sujé-
tion » au sens de « devenir sujet » passe par |'autorité a laquelle nous
sommes accoutumés. Et cette conscience & la fois de I'universalité du
besoin de devenir un étre vraiment vivant et de la relativité de la voie
occidentale et notamment chrétienne pour y parvenir est une cons-
cience qui doit nous retenir de juger ex cathedra de la validité de
chaque forme de vie. On peut rappeler ici la distinction introduite par
Ernst Troeltsch entre I'absoluité et la normativité du christianisme.
Labsoluité du christianisme, c’est la voie classique de I'apologétique
qui tire la validité de cette affirmation du caractére divin de la
Révélation. La normativité, c’est |'affirmation que la religion chré-
tienne revét la plus haute signification pour nous, occidentaux et
modernes, parce qu’elle est la manifestation la plus intense de la reli-
giosité personnelle. La normativité est une absoluité d’ordre pratique
ou confluent la vraisemblance de la vérification et la décision du sujet.

Sr Nathalie Becquart: A propos du lien entre foi et culture,
Eglise et monde, et autour de cette question de « faire des disciples »,
certains demandent : « Est-ce que le réle de I'Eglise est de transmet-
tre la foi pour faire des disciples 2 » Comment penser une autre arti-
culation entre ceux qui vont devenir disciples et ceux qui vont rencon-
trer 'Eglise & un moment donné - et cela les aidera peut-étre a vivre
— sans rester dans le cercle des proches, comme certains de ceux qui
ont été guéris par Jésus et sont repartis ¢

47



REFLEXIONS
|

48

P. Jean-Marc Aveline : Pour creuser je dirais : la vocation de
I'Eglise est d'étre au service de la relation que Dieu veut établir avec
le monde. Il ne lui revient pas de dire ce que Dieu veut faire avec le
monde ; elle sait que cefte proposition est d’Alliance. C'est ainsi
qu’elle a regu la foi de sa racine juive. Elle sait, selon sa racine juive
qu’il y a une Alliance particuliére (mosdique et abrahamique) et une
Alliance générale, (adamique et noashique). Donc elle sait que
I'Alliance, qui est avec Abraham et avec Moise, est au service d’'une
Alliance avec I'humanité, avec Adam — cf. saint Irénée. La question
n‘est pas de savoir, précisément, quel réle I'Eglise va jouer la-
dedans ; elle est au service d’une relation qui la dépasse mais qui est
nécessaire. La est le nceud. L'Eglise est nécessaire et elle confesse
qu’elle est nécessaire au salut. Il faut oser dire cela. C'était le chapi-
tre 7 de Catholicisme d’Henri de Lubac. L'Eglise est nécessaire au
salut ; non pas parce qu'elle en détiendrait la clef, non pas parce
qu'elle arbitrerait en douaniére de l'au-dela: « Vous, vous étes
sauvés ; vous, vous ne ['étes pas. » Ce n’est pas comme cela qu’elle
est nécessaire au salut. Elle est souvent percue comme cela et on voit
bien tout le tort que cela fait.

En revanche, si on dit qu’elle est nécessaire au salut c’est que
nous confessons que Dieu, qui aurait pu s’y prendre autrement, a
choisi de lier & I'acte du salut, dont nous confessons qu’il est opéré de
facon définitive et totale dans la vie, la mort et la résurrection du
Christ, la coopération d’hommes et de femmes qui seraient témoins
de I'accomplissement du Salut en Christ et ce sont eux qu’on appelle
qu'on appelle « Eglise ». C'est parce que Dieu I'a voulu, non pas
parce qu’elle I'a voulu, ni parce qu’elle en détient la clef. Mais parce
qu'elle est appelée « ecclésia », elle est appelé & étre une assemblée
qui confesse que oui, ce qui est arrivé en cet homme Jésus de
Nazareth nous concerne, vous concerne tous. Que nous soyons chré-
tiens ou non, occidentaux ou asiatiques, fous, fous sommes concernés
par ce qui est arrivé & ce Jésus que nous appelons Christ et que nous
confessons comme Messie. Comme le disait Bernadette Soubirous :
« Je ne suis pas chargée de vous le faire croire, je suis chargée de
vous le dire. » Et si je transpose ce « Je suis chargée de vous le dire »,
ecclésialement cela veut dire: je suis chargée de faire en sorte
qu'existe cette Eglise, ce peuple de témoins, fot-ce en de toutes peti-
tes communautés précaires et minoritaires. Aujourd’hui, nous



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

sommes chargés de faire en sorte qu’existent ces petites communau-
tés, qui célébrent, prient, servent, annoncent — qui exercent au fond
les tria munera : le service, I'annonce, la célébration. Voila pourquoi
il y a une Eglise. Dans le dessein salvifique de Dieu pour le monde,
fous ne sont pas disciples au sens « appartenant & cette Eglise ».
Mais, dans le dessein salvifique de Dieu pour le monde, I'Eglise est
rendue nécessaire par Dieu lui-méme et cette nécessité, elle la vit dans
le service, la liturgie, la célébration des sacrements, dans I'annonce,
le témoignage.

Sr Nathalie Becquart : En toile de fond, derriére tout ce débat,
il y a pour beaucoup des participants, acteurs de la pastora/e des
jeunes en France aujourd’hui, cette interrogation : « Et nous dans tout
cela, en responsabilité concréte sur le terrain, quel est notre réle 2
Que faire et comment évangéliser concrétement les jeunes aupreés de
qui nous sommes envoyés ¢ »

P. Jean-Marc Aveline : Prenons trois points et essayons de les
traduire dans nos réalités d’auménerie. La proposition de liturgie, la
proposition de priére (cela rejoint le besoin d'intériorité), la notion de
service. Il nous faut étre créatifs. Pensons, par exemple & ceux qui ont
& coeur de passer une soirée de temps en temps & distribuer de la
nourriture & des SDF. Il ne s'agit pas de récupérer dans le giron de
I'auménerie la dimension altruiste, humanitaire, mais de pointer que
cet acte-la, profondément humain, n’est pas étranger & ce que nous
confessons du Christ. Méme chose pour la priére, pour le service,
pour le #émoignage. Il s'agit d’étre un témoin authentique ; c’est cela
qui est visé. Dans nos travaux pastoraux, nous voyons qu’il est possi-
ble & des jeunes de rencontrer d’autres personnes qui sont des repé-
res possibles, & cause de leur itinéraire, de leur témoignage. Ceci qui
est profondément humain n’est pas étranger & la confession chré-
tienne, comme le rappellent les grands textes conciliires — cf.
Gaudium et spes : « Les joies et les tristesses, les angoisses... » ; fina-
lement rien n’est étranger.

Reste & trouver la fagon de mettre en valeur ce qui correspond
& ce que nous nous confessons &tre la vocation de I'Eglise, dans le
plan divin de salut.

49



REFLEXIONS
|

50

M. Jean-Marie Donegani: Jajoute ceci: si {‘ai insisté sur le
témoignage & partir des enquétes dont je vous ai parlé, c’est pour
souligner le probléme de la méfiance générale des jeunes a I'égard des
institutions, des proclamations anonymes — qui ne se font pas en
premiére personne ou en nom propre. Ce qui les intéresse est le spiri-
tuel, car ce qui les intéresse vraiment est comment devenir humain et
plus humain. C'est par ce genre de signature que quelque chose d'un
message anthropogénétique peut passer. Voild comment « ¢a » a fait
de 'homme, comme « ca » peut faire de 'homme et comment moi je
peux en témoigner. Je vous disais qu’aujourd’hui comme toujours, mais
on I'a oublié, la vérité est un échange entre un tenir et un recevoir.
C'est-a-dire que « ¢a » se fait dans la relation et pas hors relation.

Certains d’entre vous insistent sur |'autorité. Cette génération
n’a rien contre |'autorité¢, me semble-t-il. Elle a quelque chose contre
I'anonymat et contre le caractére impersonnel de certaines procla-
mations. C’est tout. Si |'autorité consiste & devenir auteur, elle inté-
resse évidement toute personne.

P. Jean-Marc Aveline : Une question sur expérimenter le silence
et l'intériorité. « Comment vaincre la peur qui nous fait choisir
presque a coup sir le divertissement 2 »

Pour ma part, ce qui me permet de choisir ce chemin-la est la
conscience qu’au fond, dans le silence et I'intériorité, je suis attendu.
C’est un rendez-vous que Dieu me donne. Nous en avons tous fait
I'expérience, un jour ou |'autre ; se souvenir de cette expérience est
une bonne fagon de se motiver pour la reconduire. Peut-étre est-ce
une chose pour laquelle il faudrait trouver une bonne pédagogie afin
de rendre cette expérience possible aux jeunes que nous fréquentons.
Le silence de la priere est le lieu d’'un rendez-vous ; et, si je suis
attendu, cela me donne une autre motivation.

Des questions sur |'atomisation des propositions, sur le risque de
perdre ce qu’est une Eglise alors qu'il faut diversifier les approches et
les propositions pour rejoindre les uns et les autres la ou ils en sont.
Bref, comment éviter d’une part le piege de I'atomisation et d’autre
part celui aussi de I'uniformité ou « du rouleau compresseur » 2 Je
n’ai pas la réponse !

A Marseille, on essaie de faire en sorte qu'il y ait au moins une
concertation, au moins un conseil. Mais sur le fond, il faut que j'aie



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

confiance en la fagon dont un autre que moi travaille — méme s'il est
chrétien autrement que moi — et que je puisse avoir confiance en la
valeur de ce qu'il propose. Nous aurons tous les deux, par fidélité &
ce que nous proposons, par respect vis-d-vis de ceux & qui nous le
proposons, la nécessité et le devoir d’en parler ensemble. C'est une
condition de base. Je fais confiance & la fagon dont quelqu’un d’au-
re annonce I'Evangile — et je demande si possible la réciprocité ; cela
suppose, si I'on veut que cela puisse marcher, que nous fassions de
femps en temps une évaluation, une rencontre, et que parlions du
sens de nos propositions.

A Marseille, nous avons pour le moment trouvé ceci ; c’est peu
mais cela ne vaut pas que pour la pastorale des jeunes. Nous avons
lancé une rencontre de prétres quatre fois par an. Pour le moment, ¢ca
se passe comme cela : célébration des Vépres, temps d’adoration
guidé par une méditation sur I'Evangile — des Vépres ou de celui du
dimanche venant — puis un temps de partage assez long, a 4-5
personnes. Puis on choisit deux prétres qui développent des initiatives
pastorales trés différentes et on leur demande d’argumenter : & quoi
cela correspond 2 Pourquoi 2 Cela donne suffisamment & penser.
Depuis peu, il y a un débat ensuite ; mais au début ce n’était pas
nécessaire et il ne valait mieux qu'il ny en ait pas. Puis repas. Ce
n’est pas grand-chose, mais il faut passer par la ; peut-étre faudra-t-
il améliorer la proposition car le risque que souligne votre question
est grond.

Une autre question : « L'atfitude des médias vis-a-vis de I'Eglise
ne rend-elle pas difficile I'annonce de la nouveauté de I'Evangile 2 »

Oui ; je pense que c’est bien Michel Rocard qui disait il y a peu
en lien avec les médias : « Viraiment il y aurait besoin d'état géné-
raux. » Cette profession aujourd’hui donne I'impression que ceux qui
la pratiquent sont, par le fait méme qu'ils pratiquent cette profession,
dégagés de toute responsabilité. Je rends hommage aux gens de La
Croix, aux journalistes qui font un vrai travail. En méme temps, 'ob-
serve avec grande inquiétude une déresponsabilisation. Quand on
voit l'importance qu’a prise I'information radio ou télévisée dans les
vies de beaucoup de nos contemporains, il y a de quoi s'inquiéter.

A propos de I'institution Eg|ise : « Comment concilier I'accom-
pagnement de jeunes en recherche et I'accompagnement de jeunes
en besoin de repéres 2 »

51



REFLEXIONS
|

52

Il faut essayer d’avoir pour les autres les mémes gestes que ceux
dont nous avons expérimenté qu'ils étaient ceux de Dieu pour nous ;
patience, délicatesse, le fait de revenir : alliance proposée, refusée et
'alliance reproposée sans résignation & nos ruptures d’alliance. C'est
une question qui rejoint profondément notre attitude spirituelle. On ne
peut faire bien pastoralement que si I'on part de I'expérience que I'on
a de la fagon dont Dieu s’y est pris avec nous. Donc on cherche s'il
faut poser des repéres maintenant ou au contraire étre patient ; mais
il n’y a pas de réponses automatiques & cela.

« Quel rapport parait possible entre une vérité révélée dans la
foi et une authenticité recherchée et vécue 2 Comment tenir le grand
écart sans renoncer ni a l'une ni a l'autre 2 »

Le fait que nous confessions un Dieu qui se révéle mériterait
d'étre théologiquement approfondi. Nous confessons qu'il y a une
Révélation. Nous confessons que notre Eglise n'est pas uniquement le
produit du besoin spirituel des hommes mais qu’elle reléve aussi d’un
appel transcendant, d’une révélation. Elle n’est pas le point d’aboutis-
sement du développement dans ['histoire du sentiment religieux ou du
besoin spirituel. Elle vient d’'une révélation qui interrompt le discours
religieux de I'humanité. La Parole de Dieu est quelque chose qui inter-
rompt le discours sur Dieu, et en particulier le discours sur les idoles.

Il faut revenir au judaisme, il faut revenir aux racines de notre
foi. Il y a révélation. Or nous, nous sommes un peu anesthésié la-
dessus comme s'il y avait un certain nombre de religions, des reli-
gions parmi d’autres, des sagesses plus ou moins constituées, liées &
des cultures encore une fois. Comme si nous avions oublié que la
Parole de Dieu avait un jour interrompu les discours humains sur
Dieu. A ce propos, un livre important, celui d'Eberhard Jiingel, Dieu
mystére du monde : une pensée remarquable, celle de Karl Barth
(grand théologien protestant, dont les volumes couvrent la surface
d’une étagére !). On demandait & Jean XXIIl: « Quel est le plus
grand des théologiens du xx siécle 2 » Il avait réflechi et dit : « Je
crois qu'au xx siécle, le plus grand des théologiens n’est pas un
catholique, c’est Karl Barth. » On rapporte cela a Karl Barth qui
répond : « Alors je commence a croire a 'infaillibilité pontificale ! »

Donc une révélation. C'est ce que 'on doit & Barth, et on 'a un
peu oublié, anesthésié. Il y a une parole de Dieu qui interrompt les



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

discours humains sur Dieu. Il faudrait approfondir ; c’est difficile pour
la raison de penser qu’elle ne boucle pas sur elle-méme. Je vous invite
a lire également la controverse entre Joseph Ratzinger et Jirgen
Habermas & Munich en 2004 sur les pathologies de la raison et les
pathologies de la religion. En tous cas, il y a une altérité fondamen-
tale et peut-étre est-ce a retenir au niveau pastoral.

« Parler du dialogue tel que le concevait Ecclesiam Suam (§ 72)
de Paul VI. » Ce texte est le premier texte du magistére catholique &
utiliser le mot colloquium traduit par dialogue. Mais en réalité il dési-
gne le colloquium de salut, dialogue que Dieu d’abord engage avec
'humanité. La teneur théologique de ce dialogue concerne l'initiative
de Dieu a I'égard de I’humanité. C'est parce que nous confessons que
Dieu se révéle sous ce mode-ld, que nous comprenons que la forme
de la mission de |’Eg|ise est, elle aussi, « dialogale ».

P. Jean-Marc Aveline: Questions sur le texte de Joseph
Ratzinger sur la nouvelle évangélisation — cf. La Documentation
catholique du 21 janvier 2001. Ne considére-t-on pas le Christ
comme l'unique chemin qui vaille pour la recherche du bonheur 2
Derriére les propos du cardinal Ratzinger au début de ce trés beau
texte sur la nouvelle évangélisation, I'idée n’est pas que le chemin des
chrétiens soit I'unique qui vaille, car Dieu seul sait comment il ouvre
& chacun la voie du bonheur. Mais ce que les chrétiens confessent,
c’est que, quel que soit le chemin, s'il est un chemin de vérité, il s’ap-
puie sur I'unique rocher qu’est Dieu. En hébreu, vérité se dit hemet,
le rocher solide sur lequel je puis m’appuyer pour marcher. La racine
de hemet ne réduit pas la vérité & la simple opposition logique entre
vérité et erreur. La vérité n’est pas le contraire de I'erreur ; elle est
plutdt ce qui me met en marche, en recherche. La vérité est le sol
ferme sur lequel je puis marcher — cf. Hans Urs von Balthasar,
Phénoménologie de la vérité, en 1947. Il y disait que « la vérité est
suffisamment grande pour que les chemins qui permettent d’y accé-
der soient en nombre infini ». Cela veut dire que la vérité est la soli-
dité du chemin. En confessant que Jésus Christ est « le Chemin, la
Vérité et la Vie» (Jn 14, 6), je confesse que chaque fois qu’un
homme, une femme, fait en vérité |'expérience de la vie, quelles que
soient sa culture ou méme sa religion, alors il trouvera sous ses pas

53



REFLEXIONS
|

54

ce qui lui permet de continuer & chercher la vérité et que les chrétiens
appellent I'Esprit Saint, I'Esprit de Jésus Christ (cf. Dignitatis humanae
n°1). « La vérité ne s’impose que par la force de la vérité elle-méme,
qui pénétre I'esprit avec autant de douceur que de puissance. » L'une
des grandes originalités du christianisme est de confesser que Dieu
lui-méme a choisi, en s’incarnant, de venir faire avec nous I'expé-
rience humaine de la vie et que tel est le chemin par lequel il rejoint
tout homme en quéte de vérité.

Sr Nathalie Becquart: On a beaucoup parlé de la maniére
d'étre en dialogue. Une question, pour vous deux : comment réagis-
sez-vous mutuellement & vos interventions 2 Qu’avez-vous envie de
vous dire I'un & I'autre pour poursuivre le dialogue 2

M. Jean-Marie Donégani : Jean-Marc, ce que tu viens de dire
& propos d’Aleph mem nun, la racine de 'alliance, la conception
juive de la vérité, j'ai le sentiment que c’est précisément la conception
qui est en accord avec |'anthropologie d’aujourd’hui. C'est celle qui
exprime le mieux la version contemporaine de I'accés a la vérité. La
vérité, disait Gadamer, c’est ce qui a réussi a se faire valoir dans
notre horizon. C'est ce qui nous rend fort, ce qui porte des fruits. C'est
donc une conception assez différente de la version « aletheienne » du
dévoilement et de la précédence, méme si elle n’est pas en contra-
diction avec elle.

Et on pourrait avancer que cette version juive de la vérité, que
nous honorons tout de méme dans le christianisme en dépit d’'une
longue domination de I'onto-théologie héritée de la pensée grecque,
vient en quelques sorte confirmer et bénir la maniére dont nos
contemporains mettent au premier plan de leur quéte du vrai I'au-
thenticité, le témoignage, 'utilité et I'expérience.

P. Jean-Marc Aveline : Elle met en valeur la teneur de la vérité
que comporte la recherche d’authenticité, d’expérience, d'adéqua-
tion entre ce que je pense et ce que je fais. On sait tous que cela n’est
pas facile a faire. Mais cette compréhension de la vérité met en valeur
ce rapport au contenu de la vérité & I'ceuvre dans cette exigence-la.
La question sur I'altérité d’une révélation est plus difficile. Ce point est
plus délicat car qui dit altérité d’'une révélation dit qu’a un moment



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

donné, il y a quelque chose dont je ne fais pas le four, que je ne peux

Yy aquelq I p que | p
pas maitriser, qui me concerne, qui m’est dit d’un ailleurs que moi-
méme et qui m’indique le chemin.

M. Jean-Marie Donégani : Dans la conception expérientielle et
conséquentialiste de la vérité, il nest jomais dit que la vérité vient du
sujet solipsiste. On ne peut pas s'auto-fonder, comme on ne peut
proclamer seul la vérité. C'est pourquoi, comme je le rappelais, ces
jeunes cherchent toujours la solidarité, I'échange et le partage. Parce
que mon expérience ne peut &fre confirmée que par un autre qui la
reoit de mon témoignage. Mais la limite de cette confirmation affini-
taire est qu’elle se tourne d’emblée vers le méme et non vers le différent.

P. Jean-Marc Aveline : Je me suis posé cette question dans ma
pratique du dialogue interreligieux. Y a-t-il un rapport & la vérité que
je confesse dans la relation que j'engage avec quelqu’un qui ne croit
pas comme moi 2 Je peux dire d’expérience que oui, il y a un rapport
dans la mesure ou j'accepte que Dieu soit plus grand que ce que
[’avais cru savoir & son sujet. D'une cerfaine fagon, ce que I'autre qui
ne croit pas comme moi me dit de Dieu peut — mais ne le fait pas
forcément — enrichir ma compréhension de Dieu. Mais en tous cas, il
y a une dimension de vérité, un rapport & la teneur de vérité, dans
I'entretien que |'engage avec quelqu’un qui ne croit pas comme moi,
qui croit autrement que moi. Il y a des points sur lesquels la discus-
sion n’aboutira pas & un accord. Mais la discussion, possible et enri-
chissante pour chacun, est un indice qu’il y a bien des rayons de la
vérité qui illuminent tout homme. Le texte du Concile qui essaie de
dire cela se trouve dans les paragraphes trés équilibrés de la fin du
n°2 de la déclaration Nostrae aetae : « I'Eglise ne rejette rien de ce
qui est vrai et saint dans les religions. [Sous-entendu, tout n’est pas
vrai, fout n’est pas saint dans toutes les religions]. Elle considére avec
un respect sincére ces maniéres d’agir et de vivre, ces régles et ces
doctrines [par exemple, moi je respecte I'islam mais je ne peux pas
supporter « le coup » du mouton] qui, quoiqu’elles different beau-
coup de ce qu’elle-méme croit et propose, cependant apportent
souvent [c’est-a-dire ni jamais ni toujours] un rayon de la vérité qui
illumine tous les hommes. Toutefois, elle annonce et est tenue d’an-
noncer le Christ, [et la le concile précise] qui est le Chemin, la Vérité

55



REFLEXIONS
|

56

et la Vie, en qui les hommes doivent trouver la plénitude de la vie reli-
gieuse et en qui Dieu s’est réconcilié toutes choses. C’est pourquoi,
elle exhorte ses fils pour que, avec prudence et charité, par le dialo-
gue et par la coopération, et tout en témoignant de la foi et de la vie
chrétiennes, ils reconnaissent, préservent et fassent progresser les
valeurs spirituelles et socioculturelles qui se trouvent dans ces reli-
gions. » Lessentiel est de voir qu’eux aussi, « ¢a » les a travaillé ! lls
n’ont pas rédigé cela d’'un coup. Nous sommes sur un domaine diffi-
cile, délicat et vous voyez combien ce texte essaie d'étre équilibré. Il
n‘a pas vieilli, car c’est ce que nous essayons de faire : « avec un
respect sincére », « avec prudence et charité » et « tout en témoignant
de la foi et de la vie chrétienne ».

Sr Nathalie Becquart : L'un des grands enjeux de la pastorale
des jeunes ne serait-il pas justement darticuler le méme et le diffé-
rent 2 Comment peut-on & la fois honorer ce besoin de vivre la
confiance dans un cercle de mémeté, de valider sa foi avec d’autres
semblables dans /esque/s on peut se reconnditre, et en méme temps,
comment propose-t-on la rencontre de la différence 2 Il me semble
qu’un point ressort de ce que nous pouvons vivre ; d la fois une plura-
lité extrémement forte et une variété des propositions en pastorale des
jeunes qui rejoignent une grande diversité de jeunes et en méme
temps cet enjeu, fort aujourd’hui, de la communion ecclésiale et de
I'ouverture par une recherche d’articulation du méme au différent.

Jean-Marie Donégani: Cela me permet de répondre & une
question que |‘avais mise de coté et qui pourtant m’importe : « Le
libéralisme se développe inévitablement en évincant le religieux.
Comment inverser la progression 2 »

Je comprends trés bien les réticences de certains d’entre vous a
I'égard du libéralisme ; elles sont nombreuses et légitimes. Et si le
magistére a longtemps affirmé que le kantisme était I'hérésie
moderne, c’est bien qu'il y avait dans I'affirmation par la pensée libé-
rale du primat de I'autonomie sur I’hétéronomie un affront & Iaffir-
mation de la tradition chrétienne d’une transcendance qui oblige.
Pourtant, c’est au sein méme du christianisme, et en particulier de la
théologie médiévale dans sa version franciscaine affirmant le primat
de la volonté sur la sagesse, que se sont effectués les déplacements



JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MIARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L'AUDITOIRE

qui ont permis de donner naissance & I'anthropologie moderne.
Lintuition libérale et qui ensemence toute notre culture, c’est que la foi
religieuse doit étre privatisée. Si elle doit étre privatisée, c’est certes
pour que la paix civile soit assurée par |'Etat alors que la diversité des
confessions est source de conflit, mais c’est aussi pour que la foi soit
libre de tout pouvoir, pour qu'e||e soit seulement sous la gouverne du
sujet régnant sur son for inferne. Mais cela n’implique nullement que
la foi de chacun n’ait aucune conséquence sur la vie publique.
Linfluence de la foi religieuse sur la vie publique se fait par I'inter-
médiaire de chaque croyant qui est sommé d’alimenter le débat
public & partir de ses sources propres de sens. Jean-Marc parlait
d’Habermas ; Rawls dit la méme chose : notre culture commune doit
étre nourrie par chacune des traditions — et nolamment des religions —
qui veut bien y contribuer. Mais la difficulté tient & cette injonction
faite & chacune des doctrines compréhensives de s’exprimer dans la
langue commune et non dans celle de la tribu, dans la langue de la
justice et non pas dans la langue du bien. Bien que cela soit extré-
mement difficile pour les religieux convaincus, je crois qu'il serait
injuste de dire que le libéralisme se développe au mépris du reli-
gieux ; il demande simplement que le religieux s’exprime dans la
langue de tous et ne contredise jamais les principes de la justice
commune.

P. Jean-Marc Aveline : Je me suis lancé sur I'expérience de la
différence et de I'altérité. Peut-étre est-ce une situation un peu limite,
mais étant donné mon travail sur les questions des relations interreli-
gieuses notamment au Conseil pontifical, ce qui me revient ici c’est la
question que posait Christian de Chergé, au cours d’une réunion d
Rome en 1984. Il évoque les questions que lui pose la fréquentation
de l'islam (« Pourquoi Iiskam 2 Pourquoi sommes-nous & ce point
séparés 2 Pourquoi tant de différences 2 ») et formule ainsi la question
la plus décisive a ses yeux : « Quel est le sens divin de ce qui humai-
nement nous sépare ¢ »

Répondre & ce qui nous réunit, c’est facile mais dire le sens de
ce qui nous sépare, c’est beaucoup plus difficile ! Christian répond en
trois temps. D’abord, dit-il, « ce sens est divin alors ne me le deman-
dez pas ». Ce qui veut dire : il est divin et appartient & Dieu ; d’une
certaine fagon, méfiez-vous de ceux qui vous disent : moi je vais vous

57



REFLEXIONS
|

58

expliquer le sens divin de ce qui nous sépare ; il appartient & Dieu !
Ainsi, aprés tout ce qui nous avons dit &, ressort la nécessité d'étre
dans une posture eschcto|ogique.

Dans le deuxiéme temps de son argumentaire Christian ajoute :
« Je ne peux donc pas savoir quel est le sens divin de ce qui humai-
nement nous sépare mais il m’est permis d’espérer. Je peux espérer
qu’un jour viendra ou réunis dans la Maison du Pére nous compren-
drons mieux comment des fidélités & des normes de foi différentes
nous ont pourtant conduits vers un méme puits. »

Troisiéme temps de son argumentaire : « Il revient au chrétien, il
revient d tous certes, mais au chrétien plus particuliérement, parce que
sa foi est fondée sur une logique d'incarnation, il revient au chrétien
de tout faire pour essayer d'incarner cette espérance et au fond le
dialogue interreligieux est une tentative [qui peut avoir des ambiguités]
pour incarner concrétement cette espérance (ou réunis dans la Maison
du Pére nous comprendrons mieux comment des fidélités & des normes
de foi différentes nous ont pourtant conduit vers un méme puits). »

Cet aspect & est assez spécial, avec en particulier cette notion
de relations inferreligieuses qui demanderait d’étre approfondi. Mais,
me semble-t-il, il peut donner quelques éléments de réponse & la
question. Nous voyons bien que I'expérience de la différence est
aussi le lieu d’'un chemin de Dieu. Il faut pouvoir aussi I'accepter et le
faire valoir comme tel. Mais au-dela de la mémeté sécurisante des
pairs, il y a un chemin de différence qui peut devenir, si nous le
voulons bien, un rendez-vous avec Dieu. m



ujourd’hui,
'évangélisation des jeunes

Mgr Jean-Marie Levert
évéque de Quimper et Léon

On m’a demandé de vous parler aujourd’hui & la fois de mes
convictions sur la pastorale des jeunes et de ce que j'ai pu mettre en
place depuis mon arrivée dans mon diocése il y a deux ans et demi
(et, je le précise, pas tout seul !).

En introduction, je voudrais vous dire que I'action et la pasto-
rale auprés des jeunes est bien évidemment pour tous les évéques
quelque chose de tout & fait décisif. Et ceci pour deux raisons :
d’abord parce que tous les jeunes méritent que 'on s’occupe d’eux
(voir la catéchése de Mgr d’Ornellas, « Il avait de grands biens - Le
grand prix de la jeunesse »') ; et ensuite parce qu’d travers notre
présence et notre action auprés d’eux, nous essayons — et |‘espére
que nous réussissons un peu — de préparer 'avenir de la vie de
I'Evangile dans notre pays et dans notre Eglise. Les jeunes seront
toujours le fer de lance de notre société et de notre Eglise. C'est la
génération qui arrive qui fait avancer le monde, et les adultes doivent
avoir le souci de cette avancée, de cette poussée. Nos pastorales des
jeunes sont donc structurellement des fers de lance et ne peuvent étre
des services comme les autres. C'est un enjeu considérable ! Il est
donc essentiel que les jeunes aient le témoignage d’adultes qui leur
donnent quelque chose de ce qu'ils ont regu et leur permettent de
découvrir que Jésus-Christ peut jouer un réle important dans leur
existence.

59



REFLEXIONS
|

60

Une expérience forte ; I'université d'automne
des ambasseurs du Christ a Pontmain

Pour illustrer cela, je voudrais vous parler d’une expérience que
je viens de vivre avec des jeunes. Au week-end de la Toussaint
dernier, a l'initiative des dix évéques de la province de Rennes, les
pastorales des jeunes de cette province ont mis en ceuvre une expé-
rience particuliérement intéressante, & ma connaissance unique en
France : une université d’automne pour former des « ambassadeurs
du Christ » en vue des JMJ, suivant |'expression de saint Paul. Chaque
diocése a appelé jusqu’a trente jeunes, et leur a offert ces trois jours
& Pontmain. Il ne s’agissait pas de leur expliquer les JMJ ou de leur
donner des renseignements techniques, mais de les enraciner dans le
Christ, leur offrir un temps spirituel fort autour de |'Ecriture sainte et
de catéchéses d'évéques (textes disponibles — pas moins de six
évéques sont intervenus pendant les trois jours), des temps d’oraison,
de partage et de célébration (y compris la réconciliation), afin qu’ils
comprennent pourquoi ils allaient aux JMJ et pourquoi ils pouvaient
essayer d’en parler autour d’eux & d’autres jeunes.

Nous avons alors été témoins d’une transformation profonde de
ces jeunes, qui arrivaient d’horizons fort divers, mais qui ont été
réunis dans une méme certitude et une méme découverte pour beau-
coup : 'appel au bonheur, qui est la méme chose que I'appel d la
sainteté, offerte par le Christ, dans le respect de leur liberté et la
recherche de la vérité. La joie de tous & la fin de ces trois jours était
palpable et impressionnante. Non pas une joie exubérante, mais une
joie profonde d’avoir découvert quelque chose de fondamental, qui
répondait enfin & ce que beaucoup désiraient, parfois sans le savoir.

Si je vous parle de cet événement, c’est qu’il manifeste & la fois
ce que les jeunes recherchent et ce que peuvent faire des pastorales de
jeunes vis-a-vis d’eux, mais aussi entre elles. Cela n’a été possible que
parce que les pastorales de jeunes ont compris la commande de leurs
évéques, et parce qu'elles ont accepté de collaborer profondément
ensemble. Pourtant, il n’a pas été facile pour elles de saisir ce que les
évéques voulaient au départ, ni de dépasser leur vision propre des
choses. La confiance mutuelle a suscité alors une imagination et une
intelligence tout & fait remarquables. La recette était simple : nous



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

avons parlé du Christ et du sens de |'existence ; nous avons osé redire
des choses qui n'était rien d’autre que I'Evangile, sans vouloir faire de
racolage, de démagogie, de compromission... Et cela a marché ! Bien
sor qu'il y a avait la pédagogie, |'organisation, etc. Mais ce qui a
d’abord été & mon sens la clef du succes, c’est que nous avons conforté
'étre chrétien, le baptéme de ces jeunes. Et je ne pouvais m’empécher
alors de penser & la phrase de saint Paul : « Je n’ai rien voulu savoir
parmi vous, sinon Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié » (1 Co 2, 2).

De cefte expérience, et des nombreuses années de ministére
passées auprés des jeunes, e retire plusieurs convictions. J'aimerais
vous en partager quelques-unes (non pas toutes, et sans trop les
développer par manque de temps) quant & I'évangélisation des
jeunes. Autour de ces convictions, sans doute peut-on bdtir un
programme pour les activités de nos groupes de jeunes.

Huit convictions
Le but de toute pastorale auprés des jeunes : leur bien

Quand nous essayons de réfléchir sur ce que nous faisons
auprés des jeunes, il nous faut toujours faire I'effort de nous posi-
tionner, non pas par rapport d nous-mémes ou A nos organisations,
mais par rapport aux jeunes auxquels nous voulons nous adresser et
que nous cherchons a atteindre. Ce qui compte, c’est le bien des
jeunes. Et ce bien, c’est 'éducation au bonheur, c’est-a-dire & I'ou-
verture & la sainteté. Nos organisations doivent étre au service de ce
projet. Or, avjourd'hui, 'appartenance a tel ou tel college, telle ou
telle instance d'Eglise est souvent moins déterminante pour eux que le
fait d’avoir appartenu d tel groupe de copains dans leur quartier, ou
& tel mouvement, tel groupe scout, ou telle équipe de servants d’au-
tel, etc. Dés lors, si nous continuons & développer les activités de tous
ces groupes de facon paradlléle — & supposer que nous aurions le
moyen de le faire, ce qui n’est pas sir — nous risquons de ne pas
rejoindre les jeunes que nous voulons atteindre. Le but n’est pas de
soutenir tel ou tel outil, telle ou telle organisation, mais les jeunes eux-
mémes. Ce qui veut dire qu’une qualité premiére pour s'occuper des

61



REFLEXIONS
|

62

jeunes, c’est d’étre des hommes et des femmes de communion. C'est
étre capable de décloisonner et de ne pas s'approprier les jeunes.
C'est étre capable de ne pas les cataloguer et les classifier suivant nos
propres sensibilités, suivant ce qui nous plait, mais suivant ce qui est
bon pour eux, tels qu’ils sont et la ov ils en sont. Cela suppose de
savoir ceuvrer ensemble, et de ne pas chercher & tout faire tout seul,
en faisant confiance aux autres, méme s'ils n’ont pas la méme sensi-
bilité ecclésiale. Ainsi, par exemple, certains rencontrent des jeunes
et ne sont pas en lien avec nos pastorales des jeunes. Qu’en faisons-
nous 2 Les laisse-t-on en paralléle, en les ignorant 2 Quelles questions
nous posent-ils 2 Comment se fait-il qu'ils attirent des jeunes 2

Le discours sur les jeunes et sur la jeunesse

On parle beaucoup d'une jeunesse dont on suppose qu'elle
existe comme telle, mais qui en fait n‘existe pas. Il n’y a pas une
jeunesse, comme si |'age définissait complétement une fagon de vivre.
Il y a des jeunesses, des collégiens, des lycéens, des servants d'autel,
des scouts, des étudiants, des jeunes professionnels... Tous font partie
de la jeunesse, mais ne sont pas une seule jeunesse. Quand on parle
de la jeunesse au singulier, c’est malheureusement trop souvent pour
relever les problémes ou les questions que posent certains jeunes ou
plus largement le fait d'étre jeune. Et ceci conduit & porter sur fous les
jeunes un regard négotif ou en tout cas un regard soupgonneux.
Beaucoup de jeunes ne se sentent pas aimés, pensent qu’on ne leur
fait pas confiance, qu'on a peur d’eux. L& encore, je renvoie a la
catéchése de Monseigneur d’Ornellas.

Je pense que dans nos initiatives chrétiennes et nos démarches
en direction des jeunes, il faut &tre au moins capable de nous affran-
chir de ce regard soupconneux porté sur eux. Dans |'évangélisation,
il faut faire naitre chez les adultes ce regard bienveillant sur les
jeunes, et sur les jeunes pour eux-mémes, non pas pour les récupérer
et faire fonctionner nos systémes, pour renouveler nos troupes (sinon
on entre dans une pastorale utilitariste). La pastorale des jeunes peut
alors devenir un ferment d’évangélisation dans nos communautés, en
montrant qu’il faut avoir cette bienveillance sur les jeunes?. Nous
cherchons a porter sur eux un regard d’espérance et de bienveillance



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

parce que c’est comme cela que le Christ les voit. Il les appelle a
devenir des saints et peut leur en donner la gréce.

Mais cela demande de se donner les moyens, nous-mémes et
nos communautés, pour connaitre les jeunes pour pouvoir les évan-
géliser. Cela demande de dégager du temps pour rencontrer un peu
longuement les jeunes, avec ce regard de bienveillance, et en leur
proposant des choses. Et en méme temps, ne soyons pas surpris que
des communautés (par exemple des paroisses) ne sachent plus
accueillir des jeunes. Il est des communautés vieillissantes qui ne
peuvent plus comprendre les jeunes. Cela peut étre mission impossi-
ble de le leur faire connaitre.

La rencontre personnelle avec le Christ

Il est particuliérement important de se demander comment nous
entrainons et accompagnons les jeunes dans |'expérience de la
rencontre personnelle avec le Christ. lls ne peuvent pas devenir eux-
mémes et ils ne peuvent pas devenir chrétiens si le Christ n’est pas
quelqu’un pour eux. Et le Christ ne sera Quelqu’un pour eux que
quand ils auront commencé a éire en relation personnelle avec Lui.
C’est-a-dire quand ils auront appris & prier, pas simplement en disant
des priéres, mais en faisant oraison, en passant du temps dans une
relation intime avec le Christ. Et cela passe en particulier par |'accés
& I'Ecriture sainte pour qu’elle devienne Parole de Dieu, I'éducation
aux sacrements et une catéchése structurée. OU et comment, par
exemple, apprenons-nous aux jeunes a prier 2 Il y a la chez eux un
besoin immense. Nous disons sans cesse aux gens qu'il faut prier,
mais on ne leur dit pas comment le faire, comme si cela était inné...

Servir leur liberté chrétienne

Pour les jeunes entre douze et dix-huit ou vingt ans, une question
décisive est de les aider & progresser dans la liberté chrétienne. Ils
vivent dans une société du conditionnement. lls sont formatés par la
publicité, par |'appel & la consommation, par la pensée et le modéle de
vie uniques. Si nous voulons qu'ils développent leur capacité person-

63



REFLEXIONS
|

64

nelle & assumer leur vie et & décider de ce qu'ils vont faire, il faut les
entrainer & étre libres. Or, il ny a pas cing cents formes possibles d’en-
trainement d la liberté, mais une seule, qui consiste & apprendre & choi-
sir, & apprendre & décider de faire quelque chose en refusant de faire
autre chose, et donc en entrant dans une certfaine frustration.

L’éducation affective

L& aussi, il y a aurait beaucoup a dire. C'est un domaine difficile,
longtemps passé sous silence ou laissé entre les mains de personnes qui
n’ont pas forcément une anthropologie chrétienne. Fort heureusement,
des efforts nouveaux sont faits dans ce domaine, qu’il convient d'ac-
compagner et de mettre en ceuvre (cf. par exemple le dernier texte du
secrétariat de 'Enseignement catholique sur ce sujef). Cela rejoint
d'ailleurs le sujet de la bioéthique. Mais cela demande du courage.

L’éducation a I’évangélisation

Cela s'apprend comme la priére. On ne peut dire aux gens
d'étre missionnaire sans leur dire comment. Et c’est vrai pour les
jeunes. Avons-nous bien pris la mesure que I'Eglise occidentale est
avjourd’hui située dans un monde paien? Les mouvements se
situaient, lors de leur fondation, dans un monde chrétien, et leur
slogan était: « Refaisons nos fréres chrétiens. » Aujourd’hui, il
faudrait dire « Faisons. » Pouvons-nous leur montrer les différentes
étapes de toute évangélisation, comme nous le révélent les évangiles
et tout le Nouveau Testament 2 Pouvons-nous mettre en place une
vraie et saine apologétique, pour que les jeunes soient heureux et
fiers d’étre chrétiens, et puissent répondre humblement, mais avec
assurance, de I'espérance qui est en eux (cf. 1 P 3, 15) 2 Cela pose
alors une question pastorale : faut-il aujourd’hui vouloir & tout prix
rejoindre tout le monde, tous les jeunes, ou devons-nous faire jaillir
I'esprit missionnaire (en particulier & partir de |'Eucharistie) chez des
chrétiens déja engagés, en fortifiant leur foi, pour une société qui ne
connait pas le Christ, sachant que les premiers qui peuvent toucher
les jeunes sont les jeunes eux-mémes 2 N'y a-t-il pas & éveiller ou &



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

réveiller chez les chrétiens la conscience de |'annonce de I'Evangile,
du bel appel & la mission 2

Leur proposer quelque chose

Comment imaginons-nous et meftons-nous en ceuvre des activités
pour les jeunes & l'intérieur de nos communautés 2 On ne peut pas
continuer indéfiniment & déplorer que les jeunes soient absents de la
messe du dimanche ou de la vie des communautés chrétiennes si,
quand ils sont I&, on ne sait pas quelle tdche ou quelle mission leur
donner... ou leur demander qu'ils répétent indéfiniment ce que font les
« vieux ». Quel paradoxe chez ceux qui réclament que des jeunes les
rejoignent, mais qui ne leur laissent jamais la place, en acceptant déja
simplement qu'ils puissent se tromper et qu'ils ne fassent pas comme
eux | Si nous voulons que des jeunes participent réellement, il faut que
nous inventions la maniére dont ils peuvent participer. Il nous faut étre
imaginatifs pour trouver des gestes, des démarches et des actes qui
mettent en ceuvre leur capacité de participer et de faire quelque chose,
ou ils se sentent utiles et ou on laisse leur créativité s’exprimer, en cohé-
rence avec la foi. C'est une maniére de leur apprendre I'Eglise, en
particulier pour les plus grands, en les meftant en responsabilité réelle.

L'ouverture aux vocations

D’abord étre convaincu que la crise des vocations n’est pas une
fatalité : beaucoup de jeunes de 12 & 14 ans se posent la question
de la vocation consacrée (voir les leftres de confirmands). Nous avons
& étre convaincus que nous avons & agir pour les vocations. Les voca-
tions sont le signe, le barométre de la vitalité dune Eglise locale. Mais
comment de telles vocations peuvent-elles surgir si nous ne montrons
pas la beauté, la nécessité et la spécificité de la vocation sacerdotale
ou religieuse, si nous n’en montrons pas la complémentarité et donc
la différence avec le sacerdoce commun des laiics (ce qui suppose une
présence sacerdotale réelle dans la pastorale des jeunes) 2 Comment
de telles vocations peuvent-elles naitre si on ne sait pas aimer et faire
aimer I'Eglise 2 Comment un jeune peut-il se sentir attiré par une

65



REFLEXIONS
|

66

Eglise sans cesse critiquée par ses propres membres 2 Il serait appelé
au service de ceux-ld méme qui portent un regard négatif sur celle
qui I'ordonne & ce service. Il y a l& une contradiction interne trés dure
& soutenir... Ouvrir aux vocations consacrées se fait aussi par le
respect et la promotion des charismes particuliers de chacun, et par
le fait de donner l'intelligence intérieure de ce qu’est la vocation.

/
L expérience du pdle jeunesse a Quimper

C'est animé de ces convictions (et de quelques autres) que je suis
arrivé comme évéque de Quimper et Léon il y a un peu moins de trois
ans. Un de mes fous premiers contacts a été avec la pastorale des
jeunes, qui vivait un vrai dynamisme parce que mon prédécesseur avait
pu y consacrer non seulement des moyens techniques et financiers,
mais aussi des moyens humains en prétres, diacres, religieuses et laiics.

Pourtant, dés le départ, les responsables m’ont sensibilisé & un
certain nombre de problémes, en particulier ceux du lien entre toutes
les réalités de jeunes, de I'affaiblissement de nos forces, du besoin
d’orientations claires, du besoin d’un discernement et d’un choix sur
la répartition de nos forces, et de I'autorité effective du délégué diocé-
sain qui éfait un laic et qui avait essentiellement un réle de coordina-
tion. J'ai donc décidé trés rapidement de réunir les différents respon-
sables (service diocésain, catéchése, AEP, Enseignement catholique,
Mission étudiante, groupes paroissiaux de jeunes, Jeunes profession-
nels, mouvements...) autour d’'une méme table, pour qu'ils m’expo-
sent tout cela. Ensemble, nous avons commencé a réfléchir sur une
méthodologie pour avancer. Elle a été assez simple: je leur ai
proposé de se refrouver régulierement durant un an, accompagnés
par un théologien, afin de m’établir un projet. Je ne leur avais donné
comme cahier des charges que les points d’attention suivants : la
communion fraternelle (c’est-a-dire le décloisonnement et la mutuali-
sation des moyens et des expériences, mais aussi la promotion les uns
des autres par la complémentarité?), en vue de I'évangélisation expli-
cite de tous les &ges, par un projet cohérent depuis I'éveil a la foi
jusqu’aux jeunes professionnels. Ils avaient & réfléchir & la fois sur le
contenu et sur I'organisation qui en découle. Beau programme ! lls



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

m’ont présenté réguliérement leur travail, pour qu’avec mon conseil
épiscopal j'en valide les étapes. Et au bout d’un an, leur proposition
était la suivante : « Ne plus parler de “coordination de la pastorale
des jeunes”, qui était une expression trop ambigiie (j’expliquerai plus
bas pourquoi), mais créer un “Péle Jeunesse”, réunissant tous les
services diocésains s’occupant des jeunes, invitant les mouvements
y étre présents et en lien avec le service diocésain de la catéchése.

Nommer un vicaire épiscopal pour les jeunes, ayant donc une
véritable autorité sur tous les responsables de services (sans les
remplacer), secondé par une déléguée diocésaine pour le Péle
Jeunesse. Il 'y avait ainsi un tandem complémentaire et fructueux
prétre/laic — homme/femme. Un cahier des charges et une letire de
mission définissaient clairement le réle de chacun. Le vicaire épisco-
pal, qui est un jeune prétre et qui n’a pas d’autre mission (ce qui
représente un choix pastoral de I'évéque), est membre du conseil
épiscopal, mais n’y participe pas tout le temps pour ne pas surchar-
ger son agenda. »

La mission de ce pdle jeunesse a été également définie par écrit
et communiquée & fous les acteurs pastoraux du diocése (cf.
annexe 1). Cette proposition a été présentée et affinée par le conseil
épiscopal et le conseil presbytéral (il ny a avait pas encore de conseil
pastoral diocésain), puis validée. Elle est alors devenue une décision
diocésaine. La qualité humaine et ecclésiale des différents responsa-
bles, leur capacité d'écoute et de confiance mutuelles, leur volonté de
travailler ensemble, leur compréhension de la nécessité absolue de la
communion pour une annonce possible de I'Evangile (cf. Jn 17, 21 :
« Pere, qu'ils soient un pour que le monde croie »), mais aussi une
commande claire de la part de I'évéque ont été déterminantes pour
le succes de la réflexion et la mise en place de la décision.

Dans 'année qui a suivi, le vicaire épiscopal et la déleguée
diocésaine ont visité chaque doyenné, provoquant ainsi dix-sept
assemblées sur la jeunesse, expliquant la nouvelle organisation et
aidant les acteurs de terrain & découvrir qu'ils rejoignaient plus de
jeunes qu'ils ne le croyaient. Faisant un état des lieux qui fut commu-
niqué au conseil épiscopal, ils ont contribué & redonner de |'espé-
rance dans certains lieux du diocése. En méme temps, I'équipe diocé-
saine du pdle jeunesse a continué a travailler pour mutualiser les
moyens et augmenter la communication. Un premier fruit a été la

67



REFLEXIONS
|

68

mise en place d’un parcours et d’'une organisation pour le catéchu-
ménat des jeunes (colléges et lycées), promulgués en juin dernier.
Au bout de cette deuxiéme année, la suite du projet m’a été
présentée : il s'agissait de constituer sur le terrain, dans chaque
doyenné, ce qui avait été fait au niveau diocésain, c’est-a-dire des
poles jeunesse de doyenné. En effet, un constat avait été fait au fur et
& mesure des visites de doyenné : dans I'esprit de beaucoup (prétres ou
ldiics), la pastorale des jeunes était en quelque sorte comme déléguée,
sous-traitée par les services diocésains de jeunes et la pastorale des
jeunes. C'est pour cela que je disais plus haut que le terme était devenu
ambigu. Les doyens, les curés, les équipes pastorales attendaient plus

ou moins consciemment que ce soit I'AEP diocésaine, I'Enseignement
catholique, les mouvements... qui se chargent directement des jeunes,
de l'appel de ceux qui s’en occuperaient et de I'organisation. Cela
découlait d’une époque ou les forces étaient suffisamment fortes pour
que chacune de ces instances soient des en-soi. Mais la conséquence
fut que le ferrain ne considérait plus qu'il était responsable de la
mission auprés des jeunes... C'est aujourd’hui un défi de les remettre
dans cette optique, méme vis-a-vis de I'Enseignement catholique (extré-
mement fort dans le diocése : 42 % des éléves scolarisés, soit 66 000
jeunes et 7 000 adultes). C'est la raison pour laquelle nous ne mettons
plus de majuscule & « pastorale des jeunes ».

L& encore, le projet a fait plusieurs allers-refours devant le
conseil épiscopal, le conseil presbytéral et le conseil pastoral diocé-
sain, avant d'étre validé et promulgué (cf. annexe 2). Peu & peu, sont
nommés dans chaque doyenné des délégués péle jeunesse, chargés
de constituer autour d’eux une équipe avec tous les responsclb|es
s‘occupant des jeunes, en vue d'une réflexion et d'un travail
communs, dans la communion en vue de I'évangélisation, mais aussi
de consulter les jeunes et les impliquer en mettant en place, ld oU ce
serait possible, un conseil de jeunes. Ces délégués, qui regoivent une
lettre de mission, sont envoyés liturgiquement en mission devant tous,
avec leur équipe, par le vicaire épiscopal chargé de la jeunesse. La
présence sacerdotale est assurée par la nomination dans chaque
doyenné d’'un prétre référent pour le péle jeunesse, qui travaille en
lien avec le délégué de doyenné.

Au cours de I'année qui vient, le vicaire épiscopal et la déléguée
diocésaine vont reprendre leur béton de pélerin et refourner dans



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES
|

chaque doyenné pour aider & la mise en place de ces péles jeunesse
de doyenné, et voir aussi comment leur offrir une formation adéquate,
en lien avec le service diocésain de formation. Ils vont aussi éire en lien
avec un petit groupe de fravail que j'ai mis en place pour réfléchir a
frais nouveaux a la pastorale de la confirmation. L'équipe diocésaine
va également aider la toute nouvelle équipe mise en place pour les
jeunes professionnels. Elle va aussi suivre de prés un autre projet : la
Mission Saint-Luc, qui veut faire d’une église du centre-ville de Brest un
lieu de rassemblement des jeunes de toute la métropole, offrant des
activités et des moyens que chaque doyenné de la ville (il y en a quatre)
ne peut metire en ceuvre seul. De mon coté, je réfléchis aussi
comment faire prendre conscience aux curés et aux équipes pastorale
de la nécessité d’une implication plus grande dans les établissements
catholiques de leur territoire, pour soutenir les chefs d’établissement.

Pour la suite, il faudra attendre I'année prochaine... et voir si
nous ne nous sommes pas trompés. Il est probable que cela portera du
fruit Ia oU les prétres et leurs équipes s'investiront sur le terrain, méme
si les réalités sont petites... et que dans certains endroits, cela ne
marchera pas. Tout ce que j'ai dit n’est pas forcément transposable en
entier. Peut-étre que certaines intuitions vous aideront. Mais par tout
cet exposé, j'ai voulu vous montrer que, pour avancer, il fallait autant
que possible faire des choix clairs, donner des orientations, aider &
structurer, mettre en place des groupes de travail qui présentent (dans
un véritable esprit de service et un grand sens ecclésial) des projets &
I'évéque et & ses conseils, et donner & la pastorale des jeunes des
moyens humains et matériels. Le tout dans un seul but : servir 'appel
& la sainteté des jeunes, par I'évangélisation dans la communion. m

1- Eglise et Vocations n° 12, « Des pédagogies et ans. C'est pourquoi nous devons étre attentifs a
des jeunes », novembre 2010, p. 45-55. souligner dans ce qu'ils vivent, les éléments positifs
qui les aident a progresser et a épanouir ce qu'il y
a en eux d'espérance et de générosité. Nous ne
pouvons porter sur les jeunes un regard de décep-
tion ni un regard dévalorisant, comme s'ils étaient
moins bons que les jeunes d'il y a cinquante ans.

2-Non que les jeunes soient parfaits, mais parce
qu'ils sont en voie d'acquérir une personnalité, de
se développer, de trouver leur identité, comme le
mot jeune lindique précisément. Il est normal
qu'ils ne soient pas « achevés » a 12,15, 16 ou 18

69



REFLEXIONS
|

Annexe 1
Création d’un pdle jeunesse

Chers amis,

Apreés une longue réflexion de la pastorale des jeunes toute cette
année, et la consultation et I'accord du conseil épiscopal, j'ai décidé
la création a la rentrée d'un « Péle Jeunesse » au niveau diocésain,
qui remplacera le service diocésain de la pastorale des jeunes a
compter du 1* septembre 2009.

Ce podle, semblable dans son principe & celui du PIC (pdle initia-
tion chrétienne), regroupera les services diocésains qui s'occupent
tout spécialement des jeunes de 12 & 25 ans :

* |’Auménerie de I'enseignement public,

* le service pastoral de I'Enseignement catholique,

¢ |e secteur adolescence du service diocésain de la catéchése,

¢ le monde étudiant,

® les jeunes professionnels,

* tous les groupes locaux de jeunes.

Il sera en lien avec le service des vocations et devra travailler
régulierement avec lui. Les services diocésains qui forment ce pole
continuent & exercer leur mission spécifique.

Nous verrons peu & peu comment y faire participer concréte-
ment les mouvements de jeunes, dont I'organisation est différente de
celle des services diocésains et qui ont leur fonctionnement propre. |l
est bien évident qu'il devra y avoir une véritable collaboration entre
le pdle et les mouvements de jeunes, par des modalités & inventer.

Mission du péle jeunesse
Ce pdle a comme mission en particulier :

e de favoriser la concertation et aider tous ceux qui sont char-
gés des jeunes & travailler en communion ;

70



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES
|

e de permetire des recherches et des actions communes ;

e d'établir un projet pastoral pour les jeunes ;

e de créer une dynamique sur le terrain, en soutenant les
acteurs et les initiatives prises localement pour I'évangélisation
des jeunes.

Cette mission est plus qu’une simple coordination, comme c’était
le cas jusqu’a présent. Ce pdle jeunesse aura autorité pour réfléchir
& I'avenir de la pastorale de la jeunesse, mettre en ceuvre les orien-
tations diocésaines sur la jeunesse, harmoniser nos pratiques et faire
travailler ensemble tous ceux qui s’occupent des jeunes.

Une équipe diocésaine

Pour réaliser cette mission, la conduite de ce péle est confiée &
un vicaire épiscopal, qui travaillera en étroite collaboration avec une
déléguée diocésaine. Un cahier des charges précisera le contenu de
ces deux responsabilités et leur articulation

Ils seront entourés d'une équipe diocésaine regroupant les prin-
cipaux responsables de services jeunes et de personnes que je suis
actuellement en train d’appeler & cette mission. Au 1* septembre
2009, cette équipe sera composée de :

* P. Mickaél Le Roux, vicaire épiscopal pour le pdle jeunesse,

* Anne-Claire Le Page, déléguée diocésaine au péle jeunesse,

* Dominique Bernard, déléguée diocésaine de I'AEP,

* P. Jean-Baptiste Glerss, délégué diocésain pour la pastorale
de I'enseignement catholique,

* Marie-Héléne Kerboul, en charge du secteur adolescence au
service diocésain de catéchése,

* Lionel Botte, auménier des étudiants de Quimper et jeunes
professionnels,

* Florence Simiand, laique en mission ecclésiale sur I'ensemble
paroissial de Concarneau, représentant la pastorale territo-
riale en mission auprés des jeunes.

Pour |'animation du péle, le vicaire épiscopal réunira deux fois

par trimestre cefte équipe diocésaine.

71



REFLEXIONS
|

72

Feuille de route pour I’année 2009-2010

® Préparer 'assemblée diocésaine du 19 septembre 2009 au
cours de laquelle le nouveau fonctionnement sera présenté.

* Rejoindre les différentes personnes engagées au service de la
pastorale des jeunes dans le diocése (auméneries, mouve-
ments, paroisses, efc.) pour recueillir les initiatives pastorales
en direction des jeunes et encourager & un travail en commun.
L'organisation diocésaine en pdle doit avoir des répercussions
au niveau local. Il sera donc nécessaire d'impliquer les
personnes concernées par la pastorale des jeunes dans ce
nouveau dispositif.

® Réunir les responsables des mouvements pour leur présenter
ce nouveau pdle, les sensibiliser et les associer o cette
réflexion commune.

e Affiner la réflexion en vue d’un projet diocésain pour I'évan-
gélisation des jeunes : une premiére étape a été menée depuis
le 17 octobre 2008 ; les éléments m’ont été remis le 19 juin
2009. L'équipe diocésaine devra se saisir de ce travail et I'ap-
profondir, & partir de ce qui se vit sur le terrain, des éléments
déja en place et de la réflexion en cours. Elle le fera aussi en
inferaction avec les personnes en responsabilité pastorale
aupreés des jeunes dans le diocése.

® Commencer la préparation des JMJ 2011 de Madrid.

Une évaluation de ce pole sera faite au terme d’une année de
fonctionnement.

Cette création est une toute premiére étape dans la réflexion
menée sur la pastorale des jeunes, la suivante étant de dynamiser
toujours plus le terrain. Nous aurons peu & peu & affiner le projet du
pole jeunesse. Nous avancerons de fagon pragmatique, avec
souplesse, pour caler les choses au mieux au fur et & mesure.

Que soient vivement remerciés tous ceux qui ont travaillé & I'éla-
boration de ce projet, qui donne espérance, dynamisme et joie & tous
ceux & qui il a été présenté. Nous sommes invités & entrer dans une
forte collaboration avec ce péle et & favoriser son travail sur le terrain.

+ Jean-Marie Le Vert
Evéque de Quimper et Léon



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

Annexe 2

Charte diocésaine des poles jeunesse
de doyennes

1. L'Eg|ise est par nature missionnaire, « puisque elle-méme tire
son origine de la mission du Fils et de la mission du Saint
Esprit selon le dessein de Dieu le Pére' ».

2. L’Eg|ise existe pour évangéliser, c’est-a-dire « pour porter la
Bonne Nouvelle ¢ toutes les couches de I'humanité, et sous
son influence, transformer de l'intérieur et rendre nouvelle
'humanité elle-méme? ».

3. l'évangélisation doit &tre congue comme le processus par
lequel I'Eglise, animée par 'Esprit, annonce et diffuse I'Evan-
gile dans le monde entier.

4. 'évanggélisation s'opére selon un processus dynamique :

a. le témoignage chrétien : le témoignage que les chrétiens
donnent de leur vie et de ce qui les fait vivre ;

b. la proclamation explicite de |'Evcmgi|e, par la premiére
annonce qui appelle & la conversion ;

c. l'initiation & la foi et & la vie chrétienne par la catéchése
et les sacrements de l'initiation ;

d. la participation d la vie d’'une communauté chrétienne qui
structure la foi (Ecrifure sainte, sacrements, charité) ;

e. l'appel & la mission (les bénéficiaires de I'Evangile sont
appelés a devenir évangélisateurs & leur tour).

Ces cinq points s'articulent les uns les autres.

5. l'évangélisation des jeunes est un des aspects de la mission
de I'Eglise diocésaine. Cette évangélisation nécessite des
moyens spécifiques pour annoncer |'Evangi|e aux jeunes. I
s'agit de leur permetire de découvrir le Christ et de vivre en
communion avec lui, & travers la Parole de Dieu, la priére
personnelle et ecclésiale, les sacrements, le sens de |'Eg|ise,
I'investissement dans la communauté chrétienne, la relecture
de vie. « Comment faire parvenir le message du Christ aux
jeunes non chrétiens qui sont l'avenir de continents

73



REFLEXIONS
|

74

entiers 2 », se demandait Jean-Paul 112, « A Févidence, les
moyens ordinaires de la pastorale ne suffisent plus : il faut
des associations et des institutions, des groupes et des centres
de jeunes, des initiatives culturelles et sociales pour les jeunes.
Voila un domaine ou les mouvements ecclésiaux modernes
trouvent un ample champ d’action. » L'évangélisation est un
acte profondément ecclésial. Elle doit &tre le souci mission-
naire de toute I'Eglise diocésaine, depuis la cellule familiale
jusqu’aux instances pastorales diocésaines.

6. La pastorale des jeunes s'inscrit dans le processus global
d’évangélisation. La pastorale renvoie d’abord d la figure du
Christ bon Pasteur (Jn 10). Laction pastorale doit se nourrir
de la contemplation du Christ et elle doit agir selon la péda-
gogie du Christ a I'égard des personnes.

7. Avant toute question de méthode, la pastorale des jeunes
consiste & conduire au Christ. Ce chemin passe par des
étapes différentes et tient compte de I'itinéraire de chacun :
en pastorale des jeunes se cétoient des jeunes non-initiés et
des confirmés formés, acteurs de la vie en Eglise.

8. La pastorale des jeunes reléve de la responsabilité de toute
|'Eg|ise. Pour |'exercice de cette mission spécifique aupres
des jeunes, des personnes sont envoyées par la communauté
ecclésiale ; au plan diocésain et local, ces personnes sont
appelées & ceuvrer en communion tant dans I'élaboration de
projets que dans I'action pastorale elle-méme.

Afin de favoriser un nouvel élan pour la foi avec les jeunes du
Finistére, au cours des deux années & venir, sont appelés & se mettre
en place des péles jeunesse de doyenné.

Création des poles jeunesse de doyenné

Le document qui suit émane de I'équipe diocésaine du péle
jeunesse. Il a été élaboré aprés avoir vécu diverses « assemblées de
doyenné péle jeunesse », avoir entendu sur le terrain diverses réac-
tions, avis et consultations. Il a été approuvé par Mgr Jean-Marie Le



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

Vert, évéque de Quimper et Léon, en son conseil épiscopal. Il est
promulgué « ad experimentum » pour deux ans.

Depuis plusieurs années, le souci de la pastorale des jeunes sur
un ferritoire était porté par une équipe « Veilleurs jeunes », en lien
étroit avec la coordination diocésaine de la pastorale des jeunes.

Aprés la création, le 1¢ septembre 2009 d'un péle jeunesse
diocésain et ['évaluation prévue, le temps est venu de constituer ce
que nous appellerons désormais le « péle jeunesse de doyenné ». Les
« péles jeunesse de doyennés » seront mis en place progressivement
dans les doyennés. Ce qui est proposé ici sera mis en ceuvre en fonc-
tion des réalités pastorales de chaque doyenné.

La pastorale des jeunes n’est pas un en-soi & part. Au contraire,
il est essentiel de I'intégrer a la vie des doyennés. Chaque doyenné,
chaque ensemble pastoral, soutenu par les services diocésains, ont &
mettre en ceuvre localement une pastorale & destination des jeunes,
et cela doit faire partie de leur projet missionnaire. C'est de leur
responsabilité.

Ainsi les curés, avec leurs équipes pastorales, sont les premiers
responsables de la pastorale des jeunes sur le territoire qui leur est
confié. lls porteront cette question avec le pdle jeunesse de doyenné,
qui regroupe tous les acteurs adultes engagés auprés des jeunes
(salariés et bénévoles).

Pour les aider dans cette mission, trois structures voient le jour :

* |'équipe pdle jeunesse de doyenng,

* le conseil de jeunes,

* le délégué pdle jeunesse de doyenné.

Pour chacune, la mission et le fonctionnement sont précisés dans
ce document. On veillera & ce que ces instances ne travaillent pas en
paralléle avec les autres instances du doyenné, mais soient bien en lien.

L'age des jeunes concernés va du collége (dés la 6°) aux jeunes
adultes. lls sont regroupés en trois catégories : les collégiens, les
lycéens, les post-bacs et jeunes professionnels.

Les deux premiers groupes concernent les jeunes se retrouvant
dans les groupes paroissiaux, la préparation & la profession de foi,
I'’AEP, I'Enseignement catholique, les confirmands, le catéchuménat

75



REFLEXIONS
|

76

jeunes, les vocations, les servants d’autel, les grands clercs, les groupes
musicaux, les jeunes handicapés, les jeunes hospitaliers, les mouve-
ments de jeunes, etc.

Le troisiéme groupe (18-30 ans environ) concerne les jeunes se
refrouvant & I'auménerie étudiante, les jeunes professionnels, les grou-
pes paroissiaux, les mouvements de jeunes, efc.

Il est important d’assurer des liens et des « passerelles pastora-
les » entre les différentes tranches d’dges, entre les différents groupes,
dans le respect de leurs spécificités et de leur pédagogie propres.

Lobjectif de cette organisation pastorale est d’étre d’abord au
service des jeunes pour leur évangélisation dans la communion, en
tenant compte de la pédagogie liée & chaque tranche d'ége. Cet
objectif se vit sous le triptyque classique : annoncer, célébrer, servir.

Cette organisation veut :

e favoriser l'initiative locale tout en ayant une cohérence diocé-
saine ;

e augmenter la réflexion commune de tous les acteurs pasto-
raux auprés des jeunes ;

* permettre une collaboration toujours plus grande entre servi-
ces, mouvements et ensembles paroissiaux, fant au niveau de
la réflexion que des activités ;

* aider & la mise en place de rassemblements diocésains de
jeunes, pour lesquels les structures de terrain semblent parfois
insuffisantes ;

® promouvoir des rassemblements et des actions déja existants
(JMJ, rassemblement de Taizé, Mont-Saint-Michel, pélerinage
a Lourdes...).

Les mouvements de jeunes ont une autonomie propre légitime.
Cette liberté des mouvements est une chance pour les jeunes, pour
permettre & chacun de trouver ce qui répond le mieux & ses aspira-
tions. Mais les mouvements sauront aussi favoriser ce travail commun
pour mieux servir la mission auprés des jeunes. Tout ce qu’on pourra
faire pour &ire en synergie entre les différentes instances servira le
bien des jeunes.



Schéma du péle jeunesse de doyenné

« Equipe de coordination »
du doyenné

Délégué Pole Jeunesse
de doyenné

Correspondant ordinaire

Convoque, aninje, et consulte

CONSEIL DE JEUNES

- Jeunes élus ou appelés
représentatifs de la diversité

- Quelques adultes (si
nécessaire)

A la responsabilité, convoque et anime

( EQUIPE POLE JEUNESSE \

DE DOYENNE
- Prétre référent

- Acteurs représentants des

Péle Jeunesse Diocésain

AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

diverses réalités

Services :

Enseignement catholique,
AEP, aumonerie
étudiants, initiation
chrétienne...

Mouvements :

ACE, JOC, MRIC, MEJ, SUF,
SGF, SE, Fondacio, ENDJ...

Groupes paroissiaux :
Groupes de musique,
théatre, groupes de

\ oriére. servants d’autel... /

L’équipe pole jeunesse de doyenné

Le pdle jeunesse de doyenné, a I'image de ce qui existe au plan
diocésain, est coordonné par une équipe, sous la conduite du délé-
gué pole jeunesse. Cette équipe est composée de personnes qui s'oc-
cupent fout spécialement des jeunes des colléges, des lycées, les post-
bac et les jeunes professionnels présents dans :

* I'enseignement catholique,

e I'enseignement public,

* le catéchuménat des jeunes,

°les mouvements,

* le monde étudiant et les jeunes professionnels,

77



REFLEXIONS
|

78

® les groupes locaux de jeunes (profession de foi, groupes de

priere, de musique, servants d’autel...).

Elle est en lien avec le pdle jeunesse diocésain, le service diocé-
sain des vocations et son antenne locale, ainsi qu’avec les services
diocésains de la catéchése, de I'animation spirituelle et de la coopé-
ration missionnaire.

Mission de I'équipe du péle jeunesse de doyenné

La mission de I'équipe du péle jeunesse de doyenné se référe
tout spécialement a la charte provinciale de la catéchese, éditée en
2009 par les évéques de la province de Rennes. Celle-ci donne les
visées suivantes :

e éduquer a la vie liturgique et a la vie spirituelle,

e permetire une intelligence de la foi,

* expérimenter la vie fraternelle et la vie en Eg|ise,

e éduquer |'affectivité et la vie morale,

e sensibiliser a la solidarité,

® expérimenter la vie missionnaire et |'évangélisation

® ouvrir a la dimension vocationnelle, pour permettre & un

jeune de découvrir sa vocation personnelle.

Plus précisément, I'équipe pdle jeunesse de doyenné devra :

* Bien connaitre les réalités de la vie des jeunes présents sur le
doyenné et établir réguliérement un diagnostic local de la
situation du monde des jeunes: oU sont-ils 2 Comment les
rejoindre 2 Quels sont les lieux qui les regroupent, suivant
leurs seuils de passages ¢ Quelles sont les mutations de ce
monde 2

* Favoriser la concertation et aider tous ceux qui sont engagés
auprés des jeunes & mieux se connaitre et & travailler en
communion.

e Etablir et écrire un projet pastoral — clairement missionnaire —
pour et avec les jeunes, en cohérence avec le projet pastoral
missionnaire du doyenné (et son calendrier), et les orienta-
tions diocésaines. L'objectif est d’établir des itinéraires structu-
rants prenant en compte foutes les dimensions de la vie de foi
des jeunes, avec une pédagogie adaptée & chaque type de
population de jeunes, s'inspirant des visées citées ci-dessus.



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

e Soutenir les initiatives jeunes existantes localement en
« décloisonnant » réflexions et activités entre paroisses, servi-
ces, mouvements et groupes paroissiaux.

* Permetire des recherches et des actions communes.

* Soutenir les personnes engagées auprés des jeunes et veiller
a ce que des moyens de ressourcement spirituel et de forma-
tion leur soient offerts, en lien avec les services diocésains
dont ils dépendent, les services diocésains d’animation spiri-
tuelle et de formation permanente.

* Aider les jeunes qui ont déja une culture chrétienne et une
pratique religieuse & approfondir leur foi et en les rendant
davantage missionnaires.

e Essayer de rejoindre les jeunes éloignés de I'Eglise et leur
proposer |'initiation chrétienne gréice au catéchuménat jeunes.

® Susciter des réponses aux demandes des jeunes et ainsi favo-
riser I'émergence de projets en lien avec le conseil de jeunes.

* Etre auprés des jeunes le relais des informations et des diver-
ses propositions.

® Participer aux événements diocésains, et aider & leur organi-
sation et & leur mise en ceuvre.

® Permettre la mise en ceuvre d’activités et dinitiatives, pour et
avec les jeunes, & l'intérieur des communautés paroissiales du
doyenné pour demeurer attentif & la dimension inftergénéra-
tionnelle de cette pastorale. Dans ce but, il sera important d’y
impliquer des parents et des familles.

Composition

* La conduite de cette équipe revient au délégué péle jeunesse
du doyenné en lien étroit avec le curé doyen (ou le prétre réfé-
rent qu'il désignera). Si le nombre de personnes participant &
I'équipe est important, un bureau peut é&tre créé pour aider au
fonctionnement.

* Elle est composée autant que possible, d’'un ou des représen-
tants des différents services, et/ou mouvements, et/ou des
groupes paroissiaux existant et s’occupant des jeunes sur le
doyenné, en tenant compte de leur diversité: I'AEP,
I"Enseignement catholique, le catéchuménat jeunes, I'auméne-
rie des étudiants, les jeunes professionnels, les vocations, les

79



REFLEXIONS
|

80

servants d’autel, les mouvements, les groupes de musique, les
groupes de priéres... Pour une meilleure dynamique, |'en-
semble des acteurs jeunes est invité.

® Elle est composée de personnes investies auprés des jeunes.
Cela peut faire I'objet d’'un appel par le doyen. On veillera &
respecter quelques critéres dans I'appel de ces personnes,
notamment 'amour et le sens de I'Egllise, le sens de la commu-
nion, des capacités d’ouverture et de dynamisme, une vie de
foi structurée, le travail en équipe, 'attention & se former et &
nourrir sa vie spirituelle.

Fonctionnement de I'équipe

* || est recommandé que cefte équipe se retrouve au minimum
5 fois par an, soit environ tous les deux mois, et fixe son
calendrier de rencontres en début d’année.

* Le mandat de chaque membre est de 3 ans renouvelable deux
fois maximum sans interruption. On veillera & un renouvelle-
ment échelonné des membres pour la continuité de la mission.

e Al'initiative du doyen ou du prétre référent désigné par lui, et
avec |'aide du péle jeunesse diocésain, cette équipe fera une
évaluation et une relecture spirituelle réguliéres de son travail.

Le conseil de jeunes

Son réle

* || est impossible de penser une « pastorale des jeunes » sans
étre & 'écoute des jeunes. La ou ce sera possible, cette impli-
cation des jeunes pourra prendre la forme d’un conseil. La ov
cela parait difficile, il pourra étre envisagé une assemblée
générale de jeunes deux fois par an.

* L'objectif du conseil de jeunes est de rendre les jeunes acteurs
de leurs projets.

* le conseil de jeunes est un véritable lieu d’expression des
attentes des jeunes. C'est un lieu d’échange, ou les jeunes
peuvent exprimer les questions qu’ils portent en eux, afin
d’accueillir la Bonne Nouvelle et d’en vivre.



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES

® De ce conseil émanent les besoins, les attentes et les souhaits
des jeunes, qui servent de base de travail & I'équipe péle
jeunesse de doyenné.

Composition

Le conseil de jeunes est si possible composé de jeunes de collé-
giens, de lycéens, de post-bacs et de jeunes professionnels, repré-
sentant pour deux ans I'ensemble des réalités (mouvements, services,
ages, territoires...).

lls sont élus par les jeunes et/ou appelés (selon la réalite du
doyenné). Les modalités d’appel seront mises en place par I'équipe
du péle jeunesse de doyenné.

Sur proposition de I'équipe du péle jeunesse de doyenné, d’au-
tres adultes peuvent étre appelés par le doyen a y participer.

Fonctionnement

Il est recommandé que le conseil de jeunes se réunisse 3 ou 4
fois par an. Il est convoqué et animé par le délégué du péle jeunesse
de doyenné, qui le préside.

Le délégué du pole jeunesse de doyenné

* Bénévole ou salarié, le délégué du pole jeunesse de doyenné
a le statut de LEME (laiic en mission ecclésiale). Son appel, sa
nomination et |'exercice de sa mission suivent donc les orien-
tations diocésaines concernant les LEME.

* Le référent pastoral du délégué du péle jeunesse est le curé
doyen (ou le prétre qu'il désignera), de qui il regoit sa mission
et son appel, et & qui il rend compte réguliérement.

* le délégué du péle jeunesse de doyenné a pour réle de
penser la cohérence des propositions faites aux jeunes sur un
doyenné, et de veiller & la communion entre les jeunes et entre
les personnes qui s’en occupent.

* || assure la coordination entre les différents acteurs de la
pastorale des jeunes dans le doyenné.

81



REFLEXIONS
|

82

Mission
1) Convoquer, animer et consulter le conseil de jeunes.

- Lle délégué pole jeunesse de doyenné ne peut vivre sa
mission sans la consultation des jeunes. C'est pourquoi,
dans la mesure du possible, il veille & la mise en place d’un
conseil de jeunes.

- Le délégué pole jeunesse de doyenné réunira le conseil de
jeunes 3 fois par an.

- Lors de ce conseil, il aidera les jeunes & s’exprimer sur leurs
attentes, ce qu’ils souhaitent vivre en pastorale, et il leur fera
découvrir les propositions diocésaines. Il les aidera aussi
discerner les besoins et les attentes de tous les jeunes,
suivant leur catégorie, & la lumiére de I'Evangile.

2) Diriger, animer et convoquer |'équipe du péle jeunesse de

doyenné

- Lle délégué pole jeunesse de doyenné ne peut vivre sa
mission sans un travail d’équipe. Il constitue donc autour de
lui 'équipe pole jeunesse de doyenné.

- Pour prévoir et mettre en ceuvre les événements de la pasto-
rale des jeunes, le délégué pdle jeunesse de doyenné dirige,
convoque, anime I'équipe péle jeunesse.

- Le délégué pole jeunesse de doyenné aide I'ensemble des
acteurs & entrer dans une dynamique d’ensemble de la
pastorale locale et diocésaine.

- Il cide cette équipe & vivre sa mission et s’assure de la réelle
communion au service de la mission de I'ensemble des
acteurs.

-1l peut s’entourer d'un bureau, élu par I'équipe pole
jeunesse de doyenné, pour I'aider & élaborer les ordres du
jour, rédiger les comptes-rendus et animer les réunions.

3) Rejoindre les acteurs et les jeunes

- Le délégué pole jeunesse de doyenné ira a la rencontre des
personnes engagées auprés des jeunes sur le doyenné pour
prendre pleinement conscience de I'activité pastorale dans
ce domaine et favoriser un véritable travail de concertation
et de communion.



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES
|

- Le délégué pole jeunesse de doyenné sera investi directe-
ment auprés de jeunes dans une activité pastorale, ceci afin
de permetire un contact régulier avec des jeunes (lieu d'in-
sertion auprés des jeunes).

4) Prendre part aux événements diocésains

- Avec I'équipe pole jeunesse de doyenng, il diffuse les infor-
mations des différents événements proposés aux jeunes.

- Le délégué pole jeunesse de doyenné insuffle la dynamique
des propositions pensées et organisées localement. En lien
avec le doyen ou le prétre référent, le conseil des jeunes et
I'équipe pdle jeunesse de doyenng, il établit les priorités et
s'‘assure qu’une ou plusieurs personnes accompagne(nt)
localement les jeunes dans ces propositions.

- Le délégué pole jeunesse de doyenné s'investit personnelle-
ment dans la préparation des événements diocésains.

Liens
1) Lien avec les instances territoriales
- Des rencontres réguliéres (une par trimestre et des rencon-
tres informelles) auront lieu entre le délégué péle jeunesse
de doyenné et I'équipe pastorale territoriale.
- Il peut étre invité & étre présent & I'une ou I"autre réunion de
I'équipe de coordination de doyenné, ou solliciter lui-méme
d'y participer.
- Le délégué pole jeunesse de doyenné et le doyen veilleront
& l'articulation entre I'équipe péle jeunesse de doyenné,
I'équipe de doyenné quand elle existe, et les équipes pasto-
rales. Sous I'autorité du doyen et des curés et selon leur
mission propre, ces instances portent la responsabilité de la
pastorale des jeunes localement.

2) Lien avec le péle jeunesse
- Le délégué pole jeunesse de doyenné est le correspondant
ordinaire du péle jeunesse diocésain.
- A ce titre, il recoit les informations (courriers, mails...) et les
rediffuse au doyen, aux prétres du doyenné et aux acteurs
locaux.

83



REFLEXIONS
|

- Sur invitation du péle jeunesse diocésain, il se retrouve
régulierement avec I'ensemble des délégués pole jeunesse
de doyennés.

Les moyens
1) Lettre de mission

- Le délégué pole jeunesse du doyenné regoit une leftre de
mission signée du vicaire épiscopal pour la jeunesse. Cette
leftre est rédigée en collaboration entre le doyen et le péle
jeunesse diocésain.

-l est présenté aux prétres du doyenné, a l'équipe de
doyenné si elle existe, aux équipes pastorales, aux conseils
pastoraux, aux acteurs jeunes et aux chrétiens, et envoyé en
mission au cours d'une célébration liturgique.

2) Dimension spirituelle

Le doyen ou le prétre référent, en lien avec le péle jeunesse
diocésain et le service diocésain d’animation spirituelle, veilleront &
offrir au délégué pole jeunesse du doyenné un soutien spirituel dans
cette mission au service des jeunes (équipe spirituelle, journées de
récollection, retraites...).

3) Temps de formation

Toute formation est une grace. Le délégué pole jeunesse de
doyenné participera aux temps de formation proposés par le péle
jeunesse diocésain ou par son doyen, en lien avec le service diocé-
sain de formation permanente (formation initiale Saint-Matthieu,
Institut diocésain de formation des laiics en responsabilité, parcours
fondamental de théologie...)

Qualités nécessaires & une telle mission
e Equilibre personnel et exercice des vertus chrétiennes :
- vie personnelle, familiale et sociale en cohérence avec
'Evangile ;
- attitude de service ;
- capacité relationnelle et aptitude & travailler avec d’autres
et en réseau ;
- amour des jeunes ;

84



AUJOURD'HUI, L' EVANGELISATION DES JEUNES
|

- capacité & écouter et a entendre ce que les jeunes vivent et
veulent vivre ;

- capacité de discernement et bon sens ;

- disponibilité intérieure.

e Adhésion a la foi et & I'enseignement de I'Eglise, et pratique
sacramentelle :

- &tre en communion avec le Pape et les évéques et accepter
sans réserve la doctrine proclamée par tous les conciles,
spécialement le concile Vatican II.

* Vie en Eglise

- amour et sens de I'Eglise ;

- souci missionnaire ;

- souci de la communion ;

- ayant normalement déja eu un engagement dans la vie
ecclésiale.

» Compétences techniques et personnelles & remplir la mission :

- connaissance des communautés chrétiennes du doyenné ;

- capacité a faire preuve d'initiatives ;

- esprit de synthése ;

- disponibilité de temps ;

- capacité & suivre une formation. =

1 - Concile Vatican I, décret Ad Gentesn® 2. 3 - Encyclique Redemptoris Mission® 37 b 3,1990.

2 - Evangelii Nuntiandin® 18.

85



ZeBible est le fruit d’une aventure interconfessionnelle sans
équivalent, réunissant douze partenaires avec une centaine de rédac-
teurs de tous horizons. ZeBible a recu le soutien du Conseil d’Eglises
chrétiennes en France (CECEF).

+ 2320 pages imprimées en 2 couleurs

« Texte de la Bible en francais courant, incluant les livres deutéro-

canoniques

* Introduction a chaque livre, 3400 notices et 71 portraits de

personnages au fil du texte

* Plus de 160 pages hors texte : introductions au monde de la

Bible, programmes et méthodes de lecture, parcours théma-
tiques, répertoires, vocabulaire, chronologies, cartes. ..

www.zebible.com 26,50 €



glise et sociétg,
quelle place pour les jeunes ?

Présentation des participants

Sabine Roux de Bézieux est fondatrice et gérante de la fonda-
tion Araok qui travaille sous |'égide de la Fondation de France, prési-
dente d’Entrepreneurs du monde qui s’occupe en particulier de micro
finance, présidente et fondatrice d’Espoir Niger qui vise & promou-
voir la femme par l'initiative locale. Sabine est déléguée diocésaine
pour la formation dans le diocése de Nanterre.

Dominique Greiner est prétre et assomptionniste, économiste,
théologien spécialisé en éthique, rédacteur en chef du quotidien La
Croix (depuis le 1= janvier 2010), aprés avoir dirigé le département
d’éthique de I'université catholique de Lille.

Jean-Luc Pouthier est historien, journaliste. Il donne & Sciences-
Po un cours sur « religions et société ». Il enseigne & |'Institut catho-
lique de Paris, en particulier I'histoire du christianisme du xx° siécle.

La table ronde est animée par Paule Zellitch, doctorante en
théologie & I'Institut catholique de Paris, membre de I'équipe pasto-
rale du péle Vocations du SNEJV, rédactrice en chef de la revue
Eglise et Vocations, vice-coordinatrice du Congrés européen des
vocations ; elle collabore avec la Fédération frangaise de la presse

87



REFLEXIONS
|

88

catholique dans le cadre d'un partenariat avec IInstitut catholique de
Paris dans le groupe de recherche Théopresse.

Nos trois invités se sont engagés, dans un premier temps, &
répondre d trois questions. Chacun de ces temps sera suivi d’un jeu
de questions-réponses da la table et avec I'assemblée. La premiére
question s'adressera & Dominique Greiner : « Le réle de I'Eglise dans
la société ». La seconde question: « Comment I'Eglise catholique
peut-elle &tre actrice, notamment dans la politique jeunesse dans la
société et dans 'Eglise 2 » sera traitée par Sabine Roux de Bézieux et
enfin la troisiéme question : « Quels sont les enjeux et les défis de la
politique jeunesse, de la place que I'on accordera ou pas aux jeunes
dans la société 2 » sera développée par Jean-Luc Poutier.

7

Le role de I'Eglise dans la société

Je vais essayer de répondre & la question que I'on m’a confiée :
« Le réle de I'Eglise dans la société » & partir d’un ensemble d'expé-
riences. Une expérience, assez |ongue, comme universitaire dans un
département d'éthique, aujourd’hui, comme responsable d’un quoti-
dien national, et aussi & partir de mon expérience dans le monde des
jeunes, a la fois comme enseignant et comme responsable d’un foyer
d’accueil et de discernement de ma congrégation pendant 14 ans.
C’est un peu toute cette expérience que je peux vous partager et cela
d’autant plus que dans ma congrégation de I'Assomption, nous
sortons d’une semaine de chapitre. Bien sir, la question de notre
propre réle dans la société frangaise, quand on est a la téte d'une
congrégation qui a un poids important dans les médias, est évidem-
ment une question que nous nous posons, et & laquelle nous essayons
de réfléchir logiquement. Qu’est-ce que cela signifie d’avoir un outil
d’évangélisation tel que I'entreprise Bayard, et avec tous ses fitres 2

En entendant cefte question, | ai tout de suite pensé & une expé-
rience faite un soir de la semaine derniére a Lyon. Lors du chapitre
provincial de ma congrégation, nous étions quelques-uns & prendre
un temps de détente & Lyon ; un des fréres qui connaissait bien la ville
dit: «Je vais vous faire découvrir quelque chose que vous ne



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

connaissez pas. » Il nous a emmenés voir le groupe Glorious qui est
en concert tous les jeudis soir. Nous sommes entrés pour voir un peu
ce qui se passait et |'avoue que nous en sommes sortis assez désar-
gonnés — pas tant par les paroles et la musique de Glorious que par
I'agencement du lieu. Une chapelle latérale, avec deux & trois cents
jeunes rassemblés pour un temps de pop louange et, juste & coté,
dans la nef, séparée par une porte & battants, I'adoration eucharis-
tique et des prétres qui confessent. Et cela a donné lieu & une
réflexion entre nous car tout ceci était hors de nos représentations
mentales | Quelle étrange juxtaposition : d’'un c6té un monde assez
bruyant, la batterie, les guitares électriques, méme si les paroles
étaient tirées des psaumes et de I'évangile et de I'autre, des gens qui
prient en silence tout en « bénéficiant » d’un niveau sonore élevé. Et
les jeunes passaient d'un cété puis de |'autre. Ceci est symptomatique
du monde dans lequel nous vivons, un monde de trés grande fluidité,
dans lequel la jeunesse se révéle capable de passer d’'un extréme a
I'autre : se libérer au son d’une musique, d'une gestuelle, le corps en
mouvement et puis, quelques instants aprés, vivre un temps d’adora-
tion silencieuse et/ou éventuellement une démarche de confession, ou
I'intime se livre. Entre ce monde de fluidité et ma maniére de faire en
congrégation, ¢a résiste un peu. Cependant cela nous a fait réfléchir
& nos maniéres d’agir, aujourd’hui, dans ce monde.

C'est vrai, qu’en Eg|ise avec nos communautés, nos ceuvres,
nous sommes en responsabilité dans des institutions qui sont trés lour-
des, pas faciles & manager, a faire évoluer. Dans ma congrégation,
nous sommes en responsabilité d’ceuvres trés importantes pour
commencer par |'entreprise Bayard, qui édite notamment La Croix.
De maniére triviale, j‘aime dire que nous sommes les
« camionneurs » de la vie religieuse ; ce n’est apparemment pas frés
flatteur, mais cela veut dire que nous transportons du « lourd ». Nous
évangélisons, non pas de maniére directe, mais & travers des produc-
tions éditoriales qui servent & la formation des personnes, sur le plan
religieux, mais pas seulement. Or la rencontre du monde des jeunes
exige que nous soyons des espéces de « voltigeurs », capable de
circuler rapidement d’un point & un autre, en se frayant un chemin au
milieu de la foule. Peut-étre faut-il & la fois des camionneurs et des
voltigeurs pour une Eglise dans la société.

89



REFLEXIONS
|

90

Il faut sorement des voltigeurs, des gens qui savent inventer cette
fluidité dans un monde urbain, capables d’inventer des lieux de
présence ; mais, cela n’a de sens que si il y a aussi des structures,
nécessairement moins souples, mais qui donnent les outils d'une
« évangélisation durable ». La spontanéité ne suffit pas. Il faut aussi
du «lourd ».

Voila ¢’était une premiére réflexion pour faire sentir ce que je
pressens comme défi, pour nous aujourd’hui, dans un monde finale-
ment en pleine évolution et qui va de plus en plus vite. Une institution,
des institutions de I'Eglise, des ceuvres moins dynamiques mais ceci
ne doit pas nous effrayer. Il ne s’agit pas tous de devenir des volti-
geurs. On a besoin de voltigeurs de I'évangélisation, mais on aura
toujours besoin d'institutions un peu lourdes. On aura toujours besoin
de logisticiens de I'Evangile, on aura toujours besoin de camionneurs
de la vie religieuse. Voild mon premier point de réponse concernant
le réle de I'Eglise dans la société.

Le second point est aussi tiré de la réflexion de notre chapitre.
Nous avons été marqués par un appel de Benoit XVI invitant & rejoin-
dre nos contemporains qui ne connaissent pas Dieu mais qui ne sont
pas sans inferrogation. Le Pape a ainsi confié & Mgr Ravasi le soin
d’organiser des rencontres entre croyants et non-croyants, dans le
cadre d’'une structure dénommée le Parvis des Gentils. Sur I'espla-
nade du temple de Jérusalem, le parvis des Gentils était |'espace
auquel pouvait accéder les paiens (les Gentils). En reprenant cefte
dénomination, le Pape évoque un lieu oU se tiennent les personnes
qui ne connaissent pas nécessairement Dieu mais qui ne sont pas non
plus sans se poser de question & son sujet. lls sont en dehors de nos
églises, ils n’osent pas y entrer. Et bien il nous appartient de les rejoin-
dre. Un des grands défis de I'Eglise d’aujourd’hui, c’est de susciter
des lieux de rencontres sur ce parvis des Gentils, car les hommes et
les femmes que nous rencontrons aujourd’hui ne font pas partie de la
nef, n'osent pas y entrer, ne trouvent pas leur p|oce ; il faut que nous
allions & leur rencontre et que nous inventions une maniére de les
rencontrer. Non pas pour les convertir, mais pour susciter un dialo-
gue avec ceux qui viennent de la nef, qui appartiennent & I'Eglise.
C’est une invitation qui nous est adressée, & nous qui sommes dans
la nef de I'Eglise, qui nous y sentons bien, & nous rendre sur les



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

parvis, & aller & la rencontre des gens qui ne connaissent peut-étre
pas Dieu — mais qui peuvent peut-étre se poser cette question — & les
accompagner dans leurs questionnements. Il y a donc aujourd’hui un
enjeu et cet enjeu c'est ce parvis qui est |'ensemble de la société. Cela
peut étre le monde associatif, le monde de la culture, le monde de
I'entreprise, etc. Tous ces lieux, o nous pouvons faire I'expérience de
la rencontre, d’hommes et de femmes qui sont peut-étre en recherche
de Dieu et qui n’osent pas entrer.

Une autre maniére de parler du parvis est celle-ci. Un évéque
me racontait récemment cette expérience. Il avait organisé un grand
rassemblement dans son diocése, au mois de juin, en plein air. Au
moment de la célébration eucharistique qui cléturait la journée, il
voyait 'assemblée devant lui avec, au fond de la prairie, des jeunes
peres de famille qui gardaient leurs enfants, & distance de ce qui se
célébrait, mais pas tout & fait absents. L'évéque m’expliquait : « C’est
¢a le parvis. Ce sont des gens qui n’osent pas rentrer dans la commu-
nauté, qui ne se sentent pas préts a participer — par exemple a la
célébration de 'eucharistie, mais qui ne sont pas indifférents a ce qui
se passe ; ils ont un prétexte pour ne pas étre trop loin tout en restant
a distance. »

La question est alors de savoir comment occuper cet espace
entre I'assemblée et ces jeunes péres qui se proménent, |'oreille pas
tout & fait distraite sur ce qui se passe. Dans ma congrégation, le
travail que nous réalisons dans la presse est bien de cet ordre. Il s'agit
pour nous de rejoindre des publics qui peuvent éire éloignés de
'Eglise, mais qui sont porteurs d'interrogations fondamentales sur le
sens de leur vie et, lorsque ce lien est établi, nous pouvons aussi leur
expliquer ce qu'il en est de I'expérience chrétienne et de sa maniére
de comprendre le monde.

Jaborde maintenant le troisiéme point. Pendant longtemps, le
rapport Eglise/Etat a été pensé en termes de confrontation. Vatican |l
a permis de sortir de cette vision en nous faisant comprendre que
I'enjev n'était pas la confrontation Eglise/Ftat, mais le rapport
Etat/société. En pensant la confrontation Etat/société, I'Eglise se
pense elle-méme comme un élément de la société. C'est un déplace-
ment qui est fondamental. Finalement ce n’est pas I'Eglise qui englobe
toute la société mais cest I'Eglise qui se reconnait elle-méme un

91



REFLEXIONS
|

92

élément de cette société. En conséquence, I'Eglise a une légitimité — et
autant qu’une autre association — pour agir dans cette société. Du
point de vue du droit, il n’y a aucune raison pour que l'on nous
disqualifie de I'espace public. Nous avons autant de légitimité que
n’importe quel autre groupe. Il n’a pas de complexes & avoir quand
il s’agit de prendre la parole, d’exprimer nos opinions, de créer des
ceuvres, de développer des institutions. Nous le faisons au nom méme
de notre foi et avec la capacité de dire au nom de quoi nous le
faisons, et cela bien str & partir d’une anthropologie, d’une concep-
tion de I'homme, d’une vision « eschatologique » de I'avenir.

Nous entrons dans le débat pub|ic avec d'autres. Nous savons
que nous entrons en confrontation avec d’autres, mais nous le faisons
& partir de ce que nous avons a dire, et & témoigner. Non pas pour
imposer une vue sur |'économie, la politique, mais d’abord pour
témoigner du Christ et pour annoncer son Nom. Soyons trés clairs la-
dessus ; il n'y a pas d’autre visée. Le plus beau fexte est, je trouve,
celui des évéques de France rédigé & |'occasion de la commémora-
tion de la loi de 1905 sur la séparation des Eglises et de I'Etat. Nous
ne sommes pas & pour imposer nos vues dans le politique, dans I'éco-
nomique. Nous y avons notre place, mais foujours pour les rapporter
& la notion de t#émoignage. Un témoignage qui va trouver ses formes,
et dont |'objectif est d’abord de témoigner de la capacité qu’a le chris-
tianisme & entrer en dialogue avec tout homme et toute femme. Au
nom méme de notre foi, nous savons que nous n’avons pas & impo-
ser nos maniéres de faire. Cela serait contraire & notre appréhension
de la liberté religieuse, de la liberté de conscience. Mais par cette
capacité & entrer dans un dialogue ouvert avec les hommes de ce
temps, nous témoignons déja du réle de I'Eglise dans la société.

Cela va, bien sor, passer par des institutions sociales, hospitalie-
res, etc. Je pense qu’d ce propos, nous avons de trés beaux textes de
Benoit XV parlant de « I'ceuvre propre » de I'Eglise qui est de témoi-
gner de la charité. Le jour ov |'Eg|ise ne sera plus présente dans le
systéme hospitalier, cela sera une perte dramatique pour I'ensemble
du systéme sanitaire. Le jour oU les chrétiens seront absents du systéme
éducatif, le jour ov toutes les congrégations, tous les diocéses se seront
refirés de I'enseignement catholique, cela sera un drame pour I'en-
semble de |'enseignement. Et si nous sommes présents dans I'ensei-



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

gnement et dans les ceuvres hospitaliéres, ce n’est pas pour imposer
une conception, c’est bien toujours pour témoigner, manifester la
charité du Christ & laquelle nous croyons et qui nous motive. Nous
sommes présents dans cette société, d’abord au nom de la charité.
Cette charité va, dans certains cas, se déployer dans des institutions
lourdes, complexes. C'est un hépital, c’est une école, c’est une entre-
prise de presse et bien sir cela nous confronte & d’autres exigences.

Ce rdle de I'Eglise dans la société, je I'assume & partir de ma
responsabilité journalistique. Nous sommes des acteurs pertinents,
attendus sur un certain nombre de dossiers, et {'en fais |'expérience,
dans le champ professionnel médiatique. On nous attend, parce que
'on sait que notre parole est originale et que cette parole a une ratio-
nalité qui peut étre entendue par d’autres. Nous sommes sollicités
réguliérement, au journal, par |'ensemble des médias pour expliquer
un certain nombre d’événements en train de se dérouler. Nous avons
pleinement notre réle dans la société. Toutes les institutions sociales,
toutes les institutions ecclésiales ont une responsabilité & I'égard de
I'ensemble de la société.

Paule Zellitch : Merci Dominique. Voici une question un peu
forte transmise par I'assemblée et qui semble préoccuper plusieurs
d’entre nous.

Elle concerne les jeunes qui ne sont ni étudiants, ni jeunes
professionnels, qui sont sans emploi, qui ont peu de perspectives, et
qui vivent bien souvent dans des quartiers sensibles. Tu nous parlais
de la charité. Sont-ils, ces jeunes, les impensés de nos pastorales et
de nos missions 2

Quelle pastorale envisager et mettre en ceuvre si nous voulons
étre des témoins authentiques du Christ Jésus  Peut-on imaginer
honorer la mission et ne pas aller vers ces personnes-la 2

Dominique Greiner : Vous avez la réponse dans la question ! Je
ne suis pas tout du tout spécialiste de cette pastorale des jeunes. Je
crois que c’est & recevoir comme un appel. Je suis désolé de n’avoir
que mon champ de compétences en vue. Nous nous posons toujours
la question des banlieues et cefte question est venue hier dans notre
chapitre. Pourquoi Bayard ne propose pas des produits presse pour
les gens de la banlieve 2

93



REFLEXIONS
|

94

Comment rejoindre ceux qui ne sont pas spontanément nos
publics, parce qu’ils ne partagent ni nos lieux, ni nos expériences,
parce qu'ils ne partagent pas nécessairement le méme langage que
nous 2 Je crois que la responsabilité de I'Eglise c’est « d'atre & l'ap-
pel », &tre & |'écoute d’un certain nombre d’appels, des appels qui
nous viennent de |'Esprit. Aujourd’hui — Jean-Luc dira un mot tout &
I'heure des politiques jeunesse — on sent bien que la jeunesse n’est
pas trés aimée et que de nombreux lieux sont désertés ; nous avons
certainement une responsabilité en tant qu’Eg|ise ; elle consiste & aler-
ter les pouvoirs publics sur ces désertions. Mais il ne suffit pas simple-
ment de dénoncer, mais il faut aussi y aller, inventer de nouvelles
formes d'actions. Par ailleurs, je sais aussi que nous y sommes un peu
— admirons aussi parfois ce qui se fait ! Il y a des voix qui tapent sur
I'enseignement catholique. Je sais que, dans certaines congrégations,
on a choisi de fermer des établissements pour se réimplanter dans
des quartiers difficiles. Aujourd’hui aussi, dans un certain nombre de
ces quartiers, les religieuses et religieux sont présents et ce choix est
fondamental. Donc I'Eglise n'a pas complétement abandonné ces
espaces, mais elle subit les effets des restrictions de ses propres
forces. Ce n’est pas par volonté délibérée que I'on ferme un certain
nombre de communautés ou de lieux de présence d'Eg|ise dans des
quartiers défavorisés ou de grandes tensions. I'Eglise a une respon-
sabilité qu’elle assume. Moi par exemple, je le fais de maniére édito-
riale. C'est passionnant de pouvoir aller & la découverte de la
maniére dont I'Eglise, d’une maniére humble et souvent cachée,
existe et se préoccupe de ces publics. S'il y a bien une institution qui
n’a pas complétement abandonné les jeunes, et y compris les précai-
res, je crois que c’est bien I'Eglise ! Il suffit de voir la vitalité d'un
mouvement comme la JOC. Non! Ce n’est pas passé de mode
comme je |'entends parfois. Je crois qu’il y a des mouvements, de
cette nature-la, qui sont encore capables de rejoindre les précaires,
les jeunes paumés. Il y a beaucoup d’espérance, beaucoup plus de
richesse que nous ne le pensons. L'Eglise na pas complétement aban-
donné un certain nombre de secteurs. Nous sommes invités & pour-
suivre I'effort et & inventer d’autres formes de présence. Le christia-
nisme n’est pas une idée. Le christianisme, c’est un christianisme
d’invention, qui n’a jamais fini d’inventer des maniéres de vivre au
monde. Et nous n‘avons pas fini d'inventer des maniéres de vivre



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

dans I'espace de la banlieue, que soit en matiére d’éducation, d’ac-
compagnement, de fourniture de presse, etc. Le christianisme ne
cessera jamais d'inventer ; il n'a fait que cela depuis le début. Le
Christianisme est une sacrée dynamique capable de répondre au défi
de ce temps. Cela reléve de notre responsabilité.

Paule Zellitch : Merci Dominique pour cette ample réponse.
Sabine Roux de Bézieux va maintenant répondre a notre deuxiéme
question.

Comment | E lise (s)eut -elle étre actrice de la

politique j Jeunesse ans la société et I'Eglise ?

Au-dela des études et des statistiques sur les jeunes qui décrivent
des comportements et des tendances, se pose la question du que
faire 2 Que faire pour que les jeunes se sentent & l'aise dans I'Eglise 2
Que faire pour que I'Eglise ait sa place sur les questions de société
liées aux jeunes 2 Je ne vais pas répondre en experte des jeunes,
mais plutdt partir d’'un monde qui m’est familier : le monde du travail,
celui de I'entreprise plus particuliérement.

Lentreprise n’a pas toujours bonne presse dans les milieux
catholiques : accusée de tous les maux, elle est le lieu de I'exploitation
des uns par les autres, le lieu ov I'argent est roi et dévoie tout, le lieu
oU la violence se manifeste le plus aujourd’hui. On lui oppose parfois
le monde idyllique de I'associatif ob chacun travaillerait en pure géné-
rosité pour l'intérét général, sans heurts ni conflits. Bien entendu, la
réalité est plus nuancée. Il ne s'agit pas ici de rappeler la place de
'entreprise dans le monde actuel, ni I'importance pour les chrétiens de
s’y investir, comme dans toutes les autres sphéres de I'activité humaine
d'ailleurs. Ceux qui en doutent pourront relire I'encyclique du pape
Benoit XVI, Veritas in caritate, ou se rappeler comment dans 'Evan-
gile, Jésus lui-méme renvoie a leurs activités les plus courantes, et a
leurs métiers, les hommes et les femmes qui croisent son chemin.

Partons de I'entreprise. Peut-on comparer une entreprise avec
I'Eglise 2 La encore, une proposition qui peut surprendre. Il me semble
toutefois que cing points permettent de tenter des rapprochements.

95



REFLEXIONS
|

96

e L'entreprise et I'Eglise sont des institutions qui cadrent et enca-
drent tout en souhaitant laisser de la liberté. Chacune a une
mission, une organisation interne, des régles de fonctionne-
ment, des enjeux financiers. Chacune tente de concilier initia-
tive individuelle et projet commun, ou pour parler en termes
ecclésiaux, dessein individuel de Dieu et communion.

® Lles deux institutions générent de la suspicion. Un sondage
récent indique que 84 % des jeunes sont méfiants & I'égard du
monde de I'entreprise avant leur premier emploi, ce taux
baissant de prés de trente points aprés I'embauche. L'Eglise
comme institution suscite également une forme de rejet de la
part des jeunes, une crainte sur la mainmise qu’elle voudrait
leur imposer, ou encore des doutes sur la pureté de ses inten-
tions & leur égard.

e Eglise et entreprise sont des lieux de vie et de lien social.
Uenjeu de I'accés des jeunes (ou moins jeunes d'ailleurs) &
I'emploi ne se limite pas & la seule question du salaire. Le
travail sociabilise, il rompt le cercle de I'isolement, il rappelle
& chacun qu'il a sa place dans I'humanité. L'Eglise joue ce
méme role de mise en lien : les auméneries de jeunes accor-
dent un soin tout particulier & la convivialité des lieux d'ac-
cueil, les paroisses mettent en place des locaux dédiés aux
jeunes, organisent cette mise en relation, si essentielle & la
construction de soi et du rapport a I'autre.

e 'entreprise comme I'Eglise sont des lieux avec des enjeux
relationnels forts. Il y est question d’acceptation ou de rejet ;
de rapport & la hiérarchie et & I'autorité ; de rapport au savoir
et a la compétence. Autant de domaines sensibles avec les
jeunes. Les sociologues ont longuement détaillé la maniére
dont les jeunes se positionnent vis-a-vis de I'autorité et du
savoir ; leur attitude est la méme vis-a-vis de leur employeur
qu’au sein de I'Eglise.

e Dans I'Eglise et dans I'entreprise est posée, cerfes en des
termes différents, la question de la réussite (ou de I'échec).
Dans un cas, il s'agit de réussir sa vie ; dans I'autre, de réus-
sir dans son emploi, avec des enjeux importants pour I'avenir.
L'échec réel ou percu est lourd & porter et peut se vivre dans
une grande solitude.



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

Si vous acceptez donc ces prémisses, je peux poursuivre ma
comparaison. Les jeunes de la génération Y (1979-1995) sont un
enjeu essentiel pour les entreprises. Ils désorientent les directeurs des
ressources humaines, car leurs comportements sont en décalage par
rapport & leurs ainés : la génération Y est celle qui déclenche le plus
de litiges, elle développe une posture de négociation permanente, elle
ne respecte pas les codes sociaux traditionnels, elle montre un faible
engagement vis-a-vis de 'entreprise, elle est peu attirée par les fonc-
tions de management, et enfin elle donne la priorité & sa vie person-
nelle. En résumé, c’est la génération contrat, donnant-donnant.
Autant d’éléments qui ont conduit les DRH & repenser leur approche
des jeunes.

Peut-étre faut-il d’abord rappeler que ces propos ne concernent
pas tous les jeunes : nombre d’entre eux révent d’'un emploi et cher-
chent avant fout & étre embauché de fagon pérenne dans une entre-
prise. Le taux de chémage des jeunes place la France dans les dernié-
res positions de |'Europe et aucun gouvernement de droite comme de
gauche n’a résolu cette difficulté. Je ne prétends pas non plus résou-
dre cefte question. Seulement repérer des bonnes pratiques dans les
entreprises qui embauchent des jeunes et font tout pour les refenir.
Certaines de ces pratiques sont sans doute transposob|es dans
I'Eglise, tout en conservant & I'esprit que c’est toujours au nom du
Christ et pour le bien des jeunes que ces démarches sont entreprises.

Que font donc les meilleures entreprises pour aftirer et fidéliser
les jeunes 2 Pour dttirer, il n'y a pas d’ambiguité. Le salaire est la
motivation premiére pour 62 % des jeunes. Evidemment, ce n’est pas
le terrain de jeu de I'Eglise. Le deuxiéme critére de choix des jeunes,
ce sont les valeurs de I'entreprise, non pas celles qui sont affichés
dans le rubrique « valeurs » du site web, mais celles qui sont démon-
trées par I'attitude de I'entreprise : respect de la personne, équilibre
entre vie privée et professionnelle, égalité des chances, environne-
ment, efc. L’Eg|ise occupe largement la sphére des valeurs, et avec
une pertinence d la fois immuable et sans cesse renouvelée.

Fidéliser les jeunes dans I'entreprise est un autre défi. La géné-
ration zapping est curieuse et souhaite vivre des expériences variées,
ne surfout pas s'enfermer dans une vie programmée & I'avance :
« Haro sur la routine » pourrait &tre son slogan. Ce qui compte pour

97



REFLEXIONS
|

98

eux, ce sont I'ambiance qui régne dans leur environnement profes-
sionnel et I'intérét de leur travail.

Les DRH ont ainsi déployé une batterie de mesures pour accom-
pagner au mieux ces jeunes au travail. Nous évoquerons pour
chacune, dans quelle mesure elles sont transposables dans I'Eglise,
en gardant |'esprit ouvert, et sans a priori.

Tout d’abord, étudions les actions individuelles.

* Chaque année, un entretien individuel est I'occasion de faire
le point sur les attentes réciproques du salarié et de I'entre-
prise, sur sa performance dans le poste qu’il occupe, sur son
évolution éventuelle et sur les formations dont il pourrait avoir
besoin. Ce suivi individualisé est certes consommateur de
temps, mais permet de connaitre chacun et de maintenir un
dialogue sous un format structuré. L'Eg|ise a une expérience
sans pareille dans I'accompagnement individuel des person-

‘image de Dieu, est unique

et jouit de I'attention unique de Dieu (« vos noms sont inscrits

dans les cieux »). A ce titre, I'Eglise a toujours eu le souci de
chacun, et les propositions de plus en plus fréquentes d’ac-
compagnement spirituel des jeunes correspondent d ce besoin
de personnalisation de I'écoute et du dialogue. Peut-on aussi
avancer que le sacrement de pénitence comporte cette dimen-

nes : chaque étre humain, créé &

sion de rendez-vous périodique pour faire le point sur son
itinéraire personnel 2 Ce rendez-vous se prend avec Dieu,
avec le prétre comme témoin et passeur, pour prendre cons-
cience de ce qui entrave, de ce qui libére et reprendre le
chemin avec confiance.

* Quelques semaines aprés leur arrivée, certaines entreprises
demandent aux nouveaux salariés de rédiger un rapport
d’étonnement. Loccasion pour elles d’entendre les idées et
critiques de personnes, a priori bienveillantes & leur égard.
Pas d'espace dans |'Eglise pour un rapport d'étonnement des
jeunes. lls s’ennuient & la messe 2 C'est parce qu'ils n’ont pas
compris le sens de la liturgie ou qu'ils sont incapables de rester
pendant une heure sans leur téléphone ou leur baladeur. Ils
rejeftent en bloc 'Eglise qui leur interdit de porter un préser-
vatif 2 C'est parce qu'ils n’ont plus de morale, ni de respect de



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

I'autre. La liste pourrait &tre longue. La question n’est pas tant
de savoir qui a raison ou tort, mais de créer un espace
d’écoute libre et d’entrer en dialogue. Et c’est I'objet premier
du rapport d’étonnement : s’assurer qu’aucun malentendu ne
subsiste apres les premiéres semaines, car ils seront plus diffi-
ciles a dissiper. Parfois, ces rapports contiennent d’excellentes
idées qui font bouger les organisations pour le meilleur.

Les entreprises investissent des sommes considérables dans la
formation des jeunes. La loi exige un montant de 1,6 % de la
masse salariale, mais certaines entreprises vont doubler voire
tripler ou quadrupler ce montant. Elles complétent ces efforts
par des programmes internationaux pour certains « hauts
potentiels ». Dans I'Eglise, la formation a toujours été un
enjeu : les textes bibliques eux-mémes ne font-ils pas réfé-
rence aux enseignements prodigués par les prétres ou
prophétes. On y voit Moise, Esdras ou Jésus enseignant le
peuple. LEglise a toujours apporté un soin particulier & la
formation : mais celle-ci est-elle tournée vers les jeunes 2 Vers
la fameuse génération Y 2 Les JMJ peuvent certes étre pensées
comme le programme international des jeunes, de méme que
des lieux qui rassemblent au-deld des frontiéres nationales :
Taizé, les chemins de Saint-Jacques, Lourdes, etc. La forma-
tion des jeunes reste toutefois un chantier & défricher.

Enfin, derniers éléments de la politique des entreprises &
I'égard des jeunes: la multiplication d’événements dédiés
avec leurs pairs, ainsi qu’avec des ainés ou des parrains qui
les coachent dans leur carriére ; et bien entendu des portails
web et outils internet collaboratifs. L'Eglise peut mieux faire sur
tous ces aspects : si certains groupes catholiques s'installent
peu & peu sur la plupart des réseaux sociaux, et notamment
sur Facebook, si de plus en plus d’événements sont organisés
par et pour les jeunes, comme le pélerinage en Terre Sainte ou
Holy Beach pendant I'été 2010, ceux-ci sont encore trop peu
nombreux et pas toujours coordonnés. Enfin, le parrainage,
encore un savoir-faire de I'Eglise que I'on appelle accompa-
gnement, n'a pas assez pris son essor & |'égard des jeunes,
sans doute faute de personnes, mais aussi peut-étre faute
d’avoir imaginé une maniére nouvelle de I'organiser.

99



REFLEXIONS
|

100

Au-deld des actions menées directement en faveur des jeunes,
les entreprises développent également des mesures collectives visant
& devenir plus attractives pour cette génération Y. Ces actions sont de
deux ordres : un travail sur les qualités du management, d’une part
et, d’autre part, un travail sur les valeurs et leur mise en ceuvre.

Le management des entreprises est composé de personnes
issues le plus souvent de la génération qui précéde les « Y ». Leurs
attitudes et comportements ont contribué a leur réussite et ils tentent
de les appliquer et les enseigner d leurs jeunes collaborateurs. Mais,
ainsi qu’on la vu plus haut, la génération Y ne « joue pas le jeu ». Les
DRH des grandes entreprises déploient donc des programmes de
formation de leur encadrement afin qu'ils soient plus & méme de
gérer leurs équipes, en tenant compte de leurs nouvelles aspirations
et comportements.

Démontrer les valeurs d’entreprise par des actions d’envergure
est un deuxiéme axe d'action. Les moyens mis en ceuvre prennent des
formes extrémement variées, et plus I'entreprise est importante, plus
elle offre une palette diversifiée : sponsoring sportif, jeux d’entreprise,
engagements caritatifs & travers une fondation, etc. Des exemples
récents 2 Virgin Mobile qui a soutenu la Route du rhum, auprés de
Damien Seguin, un skippeur né avec une seule main ; ou encore le jeu
Citizen Act de la Société Générale, dans lequel des jeunes du monde
entier doivent inventer la banque responsable de demain.

I'Eglise peut mieux faire dans ces deux domaines : les compor-
tements des « adultes », & I'intérieur de nos paroisses, laissent-ils aux
jeunes toute la place qu'ils pourraient désirer 2 Quelle est la premiére
réaction d’une équipe d’animation pastorale & qui un groupe de
jeunes demande d’animer une messe avec batterie et guitare élec-
trique 2 Quelle proportion du budget de nos assemblées locales est
accordée aux jeunes 2 Plus largement, quelle est I'image des jeunes &
Iintérieur de I'Eglise, c’est-a-dire au-dela des auméneries et groupes
de jeunes professionnels 2

L’Eg|ise de notre temps n’est pas un bloc homogéne ; si un ceil
neuf pourrait étre posé sur notre jeunesse par certains, il faut aussi
souligner les innombrables propositions qui répondent a leurs aspi-
rations. Propositions spirituelles des réseaux jeunesses ignaciens,
volontariat international de la DCC ou la Fidesco, ou encore présence
au cceur d'un des plus importants rassemblements de jeunes frangais,



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

la course de voile organisée chaque année par 'EDHEC. Autant
d'initiatives encourageantes, signes visibles de I'Eglise du Christ
parmi les jeunes.

En guise de conclusion & cette partie, quatre conseils d’entre-

preneurs pour mieux accueillir les jeunes.

* Donnez du sens & leur fonction : expliquez-leur leur réle, leur
importance pour I'Eglise, et ultimement leur importance pour
Dieu.

* Fixez dés le départ un code de bonne conduite en expliquant
la raison des régles : les régles de ponctualité et de tenue vesti-
mentaire certains codes sociaux sont parfois méconnus et
doivent étre rappelés. Dans I'Eglise, les régles sont nombreu-
ses, leur sens aussi doit étre expliqué afin qu'elles soient
comprises comme des sources de liberté et non de contraintes.

* Mettez-les sur des missions collectives : les jeunes agissent en
«bande ». Loin d'étre systématiquement menagantes, ces
bandes sont une force inouie pour ceux qui savent les orienter.

e Accordez-leur une dose suffisante d’autonomie, une succes-
sion de projets excitants : faites confiance aux jeunes, ce
serait bien le mot de la fin. Quand Jean-Paul Il leur disait
« N'ayez pas peur », il adressait la méme parole & leurs ainés
que nous sommes aujourd’hui.

L'Eglise est plus que jamais une source de réponses
pour les jeunes

Dans une deuxiéme et courte partie, je souhaiterais ouvrir
quelques dossiers pour la réflexion, sans prétention d’exhaustivité ni
d’appui scientifique. I'Eglise dans le monde et non du monde adopte
typiquement deux attitudes : un réle prophétique, par lequel elle
dénonce les injustices et un réle de proximité, lorsqu’elle accompa-
gne les hommes sur leur chemin, comme Jésus le faisait. Auprés des
malades, il pose des gestes simples et ne demande que des choses en
apparence banales : « Va te laver les yeux » ; « Prends ton grabat et
leve-toi »... Avec les pélerins d’Emmais, il montre la voie & I'Eglise
pour sa mission : écoute des souffrances des hommes, entrée dans les

101



REFLEXIONS
|

102

saintes Ecritures et sacrements. Ce sont ces exemples qui ont I'aspect
de la simplicité que I'Eglise peut adopter aujourd’hui.

Sur six thémes actuels qui touchent la vie des jeunes ou les intri-
guent, je ferai quelques propositions pour I'Eglise, trés parcellaires et
incomplétes, mais pour montrer que nous ne sommes essentiellement
bridés par nous-mémes dans notre approche des jeunes.

* l'attrait des jeunes pour le mystérieux, I'occulte, I'acces & des

secrets non dévoilés : qu'il s'agisse de livres comme le Da
Vinci code, de films comme Matrix ou de bandes dessinées
comme Décalogue, INRI ou Le Linceul, les ouvrages mettant en
scéne certains aspects du christianisme ne manquent pas.
'Eglise est dans son rdle lorsqu’elle explique patiemment son
histoire, la constitution des Ecritures, et donne & découvrir que
le mystére n’est pas | oU on s’y attend, que ce mysteére est
source de bonheur et de liberté. Les jeunes peuvent et veulent
entendre un fel message.

* Nouveau ! Produits technologiques ou chanteur & la mode,
aucun domaine n’échappe & I'attrait de la nouveauté. Que
peut faire 'Eglise avec son message « vieux » de 2000 ans 2
D'abord et avant tout, se recentrer sur I'Evangile et travailler
sans peur sur |'actualité de son message. Ensuite, montrer des
visages de I'Eglise. Sans tomber dans la Star Ac’, les jeunes
ont besoin de s'identifier & des modéles. Si I'ultime modéle &
suivre, c’est bien le Christ, des personnes proches d’eux
peuvent les toucher. Et nul besoin de faire du jeunisme : il est
ainsi toujours frappant de voir la place des grands-parents
dans leur vie, comme exemples de générosité, de souci des
autres et de bienveillance. La puissance de témoignage de
Jean-Paul Il venait de sa force intérieure, non d’une recherche
de complicité a priori avec les jeunes. La nouveauté est venue
pour ces jeunes d’un langage en vérité qu'ils n’entendaient
pas ailleurs.

* Le besoin de se sentir utile : dans une société qui a du mal &
laisser de la place aux jeunes et souvent n’en montre que la
facette noire, les jeunes veulent apporter leur contribution et
renouveler le monde. Deux pistes pour I'action. L’Eg|ise doit
mieux valoriser les grandes ONG chrétiennes (la Croix Rouge
et Caritas sont les premiéres ONG de la planéte) et encoura-



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

ger le volontariat associatif et international. A travers la DCC,
Fidesco, les MEP, etc. ce sont des milliers de jeunes engagés
auprés des démunis de la planéte. Dans une autre sphére,
I'Eglise a toute sa place pour s'impliquer dans les cours et
chaires d'éthique et de philanthropie des universités et gran-
des écoles : « I'experte en humanité » que décrivait Paul VI est
plus que jamais pertinente, pour dire aux jeunes qu'elle
accompagne ceux qui souffrent et qu’eux aussi peuvent s’en-
gager a ses cotés.

Le monde comme horizon. Une récente conférence de la
société generationy20.com s'intitulait : « Si vous n’étes pas la
pour changer le monde, faites demi-tour. » Au-dela de
I'aspect provocateur de cette formule, elle dit bien la maniére
dont le monde est devenu petit aux yeux de nos jeunes, et leur
idéalisme pour faire changer les choses. Encore une fois,
I'Eglise est au coeur de cefte réalité : sa vocation universelle,
la présence de chrétiens dans tous les pays du monde en fait
la premiére organisation mondialisée, avant toutes les multi-
nationales ou organisations internationales, une institution
par ailleurs impliquée dans toutes les causes mondiales, au
coté des plus démunis. Les jeunes peuvent en étre fiers et s’y
sentir bien.

Pour 78 % des jeunes, la premiére priorité est leur vie de
famille. Le paradoxe est réel. A I'heure ob le taux de divorce
n’a jamais été plus élevé, o la majorité des enfants nait hors
mariage, comment peuvent-ils encore réver & une vie de
famille 2 Le film récent Les petits mouchoirs de Guillaume
Canet illustre bien une génération d’adolescents mal équipés
pour former et faire grandir une famille, et plus généralement
nouer des relations adultes entre eux. Le réalisateur lui-méme
dénonce cette « frénésie des gens a vouloir a tout prix ne vivre
que des moments formidables ». Et ce n'est que dans les
derniéres minutes du film, alors qu’ils se retrouvent dans une
chapelle autour du cercueil d’'un de leurs amis que les premié-
res paroles vraies sont échangées. Comme si les circonstances
habituelles de leur vie ne permettaient pas des relations
profondes, comme si aussi I'Eglise était le seul recours ultime
pour devenir soi-méme. Rien d’explicite bien entendu, mais un

103



REFLEXIONS
|

104

rappel que I'Eglise est bien un lieu naturel de formation et
d’accompagnement des jeunes vers |'dge adulte. Et les bloca-
ges réels sur les questions de sexualité et du divorce ne doivent
pas occulter le réle de I'Eglise dans ce vaste domaine de la vie
affective.

* Le sens de la vie, le développement personnel : le besoin de
spirituel des jeunes a déja largement été traité dans ces assi-
ses. Il s’agit en effet de ne pas oublier qu’un jeune ne va pas
voir un prétre parce qu'il est prétre, mais pour ce qu'il va lui
apporter. Ce n’est pas un contenu de la foi qu’il attend, ni un
enseignement, mais une aide pour mieux vivre. L'Eglise doit
rester centrée sur sa mission d’annonce de la Bonne Nouvelle.

Paule Zellitch : Merci Sabine. J'imagine qu’a la table, il y a des
questions. Qui a envie de commencer 2

Jean-Luc Pouthier : Anticipons sur ce que je développerai tout &
I'heure. Il se trouve que la France est aujourd’hui, parmi les grands
pays d’Europe, celui dans lequel le chémage de la jeunesse est le plus
élevé par rapport aux autres catégories de la population en dge de
travailler. Comment voyez-vous, & la fois dans les entreprises et dans
IEglise, un message, sinon une action, destiné & atténuer cette
angoisse, qui est la premiére angoisse de tout jeune & partir de I'dge
de 14-15 ans 2

Sabine Roux de Bézieux : Il est clair que I'emploi des jeunes est
un enjeu. Il y a des politiques de I'Etat qui, les unes & la suite des
autres, s’attaquent & cefte question. Je pense que les chrétiens dans
leur entreprise ont pour responsabilité d’embaucher des jeunes — pas
seulement pour des stages successifs de trois mois — de leur offrir de
vrais postes, une formation, de portfer attention & leur « employabi-
lité ». Une des voies serait peut-étre de rappeler aux chrétiens qu’ils
ont une responsabilité premiére vis-a-vis des jeunes et quant au reste,
je ne sais pas trés bien, n’étant pas ministre de I'Emploi.

Dominique Greiner : Ce n’est pas une question mais plutdt une
maniére de rebondir sur ce qui a été dit et qui interroge |'analogie
monde de I'entreprise et Eglise. C'est vrai qu’une entreprise, pour



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

« tenir » ses salariés, dans une logique de gestion des ressources
humaines, a besoin de choses qui les séduisent. Ce vocabulaire ne
me fait pas peur, parce que la foi est aussi de I'ordre de la séduction.
On est séduit par le Christ et pas par autre chose. Mais la question
est que, dans 'Eglise, il ne s'agit pas de faire venir des jeunes ; la
n'est pas la notre objectif. Ce n’est pas de les « tenir », I'Eglise n'est
pas une fin en soi. La question est plutdt : comment va-t-on les ouvrir
& une expérience du Christ 2 C'est le Christ qui séduit | I'Eglise est ce
lieu oU cette séduction du Christ va pouvoir opérer. Ceci pour pointer
la limite de I'analogie du vocabulaire économiste — je n’en n’ai pas
peur, je suis économiste. C'est un avertissement a toutes nos commu-
nautés et a nos groupes d'ég|ise car comme les jeunes sont rares, la
tentation de les retenir peut étre grande. Et que sommes-nous en train
de faire 2 Il y a toujours & avoir une attention forte & la préservation
de la liberté. Si la séduction devient finalement un enfermement nous
contredisons le message de I'Evangile.

Comment finalement susciter 2 Il faut des communautés ou le
Christ, mort et ressuscité, soit proclamé et loué. Ces communautés ne
sont pas |& pour attirer mais pour proposer d’entrer dans la louange et
dans la proclamation. Ce qui n’est pas tout & fait la méme chose.

Sabine Roux de Bézieux : Je ne suis pas en opposition avec ce
que vous avez dit. J'ai tronqué mes propos pour aller plus vite et j'ai
pu parditre un peu cbrupte. Il est évident que ce que I'on cherche
avant tout, c’est d’aider chaque jeune & mieux vivre dans les difficul-
tés qu’il rencontre, & trouver un emploi, pour constituer une famille,
pour mieux démarrer dans la vie comme adulte. L'Eg|ise a beaucoup
& apporter au jeune, dans sa recherche de nouveauté et les jeunes
aiment beaucoup la nouveauté. I'Eglise a apporté la nouveauté de
|'Evcmgi|e; elle leur a demandé comment ils voient I'innovation dont
vous parliez tout & I'heure. 'Eglise leur demande de participer ¢ la
construction de I'Eglise de demain. Les jeunes n’approchent pas le
monde comme nous le faisions ; nous prenions le TGV pour un trajet
de trois heures, eux ils prennent I'avion pour ces mémes frois
heures... ou leur bicyclette et font le tour du monde. L'Eglise est la
premiére organisation infernationale qui ait jamais existé. Les jeunes
peuvent y découvrir qu'ils ne sont pas seuls & étre chrétiens, méme
s'ils se sentent un peu isolés dans leur quartier, dans leur association,

105



REFLEXIONS
|

106

leur entreprise. Avoir le monde pour horizon les aide aussi a
comprendre comment le Christ peut guider la vie de leurs contempo-
rains, aux quatre coins de la planéte.

Paule Zellitch : Je vais maintenant laisser la parole ¢ Jean-Luc
Pouthier qui va répondre a cette troisiéme question : « Quels sont les
enjeux et les défis de la politique jeunesse, de la place que I'on accor-
dera ou pas aux jeunes dans la société 2 »

Jean-Luc Pouthier : Le premier point que je voudrais rappeler,
sans vous infliger un cours, est une question : « D’oU venons-nous 2 »
Lorsqu’on aborde la question de la jeunesse et de la politique par
rapport & 'Eglise, une césure apparait souvent : « Avant le concile
Vatican I, c’est mal, et apreés le concile c’est bien. »

Avant le Concile, c’est Pie XII, |'Eg|ise hiérarchique, les compro-
missions avec des régimes autoritaires, avec des mouvements comme
|’ Action frangaise ou d’autres. Apreés le Concile, c’est le pluralisme, un
rapport nouveau avec la société, la fin de la confrontation avec |'Etat
et c’est bien. Dans I'histoire, cela ne s’est pas passé fout & fait comme
ca. Pendant longtemps, en France, I'Eglise a organisé la formation
des jeunes & la politique et leur venue vers le monde de la politique,
vers I'exercice du métier de citoyen — parce que c’est un véritable
métier. Il est vrai que cela se faisait au sein d’un organisme fondé &
la fin du xix° siécle par un vieux monarchiste, Albert de Mun, qui s'ap-
pelait I'Association catholique de la jeunesse francaise (ACJF). Cette
ACJF a peu & peu évolué vers le catholicisme social, puis la démo-
cratie chrétienne. Elle a formé des jeunes qui ont été parmi les
premiers & s’engager dans la résistance & |'occupation allemande et
au nazisme, dés septembre 1940, dans le mouvement Liberté. En
1956, un conflit avec I'épiscopat a entrainé la disparition de '’ ACJF.

De I'’ACJF sont nés aussi des mouvements d'Action catholique, &
la fin des années 1920 et au début des années 1930 : Jeunesse
ouvriére chrétienne (JOC), Jeunesse agricole chrétienne (JAC),
Jeunesse étudiante chrétienne (JEC). Tous ces mouvements ont occupé
une place importante, jusqu’a la fin des années 1960, dans la socia-
lisation politique de toute une partie de la jeunesse proche ou intégrée
a IEglise. Pendant la guerre d’Algérie, la JEC a joué un rdle éminent
dans la mobilisation des jeunes chrétiens contre la forture. La JOC est



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

toujours présente dans des lieux ou les possibilités de socialisation poli-
tique sont extrémement faibles. La JAC a formé des générations entié-
res de responsables du monde agricole, jusqu’a une date trés récente ;
elle continue & le faire & travers le Mouvement rural de la jeunesse
chrétienne (MRJC). Aujourd’hui, I'accompagnement des jeunes dans
leur premier contact avec la politique a lieu du c6té de la pastorale ou
d’un certains nombre d’associations comme « La politique, une bonne
nouvelle », par exemple ; mais l'intérét pour la politique, chez les
jeunes chrétiens, semble malgré tout &tre moindre que ce qu'il était
autrefois, méme si les conditions de la mobilisation de jadis et la
confrontation entre I'Eglise et I'Etat — comme I'a rappelé Dominique
Greiner — ne sont plus bien sor celles que nous connaissons désormais.

Deuxiéme point : la politique et la jeunesse ou la « politique
jeunesse » aujourd’hui. En 2009, Martin Hirsch a été nommé Haut
commissaire d la jeunesse. Il a tout de suite commandé un rapport
dont un chapitre est intitulé : « Que faire pour améliorer la relation
des jeunes a la politique 2 » Or, les réponses & cette question sont un
catalogue de bonnes intentions du genre : « Il faut encourager les
partis politiques & mieux prendre en compte la jeunesse. Encourager
les municipalités & ouvrir des lieux dans lesquels les jeunes seront
accueillis et seront formés a la vie politique et associative locale. »
Bref, peu de propositions concrétes.

Prenons I'exemple du mouvement contre la réforme des retrai-
tes, du printemps et de |'automne 2009. Les jeunes ont pris part & la
mobilisation contre cette réforme, alors qu’elle ne les concernait qu’a
long terme. Dans un premier temps, pour expliquer cela, les journaux
ont publié les analyses habituelles des sociologues de I'éducation sur
I'inégalité des chances. Les livres de Raymond Boudon et Pierre
Bourdieu sur Linégalité des chances ou La reproduction datent de
1970-1973. Le lecteur avait le sentiment que rien n’avait bougé
depuis lors. Dans un deuxiéme temps, sont apparues les railleries
fondées sur le fait que la question des retraites ne se poserait pour ces
jeunes que dans 30, 40 ou 50 ans ; on a entendu des hommes poli-
tiques, voire des commentateurs, se moquer de ceux qui manifes-
taient alors qu’ils n’avaient pas encore passé leur baccalauréat.
Pourtant, les jeunes, dans les années qui viennent, seront confrontés
directement au probléme des retraites. Bientdt vont arriver & la

107



REFLEXIONS
|

108

retraite des générations qui auront été les premiéres & avoir vécu
massivement la précarité de I'emploi. Pour ces générations-la, la
retraite relativement confortable des seniors actuels sera un lointain
souvenir. Les pensions ne seront plus les mémes. Or ce que les socio-
logues et les économistes constatent, c’est qu’un transfert de revenus
s'opére d |'heure actuelle des générations les plus dgées — les grands-
parents — vers les petits-enfants. Dans les conditions de précarité que
les petits-enfants affrontent, pendant de nombreuses années désor-
mais, I'appui des grands-parents est déterminant. Une seule statis-
tique (qui traduit dailleurs aussi une forme de mépris de la société
francaise pour sa jeunesse) : le revenu moyen disponible des Frangais
a augmenté de 14 % entre 1996 et 2008 ; mais cette hausse na été
que de 7 % pour les 18-25 ans (11 % pour les 25-34 ans), alors
qu'elle était de 22 % pour les 55-74 ans (18 % pour les plus de 75
ans). Cette situation ne durera pas, et quand la génération des 12-
14 ans d'avjourd’hui arrivera & I'age de la premiére installation dans
la vie adulte, les grands-parents ne pourront plus les aider comme ils
le font aujourd’hui.

Donc ces gamins qui manifestaient contre une réforme des retfrai-
tes — non pas par parce qu'ils devront travailler jusqu’a 62-63 ans -
exprimaient I'inquiétude qu'ils ont, au présent, face & la précarisation
et & 'appauvrissement de la société. Eux connaissent la génération de
leurs parents qui vit déja dans des conditions précaires ; ils savent que
le risque qu’ils auront & affronter sera plus fort que celui que nous
avons nous-mémes connu dans le passé. Alors les moqueries sur la
mobilisation de ces jeunes, quels que soient les risques de manipula-
tion, étaient parfois d’assez mauvais godt face aux difficultés et aux
angoisses réelles qu’ils éprouvent. L'un des meilleurs connaisseurs de
ces questions, le sociologue Louis Chauvel a exprimé |'espoir que ce
mouvement favorise une repolitisation de la jeunesse, grande absente
de la politique au cours des trente derniéres années. Peut-étre cela va-
t-il se vérifier avec la prochaine élection présidentielle.

Troisiéme et dernier point : quelle est la parole que nous pour-
rions attendre de |'Eglise 2 Peut-étre, de temps & autre, une parole un
peu plus forte & destination des jeunes. Pendant I'été 2010, alors que
des problémes graves touchant aux droits de I’'homme — et en parti-
culier aux droits des migrants — se posaient, chacun a pu constater
qu'une parole d'Eglise pouvait avoir des effets trés forts, et faire



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

bouger la réalité sociale et 'attitude des dirigeants politiques. Aucun
gouvernement n’a été capable en metire en place une politique qui
tire la jeunesse de I'angoisse ou elle se trouve aujourd’hui. En 2011,
le score est de 15/15 ; 15 ans de gouvernement de gauche, 15 ans
de gouvernement de droite, depuis 1981. «Les politiques de la
jeunesse menées dans ce pays depuis vingt-cing ans, y compris par
les socialistes avec les emplois-jeunes — a constaté Louis Chauvel -
sont trés en deca de la gravité de la situation. La priorité numéro un
dans notre pays, c’est le retour au plein emploi. La priorité numéro
deux, c’est I'intégration dans de bonnes conditions des jeunes géné-
rations dans le travail. »

Est-ce que |'Eg|ise pourrait avoir sur ce plan une parole forte
adresser aux dirigeants politiques, quels qu’ils soient 2

Sabine Roux de Bézieux: Qu'est-ce que vous suggéreriez
pour que les jeunes se réengagent en politique, pour qu'ils se réen-
gagent, tout court ¢

Jean-Luc Pouthier : Jadis, pour ceux qui s’engageaient en poli-
tique, les modes de socialisation passaient par I'adhésion au mouve-
ment de jeunesse d’un parti, avant d’adhérer au parti lui-méme ; ces
modes la ne fonctionnent plus. Pourquoi 2 Parce que les mouvements
de jeunesse des partis politiques ne sont pas des viviers pour ces
partis, mais des groupuscules manipulés — dans tous les partis
d'ailleurs — & travers lesquels les jeunes n’accédent plus ensuite & la
responsabilité politique. Dans la législature d’avant 2002, il y avait
plus de 100 députés de moins de 40 ans ; ils sont douze aujourd’hui.
Nous sommes une gérontocratie. Le parlement frangais est un des
parlements qui a la moyenne d'ége la plus élevée au monde. Sans
parler de la présence des femmes. Ainsi, le modéle de socialisation
ancien ne fonctionne plus. Depuis 2002, deux types de socialisation
ont mobilisé plus particulierement les jeunes. En 2002, entre les deux
tours des élections présidentielles, c’était la mobilisation contre la
présence de Jean-Marie Le Pen au second tour. Laffect démocratique
et humanitaire est trés fort chez les jeunes ; la présence d'un Jean-
Marie Le Pen au second tour les fait réagir et les mobilise. En 2006,
la deuxiéme mobilisation était de type générationnelle contre le
Contrat premiére embauche (CPE).

109



REFLEXIONS
|

110

La premiére mobilisation, c’est la manifestation, la descente dans
la rue. Si les jeunes aujourd’hui descendent dans la rue, c’est parce
que c’est leur mode de socialisation politique. Ils ne vont pas prendre
de carte & un parti, ils descendent manifester. Donc, que sommes-nous
en mesure de faire pour percevoir les attentes, dans ce type de mani-
festation, et pour les accompagner dans ces moments-la 2

Les jeunes ont en outre une capacité de mobilisation dans le
réseau associatif plus forte que celle de leurs ainés. La création d’as-
sociations, non confessionnelles mais proches de |'Eg|ise, qui propo-
seraient de la formation & la vie politique, & la vie citoyenne & ceux
qui se senfent davantage concernés par ces sujets ne serait-elle pas
envisageable 2

Dominique Greiner: J'abonderai dans le sens de Jean-Luc,
avec des exemples concrets sur I'absence de politique jeunesse ; il
suffit de regarder ce qui se passe dans I'Education aujourd’hui. On a
d’un cdté des classes de 35 & 40 éléves dans certaines écoles primai-
res et de I'autre des annonces de suppressions de postes dans I'en-
seignement — je crois 20 000 postes & |'horizon 2012. On comprend
tout de suite la réalité de I'investissement jeunesse, tandis qu’on
déclare par ailleurs &re dans une société de savoirs, privilégier la
recherche, etc., alors que les investissements ne suivent pas | Nous
avons la méme situation sur l'incapacité a gérer la dette publique qui
continue d'ougmenter. On resserre certains budge’rs ; on n’ose pas le
faire pour d’autres ; or, les budgets resserrés touchent souvent la
jeunesse de plein fouet, dans I'emploi ou ailleurs. Je pense par exem-
ple & la suppression de la rétroactivité du paiement des allocations
logement qui va toucher les jeunes qui s'installent. J'ai vraiment le
sentiment d’une société qui ne croit pas en son avenir. C'est peut-étre
aussi une maniére de protéger une certaine caste gérontocrate... et
en gérontocratie nous nous y connaissons, en place des femmes
aussi. Mais, dans un méme temps, nous sommes portés ; nous, nous
croyons en |'avenir, en |'avenir de |'Eg|ise, parce que cette institution
n’est pas une institution simplement humaine ; elle a été voulue par le
Christ, elle est suscitée par Lui et I'Eglise. Elle a un avenir parce que
Dieu le veut. Et donc I'lhumanité a un avenir parce que Dieu le veut.
Nous sommes dans une confrontation, et nous avons un ministére



EGLISE ET SOCIETE, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?

d’espérance fondamental & manifester. Et si c’est seulement dans I'en-
tre soi cela n'a pas beaucoup d'intérét. Le salut n’est pas pour
I'Eglise, il est pour ce monde. Comment allons-nous pouvoir dire que
ce monde a un avenir, que son avenir est entre les mains de Dieu et
que Dieu ne veut pas le chaos 2 Nous allons entrer dans des confron-
tations de plus en plus fortes. Et & un moment donné, on ne pourra
éviter de faire surgir des paroles fortes dans le champ politique.

Jai entendu, lors de la Conférence des évéques, quelques
tensions. On sait bien qu’il y a des négociations un peu subtiles entre
le gouvernement et |'Enseignement catholique pour la suppression de
postes en cours. On sent bien que cela a pu peser dans la visite d’'un
président de la République au Pape. On sent bien que cette question
de la jeunesse est trés sensible ; dans ce domaine, I'Eglise compte
mais est aussi trés tributaire de I'Etat. Alors, on n‘ose pas dire les
choses trop haut. Mais & mon avis, il faut qu’e||es soient dites, & cause
méme de notre capacité de projection en I'avenir, & cause de notre
espérance un peu folle en I'avenir. On ne peut pas sacrifier cette
jeunesse. Que l'on sente bien cet appel. Je crois que ces paroles
fortes vont venir, parce que la situation qui est faite aux jeunesses
— parce c’est un pluriel - est aujourd’hui absolument insupportable.

Jean-Luc Pouthier : Je partage tout & fait ce que vient de dire
Dominique. Dans son travail, il est I'un de celui qui se soucie le plus
régulierement de la question.

Dominique Greiner : Cette préoccupation de I'avenir fait partie
de la fibre de |'Eg|ise. Non pas par jeunisme, notre environnement ne
nous favorise pas. Mais parce que nous croyons en I'avenir du
monde qui nous est confié. Finalement le réle de la jeunesse, et dans
de nombreux pays on insiste sur le réle de la jeunesse, chez nous est
bien moindre.

Jean-Luc, tu parlais tout & 'heure de I'importance de I'action
catholique, de 'ACJF dans la formation des élites politiques, tu dis
qu’elle n’a pas été relayée. On le voit effectivement dans les partis poli-
tiques. Peut-étre existe-il des mouvements de jeunesse ou on soit dans
une espéce de continuité 2 Dans I'Eglise, y a-t-il des lieux o0 une cons-
cience politique est capable de mrir, d’oU viendront les futures élites 2

m



REFLEXIONS
|

112

Jean-Luc Pouthier : Il existe par exemple un Secrétariat pastoral
d'études politiques qui travaille avec des jeunes, avec des jeunes
parlementaires, si peu nombreux qu'ils soient. Quant au mouvements
chrétiens, j'ai le souvenir d’une enquéte que j‘avais faite il y a une
quinzaine d’années pour le mensuel Panorama, sur la pastorale des
jeunes précisément. Et je me souviens d’avoir rencontré un auménier
de la JOC dans le diocése de Troyes. Avec un certain nombre de
jeunes d'un quartier ou la vie n’était pas aisée, il menait un travail
remarquable de reconstitution d'histoires de vie, d'itinéraires. Un
travail personnel, davantage qu’un travail débouchant directement
sur 'action. Peut-étre était-ce un premier temps ; |'action serait venue
dans un deuxiéme temps. Aujourd’hui, nous voyons bien que ce
travail d’accompagnement touche des jeunes dans des difficultés telles
que si 'accompagnateur leur permet déja d'affronter avec un peu
plus de solidité les difficultés auxquelles ils sont confrontés, il a quasi-
ment atteint son but. Alors, le deuxiéme stade serait la mobilisation
collective, un stade ultérieur possible parce que le premier effort a
déja été fait et qu'il faut du temps pour franchir ce second pas-la.

Sabine Roux de Bézieux : Moi je ne suis pas compétente en
macro politique et |'ai une vision un peu plus encourageante et posi-
tive de ce qui se passe. Lorsque |'on travaille a cété des jeunes, leur
capacité de création, d'innovation, leur volonté de changer les choses
sont extraordinaires. Notre réle en tant qu’adultes, c’est de les aider
& décrypter ce qui se passe autour d’eux, les films quils voient, les
idées & comprendre.

Paule Zellitch : Aprés cette table ronde qui a été plutét tonique,
pour reprendre un peu ce que Dominique et Jean-Luc ont dit, chacun
a sa maniére, il y a un prédicat de justice a tenir dans toutes les mises
en ceuvre regardant les jeunes et cela quelles que soient les institu-
tions qui s’expriment. Le rapport entre I'Eglise et I'Etat a considéra-
blement changé ; vous invitez /'Eg/ise a devenir vraiment partenaire
des politiques jeunesse et a faire des propositions. Quand & nous, en
charge de I'évangélisation des jeunes, je crois que nous saurons
accompagner, relayer et transmettre les besoins... des jeunesses.
Merci beaucoup a chacun d’entre vous. =



onclusions et perspectives

Nathalie Becquart
et I'équipe du SNEJV

En guise de conclusions, je vais vous partager ce que I'équipe du
SNEJV souhaite vous communiquer sous forme de convictions et d’en-
jeux pointés pour I'avenir. Je prends donc la parole au nom d'Eric,
Ségolaine, Hubert, Paule et moi-méme, qui avons regu lettre de mission
des évéques pour ce service de I'évangélisation des jeunes et des voca-
tions afin d’exprimer ce qui nous apparait aprés ces deux jours d’Assises
comme une sorte de feville de route pour notre service et qui pourra
aussi vous inspirer.

Ces conclusions, je vais vous les présenter sous forme d'images
ouvrant & la contemplation. Car nous avons expérimenté la force de I'ex-
pression artistique pour exprimer et suggérer des images et pistes, pour
cefte mission et ces actions en pastorale des jeunes. Et je crois en parti-
culier que l'art de la mosdiique est trés suggestif pour nous, c’est pour-
quoi je vous laisse contempler ces quelques reproductions des mosaiques
trés colorées du P. Ivan Rupnik, jésuite qui a réalisé le décor de la
chapelle Redemptoris Mater au Vatican. Je vous laisse contempler silen-
cieusement ces quelques images avant de vous présenter quelques
enjeux que nous désirons poinfer avec vous.

Nous constatons avec vous combien est passionnant ce monde des
jeunes, combien il vit des mutations culturelles profondes, avec de nouvel-
les formes en émergence, de multiples initiatives et surtout beaucoup de
créativité. Nous sommes sur un terrain trés favorable, en attente. Nous
observons et nous nous réjouissons d'étre dans un véritable laboratoire
de recherche, celui de la pastorale des jeunes. Un laboratoire pour toute

113



REFLEXIONS
|

114

I'Eglise, qui essaie de former & I'art d'atre chrétien dans la société d'au-
jourd’hui. Cette créativité, nous la recevons d’abord des jeunes eux-
mémes, car cette nouvelle pastorale s'invente avec eux aujourd’hui.

Notre conviction forte est que nous avons & déployer, aujourd’hui,
une pastorale audacieuse, décomplexée, pragmatique et créative. Osons
étre audacieux et décomplexés. Et ce sont d’abord les jeunes qui nous
'apprennent. Nous n’avons plus aucune certitude ni de modéle préétablis
et définitifs pour la pastorale des jeunes ; nous sommes tous en recher-
che : une approche idéologique qui impose un modéle durable figé ne
marche plus. C’est donc en étant sur le terrain, dans une approche trés
pragmatique — & essayer en tétonnant, & évaluer ce que nous essayons —
que nous pouvons déployer cette créativité. Nous nous sentons invités &
encourager, & développer une pastorale des jeunes décomplexée, prag-
matique et créative & fravers de multiples projets et initiatives.

Voici maintenant quelques enjeux qui nous semblent importants —
et d'ailleurs beaucoup de choses ont déja été dites.

L’inculturation dans le monde des jeunes

Cela demande d’abord du temps, des personnes, des formations,
pour apprendre, découvrir et parler le langage des jeunes & qui nous
nous adressons. Un langage qui est pour une bonne part un langage
d’'image et de son qui fagonne I'univers dans lequel ils grandissent tant
ils vivent dans un monde médiatique marqué par la publicité, la
musique, la TV et Internet.

Un langage qui est aussi celui du corps et celui des gestes. C'est
finalement aussi ce langage qu’a utilisé le Christ comme sur ces repro-
ductions de l'onction de Béthanie et du lavement des pieds. Le Christ a
recu ce langage, ce geste de cette femme pécheresse qui a versé du
parfum sur ses pieds ; Lui-méme a parlé avec ce langage du geste lors
du lavement des pieds.

Et peut-étre qu’aujourd’hui, dans cetfte société ou nous passons de
plus en plus de temps sur nos ordinateurs et dans la virtualité, les jeunes
ont encore plus besoin d'incarnation, du passage par le geste, par le
corps, par le langage de I'image, du son et de la beauté, bien sor. D'ou
'importance pour nous de proposer des formations et de continuer & nous



CONCLUSIONS ET PERPECTIVES

former & I'utilisation de Facebook, d'Internet, & la communication qui est
un enjeu fondamental. Nous sommes dans une société de communication
et nous avons & nous professionnaliser en ce domaine. Nous former a la
communication avec les médias, & la réalisation de campagnes de
communication, etc. C'est ce que nous essayons de faire pour les JMJ en
proposant un media-training & dix jeunes qui seront des porte-parole JMJ.
N’hésitez pas a relayer notre appel & candidatures pour le média-training
que nous proposerons en 2011-2012. Autre exemple de notre action en
matiére de communication : la campagne grand public du Service des
vocations de I'an passé, dont le but a été de valoriser I'image du prétre.

Rejoindre et accompagner les jeunes la ou ils sont

Dans une dynamique missionnaire, chercher & les rejoindre tous,
en allant & la rencontre de ceux qui ne viennent pas directement vers
nous. Rejoignons-les dans leurs problématiques, dans ce qu'ils vivent, trés
concrétement. De nouvelles pistes se développent autour de la solidarité
— valeur numéro un des jeunes — du logement, de I'aide aux études, &
I'insertion, & la recherche de stage. Il nous semble tout aussi important de
nous insérer dans ce que les jeunes développent eux-mémes, et dans ce
que la société leur propose. D’ou I'enjeu de nous engager sur des chan-
fiers comme celui du service civique, nouveau dispositif initié par I'Etat
pour favoriser I'engagement des jeunes et leur permettre de vivre un
volontariat de é & 12 mois. Ainsi nous venons de créer au sein du SNJEV
un pdle solidarité/service civique. Adrien Honda-Bornhauser, qui était
jusqu’ici chargé de mission service civique va maintenant &tre embauché
pour ce pole ; il sera & votre service et continuera d faire connaitre ce
dispositif de I'Etat dans lequel nous nous insérons car il rejoint profondé-
ment ce que nous cherchons & proposer aux jeunes.

Entrer dans une démarche de stratégie pastorale’

C'est-a-dire la capacité & analyser les situations, & envisager des
scénarii et des pistes possibles pour définir des axes et des priorités pour

115



REFLEXIONS
|

116

nos pastorales. Nous ne pouvons plus tout faire ou laisser faire selon ce
qui survient au jour le jour, sans réflexion ni cohérence. Nous avons a
réflechir et & poser nos choix pastoraux en mettant les différents projets
en cohérence, par une démarche de réflexion et de recherche. Cela
passe d’abord par le discernement de |'Esprit pour penser ce que nous
voulons vraiment et pour définir le cap que I'on se donne, les moyens a
mettre en ceuvre pour réaliser les actions prévues. Et ainsi ne pas seule-
ment faire des choses au coup par coup selon l'inspiration et les oppor-
tunités du moment, ce qui se passe ou qui naiit spontanément. C'est pour-
quoi il nous semble trés important pour nous, acteurs de la pastorale des
jeunes, de prendre aussi les moyens de I'analyse et du recul pour faire
ces allers-retours permanents entre |'expérience du terrain et la réflexion.
On I'a réentendu trés fortement hier par Jean-Marc Aveline. Ce n’est pas
facile car tous, sur le terrain, nous sommes le nez dans le guidon. Mais
c’est ce que nous voudrions vous aider d faire en continuant & proposer
un travail de recherche, des groupes de travail. Ainsi, pour mieux
connditre les jeunes et le terrain de nos propositions pastorales, nous
lancons en partenariat avec La Croix une grande enquéte en ligne sur la
génération JMJ afin d'aller beaucoup plus loin pour cerner, comprendre,
et mieux connaitre concréfement qui sont les jeunes catholiques, quels
groupes ils rejoignent, quelles sont leurs pratiques. En effet, on dit beau-
coup de choses sur eux, mais ce n’est pas toujours trés objectivé notam-
ment en ferme quantitatif. N’hésitez pas a faire connaitre les résultats de
cette enquéte qui sortira au mois de janvier sur Internet. Lenquéte sur
I'Eglise, les jeunes et Internet ayant trés bien fonctionné, une démarche
similaire est ainsi reproposée.

Produire des outils

Notamment pour I'évangélisation des jeunes adultes de 18 & 30
ans. Pour les tranches d'éges inférieures (enfants et ados) il y a déja une
tradition et les outils pédagogiques existent. Mais pour les 18-30 ans,
catégorie des jeunes adultes qui a émergé plus récemment, nous
mangquons d’outils pédagogiques. Nous pensons qu’il y a des besoins et
que nous avons & travailler cela ensemble.



CONCLUSIONS ET PERPECTIVES

Proposer |la rencontre du Christ

Bien sir, cela a été rappelé, et c’est le coeur de notre mission :
proposer |'expérience de la rencontre spirituelle avec le Christ, favoriser
des cadres, des projets, des expériences, des lieux qui permettent cette
expérience spirituelle, qui permettent & chacun de découvrir cet appel
singulier & suivre le Christ.

Dans le contexte social actuel, nous avons entendu combien chaque
jeune cherche & tracer sa voie de maniére personnelle, libre et unique.
Ce terrain est favorable d la proposition de la foi chrétienne qui met I'ac-
cent sur 'appel particulier et singulier adressé par Dieu & chacun. Notre
Dieu est un Unique qui engendre des uniques. Le chemin spirituel et
vocationnel est profondément un chemin de personnalisation tout en
étant un chemin de communautarisation. Plus chacun répond & son
propre appel, plus il est relié aux autres. D’ou I'enjeu de proposer aux
jeunes la découverte, le discernement de leur vocation propre. Dans ce
contexte, on peut oser proposer le mariage sacramentel chrétien, et les
vocations spécifiques, le ministére presbytéral et la vie consacrée. C'est
bien I'affaire de toute I'Eglise. On nous a rappelé que la mission était
autrefois I'affaire de spécialistes de I'appel, de missionnaires spécialisés,
on a entendu aussi que des catéchéses n’étaient faites que par des caté-
chistes. Aujourd’hui, il y @ un mouvement : toute I'Eglise est missionnaire,
toute I'Eglise propose la catéchese, et & tous les Gges de la vie.

La réunification des deux services, I'évanggélisation des jeunes et les
vocations en un seul, souligne & quel point toute pastorale des jeunes
doit profondément étre une pastorale vocationnelle. C'est ce que nous
croyons, aussi cherchons-nous & proposer des moyens d’accompagne-
ment pertinents sur ce chemin de découverte : vivre une vie dont le cap
est le Christ. Et ici, il y a a étre profondément créatif |

I_a communion ecclésiale

Elle est rappelée trés fortement dans la reconfiguration de notre
service. Elle nous invite & beaucoup plus de transversalité, de diversité,

117



REFLEXIONS
|

118

de pluralité ; c’est pourquoi I'image de la mosdique peut vraiment nous
aider & penser cette ecclésiologie de communion dans la diversité.

Une mosaique est faite de petits morceaux. Chaque petit morceau
pris indépendamment n’est pas trés beau ; il est ce qu'il est, de forme et
de couleur différente ; mais mis en lien et en cohérence (par le travail de
I'Esprit qui tisse les différences) se crée une harmonie et une beauté. Non
pas une forme d'unité, de communion qui écraserait les différences dans
I'uniformité, mais une maniére de mettre en relation les différences.
Aujourd’hui nous avons & vivre ceftte communion dans la pluralité, et
cela d’autant que nous voyons combien les jeunes sont, en eux-mémes
déja, une mosdiique.

Dernier point sur la communion ecclésiale. Elle est aussi & vivre
entre les différents niveaux : local, provincial, national et international.
I'Eglise est profondément enracinée localement et en méme temps, elle a
d’emblée une dimension universelle. C'est pourquoi nous avons & cher-
cher & articuler — et ce nest pas toujours facile — ce qui est & vivre au
niveau local, au niveau provincial, au niveau national et au niveau inter-
national, en particulier dans les JMJ.

Les évéques de France, lors de la derniére assemblée pléniére ont
décider de proposer aux étudiants un pélerinage en Terre Sainte tous les
5 ou 6 ans, pensant qu'il est bon pour une génération de pouvoir vivre
ensemble un projet commun de plus grande envergure que ce que l'on
peut faire au niveau d’un diocése ou d’une ville. Cela peut impulser du
dynamisme et en méme temps, il ne faut pas proposer que des événe-
ments nationaux ; il y a & un véritable enjeu : trouver les bonnes articu-
lations et la maniére adéquate de vivre des liens et des allers-retours
entre le local, le régional, le national, I'international. On ne verra jamais
la beauté de la mosaique si & un moment donné, on ne la regarde pas
de loin. De prés, on ne voit que les petits morceaux, mais on percoit
mieux leur unicité et leurs spécificités. Je crois que la vérité que nous
cherchons est dans ces allers-retours.

Pour terminer, il nous semble que I'essentiel, dans la mission que
nous avons recue et qui nous met au service de la croissance humaine
et spirituelle des jeunes, reléve d’abord d’une attitude spirituelle. Nous
sommes invités & étre des Jean-Baptiste qui proposent la rencontre du
Christ parce qu'ils en ont fait une expérience personnelle profonde. Dans
ce monde nouveau en pleine mutation culturelle, cette image de Moise
qui conduit le peuple au milieu de la mer Rouge peut nous parler car



CONCLUSIONS ET PERPECTIVES

nous sommes nous aussi en pleine traversée, appelés & étre en péleri-
nage, en chemin, pour aider des jeunes & passer d’'un monde & 'autre,
des rives de I'adolescence aux rives de la maturité adulte. Pour cela,
beaucoup de figures bibliques peuvent nous inspirer — & commencer par
celle du Christ, afin d'étre toujours davantage ces témoins que nous
sommes appelés & étre, des « passeurs de la confiance ». Car finale-
ment, ce que les jeunes attendent d’abord et avant tout de nous c’est
d'étre des hommes et femmes debout, ancrés dans le Christ, enracinés
dans la foi.

Cette mission est certes passionnante mais souvent bien fatigante,
difficile, et parfois trés éprouvante. Aussi, si nous ne sommes pas profon-
dément enracinés dans cette foi qui nous permet de traverser la tempéte,
la mer Rouge, le mystére pascal, nous ne pouvons pas fenir. C'est peut-
étre cela que nous avons d’abord & partager : cette confiance regue du
Christ peut aider d’autres hommes et femmes a vivre, & avancer. Le coeur
de notre mission & la suite du Christ est sans doute de partager cette
profonde mise en confiance comme le fait le Christ pour ses disciples
dans la scéne de la multiplication des pains:  « Donnez-leur vous-
mémes & manger » (Mc 6, 30-44 et Jn 6,1-13). C'est une invitation d la
confiance. Vous n’avez peut-&tre que cinq pains et il y a cette énorme
foule : mais si vous répondez & cet appel en entrant dans cette confiance
immense regue du Pére, vous étes capables de leur donner vous-mémes
& manger. « Donnez-leur vous-mémes & manger. » C'est peut-étre cela
que nous avons essentiellement & partager avec les jeunes aujourd’hui
en leur témoignant cette confiance immense recue du Christ. En imitant
le Christ qui tourne le pain regu des hommes vers le ciel et référe toute
la vie humaine & Dieu. C'est peut-étre cela cefte pastorale anthropolo-
gique, cet Evangile & hauteur d’hommes dont nous avons parlé ; une
maniére de faire percevoir la crédibilité humaine du christianisme par
laquelle nous sommes reconnus aujourd’hui et attendus. Cela comme
une espérance & partager pour faire découvrir que I'impossible peut
devenir possible, que nous pouvons continuer d traverser la mer Rouge
quelles que soient les vagues et les tempétes, et avancer sur I'autre rive
dans la confiance pour découvrir, avec étonnement, ce nouveau visage
du Christ que nous révélent les jeunes et le monde d’aujourd’hui. =

119



COMMENT
CROIRE
ENCORE EN

LA POLITIQUE ?

On a beau rappeler que Ia société ne
peut subsister sans de multiples engage-
ments culturels, sociaux, religieux, associa-
tifs, politiques, la participation active a des
enjeux collectifs est devenue sporadique. Il
est en effet plus facile de faire porter les
besoins et les attentes, parfois totalement
irréalistes, sur les gouvernants que de les
prendre soi-méme réellement en charge.
Seule une authentique culture de I'engage-
ment peut nous aider a saisir les taches
théoriques et pratiques, matérielles et
surtout spirituelles, liées a une compréhen-

sion adéquate du politique. En effet, le politique qui perd le sens spirituel de
I'engagement s'expose soit a I'affadissement, soit a la démesure.

Jean-Francois Petit, assomptionniste, enseigne la philosophie a I'lnstitut catho-
lique de Paris et dirige La Documentation catholique. Ses récents travaux cherchent a
contribuer au renouvellement du sens politique dans le contexte européen.

Le colloque organisé en mars 2010 par

Bayard, collection « Christus », 2011, 124 p,, 15 €

I'Institut de pédagogie religieuse (IPR) de la

Faculté de théologie de Strasbourg a rassem- o
N PANSER
' LES BLESSURES ?

N CHRISTINE AULENBACHER (dir.)

blé des spécialistes de disciplines différentes

et des praticiens de terrain. Leurs contribu-

tions ont été regroupées en quatre parties :

- Blessures dans la Bible et dans I'histoire

- Ecouter et dire la blessure

- Blessures comme lieux de passage et lieux
de maturation

- Analyse des discours sur la blessure

Sous la direction de Christine Aulenbacher, direc-

trice de I'lnstitut de pédagogie religieuse de la faculté de théologie catholique de

I'Université de Strashourg.

Mediaspaul, 2011,318 p., 22 €




ENQUETE






ohérence

Isabelle de Gaulmyn
rédactrice en chef de Lla Croix

Ce commentaire accompagnait I'édition de La Croix du
samedi 23, dimanche 24 et lundi 25 avril 2011 sur la
« Génération JMJ »

Les « talas ». L'argot estudiantin désignait sous ce terme, autre-
fois, les étudiants catholiques, ceux qui « dllaient--la-messe »... La
nouvelle génération de jeunes catholiques, qui a rendez-vous cet été
& Madrid aux Journées mondiales de la jeunesse, ressemble ainsi
étrangement & la jeunesse d’antan, si I'on en croit |'étude publiée
aujourd’hui par La Croix. Eux aussi «vont & la messe ». Régu-
lierement. C'est méme, & une écrasante majorité, un moment jugé
essentiel, qu'ils plébiscitent comme la manifestation de leur apparte-
nance au catholicisme.

On aurait fort cependant d'ironiser sur des jeunes trop « clas-
siques », et de les taxer trop rapidement de « conformistes ». En
réalité, le sondage, comme le reportage auprés des jeunes de
Toulouse, dessine une génération extraordinairement cohérente. C'est
d’autant plus remarquable qu’elle dit aussi la difficulté d'étre croyant
aujourd’hui. Les jeunes catholiques prient, mais s’engagent aussi,
beaucoup plus que ceux de leur dge. lls sont ouverts sur les autres
religions, tolérants, et refusent de se mettre dans une seule case,
multipliant les mouvements et lieux d’appartenance au catholicisme.

lls ne sont pas moins que leurs ainés tournés vers les autres.

123



EnquETe
|

124

Simplement, les débats politiques ou institutionnels sur 'Eglise ne les
intéressent guére, semblables en cela & une époque qui se méfie des
idéologies. Pour ces jeunes, si engagement il y a, c’est au nom de leur
foi : priére et action, oraison et militance sont intimement liées.

Une telle aspiration & la cohérence inspire le respect. Elle
dément I'idée regue selon laquelle ces jeunes, une fois passé I'en-
thousiasme des grands rassemblements et des JMJ, ne fréquentent
plus les célébrations. Au contraire, pour cette génération de I'Internet
et des amitiés virtuelles, communier ensemble, physiquement, sur un
méme lieu, est essentiel. Grandis dans un monde de I'image et de
I'émotion, les jeunes ont besoin de beau. La liturgie est sans aucun
doute une porte d'entrée pour eux dans le mystére de la foi. A la
communauté catholique, ou dominent les tétes blanches, avec leur
maniére de voir et leurs histoires a elles, de respecter cette cohérence,
et lui laisser toute sa place. m



ui sont les jeunes des JMJ ?

Nathalie Becquart,
religieuse xaviére,
directrice adjointe au SNEJV, chargée de la pastorale étudiante

Le Service national pour I'évangélisation des jeunes et
pour les vocations (SNEJV), en partenariat avec La Croix,
a sollicité le service « Recherche, études et université » du
groupe Bayard (éditeur de La Croix) pour lancer une étude
quantitative sur le rapport qu’entretiennent les jeunes de
16 & 30 ans avec la religion catholique.

L'enquéte s’est déroulée du 17 janvier au 28 février 2011
par Internet. Les participants ont répondu & un question-
naire diffusé en ligne (fichiers mails et Facebook) via les
réseaux du SNEJV (délégués JMJ, pastorale des jeunes,
auméneries étudiantes, auméneries de [I'enseignement
public, mouvements...), auto-administré.

Ce questionnaire, élaboré en partenariat avec les équipes
du SNEJV et de La Croix, comprenait 47 questions, pour
un temps de traitement estimé & une quinzaine de minutes.
Au final, 3 223 questionnaires ont été validés lors de I'en-
quéte « terrain », ce qui représente un taux de refour frés
satisfaisant, et donc une bonne représentativité de la
population des 16-30 ans catholiques en France la plus
présente sur Internet, et la plus engagée dans I'Eglise
catholique, dans les mouvements, les auméneries, efc.

127



EnquETe
|

128

Les pages suivantes présentent les principaux résultats de I'en-
quéte lancée par le SNEJV et La Croix sur la génération JMJ. lls
proviennent d'un échantillon précis et important de jeunes de 16 & 30
ans qui ont pris le temps de répondre & un long questionnaire en ligne
(15 & 20 minutes). On peut donc estimer que les résultats présentés
sont représentatifs des jeunes catholiques les plus branchés sur Internet,
et surtout les plus motivés et engagés dans I'Eglise (on a en effet relevé
un grand nombre d’abandons avant la fin). Nous ne connaissons pas
la provenance géographique des jeunes qui ont répondu mais peut-
étre s'agit-il davantage des jeunes des grandes villes.

Cet échantillon de jeunes de 16 & 30 ans est composé pour prés
de la moitié de jeunes entre 21 et 25 ans dont 72 % d'étudiants ou de
lycéens, et seulement 17 % de plus de 25 ans. 60 % sont des femmes
et 40 % des hommes, soit un peu plus d’hommes que la moyenne dans
les groupes de jeunes catholiques (souvent 1/3 de garcons et 2/3 de
filles). La grande majorité d’entre eux — 86% — sont célibataires.

Cet échantillon est quasi exclusivement composé de croyants
(99 % croient en Dieu) et essentiellement de jeunes catholiques prati-
quants trés réguliers (72 % d’entre eux vont & la messe tous les diman-
ches). Ce sont des jeunes assez engagés dans I'Eglise (57 % ont un
engagement) issus de familles pratiquantes (99 % ont regu la foi via
leurs parents), et qui ont regu un enseignement religieux & 94 % et les
sacrements de l'initiation (baptéme : 99 % ; premiére communion :
93 % ; confirmation : 93 %). On note aussi qu'ils sont, sans doute via
leurs parents assez fortement consommateurs de revues re|igieuses
(Famille chrétienne, Pélerin, Magnificat, La Vie et Prions en Eg/ise).

On peut donc penser que cette enquéte est le reflet d’'une géné-
ration numérique (89 % d'entre eux s'informent par Internet) de jeunes
cathos pratiquants et engagés « héritiers de la foi » qui constituent le
« coeur de cible » de bon nombre d’auméneries et de mouvements.

lls représentent aujourd’hui une trés petite minorite de la
jeunesse francaise (moins de 4 % ; taux de pratique moyen — une fois
par mois — pour les 18-25 ans), c’est pourquoi dans les enquétes
habituelles ils n’apparaissent pas car ils représentent des chiffres trop
faibles et non significatifs. Aussi cette enquéte nous permet-elle de
mieux les connaitre, les comprendre et d’objectiver un certain nombre
d’observations menées sur le terrain, partagées par les acteurs de la
pastorale des jeunes en France aujourd’hui.



Qui SONT LES JEUNES DES JMJ

Voici maintenant les grands traits que I'on observe parmi cet
échantillon décrit précédemment.

Génération Eucharistie

Ils accordent une place importante & I'Eucharistie, la liturgie, la
priere personnelle et en groupe. Pour 59 % d'entre eux I'Eucharistie
tient une place essentielle (et pour 18 % trés importante). En méme
temps, la place de la paroisse (sauf pour les plus dgés et jeunes
professionnels) reste relative, sans doute & cause de leur mobilité
dans les années étudiantes. Leur pratique passe d’abord par des
groupes d'auméneries, de priére, de scoutisme: 42 % participent
réguliérement & une auménerie, 34 % groupe de priére, 31 % aux
mouvements scouts, 28 % & un groupe paroissial.

Un quart d’entre eux (26 %) a fréquenté le renouveau charis-
matique (dont 65 % la communauté de I'Emmanuel, 26 % la commu-
nauté du Chemin Neuf et 15 % la communauté des Béatitudes, 6 %
citent aussi la communauté Saint-Jean).

Génération rassemblements

Cefte génération de jeunes catholiques est aussi fagconnée et
marquée par les rassemblements ; ils sont le reflet de ces temps forts
devenus des incontournables de la pastorale des jeunes aujourd’hui.
Ainsi 69 % ont déja participé & un rassemblement diocésain, 61 % a
un rassemblement national, 46 % & un rassemblement international et
33 % & un rassemblement de Taizé. Parmi eux, 65 % sont déja allés aux
JMJ (dont 77 % & Cologne et 20 % & Sydney) et 59 % sont déja inscrits
aux JMJ de Madrid (75 % pensent y dller). lls veulent aller aux JMJ pour
rencontrer d’autres chrétiens (85 %) et renforcer leur foi (84 %).

Génération « figures spirituelles »

Quand on leur demande quelles sont les personnes qui font
référence pour eux: 62 % choisissent un prétre qu'ils connaissent,

129



EnquETe
|

130

53 % le Pape, 51 % un proche/ami, 47 % un parent, 34 % unl(e) reli-
gieux(se), 28 % des personnalités et 23 % leur évéque. Au hit parade
des personnalités citées : Mére Teresa (34 %), Sceur Emmanuelle
(28 %), Jean-Paul Il (23 %), I'Abbé Pierre (16 %). Quand ils ont
besoin de se confier & quelqu’un, ils vont d’abord voir un proche/un
ami (75 %), un membre de leur famille (40 %), leur accompagnateur
spirituel (30 %), un prétre de leur connaissance (25 %), un reli-
gieux(se) (11 %), un prétre de leur paroisse (10 %). Si le prétre appa-
rait comme le premier point de repére sur le plan religieux, la famille
et les amis jouent aussi un réle trés important.

Génération priére

On note pour ces jeunes catholiques une grande soif d'intério-
rité, de liturgie et de priere. Pour 80 % d’entre eux, la foi chrétienne
permet de vivre en plus grande proximité avec Dieu et pour 72 % de
mieux vivre au jour le jour. Signe d’un rapport & la foi qui est d’abord
personnel et d’une recherche spirituelle marquée par la postmoder-
nité et I'accent mis sur l'individu. Litem « La foi chrétienne permet de
faire partie d’une communauté » arrive en dernier (50 %).

Ces jeunes trouvent en premier lieu leur nourriture spirituelle
dans la messe et la priére avant de la trouver dans I'action et I'enga-
gement (63 % pour litem «Lla foi chrétienne me permet d’agir
concrétement autour de moi »).

Génération spirituelle et solidaire

Ainsi cette génération recherche en premier lieu une dimension
spirituelle dans la foi avant une dimension d’engagement. C’est pour-
quoi ils ont peu de revendications sur I'Eglise mais souhaitent surtout
que |'Eg|ise défende la place de la spiritualité dans la société
(47 % + 27 %) et que I'Egllise défende davantage la vie (44 % + 21 %).
Ce qui marque sans doute un renversement par rapport aux généra-
tions plus anciennes de militants de la foi. Cependant, il est important
de noter que cefte nouvelle génération de jeunes catholiques prati-
quants n'en est pas moins ouverte au monde et engagée dans la



Qui SONT LES JEUNES DES JMJ

société. Ainsi, elle fait preuve d’une grande ouverture : 90 % d’entre
eux sont inftéressés par le dialogue avec les autres chrétiens et 80 %
par le dialogue avec les autres religions (dont islam 86 % et judaisme
84 %). Car I'engagement dans la société est naturel pour eux : essen-
tiel pour 34 %, trés important pour 36 %. D'ailleurs, 55 % de ces
jeunes catholiques sont concrétement engagés dans une association
de solidarité.

Génération minoritaire, décomplexée et missionnaire

A 91%, ils soulignent l'importance de témoigner de sa foi
catholique (91 %) notamment avec leurs amis (95 %), leur famille
(74 %), leurs collégues d’études ou de travail (69 %) lors de discus-
sions informelles (92 %). Mais aussi par des actions concrétes (59 %) ;
en revanche, seulement 26 % d’entre eux sont préts & entrer dans une
démarche d'évangélisation plus directe dans les lieux publics (évan-
gélisation sur les plages, dans la rue...). Cependant 1/3 d’entre eux
a déja participé & ces actions d'évangélisation de rue.

Cela ne veut pas dire qu'il leur est toujours facile de vivre leur
foi au quotidien dans la société d’aujourd’hui ; pour seulement 58 %
— d'une maniére générale — il est facile de vivre sa foi au quotidien.

Ainsi se dessinent les contours d'une génération de jeunes
catholiques engagés bien de leur temps, faconnés par la société d’au-
jourd’hui et la culture post-moderne, et en méme temps par le bain
ecclésial qu'ils ont reu comme « héritiers de la foi ». Dans une
grande attente spirituelle et une forte recherche de cohérence, ces
jeunes cathos inventent de nouvelles maniéres d'articuler foi/recher-
che de Dieu/priére/liturgie avec ouverture aux autres/engage-
ment/présence au monde et surtout chemin personnel d’une part et
expérience communautaire d’autre part. La figure d’un rassemble-
ment comme les JMJ, qui combine expérience de rencontre des autres
avec une proposition collective/ecclésiale trés forte et en méme temps
diversité/accueil de chacun/souplesse/liberté/démarche indivi-
duelle, semble étre bien significative de ce que recherche cette
nouvelle génération. m

131



EnquETE
|

132



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

133



EnquETE
|

134



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

135



EnquETE
|

136



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

137



EnquETE
|

138



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

139



EnquETE
|

140



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

141



EnquETE
|

142



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

143



EnquETE
|

144



QuI SONT LES JEUNES DES JMJ
|

145



«Le Vatican... combien de divisions ? » raillait Staline. Et pourtant !
Malgré une Eglise en perte de vitesse en Furope, la parole du Pape, qu'elle
soit louée ou critiquée, occupe toujours une place importante dans les
médias.

C'est un fait, le Vatican intrigue, agace, interpelle. On spécule sur sa
richesse, on ironise sur ses archaismes, on s'étonne d'une ouverture inatten-
due... Mais surtout, depuis quelques années, des scandales ont gravement
porté atteinte a I'Eglise comme institution : abus sexuels sur les mineurs,
tensions avec I'islam, position restrictive en matiére de bioéthique et de
morale. .. Dépassant les clichés, les jugements hatifs ou les simples dénéga-
tions, Nicolas Steeves dresse ici un portrait précis et argumenté de I'état de
'Eglise catholique.

Nicolas Steeves, jésuite, diplomé d'HEC et avocat au barreau de Paris, fut collabo-
rateur de Radio Vatican pendant cing ans. Il poursuit actuellement un doctorat en théo-
logie fondamentale au Centre Sévres.

Le Cavalier bleu,2010,172 p., 18 €



CONTRIBUTIONS



o CONTRIBUTIONS.

uels prétres pour quelle Eglise ?

Rémy Kurowski
curé de Montmorency,
enseignantchercheur associé a ['Institut catholique de Paris

Vision polonaise et conciliaire de Mgr Karol
Wojtyla, évéque de Cracovie (1958-7

Karol Woijtyla, prétre et évéque, comprenait la question de la
formation au sacerdoce comme une tiche qui incombe & toute
'Eglise. Son expérience personnelle d’un séminaire clandestin durant
la guerre et le nouvel éclairage donné & I'occasion des travaux du
dernier concile sur le réle du prétre & partir de la mission de I'Egllise,
lui ont servi de canevas pour les développements qu'il offrira tout
autant & la réflexion des formateurs qu’a celle des séminaristes et des
jeunes préfres.

Dans le présent article, je me limiterai, essentiellement, aux
homélies et discours de Mgr Woijtyla. Ils couvrent les années allant de
la période conciliaire jusqu’a la fin de son ministére épiscopal
Cracovie en 1978. Dans la premiére partie je propose, dans une
lecture chronologique, d’exposer les grandes lignes de la pensée de
Mgr Woijtyla sur ce qu’est la formation des séminaristes & partir de
sa conception du sacerdoce et celle de pasteur. Dans la seconde, je
reprendrai deux thémes (lien entre la pédagogie et la psychologie
d'une part, et les enjeux de la formation au dialogue en Eglise et avec
le monde contemporain, d’autre part) qui se dégagent comme lignes
de force dans la vision de K. Wojtyla.

147



CONTRIBUTIONS
|

148

Prétre pour I'Eglise en Pologne

Deux volets de la formation s'ouvrent devant le lecteur de
Woityla, I'un personnel, I'autre pastoral, les deux étant fortement
ancrés dans la spiritualité mariale.

Le lien entre la vie et la vocation

Bien que le caractére universalisant des indications données par
I'archevéque de Cracovie soit possible, il n’en reste pas moins que
celles-ci résonnent de maniére trés concréte dans les oreilles de ses
auditeurs et/ou chez les lecteurs polonais. Il situe d’abord I'environ-
nement socio-matériel de la vie des prétres. Il se veut trés proche des
prétres et de leurs préoccupations ; leur surcharge de travail vient en
premier dans la description de leurs conditions de vie. Il parle & partir
de sa propre expérience et il s'identifie & eux. « Nous avons tfous
beaucoup de soucis et de difficultés, nous tombons parfois de fatigue.
Pour que lesprit ne faiblisse pas en nous, il faut le raffermir dans les
sources du Rédempteur. » La fatigue liée & I'exercice de ministére y est
donc dénoncée comme un danger qui menace I'équilibre de la vie du
prétre ; mais sont aussi dénoncés les dangers extérieurs, provenant
des conditions de la vie de la foi qui usent les forces. Face a ces deux
dangers, |'approfondissement spirituel s'impose. Celui-ci est possible
en faisant plus de place & Marie, & l'occasion des célébrations du
millénaire du baptéme de la Pologne (966), marquées par une
grande neuvaine. C'est par Marie que le Fils de Dieu est venu sur terre
et, par conséquent, par analogie entre les relations de Jésus avec sa
Mere, le prétre doit maintenir un lien extrémement fort avec Marie. La
conscience de la place de Marie peut aider le prétre & porter la
responsabilité du salut devant Dieu, aussi écrasante soit-elle. Il est
évident que dans la spiritualité personnelle de Karol Woijtyla, Marie
tenait une place trés importante. Mais dans son lien avec Marie,
Woityla distingue trés clairement deux étapes : I'une humaine, I'autre
spirituelle. Le passage de l'une & I'autre est pour lui synonyme de
bonne santé spirituelle et théologique des prétres. Comme il le dira
aux prétres rassemblés & Jasna Gora, le 23 avril 1963, son rapport



QUELS PRETRES POUR QUELLE FeList ?

& Marie est tout d’abord dicté par les besoins du coeur, « besoins » du
cceur d'un enfant & qui sa mére manque, car celle de Karol est morte
alors qu'i| n’avait que neuf ans. Cependont, en tant que prétre, « ce
n’est plus la réponse du coeur au mot “Meére” qu'il convient de faire ».
Car, comme il le constate, cette relation est désormais approfondie
par la réalité du sacerdoce. Le sacerdoce, pour étre accueilli, néces-
site une attitude intérieure de kénose, c’est-a-dire que le prétre doit
étre entiérement disponible : « Tout le reste doit partir afin que reste
une seule chose : & savoir que je célébre le sacrifice du Christ,; que
j‘aie le Christ que Marie a donné & I'humanité et a moi-méme. »

Dimension pastorale

Mgr Woijtyla fonde sa réflexion sur la dimension pastorale dans
la prise en compte de la nécessité de dépasser la solitude du prétre ;
cela aussi bien sur le plan humain que spirituel. Mais il replace cette
solitude au coeur méme d'un ensemble ecclésial en constatant que « le
peuple de Dieu fait naitre a lui le prétre ou I'évéque en vue de sa vie
sociale et communautaire dans le Christ et en Eglise ». Et si elle le fait
naitre ce nest pas pour étre seul, mais é&tre au service de ce peuple ;
mis & part, il y demeure présent. Nous sommes en 1964. Un an plus
tard, en plein concile, il souligne la nécessité de I'adaptation de la
formation des séminaristes en fonction des besoins actuels de |'Eg|ise.
Et I'on peut légitimement supposer que ces besoins sont d’une
nouveauté comparable & celle qui a prévalu au concile de Trente
lorsque celui-ci a donné une forte impulsion ¢ la création de lieux de
formations. Ici, Wojtyla constate ce besoin d’adaptation en lien avec le
débat conciliaire sur 'Eglise, et plus précisément sur ce qu'elle est en
tant que peuple de Dieu : « discussion inoubliable qui a décidé du cours
de I'ensemble du concile ». Et il note, citant la lefttre aux Hébreux, que
pour la vitalité du peuple de Dieu « tout prétre est pris dans le peuple
et pour le peuple il est institué ». Pris, car appelé, et donc échappant
ainsi aux deux sortes de fatalités marquant les conditions de I’'homme
moderne, que sont le destin et une certaine idée de progres. Et ces deux
fatalités résonnaient de concert dans les oreilles de ses contemporains
polonais méfiants & 'égard des slogans chargés idéologiquement. En
revanche, c’est dans la nature humaine (volonté, affect, intellect, etc.)

149



CONTRIBUTIONS
|

150

créée a I'image et a la ressemblance de Dieu, que sont fournis des
éléments indispensables pour entendre I'appel. A condition toutefois, et
celle-ci n’est pas facultative, que ces éléments soient intérieurement
unifiés. Cette unification est possible gréce & I'apport de la figure
maternelle et paternelle, 'une garantie par la mére physique et I'autre
fournie par le prétre, car en effet, le sacerdoce est aussi une maternité.
Dans cette disposition symbolique, I'évéque, quant a lui, est une figure
paternelle. C'est dans cet état d’esprit que Mgr Wojtyla va sillonner le
diocése lors des ordinations diaconales et presbytérales afin de labou-
rer la glaise du terreau vocationnel des paroisses.

Une place particuliére revient & la présentation par Mgr Woijtyla
du décret conciliaire sur la formation du clergé, Presbyterorum ordinis.
Iy souligne la nécessité de viser I'unité entre les connaissances théo-
riques et la dimension pastorale. A cet endroit, Woityla se fait l'inter-
préfe du concile, lorsqu'il constate que tout doit aller « comme si le
concile voulait effacer toutes les traces de la société “féodale” marquées
par la recherche des honneurs ou d'une vie facile ». Cependant, en
commentant la suite du texte, il aftire de nouveau l'attention sur les
poids qui peuvent accabler les prétres, liés & leur vie et & I'exercice de
leur ministére, dont le célibat, et qu’il n’est pas sain de les ignorer. Leur
formation doit étre en résonance avec les derniéres découvertes dans le
domaine de la pédagogie et de la psychologie. Il partage également
I'avis du concile sur la nécessité d'une solide formation philosophique
et doctrinale qui dépasserait le stade apologétique et la réfutation des
erreurs. Hélas | Selon lui, le fait est que cette approche apologétique
est si souvent constatée et dans tant de centres de formation, que cela
nécessite une profonde réflexion. A cette occasion, il plaide en faveur
de la reconnaissance des « grains de vérité » présents, dans ce qui
pouvait &tre considéré par le passé comme une erreur, voire méme une
déviance, «la, dans ces méandres de la pensée humaine ». 1l est
important de souligner cela, |’y reviendrai dans la seconde partie, car
cette fagon de voir ou plutét de débusquer la vérité, fot-ce dans ses
formes potentielles que sont les « graines », constitue un indice trés
important dans la pensée de K. Wojtyla. Il va méme plus loin, indiquant
qu’en adoptant une telle attitude de respect pour la vérité ainsi trouvée,
il va falloir y chercher de la matiére pour une nouvelle synthése entre la
philosophie et la théologie ; et ceci par le biais, par exemple, d'une
compréhension plus actualisée du droit canonique.



QUELS PRETRES POUR QUELLE FeList ?

On se tromperait si on trouvait chez Mgr Wojtyla une attitude
trop complaisante & |'égard du concile, auquel il a pris si fortement
part; il s'est notamment engagé personnellement dans plusieurs
domaines débattus, comme Gaudium et Spes ou sur la liberté reli-
gieuse. Ainsi, avoue-t-il sans détour, dans le texte conciliaire, il ne voit
pas encore |'aboutissement de la théologie dogmatique en termes de
théologie morale — cette derniére lui est plus proche et il la connait
mieux — fout en reconnaissant que l'essentiel y est, car « en tout état
de cause, l'ouverture y est visible ».

Dans ce contexte, dans la perspective d’ouverture, il insiste sur
I'attitude que les futurs prétres doivent chercher & acquérir, qui est
celle d'un dialogue avec les hommes (ad dialogum cum hominibus
conferunt, n° 19). La capacité & dialoguer est, selon Mgr Woityla, le
synonyme de la capacité & écouter les autres et marque I'ouverture &
leur égard. Selon le concile, la formation pastorale consiste & éveiller
et & accroitre la capacité & dialoguer. En conclusion de son exposé
sur les séminaires comme lieu de formation, il constate la nécessité
d’un nouveau modéle. Mais, comme il I'avoue, le concile ne I'a pas
donné, se contentant seulement d’indiquer les grandes orientations
de son développement possible allant dans les deux directions : celle
de I'approfondissement de la fonction sacerdotale et de la fonction
pastorale ad intra en Eglise et dans la relation au monde. Et Woijtyla
constate la nécessité d’aller dans cette direction. En parlant de I'ou-
verture au monde, il va méme jusqu’a oser employer |'expression
« l'esprit du monde » qui, prise au sens littéral, aurait pu préter a
confusion. Il incite donc & aller selon « esprit du monde », c’est-a-
dire savoir lire les signes des temps et appliquer ce qui en découle :
un changement de regard et |'obligation d'un engagement moral.
Selon lui, on doit lire les signes des temps dans une attitude de doci-
lité & 'Esprit Saint qui, « par son initiative, nous devance toujours et
nous devons sans cesse courir derriére pour le rattraper ».

Quel prétre pour quelle Eglise ?
Dans le discours adressé aux prétres-missionnaires lors d’une

rencontre au séminaire de Cracovie (20 septembre 1967), il rappelle
comment le dernier concile a mobilisé les évéques et les prétres en

151



CONTRIBUTIONS
|

152

direction d'une vision de I'Eglise universelle, au travers de la collé-
gialité, donc d'une responsabilité commune. La formation des prétres
ne peut en étre exempte. Se pose alors la question du rapport entre
le prétre et I'Eglise : quel prétre pour quelle Eglise 2 Dans sa confé-
rence aux prétres sur la vie spirituelle & Jasna Gora (30 mai 1968),
il indique la nécessité d'aller dans le sens de la vision de I'Eglise
comme peuple de Dieu, en s’écartant de celle du catéchisme. Non
que cette derniére soit erronée, mais comme il le constate, « c’est une
question d’accent, la différence étant dans certaines tendances intel-
lectuelles ». Regarder I'Eglise comme mystére de la foi et non pas &
partir de son aspect institutionnel, ce qui nous semble évident de nos
jours mais qui ne I'était pas vraiment & I'époque. Lancienne forma-
tion des prétres, qui visait I'accompagnement par la sacramentalisa-
tion, devait désormais céder sa place & |'approche théologique de ce
qu’est |'Eg|ise. Ainsi le prétre est configuré a la triple fonction du
Christ, au fil de tout un processus théologique qu’il est en train de
vivre avec fout le peuple de Dieu. Cette nouveauté, et K. Wojtyla
insiste souvent sur une telle approche du concile, n’est pas inventée
par le concile, mais est mise en évidence : « le prétre par son sacer-
doce ne se met pas en opposition avec les laics, mais avec eux, il
participe dans le sacerdoce du Christ. » Ici I'évéque indique que
I'existence du prétre est une existence sacerdotale dans I'Eglise et
pour I'Eglise. Mais sans étre totalement satisfait, il précise que cette
définition de la place du prétre demande des approfondissements
supplémentaires. Sans pour autant s’y livrer, il s'attarde cependant sur
la description de la situation charniére entre les deux styles de pré-
tres, ceux d’avant et d’aprés le concile. Il le fait en termes de féoda-
lisme et de démocratisation — ce sont les deux termes qu’il emploie -
bien qu'il les trouve pourtant fout & fait insatisfaisants. On voit bien
que le besoin pédagogique de frapper les esprits est plus fort que le
contenu, mais au demeurant, la clarté y gagne au détriment de la
profondeur. On voit aussi comment Karol Woijtyla est lucide sur la
valeur du matériau linguistique dont il se sert. Il sait aussi que le
passage d'une condition & l'autre, du « féodalisme » & la « démo-
cratisation », peut s’effectuer sans encombre. Comment 2 Grace d la
conscience de la mission qui serait exprimée dans le service, cons-
cience accueillie dans une personnalité véritablement sacerdotale.
Personnalité, qui tout en étant sacerdotale, est également pastorale.



QUELS PRETRES POUR QUELLE FeList ?

Woityla va employer ces deux termes, sacerdotal et pastoral, conjoin-
tement, comme s'il fallait compléter I'un par I'autre ; mais ils peuvent
aussi parfois apparaitre dans ses textes séparément. Si la formation
pour accomplir les fonctions sacerdotales se termine avec I'ordina-
tion, le processus de maturation au sacerdoce se poursuit cependant,
au sens large du terme, par la fonction pastorale. Car si I'ordination
confére un pouvoir devant lequel celui qui le regoit se trouve dépassé
et devant lequel, comme il le dit, « il faut trembler », I'exercice pasto-
ral va faire découvrir aux jeunes prétres comment le chemin de sacri-
fice du Christ passe exclusivement par les dmes humaines. Et c’est
ainsi, dans une attitude oblative, que le prétre doit étre alter Christus.

C'est en 1970, lors de son passage & Rome, en tant qu’arche-
véque de Cracovie, alors qu’en Occident et notamment en France, de
nombreux prétres quittent le sacerdoce — et pour un bon nombre
d’entre eux, ce départ est synonyme de rupture avec le célibat — qu'il
insiste sur le lien entre la vocation sacerdotale et le célibat, en assu-
rant ainsi le Pape du soutien de tous les évéques polonais et de tout
le peuple de Dieu en Pologne.

De retour en Pologne, il continue & ceuvrer en faveur de I'ap-
plication des directives conciliaires dans son ensemble, dont la réso-
nance en termes de formation de prétres pour I'évéque Woijtyla n’est
pas négligeable. C'est le cas de I'apostolat des laics. Il y consacre,
entre autre, une conférence inter-décandle, le 14 février 1971. 1l y
constate que depuis la dissolution de I’Action catholique par le
régime communiste, alors que celle-ci habituait certains prétres a
travailler ensemble entre les deux guerres, les prétres se sont désha-
bitués & travailler avec les laics et ont acquis une attitude qui fend &
s'en passer (p. 167). Wojtyla y trouve un marqueur de régression
dans I'accomplissement par I'Eglise de sa mission. Cela pose la ques-
tion du modéle de comportement possible comme attitude jugée juste
sur le plan pastoral, mais difficile & avoir la ou I'absence de travail
commun avec les laics est quasi totale.

Vers une théologie renouvelée du sacerdoce

La théologie du sacerdoce chez Woijtyla, dans les documents
étudiés, peut se résumer ainsi : le sacerdoce est une réalité grace &

153



CONTRIBUTIONS
|

154

laquelle s’effectue un contre-don, un retour de toute la création
Dieu, et en particulier de I'&tre humain.

En 1976 & nouveau, les questions de |'unité entre les prétres, de
I'égalité de situation matérielle et de I'unité avec le Peuple de Dieu,
sont reposées en réaction aux problémes constatés dans la vie quoti-
dienne des prétres et des communautés paroissiales. Linsistance sur
la coopération souhaitée avec les laics, qui doit étre favorisée par la
création des conseils pastoraux a la suite des décisions du synode
diocésain, prouve la conscience qu’a Mgr Wojtyla de cette nécessité,
jugée comme vitale pour |'exercice du ministére des prétres. |l
emploie une expression qui peut surprendre quand il dit qu’il ne faut
pas permetire I'isolement des préfres par rapport aux liics.

Et I'on devine la raison d'une telle assertion, en songeant au
contexte de combat idéologique mené par le régime politique contre
I'Eglise. Isoler les prétres de la base que sont les laics constituait une
étape importante dans le processus d'étouffement de I'Eglise.

En transposant cela sur le terrain de I'Eglise en France, et en
guise de conclusion de cette premiére partie, on peut s'interroger sur
la présence de facteurs défavorables au lien entre les prétres et les
paroissiens qui, hormis le cas des diacres permanents, sont des laics.
Pour répondre au défi d'une bonne collaboration, la formation des
prétres est fondamentale. Méme si cela ne suffit pas pour rendre les
pasteurs attentifs & la nécessité d'un tel lien. En effet, la formation peut
développer certaines facultés existant déja dans leur potentialité, mais
si le candidat au sacerdoce n’est pas ouvert au dialogue de par sa
nature humaine, aucune formation ne pourrait créer de nouvelles
capacités & étre en relation de facon théologiquement satisfaisante
avec les autres. Mais puisque rien n’est impossible & Dieu, la conver-
sion peut aussi porter ces fruits-la. Encore faut-il pouvoir Iinscrire
dans la vision de |'Eg|ise, tout comme il convient d'inscrire celle d'une
possible collaboration entre prétre et laics, car c’est de la que découle
la vision du prétre. Mgr Woijtyla, témoin privilégié et grand acteur de
la vision renouvelée de |'Eg|ise, a sa facon, a grondement contribué &
la modification du paysage dont nous mesurons actuellement a la fois
les avancées et les apories. La formation des séminaristes et des jeunes
prétres a la double dimension pédagogique et psychologique dans
I'exercice du ministére ordonné a encore de beaux jours pour tous
ceux qui, formateurs ou formés, voudront s’y aventurer.



QUELS PRETRES POUR QUELLE FeList ?

Deux domaines d'approfondissement possible

eux thémes se précisent alors dans les divers exposés de
Deux thé pré t alors dans les d p d
I'évéque de Cracovie : d'une part celui de la relation entre la péda-

q P P
gogie et la psychologie, et d’autre part, celui de la mission du prétre
en Eglise et pour le monde.

Lien entre pédagogie et psychologie

C'est dans son exposé de 1966 & Wroclaw que Woijtyla, en
commentant le décret sur la formation de prétres, mentionne la corré-
lation entre la pédagogie et la psychologie. Mais il la précise dans
un article publié dans la revue de la Congrégation pour I'éducation
catholique en 1969. Dans l'introduction, I'auteur constate que
« chaque séminariste est un prétre virtuel en qui le sacrement du
sacerdoce devra trouver une qualité humaine qui se prépare et morit
peu a peu » (p. 79). Le processus de maturation psychologique du
séminariste s’accomplit dans I'accompagnement pédagogique qui,
tout en respectant I'humus humain du candidat, vise I'éducation &
'autonomie au moyen de I'enracinement spirituel, dans I'obéissance
chrétienne, sacerdotale et surtout ecclésiale (p. 80). Lobéissance
ecclésiale du candidat s’exprime « dans la vie commune au séminaire
qui porte le nom de “séminaire spirituel” », nom donné en Pologne
au séminaire duchowne — « spirituel ». La troisiéme partie de son
article est consacrée & la description de I'aspect psychologique qui
n‘est pas & négliger dans cet accompagnement pédagogique vers
' obéissance ecclésiale : « les premiers symptémes de la personnalité
naissante consistent dans une tendance manifeste vers I'indépen-
dance » (p. 81), lorsque « le jeune homme a déja dépassé certaines
hypertrophies du sens de I'indépendance » et se trouve ainsi « au
seuil de la maturité requise pour des graves décisions qui engagent
toute sa vie » (idem). Dans ce processus, la conscience d’obéissance
personnellement assumée s’enrichit du « besoin du coeur » (p. 82) et
ainsi initie le candidat, par la priére, a la dimension ascétique : « Le
systéme de I'éducation au séminaire doit créer les conditions voulues
qui permettent au séminariste de mener une vie intérieure, de coopé-

155



CONTRIBUTIONS
|

156

rer avec la gréce de Dieu, pour atteindre une solide rectitude, et une
saine sensibilité de la conscience [...] » (p. 84).

Tout ce travail que le séminariste doit accomplir sur lui-méme
consiste & apprendre & obéir & ses supérieurs, mais par extension
aux exigences de la mission, dans une relation de dépendance afin
d’acquérir une liberté d’action pastorale & laquelle il est destiné.
Généralement, les candidats au sacerdoce en France ne sont pas des
adolescents, la plupart sont & tout le moins des jeunes professionnels
avec une certaine expérience de la vie professionnelle, affective et
sociale. Les recommandations de Mgr Wojtyla demanderaient donc
& étre enrichies par les apports résultant de la prise en compte d’un
tel état de fait.

Former au dialogue avec le monde contemporain

C'est dans ce méme exposé de 1966 que K. Wojtyla présente
les finalités pastorales du prétre, & savoir entrer en dialogue avec ses
contemporains afin de les ouvrir aux dimensions spirituelles du salut.
Ainsi doit-il porfer son atftention aux « semences de vérités » présen-
tes chez les personnes rencontrées.

Citons le passage concerné : « Le concile, méme s'il se référe a
la doctrine traditionnelle, & sa philosophie séculaire, laquelle est tout
simplement en accord avec la raison pratique (ze zdrowym rozu-
mem), en méme temps voit et reconnait que ce qui durant des siécles
s’est accumulé et s’est développé et qui si facilement pouvait étre pris
pour erreur, pour déviation, nétait pas forcément une simple dévia-
tion, mais il y a I, dans ces méandres de la pensée humaine, parfois
des graines et des prémices de la vérité » (p. 78).

La formation au sacerdoce doit donc éveiller & la reconnais-
sance de la présence de ces graines de vérité dont le prétre pasteur
va scruter I'existence. Et c’est ainsi que se pose la question du rapport
entre le prétre pour I'Eglise et la mission pour le monde. Le sacerdoce
est une mission qui suppose un dialogue avec les contemporains dont
le socle commun est celui de I'obéissance. Tout comme les laics qui
sont dans des situations de dépendance et donc d’obéissance, le
séminariste et plus tard le prétre, en prenant en compte leurs situa-
tions, doit apprendre & vivre dans la sienne propre. Une felle ouver-



QUELS PRETRES POUR QUELLE FeList ?

ture d'esprit obéit a la logique « [...] d’une meilleure adaptation des
exigences que le temps présent et le proche avenir posent aux prétres
et aux pasteurs du peuple de Dieu. Il s’agit de savoir comment le futur
prétre doit garder, voire approfondir, ces éléments essentiels de sa
spiritualité, de son attitude intérieure, en contact avec tout ce qui vient
de I'extérieur. En ayant déja la conscience de passer d’une dimension
institutionnelle dans I'exercice de sa fonction a la dimension person-
naliste, car le prétre “n’est pas seulement le représentant d’une insti-
tution d'Eglise, mais également, d’une cellule du Corps mystique,
revivifiée d’une facon particuliére ». Il doit avoir une telle conscience
en vertu de la dynamique de I'lncarnation continue du Fils de Dieu
dans Ihistoire de 'homme et celle de la rédemption. Le prétre doit
donc étre, en tout temps, en mesure de nouer des liens avec le monde
moderne (idem, n° 3). En effet, 'Eglise de Vatican II, et Mgr Woityla
avec elle, voit trés pertinemment la nécessité pour ses prétres « d’en-
trer » parmi ceux dont ils ont été « pris » (p. 84).

La mission du prétre « pris » du peuple consiste & « entrer »
dgns ce peup|e et dans tout le peup|e. Bien que le prétre soit pour
I'Eglise, une telle mission ne I'enferme cependant pas dans le péri-
métre défini par les dimensions purement ecclésiastiques. Et les
formes institutionnelles de dépendance pourront aller jusqu’a dispa-
raitre, « puisque la dépendance fondamentale pour le prétre est
devenue la raison de son indépendance » (idem, p. 84). C'est dans
une felle obéissance que s'exerce le sacerdoce. Mgr Woltyla I'a
prouvé par sa vie et ses diverses missions d'Eglise. m

= POUR ALLER PLUS LOIN

Karol WoutvLa, La fede della Chiesa, Edizioni Ares-  Culture, incroyance et foi, nouveau dialogue, en
Milano, p. 19-41 hommage au cardinal Poupard, Edizioni Studium,

Anselme T. Sanow, « Pédagogie du discernement Roma, p179-192.

culturel dans la formation des futurs prétres », in

157



ANGELO COMASTRI

JEAN-PAUL 11
AU CEUR DU MONDE

Prédicateur de Ia retraite de Caréme au Vatican en 2003 auprés de
Jean-Paul Il, déja trés malade, le cardinal Angelo Comastri nous offre ici un
portrait spirituel du Pape qui éclaire bien des aspects de son pontificat.

Cette présentation trés vivante, centrée sur les thémes chers a Jean-
Paul Il - I'ouverture lucide au monde actuel et le dialogue cecuménique et
interreligieux — nous fait revivre des moments forts. Elle témoigne aussi du
rayonnement mondial et de la profonde influence spirituelle que le grand
pape exerce toujours sur notre époque : ce dont rendent compte ces innom-
brables fioretti recueillis aprés sa mort, et venant de toutes nationalités et
sensibilités.

Bréves réflexions sur les grands horizons du pontificat de Jean-Paul Il
ces pages sont une humble reconnaissance a son infatigable ardeur mission-
naire. Du ciel, cette ardeur devient maintenant intercession pour le bien de
I'Eglise et du monde.

Le cardinal Angelo Comastir est archiprétre de la basilique Saint-Pierre, président
de la Fabrique de Saint-Pierre, vicaire général du Pape pour la Cité du Vatican.
Mediaspaul, 2011,108 p., 14 €



CONTRIBUTIONS.

e renouveau
des routes de pelerinage

René Poujol
journaliste,
ancien directeur de la rédaction de Pélerin

Cette conférence a été donnée a Saint-Affrique, dans le
cadre de [I'’Association culturelle du Sud-Aveyron
le 4 novembre 2010.

Mesdames, messieurs, chers amis

Je voudrais tout d’abord remercier monsieur Alain de Ricard et
le bureau de I'Association Culturelle Sud Aveyron pour son invitation
amicale. Vous le savez, je suis saint-affricain d’origine, « immigré de
I'intérieur », comme fant de compatriotes aveyronnais « montés d
Paris » & la recherche d'un emploi. Mais mes racines sont bien ici, au
milieu de ces grands espaces caussenards. J'ai essayé de « servir » ma
région, au cours de ma vie professionnelle et suis heureux, aujourd’-
hui qu’une page est tournée, de pouvoir y séjourner plus longuement.

Je vous |'avoue trés simplement : je n‘ai aucune compétence
particuliere, a plus forte raison de type universitaire, sur cette ques-
tion des nouvelles routes de pélerinage, théme de mon intervention de
cet aprés-midi. Plus méme — j'allais dire « pire méme » — alors que je
vais consacrer une large part de mon propos aux chemins de Saint-
Jacques de Compostelle, je n’ai jamais « fait la route ». Méme si,
avec mon épouse (que je salue dans votre assemblée) cela fait partie
de nos réves... comme pour des dizaines de milliers d’autres jeunes
retraités. Pas trés original donc, je vous le concede.

159



CONTRIBUTIONS
|

160

Mais je connais Compostelle, pour y étre allé plusieurs fois, et
I'émotion qui vous saisit, dans la cathédrale, lorsqu’a I'heure de la
messe on assiste aux refrouvailles fraternelles de celles et ceux qui arri-
vent, eux, au tombeau de |'apétre, au terme d'une longue marche, le
regard souvent embué de larmes. Et puis, on ne passe pas impunément
vingt ans de sa vie — dont dix comme directeur de la rédaction — dans
un grand hebdomadaire catholique qui porte le titre de Pélerin, sans
s'intéresser, se passionner méme, pour cette question des pélerinages.

Pardonnez-moi une courte digression, mais elle n’est pas sans
rapport avec mon propos. Si I’hebdomadaire Pélerin que i ai dirigé
porte ce nom, c’est parce que ses fondateurs, au premier rang
desquels le pére Emmanuel d’Alzon, natif du village d’Alzon, &
quelques dizaines de kilométres d'ici, prés du Vigan, ont été & |'ori-
gine, & la fin du xix° siecle, d’'un grand mouvement de pélerinages
vers la Salette, Lourdes, Rome et Jérusalem. Le Pélerin, né en 1873,
ne fut donc, au départ, que le simple bulletin de licison de celles et
ceux qui partaient en pélerinage avec les péres Assomptionnistes.

En « pelerinage d’expiation » ou « de repentance », il faut le
préciser, et cela dans le contexte d’une France ou les catholiques
restaient encore majoritairement monarchistes et voyaient dans la
défaite de Sedan contre I’Allemagne, une sorte de punition divine
contre tous les reniements de la « Fille ainée de I'Eglise » consécutifs
a la Révolution de 1789, aux exces de la Terreur et, il faut bien le
reconnaitre, & I'avénement de la démocratie et de la République.

Fin de ma digression. Mais retenons, si vous le voulez bien, cette
notion de « pélerinage d’expiation » ou « de repentance », car elle est
au cceur de la démarche pérégrinante, a ses origines, et nous verrons
combien, par contraste, elle semble absente du renouveau contempo-
rain.

Pelerinage d’expiation ou de repentance. Je ne prendrai ici
qu’un seul exemple, tiré de notre histoire locale. Celui de Pons de
I'Héras, fondateur au xie siécle, de I'abbaye voisine de Sylvanés.
Chacun ici connait I'histoire de ce brigand qui sévissait au Pas de
I'Escalette, détroussant les voyageurs. Converti une nuit de Nogl, il
décida de partir avec quelques compagnons de rapines, et cela des
années durant, vers les lieux de pélerinage les plus renommés de la
chrétienté d’alors : Saint-Guilhem le Désert, tout proche, mais aussi



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

Saint-Jacques de Compostelle, le Mont Saint-Michel, puis Tours,
Limoges et Saint-Léonard de Noblat... avant de s'installer comme
ermite prés de Camarés. Mais je m’égare...

Pourquoi avoir choisi pour théme de cette conférence le « renou-
veau» des routes de pélerinage 2 Parce qu'il est bien réel et s'impose a
tout observateur. Il y a quelques semaines, le président Nicolas Sarkozy
se rendait & Rome pour rencontrer le pape Benoit XVI. Le service de
presse de la présidence ne nous a pas précisé s'il s'agissait la d’'un
« pélerinage d’expiation ou de repentance... » Mais dans la délégation
officielle qui I'accompagnait figurait une jeune femme écrivain : Alix de
Saint-André, dont le dernier ouvrage fitré En avant, foutes' est consa-
cré & l'expérience de ses trois pélerinages successifs & Saint-Jacques de
Compostelle. C'est dire si la démarche est devenue « tendance » !

Il est vrai que cette année 2010 est une année jacquaire.
Entendez — mais vous le savez aussi bien que moi — une année ou le
25 juillet, fete de I'apétre saint Jacques, tombe un dimanche. La
précédente remontait & 2004, les prochaines auront lieu en 2021
puis 2027. Ce contexte explique, pour une part, la multiplicité des
initiatives prises, ici et |, en lien avec les festivités de Compostelle. Je
n’en citerai qu’une, la encore en lien avec notre région : I'oratorio du
pére André Gouzes, Le pélerin de Saint-Jacques, créé voici trois ans
au festival de Saint-Saturnin, prés de Clermont-Ferrand, et qui a regu,
ces derniers mois, & Paris, Conques et Sylvanés un accueil tel qu’une
nouvelle tournée est prévue pour 2011.

Mais cette année jacquaire n’explique pas tout. Le phénoméne
du renouveau des routes de pélerinage est enclenché depuis le milieu
du siécle dernier, méme s'il a connu une accélération au cours des
deux derniéres décennies. Concernant Saint-Jacques de Compostelle,
les chiffres sont spectaculaires. Vous savez que tout pélerin « sérieux »
se munit & son départ de la crédential (crédentiale avec un « e » si
elle lui est attribuée par une autorité ecclésiastique) Ce document, offi-
ciel, atteste de sa qualité de pélerin. Il doit &tre tamponné & chacune
des étape de son voyage. Lors de son arrivée a Saint-Jacques de
Compostelle, le pélerin, sur présentation de sa crédential(e) obtient la
Compostela, certificat qui authentifie sa démarche.

161



CONTRIBUTIONS
|

162

Or, selon les chiffres méme du bureau d’accueil de la cathédrale
de Santiago, 2 900 pélerins avaient recu la Compostela en 1987
(une année clé sur laquelle je vais revenir longuement). Pour 2009, le
chiffre était de 145 000. Cinquante fois plus ! Les prévisions pour
cefte année 2010 étant de 200 000.

Or, il faut bien voir que la Compostela n’est attribuée qu’aux
pélerins qui parviennent & Saint-Jacques de Compostelle. Sont donc
écartés des statistiques ceux qui font la route par trongon, sur 2 ou 3
ans ou plus encore et s’arrétent momentanément en chemin.

Nous sommes |l au coeur du paradoxe qui sollicite, aujour-
d’hui, notre réflexion et sert de théme & cetfte conférence. Comment
expliquer un tel engouement pour une démarche, par nature reli-
gieuse, sur un continent européen ouU le christianisme continue de
marquer le pas 2 Au point que Benoit XVI vient d’enrichir la Curie
romaine d’un nouveau « ministére » en créant le Conseil pontifical
pour la nouvelle évangélisation — entendez : de I'Europe — confié &
Mgr Rino Fisichella.

Jouvre ici une nouvelle parenthése pour souligner que ce recul
du christianisme observé en Europe ne se retrouve sur aucun autre
continent, qu'il s'agisse de I'Afrique, de I'Asie ou de I'’Amérique,
contrairement & I'analyse que faisaient encore, il y a peu, nombre de
sociologues des religions qui voyaient dans notre « sécularisation »
— cette perte du sens du sacré — la préfiguration d’une évolution géné-
rale des sociétés au niveau mondial. Et que la religion qui progresse
aujourd’hui le plus, & travers le monde, contrairement & une idée
recue, n’est pas I'lslam, mais le christianisme, il est vrai au travers de
sa sensibilité évangélique, ce qui n’est pas sans poser probléme aux
autres Eglises. C'est & un théme tout & fait passionnant mais qui justi-
fierait, a lui seul, une autre conférence.

Revenons donc & cette déferlante pélerine sur les chemins de
Saint-JacquesdeCompostelle. Impossible, de comprendre le phéno-
méne, sans le préalable d’une plongée dans I'histoire. Nous ne
retiendrons ici que quelques traits essentiels?.

Tout semble avoir commencé au Ix° siécle lorsque, nous dit la
legende, un ermite dénommé Pélage découvrit le tombeau de I'aps-
tre Saint-Jacques aprés avoir suivi une lumiére surnaturelle qui le



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

guida vers le champ des étoiles, en latin : campus stellae d’ou vient
le nom Compostelle.

Dés 834 nous avons trace d'un pélerinage & Compostelle du roi
des Asturies et de Galice, Alphonse II. Il y fait ériger un premier sanc-
tuaire. Trés vite saint Jacques est proclamé patron de la monarchie et
de I'Espagne, et devient, par le fait méme, le fer de lance spirituel, de
la Reconquéte contre les sarrasins musulmans.

Il semble que I'annonce de la présence des reliques de I'apétre
en Galice se soit répandue assez vite en Europe. Pour preuve : |'af-
flux des pélerins fut & ce point ressenti comme une concurrence — et
d’une certaine fagon une menace — par Rome, que le pape prononga
en 1049 |'excommunication de I'évéque de Compostelle au motif
qu'il prétendait étre & la téte d’'un siége épiscopal « apostolique »
— comme Rome —, puisque Jacques était bien |'un des Douze apétres,
compagnons de Jésus.

Et ’est ici que la légende, une fois encore, reprend ses droits.
En réplique & cette excommunication, les défenseurs de Compostelle
exhibent un parchemin, La chronique de Turpin, ou I'on voit saint
Jacques apparaitre en songe & Charlemagne, l'invitant & suivre la
Voie Lactée pour délivrer son tombeau des infidéles. Que pouvait un
pape, je vous le demande, contre la vision céleste dont aurait béné-
ficie, fut-ce quatre siecles plus tot, le fondateur du Saint-Empire
romain germanique ¢ Rien !

Par parenthése, ce récit est I'un de ceux qui constituent le céle-
bre codex calixtinus, également appelé Liber Sancti Jacobi, ensemble
de textes, assez disparates, d la gloire de saint Jacques, compilé vers
la moitié du xie siécle. Exhumé de la cathédrale de Compostelle en
1882, il ne fut traduit en francais qu’en 1938 par Jeanne Vielliard
sous le titre ambigu de Guide du pélerin de Saint-Jacques* ce qu'il
ne fut sans doute jamais.

Mais revenons & notre excommunication pontificale et & la
contre-offensive de Charlemagne par-dela les siécles. Le pape s'in-
cline. Les pélerinages & Saint-Jacques de Compostelle reprennent de
plus belle. lls atteignent sans doute leur apogée au xir siécle, méme si
I'ampleur du phénoméne, comme nous le verrons, préte aujourd’hui
& controverse. Mais souvenons-nous, en ce XI siécle précisément, du
pélerinage « d’expiation et de repentance », pour le coup, de Pons

163



CONTRIBUTIONS
|

164

de I'Héras durant les années qui précéderent, en 1136, la fondation
de I'abbaye de Sylvanés.

Je ne m'étendrai guére ici sur les cinq siécles qui suivirent ou
Compostelle continua, semble-t-il, d’attirer des pélerins venus de toute
I'Europe, depuis Anvers, Hambourg, Gdansk, Prague et Cracovie,
Rome et Turin... Aux xvi© et xvii siécle le pélerinage semble marquer
le pas. La dévotion populaire a pris d’autres visages. La réforme
protestante et plus largement la tradition humaniste se sont souvent
montré féroces contre cette pratique. La guerre qui oppose la France
& I'Espagne rend plus difficile le passage des Pyrénées.

Il faut attendre la fin du xix° siécle pour assister & un premier
réveil. En 1879 des fouilles archéologiques entreprises dans la cathé-
drale de Compostelle permettent la mise & jour d’ossements humains.
Sont-ce la les reliques du saint 2 C'est en tout cas ce que proclame
solennellement, & Rome, le pape Léon XIII. Du fait méme, I'évéché de
Galice voit renforcé son statut de siége apostolique, contesté quelques
siecles plus t6t. La ferveur renait. 1938, dans la foulée de la publica-
tion du mal nommé Guide du pélerin de Compostelle évoqué plus
haut, voit I'organisation du premier grand pélerinage de I'époque
moderne. En 1954 Pie XIl confirme le principe des années saintes,
dites Jacquaires. Retenez bien cette référence aux années cinquante
qui représente un véritable tournant.

Du cété de I'Eglise catholique, les voyages du pape Jean-Paul |l
& Compostelle en 1982, & I'occasion de I'année jacquaire et sept ans
plus tard lors des Journées mondiales de la jeunesse, apparaissent
comme une forme de consécration. Mais les propos tenus par le pape
dépassent largement le simple hommage & un lieu de pélerinage
historique. On se souvient, lors de sa visite au tombeau de I'apétre
de 1982, de I'exhortation de Jean-Paul Il, bien en phase avec son
« angoisse » de voir |'Europe chrétienne basculer dans I'apostasie. I
retrouve la des accents qui rappellent son premier voyage en France
et son interpellation du Bourget : « France, fille ainée de I'Eglise, es-
tu fidéle aux promesses de ton baptéme 24» A Compostelle le
message devient: « O vieille Europe, je te lance un cri plein
d’amour : retrouve-toi toi-méme, sois toi-méme, découvre tes origi-
nes, renouvelle la vigueur de tes racines, revis ces valeurs authen-



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

tiques qui couvrirent de gloire ton histoire et firent bénéfique ta
présence dans les autres continents °. » Nous saurons, trés vite, si
Benoit XVI, ce qui est probable, reprend & son compte une méme
vision du « message de Compostelle », puisque le pape doit y arri-
ver... aprés-demain, 6 novembre.

Mais le regain d'intérét pour I’héritage de Compostelle se mani-
feste également, et en gros aux mémes dates, du cété de ce que I'on
pourrait appeler la « société civile » et les institutions internationales.

Jattirais votre attention, il y a un instant, sur le « virage » des
années cinquante. Souvenons-nous que c’est précisément d cetfte date
que nait la Société francaise des amis de Saint-Jacques de
Compostelle® & laquelle on doit la promotion des quatre chemins de
Tours, du Puy, Arles et Vézelay. Et que rien, sans doute, n’aurait été
fait, & cette époque, notamment en termes de balisage, sans la créa-
tion, trois ans plus t8t, de la Fédération francaise de la randonnée
pédestre’.

Le deuxiéme tournant se situe, comme pour les institutions reli-
gieuses, dans les années quatre-vingt. C'est en 1987 que le Conseil
de I'Europe consacre les chemins de Saint-Jacques de Compostelle
comme premier itinéraire culturel européen. D’autres chemins
suivront comme ceux de Saint-Martin de Tours, du Mont Saint-Michel
ou des prieurés clunysiens®.

Par ce geste, le Conseil de I'Europe entendait retrouver les bases
d’une identité commune & tous ces pays aux nationalismes exacerbés,
au-deld de leur seule union économique. Relisons, ici, la justification
de cette décision telle que présentée sur le site internet de I'Institut
européen des itinéraires culturels : « Il fallait trouver comment unir des
pays aussi différents que la Norvége et I'ltalie, ou des pays récem-
ment réconciliés comme la France et I’Allemagne. Mais de la a penser
a la promotion d’un itinéraire conduisant & un sanctuaire catholique !
Car il s’agissait bien de rappeler aux Européens I'importance de la
“mémoire collective” rattachée & Compostelle ov est vénéré un
tombeau d’un compagnon du Christ, 'apétre Jacques. » Et le méme
texte de poursuivre : « Comment les protestants Allemands pouvaient-
ils accepter une telle proposition 2 Comment les laics Francais
allaient-ils I'interpréter eux qui avaient ceuvré & la séparation de
I'Eglise et de I'Etat 2 Comment les Pays-Bas n’allaient-ils pas se souve-

165



CONTRIBUTIONS
|

166

nir de la domination espagnole 2 Comment des esprits cartésiens
allaient-ils cautionner des manifestations peélerines qu’ils pensaient
réservées a des naifs en quéte de miracles, exploités par un mercan-
tilisme habile 2 » On le voit, la démarche est audacieuse. D’autant
que les mémes instances européennes qui semblent si empressées a
valoriser les chemins de Saint-Jacques se montreront, ultérieurement,
hostiles & l'idée de faire référence aux «racines chrétiennes de
'Europe » dans le préambule du texte constitutionnel de I'Union.

Mais les controverses, concernant la promotion de ces chemins
de Saint-Jacques, surgiront surtout & |'étape suivante...

En 1993, 'Espagne obtient de I'UNESCO l'inscription au patri-
moine mondial de I'"humanité du Camino Frances, au titre « d’'un
paysage culturel linéaire continu qui va des cols des Pyrénées a la
ville de Saint-Jacques de Compostelle ». Cing ans plus tard, réuni &
Tokyo, le comité du patrimoine mondial décide le classement des
« chemins de Saint-Jacques de Compostelle, en France » en
appuyant a décision sur la labellisation de 71 monuments et 7 tron-
cons de chemin.

I ne fait aucun doute que la reconnaissance explicite du Conseil
de I'Europe puis de 'UNESCO, s'ajoutant & celle du pape Jean-
Paul Il allait constituer un élément décisif dans le renouveau des
chemins de Saint-Jacques évoqué au début de mon propos.

Reprenons-en ici quelques manifestations : depuis 1986, on a
enregistré la création de soixante associations jacquaires qui, il faut
bien I'admettre, sont souvent en rivalité les unes avec les autres ; des
itinéraires ont été dégagés et balisés ; des « itinéraires bis » institués
pour servir de délestage ; on a vu les municipalités et les régions
concernées, notamment Midi-Pyrénées, le Languedoc-Roussillon et la
région Aquitaine, se mobiliser autour de la valorisation et de la
promotion de leur patrimoine architectural ; les autorités religieuses
se soucier de rouvrir au culte, pour l'usage des pélerins, de petites
églises, parfois fermées depuis des décennies ; d’anciens marcheurs
de Compostelle s'installer le long des chemins qu’ils avaient eux-
mémes parcouru pour ouvrir chambres d’hétes ou gites d'étapes ;
une abondante littérature remplir les rayons des librairies et des
marchands de journaux avec un succés incontestable et, désormais,



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

Compostelle prendre place sur la toile avec une multitude de sites
Internet, plus ou moins fiables, consacrés au pélerinage : avant,
pendant et aprés. Dont celui qu’anime sur Pélerin.info 'un de mes
anciens collaborateurs Gilles Donada.

Mais revenons aux initiatives de Jean Paul Il et de |'Unesco,
apportant leur caution prestigieuse & Compostelle. Lune et I'autre
vont rapidement soulever, en France et en Europe, d'dpres diatribes.
Dans les milieux d'Eglise, nombre d'historiens contestent la place
symbolique centrale, accordée par le pape & ce pélerinage de
Compostelle. Jamais, disent-ils, dans I'histoire du christianisme euro-
péen, le tombeau de Saint-Jacques n’a eu le réle que, rétrospective-
ment, on semble vouloir lui attribuer. Et le christianisme ne peut pas
davantage étre présenté comme la seule source de I'identité euro-
péenne. Certains s'inferrogeront par ailleurs sur |'opportunité de la
mise en exergue, en cette fin du xx° siécle, d’un lieu de pélerinage
dont nous avons vu combien, historiquement, il a incarné, a l'initia-
tive du roi d’Espagne, la résistance & I'lslam et la reconquéte sur les
envahisseurs sarrasins. Et de questionner : que fallait-il lire au juste,
entre les lignes, dans I'exhortation de Jean Paul Il invitant |'Europe &
revivre « ces valeurs authentiques qui couvrirent de gloire ton histoire
et firent bénéfique ta présence dans les autres continents?® » 2

Les critiques convergent, concernant le classement, par
I'Unesco, des chemins francais de Saint-Jacques de Compostelle.
Elles sont particulierement bien explicitées dans un ouvrage récent,
Chemins de Compostelle et Patrimoine mondial'® sous la signature de
deux historiens, spécialistes de Compostelle et des pélerinages médié-
vaux : Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret.

Leur contestation vise deux affirmations selon eux jamais vérifiées
historiquement et devenues, malgré tout, de véritables croyances :
I'idée selon laquelle le pélerinage de Saint-Jacques de Compostelle
aurait drainé, au Moyen Age, des foules considérables et |'existence
de quatre routes prétendument « historiques » au départ de Tours, du
Puy, d’Arles et de Vézelay. Rappelons-en ici les tracés affichés.

La Voie du Puy-en-Velay traverse |'Aubrac et file vers Conques,
Cahors, Moissac, Lectoure Eauze, Condom et Aire avant de se diri-
ger vers Saint-Jean-Pied-de-Port, Ronceveaux et Pampelune.

167



CONTRIBUTIONS
|

168

La Voie d'Arles, plus proche de notre sud-Aveyron, rejoint Saint-
Gilles, Montpellier, Saint-Guilhem-le-Désert, Lodéve vers Castres,
Toulouse, Auch, Pau et Oloron-Sainte-Marie, avant de franchir les
Pyrénées au col du Samport.

La Voie de Vézelay comprend, au départ, une branche nord
par Bourges et une branche sud par Nevers, qui se rejoignent en
amont de Saint-Léonard-de-Noblat, puis file vers Limoges, Périgueux,
Mont-de-Marsan et Ostabat ou elle rejoint la voie du Puy-en-Velay.

La Voie dite de Tours, que l'on fait partir de I'église Saint-
Jacques de la Boucherie, & Paris, dont subsiste aujourd’hui la seule
Tour Saint-Jacques, située sur la rue de Rivoli. Cette voie remonterait
la rue Saint-Jacques vers I'église Saint-Jacques du Haut-Pas avant de
poursuivre vers Orléans, Tours, Chatellerault, Saint-Jean-d'Angély,
Bordeaux, Dax et de rejoindre, & son tour, Ostabat vers Ronceveaux.

Des itinéraires fortement contestés par nos historiens. « La chris-
tianisation, affirment-ils, ne s’est pas faite par le pélerinage a
Compostelle, méme si I'annonce de la découverte du tombeau d'un
apétre a eu un refentissement certain''. » lls écrivent : « §'il existait
beaucoup de pélerins ayant une dévotion a Saint-Jacques, tous n’al-
laient pas & Compostelle et de surcroit, comme le disait en 1984 le
Conseil de I'Europe, des milliers d’autres s’entrecroisaient sur les
routes, allaient ca et la visiter les sanctuaires de tous les saints du
calendrier'?. » Si bien que, et je cite : « Si ces pélerins étaient nom-
breux sur les routes, ils n’étaient qu’une petite minorité & aller a
Compostelle . »

Pour eux, I'imposture des quatre chemins ratifiés tant par le
Conseil de I'Europe que par I'Unesco est totale. Contrairement & ce
que l'on affirme, disent-ils, le Codex Calixtinus n'a jamais été un
« guide du pelerin », en ce sens que bien peu avaient connaissance
de son existence & une époque ouU I'imprimerie n’avait pas encore été
inventée. Par ailleurs, ce fexte reste fort vague sur la topographie des
4 itinéraires. Les 71 monuments et les 7 troncons validés par
I'Unesco, analysent-ils, procédent d’'un choix totalement arbitraire.
Comment expliquer, par exemple, que les sept troncons validés
concernent la seule route du Puy-en-Velay soit quelque 157,5 kilo-
métres seulement sur les 5 000 que fotalisent les quatre routes clas-
sées 2 Comment expliquer, parmi les 71 monuments homologués, la



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

présence de sept ponts dont quatre pour le seul département de
I’ Aveyron 2 Selon eux : « Le dossier présenté par la France & I'Unesco
a cherché & présenter une cohérence géographique en transformant
les monuments en jalons sur des chemins. C'était déformer la réalite,
donc commettre une erreur'“. » Et de conclure sur un ton de reproche
& propos de sites tels Conques, Saintes ou le Puy : «lls ont oublié
qu'ils étaient autre chose que des points de passage '°. » Sous-
entendu : des centres de pélerinage qui drainaient des foules n’ayant
aucun désir de poursuivre jusqu’a Saint-Jacques-de-Compostelle.

Inutile, ici, d’aller plus avant dans I'énoncé du réquisitoire. Mais
alors, comment expliquer de telles dérives 2 Pour nos auteurs, le clas-
sement initial du Camino Francés espagnol procéderait d'une déci-
sion de caractére politique en faveur de I'Espagne au moment ou elle
venait de rejoindre I'Union européenne. Par la suite, la demande
francaise aurait répondu & un simple réflexe de patriotisme hexago-
nal: «De quoi aurions nous lair, face a I'Espagne... » sous-
enfendu : si nos propres chemins ne faisaient pas I'objet d’une recon-
naissance identique.

Au passage, nos deux historiens pointent ce qu'ils pensent &ire
les responsabilités des uns et des autres dans cette dérive : celle, en
amont, de René de la Coste-Messeliere, chartiste éminent et fort hono-
rable, président de la Société des Amis de Saint-Jacques, disparu
avant que soit prise la décision de |'Unesco mais selon eux fourvoyé
dans cette affirmation, sans fondement, qu’il aimait pourtant & repren-
dre : « Tout commence avec le Guide du pélerin, tout y est'. »

En cause également |'efflorescence d’associations jacquaires
désireuses, chacune, de faire valider comme « chemin de Saint-
Jacques » des troncons de route dont |'attestation historique reste
incertaine voire improbable. Enfin, le volontarisme intéressé d’'un
certain nombre d’élus, soucieux avant tout de faire profiter leur
région d'un marketing touristisque qu'ils pressentaient prometteur.

Et Denise Pétricard-Méa et Louis Mollaret de conclure : « Nous
sommes souvent accusés de briser les réves en cherchant & ne pas
confondre histoire et fictions. Mais & quoi correspond cette cartogra-
phie forcenée de chemins sans réalité historique 2 Tout en reconnais-
sant que le pélerinage & Compostelle n’est pas une fable, nous
sommes tentés de penser que cette inscription des chemins de
Compostelle s’apparente a la définition du code postal de la mére-

169



CONTRIBUTIONS
|

170

grand du Petit chaperon rouge ou de la carte des itinéraires du Chat
botté 7. » Voila les thuriféraires des chemins dits « historiques »
habillés pour I'hiver !

Et pourtant... et pourtant le succés est la, nous I'avons dit,
incontestable... bien au-deld des seuls chemins de Saint-Jacques de
Compostelle puisqu’aujourd’hui, le Mont Saint-Michel, les routes de
Saint-Martin de Tour, le Tro Breiz (qui lie les 7 diocéses bretons) et les
destinations plus lointaines d’Assise, Rome ou Jérusalem, mettent en
marche des milliers de nouveaux pélerins.

Ce simple constat nous oblige & nous inferroger & un autre
niveau. Comment expliquer que le « pélerinage » hier connoté
comme démarche ringarde et infantile soit & ce point devenu
« tendance » 2 J'ai moi-méme été témoin, il y a peu, de I'enthou-
siasme d'un petit milieu parisien, sollicité jusqu’a saturation pour des
soirées dans les lieux les plus branchés de la capitale, ou des voya-
ges éclair, en jet privé, a l'autre bout de la planéte... & la simple
perspective de trois jours de marche sur les chemins de Saint-
Jacques, un Laguiole au fond de la poche. Avec, il est vrai, étape du
soir dans les meilleures auberges !

Mais tréve de plaisanterie. Si nos contemporains sont présents
au rendez-vous, bien au-dela de toutes les stratégies marketing des
hommes politiques, des professionnels du tourisme ou des autorités
religieuses, c’est bien parce que cet « appel de la route » leur parle.

Comment s’en étonner 2 Notre époque éprise de nature et de
randonnée ressent trés fortement les thémes de I'écologie et de la
défense de I'environnement. Partir sur les chemins de Compostelle
c’est ressentir, dans son &tre, cette communion profonde et fusionnelle
avec la nature. Dans un monde occidental marqué par une culture
urbaine faite de bruit, de stress, de promiscuité, I'aventure de
Compostelle offre la rupture désirée, I'expérience bénéfique du calme
et du silence, I'apprivoisement de la solitude. A I'heure de la mondia-
lisation, souvent percue comme une menace, la redécouverte de nos
terroirs et de leur patrimoine, au hasard du chemin, est une maniére
de se réapproprier une histoire, une identité, des racines, de se savoir
de quelque part. Et par contraste, dans nos sociétés tout de méme
ultra sécurisées, prendre la route est une fagon symbolique de se
mettre en danger en osant I'aventure. Enfin, face au désir grandissant



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

d’autonomie, d’épanouissement personnel, de quéte de soi mais tout
autant de rencontre, |'expérience pérégrinante offre une opportunité
sans équivalent.

Et si, selon I'expression de nos voisins espagnols, les trois enne-
mis du pé|erin sont réellement « ses piecls, les chiens et les curés », on
peut comprendre |'attrait de nos contemporains pour une démarche
qui, méme empreinte de spiritualité ou de religiosité, peut se vivre
sans tutelle ecclésiastique aucune, en pleine liberté. C'est d'ailleurs
une tendance commune & tous les pélerinages, du moins en Occident.
Si Lourdes, pour s’en fenir & ce seul exemple, continue d’attirer bon
an mal an quelque six millions de pélerins, le nombre des « indivi-
duels », adeptes d’'une forme de « tourisme spirituel », ne cesse de
progresser au détriment des grands pélerinages communautaires
organisés par les diocéses ou les congrégations religieuses.

De ce point de vue, et sans jeu de mots, les chemins de Saint-
Jacques, méme dans leur partie frangaise, ont quelque chose de I'au-
berge espagnole : chacun y apporte un peu : ce qu'il est, ce qu'il a...
ce qu’est sa quéte. C'est la raison de son succés et tout a la fois sa
profonde ambiguité. Selon les statistiques de la cathédrale de
Compostelle, déja citées, 42 % des marcheurs qui viennent recevoir
la Compostela déclineraient une motivation exclusivement religieuse.
S’agissant d’'un pélerinage, cela pourra sembler bien peu. Mais est-
on assuré qu'il en fut differemment au travers des siécles 2

Rompre avec ses habitudes, quitter les siens et prendre la route
ne procéde-t-il pas d’une anthropologie qui transcende les civilisa-
tions, les cultures et méme les religions 2 Au Japon, le pélerinage des
88 temples de Shikoku dont I'crigine remonte au vir siécle, connait
avjourd’hui un véritable renouveau. Sur un site Infernet lui faisant
référence on peut lire : « La perte du sens de la vie, la montée du
chémage, la disparition de repéres familiaux poussent sur le chemin
des japonais de tous dges. Des étrangers, mis quelquefois par la
simple curiosité ou I'exploit sportif se joignent & eux. De nos jours,
moins de la moitié des pélerins se déclarent bouddhistes. Ce regain
de fréquentation peut étre mis en paralléle avec le renouveau des
chemins de Compostelle en Europe'®. »

171



CONTRIBUTIONS
|

172

Si, selon le précepte évangélique « on reconnait un arbre a ses
fruits », alors il faut avoir I’honnéteté, I'humilité de se garder de tout
jugement sur les motivations de celles et eux qui un jour, décident de
prendre la route. Certains peuvent é&tre motivés par un deuil, un
événement personnel, une blessure au plus profond de I'étre. D’autres
par le désir de se réconcilier avec eux-méme, avec les autres, deve-
nus fréres de route, et peut étre aussi avec ce Dieu qui leur reste a la
fois infiniment présent et insaisissable. D’autres encore, comme Pons
de I'Héras au Moyen Age, pour expier leurs péchés et faire péni-
tence. Les familiers des chemins de Compostelle vous diront avoir tout
rencontré au fil des ans.

Mais leurs #émoignages nous disent, avec une belle constance,
que quelles que soient au départ leurs motivations, beaucoup en
reviennent bouleversés, transformés. Gaéle de La Brosse, écrivain et
journaliste spécialiste des pélerinages a coutume de dire qu'ils sont
«un chemin de mort et de renaissance” ». Et que ce n’est pas un
hasard si, le pélerin de Saint-Jacques ne termine pas sa route au
tombeau de I'apétre mais plus loin, au cap Finisterre, pointe de terre
ultime face & l'immensité de l'océan ou, symboliquement, il se
dépoville du «vieil homme » pour revétir « ’homme nouveau ».
Méme tirées des évangiles, ce sont la des expressions qui rejoignent
chacun dans son expérience et son humanité.

Il'y a deux ans, pour un numéro hors-série sur Compostelle du
magazine Pélerin® dont |'étais alors le directeur, la méme Gagélle de
La Brosse avait rencontré trois marcheurs de Compostelle, un peu
particuliers il est vrai, que I'on pourrait qualifier ici de « people »:
Patrick Poivre d’Arvor, notre consceur Laurence Lacour ancienne jour-
naliste radio et Bernard Ollivier, I'homme de la « route de la soie ».
Jaimerais clore mon propos sur leur témoignage.

Pendant huit étés consécutifs, I'ancien présentateur vedette du
20 h de TF1 a repris le chemin de Compostelle, jusqu’a son terme. I
confie : « Aujourd’hui je pense que le plus intéressant, dans la vie,
c’est le Chemin, la quéte. Une fois le but atteint, la magie s’évanouit.
En marchant, je me suis recentré sur 'essentiel. J'aime rappeler la
citation d’Edgar Morin qui résume cette métamorphose : “A force de
sacrifier 'essentiel pour I'urgence, on finit par oublier 'urgence de
I'essentiel.” Ce chemin m’a en quelque sorte déconditionné de I'ur-



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

gence liée a I'actualité, dont ['étais comme drogué, depuis trente-cng
ans. Ce chemin m’a entrainé si loin, en moi, qu’il me faut aujourd’hui
le temps d’en revenir. »

Laurence Lacour est une journaliste & laquelle on doit le réquisi-
toire le p|us courageux et le p|us impitoyob|e sur le comportement des
médias lors de I'affaire Grégory qu’elle avait couvert pour Europe 1.
En quittant Le Puy-en-Velay, un matin d’octobre 1998, elle portait en
elle la triple souffrance de cette aventure journalistique traumatisante,
d’un Paris-Dakar ou elle avait assisté & la mort d’une fillette malienne
écrasée par un concurrent trop pressé pour s'arréter, enfin d’un avor-
tement dont elle portait, dit-elle, le remord. De son propre aveu, il lui
fallait se remetire debout, réapprendre & marcher. « En Lozére,
raconte-t-elle, une paysanne claudiquante m’a offert son propre
béton en disant : “Ce n’est pas & vous que je le donne, c’est
Compostelle.” Elle en avait sGrement plus besoin que moi pour soute-
nir sa marche. En me transmettant ce témoin, elle m’invitait & me
redresser, et m’indiquait la direction a suivre : chargée de porter ce
flambeau jusqu’a Saint-Jacques, je devenais un maillon de la longue
chaine humaine pérégrinante. »

Le jour ou Bernard Ollivier recut, & 60 ans, une lettre de la
Caisse nationale d’assurance vieillesse lui disant : « Le temps est venu
de liquider votre retraite », le soupgon lui vint qu’on en voulait & sa
vie et qu'il lui fallait s'échapper au plus vite. Le temps d’organiser une
grande féte avec ses amis et il partait sur les chemins de Saint-
Jacques. Occasion, dit-il, de revisiter, en marchant, son enfance
pauvre, ses études perturbées par la guerre, un début de tuberculose
mais également : sa réussite au concours d’entrée au Centre de
formation des journalistes de Paris, sa carriére dans la presse, sa vie
heureuse avec Daniéle et la naissance de leurs deux enfants. Puis, en
quelques semaines, le décés de sa mére, de sa femme et son licen-
ciement. Un jour, & I'étape, il entend parler de deux jeunes délin-
quants qui le précédent sur la route, accompagnés d’éducateurs
d’une association belge. Sommés de choisir entre |'incarcération et
une marche vers Compostelle, les deux marginaux ont opté pour la
route. Dans son esprit, un « plan de carriére » surgissait soudain pour
ses années de retraite. Aujourd’hui avec |'aide d’une trentaine de

173



CONTRIBUTIONS
|

174

N

bénévoles, il permet chaque année & une vingtaine de jeunes en
rupture de ban social de se réinsérer, au terme d’une marche qui les
fait entrer en eux-mémes. A I'heure d’un premier bilan il confiait &
notre journaliste : «J e miris un projet qui vise a instaurer des passe-
relles de fraternité entre les générations. A 60 ans, sur la route de
Compostelle, j’ai découvert de nouveaux horizons. Je ne suis pas prét
de m’arréter en si bon chemin. »

A titre personnel, je ne puis oublier que je suis parrain de confir-
mation d’un grand gaillard prénommé Olivier, parti un jour depuis Le
Puy-en-Velay, sur les chemins de Saint-Jacques de Compostelle et
baptisé voici deux ans & Sylvanés au cours de la veillée pascale.

Jignore si, au ferme de cette conférence, je vous ai apporté un
éclairage convaincant sur les raisons de ce renouveau des routes de
pélerinage. La question, longuement évoquée devant vous, de ['histo-
ricité des chemins de Saint-Jacques tels que présentés désormais dans
nombre d’ouvrages, n’est pas déterminante. Dans leur essai critique,
Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret écrivent d'ailleurs & propos
des 71 monuments retenus par |'Unesco : « Certains lieux ont un lien
avec Compostelle, d’autres sont des témoins de dévotions locales a
Saint-Jacques, d’autres enfin sont de simples sanctuaires locaux
ayant mené leur vie propre. Chacun représentant des milliers de
sanctuaires semblables, disséminés dans I'Europe médiévale, qui ont
contribué aux rencontres et aux mixages des différents peuples dans
I'expression d’une foi commune. Compostelle a sa place dans ce
grand mouvement. Il est juste d’en avoir fait un phare. Il est malheu-
reux que ce symbole ait fini par lui donner une sorte de monopole. »
Et les auteurs de poursuivre : « Ce sont bien les sanctuaires de péle-
rinage et fous les chemins y conduisant qui sont le vrai patrimoine de
'"humanité?'. » Or, nous I'avons vu, ce sont bien I'ensemble des sanc-
tuaires de pélerinage et des chemins qui y conduisent, qui drainent
des foules nouvelles.

Etant moi méme catholique, je partage linterrogation de
Benoit XVI, et avant lui de Jean-Paul Il et Paul VI sur la crise du catho-
licisme dans nos pays de vieille chrétienté. Je partage leur interroga-
tion, pas leur angoisse. Mais je ne suis pas pape ! Je me garderai
bien d'inferpréter le nomadisme moderne sur les chemins de péleri-
nage comme le signe avant coureur d'un quelconque retour au



LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MELERINAGE

bercail, dans le giron de I'Eglise catholique, de brebis égarées par
les maitres du soupgon ou les délices de la société de consommation.
Le « refour du religieux » n’est pas sans ambiguité. Mais |'aime a

penser que pour I'homme, la femme, chercheurs de sens, qui accep-
tent de se laisser déposséder d’eux-méme par |'épreuve physique et
spirituelle de la marche, les chemins de pélerinage peuvent étre
chemin de vie, de rencontre, de retournement intérieur, d’humanité et
finalement d’amour. Et pour ma part je me satisfais volontiers, pour
ma part, par dela la diversité des appartenances philosophiques,
spirituelles ou religieuses des uns et des autres, de I'affirmation
prophétique de Saint-Jean dans sa premiére épitre : « Celui qui aime

est né de Dieu et connait Dieu?. » m

1-Alix de Saint-André, En avant, toutes,
Gallimard.

2-Enprunté au hors-série  de  Pélerin:

«Compostelle, I'appel du chemin »,

3 - Le guide du pélerin de Saint-Jacques, traduc-
tion de Jeanne Vielliard, Editions Vrin, 1997.

4-Jean-Paul Il, Textes du voyage en France,
Centurion 1980, p. 142.

5 - La Documentation catholique.

6 - Société francaise des amis de Saint-Jacques de
Compostelle, 8, rue des Canettes, BP 14, 75261
Paris Cedex 06. www.composetlle.asso.fr

7 - Fédération francaise de la randonnée pédestre,
64 rue du Dessous des Berges, 75013 Paris.
www.ffrandonnee.fr

8-Institut européen des itinéraires culturels,
www.culture-routes.lu

9-Lire a ce propos Le réve de Compostelle,
Collectif, ed du Centurion 1989, 370 p.

10 - Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret,
Chemins de Compostelle et Patrimoine mondial,
éd. La Louve, 2010, Cahors, 360 p.

11 - Ibid,, p.52.

12 - Ibid,, p.57.

13 - Ibid,, p.327.

14 - Ibid,, p.328.

15 - Ibid,, p. 319,

16 - Ibid.,, p.19.

17 - Ibid,, p. 316.

18 - http://nezumi.dumousseau.free.fr
19 - Famille Chrétienne n°1687 p.52.
20 - déja cité.

21 - bid,, p.329.

22-1,Jean,4-7.

175



o ABONNEMENTS _

_ Abonnements
Eglise et Vocations 2011

France : 39 € Europe : 42 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le réglement se fait par chéque
en euros, payable dans une banque francaise ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d'Eglise et Vocations sont & 12 € l'unité. Les

anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € I'exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris.

Nom [ [ [ [ [ L [

Prénom

Adresse

Code [ [ [ [ [ ] Vile

Courriel

Réglement joint & 'ordre de UADF / Eglise et Vocations
par chéque bancaire ou postal adressé & :
SNEJV / Péle Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations




Ces Assises 2010 s'inscrivent dans une longue histoire
(rencontres de 1998, 2000, 2004). Les apports pastoraux et
sociologiques, donnés devant 350 participants, ont étés sub-
sfantiels. les apports sociologiques ont informé sérieusement
nos pratiques pastorales. Ainsi ont été pointés le nouveau rap-
port & I'autorité des jeunes, la place des pairs, ce que recou-
vre |'individualisme, le rapport aux nouvelles technologies et
le champ d'expertise que les jeunes attribuent & I'Eglise : le
spirituel. Par ailleurs, les conditions faites aux jeunes sont de
plus en plus inquiétantes | Source de profits, ils sont & la fois
alibi et les laissés pour compte d'une société vieillissante.
Alinsi, si notre but commun est de faire lever |'Evongi|e, nofre
devoir est de fenir la justice pour toufe la jeunesse ; n'estelle
oas la meilleure partenaire d'une Eglise vivante 2

Jean-Marc Aveline = Nathalie Becquart
Jean-Marie Donegani = Isabelle de Gaulmyn
Dominique Greiner = Rémi Kurowsky

Mgr Jean-Marie levert = Eric Poinsot

René Poujol = Jean-luc Pouthier

Sabine Roux de Bézieux = Paule Zellitch

\l/
Conférence

des évéques
de France



	00 Couv 1
	01 Ouverture
	02 Poinsot
	03 Donegani
	04 Aveline
	05 Table ronde Aveline Donegani
	06 Levert
	07 Table ronde 26 novembre
	08 Conclusions
	09 de Gaulmyn bis
	10 Etude La Croix bis
	11 Kurowski
	12 Poujol
	13 Abonnement
	14 Couv 4



