
N° 14   Mai 2011
Trimestriel

Aujourd’hui,
l’évangélisation des jeunes 
Actes des Assises nationales (novembre 2010)

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

Au
jo

ur
d’

hu
i,l

’év
an

gé
lis

at
io

n
de

sj
eu

ne
s

N
°

14

2011

Jean-Marc Aveline n Nathalie Becquart

Jean-Marie Donegani n Isabelle de Gaulmyn

Dominique Greiner n Rémi Kurowsky n

Mgr Jean-Marie Levert n Éric Poinsot

René Poujol n Jean-Luc Pouthier

Sabine Roux de Bézieux n Paule Zellitch

Ces Assises 2010 s’inscrivent dans une longue histoire
(rencontres de 1998, 2000, 2004). Les apports pastoraux et
sociologiques, donnés devant 350 participants, ont étés sub-
stantiels. Les apports sociologiques ont informé sérieusement
nos pratiques pastorales. Ainsi ont été pointés le nouveau rap-
port à l’autorité des jeunes, la place des pairs, ce que recou-
vre l’individualisme, le rapport aux nouvelles technologies et
le champ d’expertise que les jeunes attribuent à l’Église : le
spirituel. Par ailleurs, les conditions faites aux jeunes sont de
plus en plus inquiétantes ! Source de profits, ils sont à la fois
l’alibi et les laissés pour compte d’une société vieillissante.
Ainsi, si notre but commun est de faire lever l’Évangile, notre
devoir est de tenir la justice pour  toute la jeunesse ; n’est-elle
pas la meilleure partenaire d’une Église vivante ?



N° 14     Mai 2011
Église et Vocations

LA
RE

VU
E

D
E

LA
PA

ST
O

RA
LE

D
ES

VO
C

AT
IO

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Éric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :
France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818
© UADF, Service national pour l’évangélisation des jeunes et pour les
Vocations, 2011
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70
E-mail : snv@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



Aujourd’hui, l’évangélisation des jeunes

ÉDITO 5

Paule Zellitch

RÉFLEXIONS

Ouverture des Assises 9
Eric Poinsot

Quelques réflexions sociologiques pour une pastorale des jeunes 13
Jean-Marie Donegani

Propositions théologiques et pastorales 27
Jean-Marc Aveline

Jean-Marie Donegani et Jean-Marc Aveline 45
dialoguent avec l’auditoire

Aujourd’hui, l’évangélisation des jeunes 59
Mgr Jean-Marie Levert

Église et société, quelle place pour les jeunes ? 87
D. Greiner, J.-L. Pouthier et S. Roux de Bézieux (Table ronde)

Conclusions et perspectives 113
Nathalie Becquart et l’équipe du SNEJV



N° 14 Mai 2011

ENQUÊTE

Cohérence 123
Isabelle de Gaulmyn

Qui sont les jeunes des JMJ ? 125
Nathalie Becquart

CONTRIBUTIONS

Quels prêtres pour quelle Église 147
selon Mgr Karol Wojtyla ?
Rémi Kurowsky

Le renouveau des routes de pèlerinage 159
René Poujol

Abonnement 175



ÉDITO

Les Assises 2010 s’inscrivent dans une histoire et un continuum. Un
an après les JMJ de Paris, en 1998, la première rencontre se dérou-
lait à Francheville sur le thème « Corps et foi ». En l’an 2000, la
seconde avait lieu à Valpré avec ces deux questions : « Qui sont les
jeunes de l’an 2000 ? Quels chemins nouveaux pour proposer la foi
aux jeunes ? » La troisième, à Nantes en 2004, avait pour thème :
« Avec des jeunes qui s’engagent ». L’édition 2010 a été pour la pre-
mière fois ouverte également aux acteurs de la pastorale des voca-
tions. En arrière-fond, la réunion des deux services (l’évangélisation
des jeunes et les vocations) en un seul – le Service pour l’évangélisa-
tion des jeunes et pour les vocations (SNEJV). Par ce signe fort, cette
réalité catéchétique et pastorale est rendue manifeste : les vocations
et l’évangélisation ne sont pas séparables !

Je mettrai ici l’accent plutôt sur les apports sociologiques pro-
posés au cours de ces Assises et en particulier sur quelques-uns des
points signalés par les intervenants, points qui devraient informer
sérieusement nos pratiques. À partir de données quantifiables ont été
pointés le nouveau rapport à l’autorité des jeunes, la place des pairs,
ce que recouvre l’individualisme, le rapport aux nouvelles technolo-
gies et le champ d’expertise que les jeunes attribuent à l’Église : le
spirituel. Ce dernier point, articulé à la question de l’autorité, est
quelque peu dérangeant pour les acteurs de la pastorale que nous
sommes. Certains pourraient y voir la relégation de l’Église par le
corps social dans ce champ particulier. Pour mémoire, cette appro-
che, que certains politiques actuels perpétuent, loin d’être nouvelle,
est à l’œuvre depuis des siècles en France, spirituel rimant souvent
avec paix sociale. Donc sous cet angle, pas de nouveauté profonde.
Reste à travailler la question plus complexe de l’autorité.

Loin de méconnaître tout ce qui est fait en faveur de l’insertion
des jeunes et en particulier dans l’Église, les conditions qui sont faites
à la jeunesse restent inquiétantes ! Cependant, si notre but commun
est de semer l’Évangile, notre devoir est de tenir la justice pour toute
la jeunesse ! Celle-ci est souvent source de profits et paradoxalement
à la fois l’alibi et la laissée-pour-compte d’une société vieillissante.



L’Évangile est une parole vivante ? Alors l’absence de perspectives de
la majorité des jeunes doit être au cœur de nos engagements et de
nos pastorales ! Les belles paroles ne suffisent pas, ne suffisent plus.
Ils sont l’urgence ! Une grande partie de la jeunesse est en danger ;
précarité, pauvreté, absence de perspectives sont son lot quotidien.
Savons-nous cesser de les juger à l’aune de notre propre jeunesse et
selon nos propres critères ? Allons-nous vers ceux qui nous dérangent
ou seulement vers ceux qui nous ressemblent ? Savons-nous rester au
deuxième plan, en accompagnateurs et non pas en promoteurs ?
Acceptons-nous de cesser d’être ceux qui donnent, qui font, qui
impulsent, qui ont les bonnes réponses ? Sommes-nous capables
d’être simplement humains et adultes, à leurs côtés, sans masques ni
utilisation abusive de nos statuts, fragiles et aimants, prêts à nous lais-
ser découvrir et piller, le cœur et l’intelligence, par ces jeunes pleins
d’appétits ? En somme les aimons-nous ?

Nous avons choisi d’ajouter aux travaux des Assises une en-
quête, réalisée par le journal La Croix à notre demande. Elle ne
concerne que les jeunes pratiquants proches de l’Église. Seule l’asso-
ciation entre un tel quotidien et un service d’Église (le Service natio-
nal pour l’évangélisation des jeunes et pour les vocations) pouvait
engendrer une telle enquête, car ces groupes de jeunes représentent
un nombre trop réduit et donc trop peu significatif pour être quanti-
fiable au niveau national. Ces jeunes, citadins/internautes, qui sont
dans les aumôneries et les différents mouvements d’Église, sont d’ac-
cès plus « facile » pour nous ; il est cependant important que nous n’i-
maginions pas qu’ils sont « les » jeunes ! En revanche, parmi eux se
trouvent d’innombrables annonceurs d’Évangile. Et si, avec eux nous
vivions pleinement la mission de l’Église ? n

Prochain numéro d’Église et vocations :

• Vocations et missions



R É F L E X I O N S



Éric Poinsot
prêtre du diocèse de Besançon, directeur du Service national 

pour l’évangélisation des jeunes et pour les vocations

Bonjour et bienvenue à vous tous pour ces Assises nationales de
la pastorale des jeunes. Cette quatrième édition qui nous réunit ici est
organisée par notre service national et a pour thématique :
« Aujourd’hui, l’évangélisation des jeunes ». 

Je voudrais donc vous souhaiter la bienvenue, à vous qui êtes
tous acteurs de la pastorale des jeunes et des vocations ou des
congrégations à vocation éducative et à tous ceux qui sont à l’initia-
tive de projets d’évangélisation. Nous sommes 350 participants. Vous
représentez 78 diocèses de France métropolitaine ; parmi vous, 185
laïcs, 115 prêtres, 25 religieuses, 9 religieux. 

Je salue aussi les jeunes que nous avons invités à notre rencon-
tre. De même que nous ne voulions pas parler de « l’évangélisation
des jeunes » sans eux, c’est aussi avec eux que nous pensons une
pastorale pour les jeunes. Enfin, je salue le père Éric Jacquinet,
responsable de la section jeunes au Conseil pontifical pour les laïcs
qui nous fait l’amitié d’être des nôtres et également un couple de
Québec ; le père Gildas Kerhuel, les évêques présents dont Mgr
Brincard ; il prendra la parole après ces quelques mots.

Pour ceux qui ne me connaissent pas, je suis le père Éric Poinsot,
prêtre du diocèse de Besançon. Depuis 2007, je travaille à la
Conférence des évêques de France en qualité de directeur du Service
national des vocations. À cette charge s’est ajoutée, en janvier 2009,

9

Ouverture des Assises

RÉFLEXIONS



la direction du Service national pour l’évangélisation des jeunes,
scolaires et étudiants. 

Je remercie l’ensemble de mes collaborateurs qui ont préparé cette
rencontre : Ségolaine Moog qui a coordonné notre travail, sœur
Nathalie Becquart, Paule Zellitch, le père Hubert Hirrien et tous ceux qui
ont œuvré à ces Assises. Je voudrais associer à ces remerciements le
groupe de travail que nous avons constitué et qui s’est réuni pour la
première fois en janvier 2010 pour choisir le thème et la pédagogie de
cette rencontre. Ce groupe a été constitué de personnes représentatives
des diocèses de France et des réalités variées de la pastorale des jeunes. 

J’ai une annonce officielle à vous faire ! Lors de l’assemblée
plénière de Lourdes, début novembre 2010, les évêques de France
ont voté la réunion des deux services (le Service national pour l’évan-
gélisation des jeunes, scolaires et étudiants et le Service national des
vocations). Il ne s’agit pas d’une fusion/absorption, ni d’une OPA
d’un service sur l’autre mais de la création d’un nouveau service.
Voici en avant-première notre nouvelle appellation : Service national
pour l’évangélisation des jeunes et pour les vocations (SNEJV). Je
tiens à vous préciser que cette décision des évêques de France se situe
au niveau national ; elle n’implique pas forcement des décisions
analogues dans les diocèses bien qu’un certain nombre d’entre eux
aient opéré des rapprochements semblables. Chaque évêque dans
son diocèse initie la pastorale qui lui paraît pertinente. Cette décision
est importante dans l’histoire de la pastorale des jeunes en France,
c’est pourquoi je voudrais en développer certains aspects.

À mon avis, ce rapprochement met l’accent sur le sens profond
du baptême. Vous êtes tous d’accord ici pour dire que la suite du
Christ est la vocation de chaque baptisé. La réunion de ces deux servi-
ces en un seul manifeste que cette suite du Christ requiert l’annonce
de l’Évangile. Benoît XVI, dans son motu proprio pour la nouvelle
évangélisation, cite l’exhortation apostolique de Paul VI Evangelii
nuntiandi (n° 56) et élargit encore l’espace de nos missions : « L’action
évangélisatrice de l’Église doit chercher constamment les moyens et le
langage adéquat pour proposer ou reproposer à ceux qui sont éloi-
gnés de la foi, la révélation de Dieu et la foi en Jésus Christ. »

Pourtant, l’unité de ces deux missions – évangélisation des
jeunes et vocations – n’est pas encore entrée dans tous les esprits ;

10

RÉFLEXIONS



plus encore, elle est parfois taboue. Il faudra probablement encore un
peu de temps pour que l’articulation entre ces deux pastorales soit
opérationnelle et décomplexée. 

Nous connaissons tous de nombreux chrétiens engagés qui
n’ont pas conscience que leurs choix sont le signe d’un appel inlas-
sable du Christ pour le service du monde et de la communauté chré-
tienne. Cela résulte probablement d’une habitude héritée du passé.
Elle laisserait entendre que seuls les prêtres, les religieuses et les reli-
gieux sont appelés et en conséquence seraient les uniques spécialis-
tes de l’appel. Cependant, les Pères du Concile ont mis l’accent sur la
responsabilité de tous les baptisés. Lumen Gentium le précise au
paragraphe 32 : « Même si certains… sont institués pasteurs pour le
bien des autres, cependant quant à la dignité et à l’activité commune
à tous les fidèles dans l’édification du Corps du Christ, il règne entre
tous une véritable égalité. » Qui dit égalité dit responsabilité !

La chose est claire, notre mission commune consiste à travailler
pour qu’augmente la conscience baptismale afin que de nombreux
chrétiens deviennent promoteurs de vocations comme suite du Christ. 

Au cours de mes 16 ans de ministère au service des jeunes, j’ai
souvent remarqué une nouvelle manière d’aborder la question de la
vocation, au sens large. Les jeunes cherchent comment suivre le Christ
aujourd’hui. Seront-ils mariés, célibataires, prêtres, religieux, reli-
gieuses, etc. ? Quand ils parviennent à libérer la discussion, à dépas-
ser les tabous, à oser un questionnement, ils manifestent une liberté
bien plus grande que celle que nous imaginons. 

En conséquence, apparaît de manière de plus en plus nette
qu’en réalité ces deux pastorales n’en font qu’une. 

L’évangélisation des jeunes

Les Assises nationales des acteurs de l’évangélisation des
jeunes, qui s’ouvrent aujourd’hui, devraient nous aider à repenser ces
articulations. Quel que soit le lieu précis de vos responsabilités, quel-
les que soient les pédagogies que vous vous efforcez de mettre en
œuvre, nous avons tous un même défi : celui de la mission, de l’an-

11

OUVERTURE DES ASSISES



nonce de l’Évangile de Jésus Christ, de la proposition de la foi des
chrétiens aux jeunes, à tous les jeunes de notre temps. 

Nous savons que la jeunesse est avant tout un temps de transfor-
mation. C’est l’âge des passages, la période de la multiplicité des
projets. Cette phase d’évolution intérieure et extérieure est marquée par
des apprentissages, l’acquisition de compétences et de connaissances,
l’initiation à des expériences nouvelles, l’élaboration de projets de vie.
Plus que jamais dans un monde en mutation rapide, la jeunesse se
caractérise par le mouvement, la mobilité, le voyage, le changement.
Réfléchir à l’évangélisation des jeunes invite à mieux les comprendre, à
chercher et à approfondir ce que peut être une pastorale de l’accom-
pagnement au service de leur croissance humaine et spirituelle. Des
enquêtes récentes montrent que les jeunes sont inquiets pour leur
avenir ; la précarité grandissante et le chômage sont les préoccupations
sociales les plus fortes chez eux. Ils montrent aussi une défiance gran-
dissante à l’égard du politique. Les lycéens ont été nombreux à rejoin-
dre les manifestations sur les retraites, signe de leur inquiétude face à
l’avenir, même lointain ! Nous aurions tort de ne pas les prendre au
sérieux. Si nous avons à aider les jeunes à trouver ou à retrouver de
l’espérance, notre devoir est aussi de les accompagner dans leur inser-
tion dans le monde des adultes. L’évangile est une Parole incarnée !

Pour relever le défi de l’annonce de l’Évangile, vous prenez de
multiples initiatives pour rejoindre les jeunes (j’en suis souvent témoin
dans tous mes déplacements en France) ; les jeunes, eux-mêmes créatifs,
vous poussent à la créativité et à l’audace. Les JMJ de Madrid qui sont
en préparation partout en France sont un beau signe de cette vitalité. 

Pour terminer, je voulais souligner que nous avons voulu des
Assises et non un congrès car l’objectif majeur est de vous offrir un
temps de partage et de réflexion, à partir de vos responsabilités, de
vos situations respectives ; nous allons nous aider mutuellement, nous
stimuler pour la mission passionnante qui nous est confiée. Nous
gagnons toujours à développer des partenariats, à mutualiser les
bonnes idées : « Tous ce que nous gardons se perd mais tout ce que
nous partageons fructifie ! » 

Au moment où nous commençons cette session, je tiens à vous
souhaiter de bonnes Assises. Qu’elles soient un temps favorable de
rencontres, de réflexions multiples et variées et de communion ecclé-
siale. n

12

RÉFLEXIONS



Jean-Marie Donegani
professeur à Sciences-Po,

enseignant-chercheur associé au CEVIPOF

S’interroger sur les axes d’une pastorale des jeunes aujourd’hui,
c’est considérer que la jeunesse est une catégorie sociale homogène et
identifiable. Cela ne va pas de soi. Certains traits de leurs attitudes et
de leurs comportements tels que nous les révèlent les enquêtes sociolo-
giques permettent de les opposer aux plus âgés, comme ce fut évidem-
ment le cas à toutes les époques. Mais cela ne signifie pas que cette
« culture jeune » est suffisamment unifiée et suffisamment distincte de
celle du plus grand nombre pour constituer une classe vraiment spéci-
fique. Notamment, sur le plan de l’anthropologie religieuse, les jeunes
ne se distinguent pas des attitudes dominantes de l’ensemble de la
population, mais ils en accentuent les traits les plus nouveaux et
présentent donc d’une manière plus univoque et plus intense ce que
devient le rapport au religieux de nos contemporains. Sans entrer dans
le détail de ces enquêtes et sans chercher à brosser un tableau complet
des attitudes, notamment religieuses, de la jeunesse, on va tenter d’en
marquer les traits les plus manifestes et la tendance d’évolution avant
d’en évoquer les implications pour une réflexion pastorale. 

Culture jeunes ?

Quand on parle d’une culture de la jeunesse il faut être prudent
car, socialement parlant, il n’y a pas d’unité de la jeunesse.

13

Quelques réflexions sociologiques 
pour une pastorale de jeunes

RÉFLEXIONS

 



Notamment parce que la possession ou l’absence de diplôme crée
une fracture au sein de cette population. Derrière une apparente
communauté de situation liée notamment à la précarité, il y a deux
destins sociaux qui n’ont rien de commun. Pour les jeunes diplômés,
la précarité est un passage avant l’entrée stable dans la vie active à
laquelle presque tous accèdent entre 25 et 30 ans. Pour les autres, la
précarité est plus durable et ils ont plus de chances de connaître le
chômage, la marginalisation et la pauvreté.

Certes, comme on va le voir, il y a des traits culturels forts qui
distinguent les jeunes des adultes mais il ne faut pas oublier que
parmi ces jeunes, dont la culture est unifiée autour de standards
communs de consommation et de communication notamment, il y en
a qui bénéficient de capacités économiques et d’autres non, de telle
manière que l’insertion dans cette culture n’est pas également facile
pour les uns et pour les autres. 

Enfin, il faut rappeler que la culture jeune des années 60 et 70
était marquée par un clivage entre un modèle contestataire dominant
chez les membres des classes moyennes et un modèle plus conserva-
teur répandu dans les classes populaires. Aujourd’hui le message
contestataire semble assez ténu mais socialement il s’est renversé : il
se trouve plutôt du côté populaire de la culture juvénile avec, par
exemple, le message révolté des musiciens rap. Et les enquêtes socio-
politiques le montrent bien : les jeunes des classes moyennes et supé-
rieures ont perdu leur fibre contestataire tandis qu’une nouvelle radi-
calité, souvent infra-politique, émerge de la jeunesse des cités.

Ces remarques prudentes étant faites, on peut tenter d’identifier
les deux traits principaux caractérisant la jeunesse de notre pays : son
pessimisme et sa faible intégration sociale. 

Pessimisme

La dernière enquête auprès des jeunes faite par la Fondation
pour l’innovation politique en 2008 montre qu’ils sont globalement
pessimistes et désabusés. 

Certes le pessimisme est une caractéristique des Français :
depuis 1973, le pourcentage de Français qui sont satisfaits de leur vie
n’a jamais dépassé les 15 % alors qu’il a toujours dépassé 50 % au

14

RÉFLEXIONS



Danemark par exemple. Aujourd’hui encore, la France partage avec
les autres pays de tradition catholique un fort pessimisme. Mais la
nouveauté tient au fait que les jeunes sont parmi les plus pessimistes
de nos concitoyens et la France est le pays d’Europe où l’écart de
satisfaction entre jeunes et adultes est le plus fort. C’est un signe néga-
tif d’intégration puisque c’est au moment de l’entrée dans la vie
adulte que s’éprouvent le plus vivement la solidité du pacte social, les
liens entre générations et la valeur des capitaux éducatifs orientant les
destins individuels. 

Les jeunes Français sont parmi les moins satisfaits de leur vie si
on les compare aux autres européens ou aux adultes français. Cette
inquiétude est liée au sentiment que la société française est bloquée.
82 % des jeunes Français estiment que la société a besoin de se trans-
former profondément (enquête Credoc 2007). Et en même temps, ils
sont majoritairement sceptiques sur la capacité de la société à évoluer
dans le bon sens. 

Les jeunes Français sont les moins nombreux parmi les
Européens à penser qu’ils ont un contrôle sur leur avenir et ce pessi-
misme s’accompagne d’un sentiment de défiance envers les institu-
tions et les élites : 3 % de confiants dans leur gouvernement, 2 % dans
les médias, 6 % seulement de confiance dans les gens en général. Ce
qui échappe au manque de confiance, c’est le proche : la famille, les
amis et aussi certains adultes significatifs porteurs, non d’un charisme
d’institution mais d’un charisme personnel. Ou encore les associa-
tions, c’est-à-dire des regroupements affinitaires où les individus
rencontrent ceux qui partagent leurs goûts et leurs valeurs. 

Faible intégration sociale

Ces dix dernières années ont vu la massification d’une culture
adolescente qui semble marquer une forme de repliement sur le
groupe des pairs et contribuer à l’affaiblissement de l’adhésion à des
valeurs collectives. 

Cette apparition d’une nouvelle forme d’adolescence est liée à
la précocité croissante de l’accès à diverses formes d’autonomie. Les
adolescents jouissent d’une liberté de plus en plus grande et précoce
dans la gestion de leurs déplacements et de leurs relations amicales

15

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



et s’éloignent donc plus tôt et plus radicalement de l’influence de leurs
parents. La socialisation passe des pères aux pairs, de la verticalité à
l’horizontalité. Mais il ne s’agit plus de la contre-culture des années
70, notamment contestataire. Il s’agit d’abord d’un fossé avec la
culture humaniste et classique transmise par l’école. Il s’agit d’une
culture parallèle forgée par le marché de l’adolescence et de son
investissement par les industries de loisirs. 

C’est une culture de la consommation fondée sur la stylisation
de l’apparence et des goûts, une consommation par laquelle s’ex-
prime moins un souci d’avoir qu’un souci d’être et où se manifeste
l’importance de la présentation de soi. C’est une consommation prag-
matique et cynique à l’égard des entreprises et du marketing,
marquée par la maîtrise de la relation marchande, une grande capa-
cité de décodage, une affirmation de la liberté du consommateur, une
recherche de la mise en concurrence des produits et une recherche
des « bons plans » qui compensent le faible pouvoir d’achat. 

Les adolescents ont un style à eux qu’ils partagent avec leurs
amis et qui les différencient des autres. Pour être soi, il faut être
comme les siens. Les industries musicales et vestimentaires permettent
de cultiver un style particulier : le rap, le R’n B, le punck-rock, le
reggae, les pantalons baggy, les baskets de marque, les cheveux
longs ou rasés, etc. Cette culture de l’apparence, mimétique et obli-
gée, rassemble autour de normes communes. 

Mais c’est une culture qui divise aussi. Dans une enquête
récente, les jeunes interrogés déclarent plus souvent que les adultes
avoir été victimes de différentes formes d’ostracisme mais ils se plai-
gnent avant tout de moqueries ou d’insultes, que celle-ci portent sur
l’apparence, le corps ou la façon de s’habiller. Et il faut noter qu’il y
a un renforcement de l’identité sexuée à l’adolescence, la sexualisa-
tion plus marquée de l’apparence ne s’accompagnant pas de rela-
tions plus fluides entre les sexes.

C’est une culture de la communication fondée sur l’accès instan-
tané à l’information. Les jeunes ont un besoin d’information rapide et
savent comment l’obtenir. Ouverts aux nouvelles technologies, à la
multiplication et à la globalisation des sources, ils sont connectés,
impatients, mobiles et adaptables. C’est une communication libre : on

16

RÉFLEXIONS



peut se connecter et se déconnecter. Mais la pluralité des sources de
sens et d’information entraîne aussi un certain évitement de la
confrontation et de la délibération au profit de l’affirmation d’un sens
personnel et de sa communication aux pairs. 

Les nouveaux moyens de communication permettent de poursui-
vre la sociabilité hors de la coprésence physique et sans que les parents
le sachent et puissent le contrôler. Cette nouvelle autonomie passe par
l’adoption de conventions linguistiques éloignées de la langue imposée
à l’école, la parole devenant plus expressive et vivante. 

C’est une culture de la communalisation. Avoir beaucoup
d’amis est une source de prestige. On peut maintenir en pensée la
présence des pairs dans le répertoire du téléphone ou par l’intermé-
diaire de Facebook. Et cette culture relationnelle est une culture de
l’être plutôt que du faire, ce qui est un renversement notable par
rapport aux années 60 ou 70. Les heures passées sur MSN montrent
bien que c’est la relation elle-même qui est le centre de l’activité et
non plus l’inverse. L’échange est à la fois le moyen et le but, il ne vise
qu’à s’entretenir lui-même. Cette communication de soi s’accompa-
gne d’une recherche des pairs semblables. C’est une communication
apaisée du même au même où l’on va rechercher la mise en commun
des informations et des ressources de telle sorte que le repli sur sa
petite communauté de pairs n’est pas contradictoire avec l’ouverture
à une information globalisée et pluralisée. Le souci du bien-être indi-
viduel va avec la recherche de convivialité, de partage, de lien social
et de respect mutuel. On est donc en présence d’un grand investisse-
ment dans la relation interpersonnelle, forme de sociabilité et de
socialisation horizontales, où s’éprouvent la force des réseaux et des
relations entre pairs et la vitalité d’un mode collaboratif fondé sur une
éthique relationnelle dans laquelle priment la sincérité, la réciprocité
et la reconnaissance. 

C’est une culture qui n’est plus contestataire mais qui échappe
aux dictées des adultes. La montée d’une socialisation horizontale
diminue le rôle de la famille et de l’école dans la transmission des
valeurs légitimes et des normes culturelles. La culture juvénile des
années 70 était une culture de l’irresponsabilité et du contre-pied et
elle était initiée par les classes moyennes supérieures. Aujourd’hui,

17

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



elle vient plutôt du bas que du haut de la société et elle n’est nulle-
ment contestataire : elle s’alimente plutôt aux sources industrielles et
commerciales qui se déploient dans les produits musicaux, visuels et
vestimentaires. 

La culture des âges réunit et divise. Elle réunit les jeunes entre
eux mais aussi introduit des distinctions entre sous-cultures, tribus
fondées sur le goût plus que sur l’appartenance de classe comme
autrefois. Elle se distingue des adultes sur le legs culturel mais elle
partage un certain nombre de valeurs avec eux : la tolérance et l’in-
dividualisme. Il faut donc noter que le seul vrai point commun entre
la culture des jeunes et celle des adultes est un point qui maintient
paradoxalement la distance : l’égale conviction que chacun a le droit
de choisir ses propres valeurs. Il ne faut toutefois pas confondre le
processus d’individualisation et la montée de l’individualisme.

Individualisme ou individualisation

D’une logique d’appartenance à une logique d’identité

Les valeurs des Européens se structurent autour de deux axes
majeurs : un premier axe oppose la tradition à l’autonomie et le
second la participation sociale aux valeurs individualistes et privées.
Or les jeunes Français sont, de tous les Européens, les plus proches
du pôle autonomie et du pôle individu. Une structuration aussi fran-
che des systèmes d’attitudes ne peut qu’entamer la légitimé des insti-
tutions socialisatrices qui se présentent comme porteuses de valeurs et
de vérités objectives et immuables car la valeur des traditions et la
légitimité des institutions ne tiennent plus qu’à l’intérêt qu’elles
peuvent présenter pour les individus. Perçues non comme des sources
d’obligations mais comme des stocks de significations à la disposition
des individus pour construire leur identité, les traditions et les institu-
tions ne se présentent plus comme des système d’emprise, et l’on ne
peut même plus parler de dissidence, car tous ces utilisateurs sont
sortis d’une logique d’appartenance et se sont dépris de tout souci de
conformité dogmatique. C’est cette fameuse « exténuation de l’héré-

18

RÉFLEXIONS



sie » que l’on donne souvent pour caractéristique de la modernité
religieuse tardive.  

Cette donne anthropologique ne signifie pas que les sujets sont
des petites monades sans lien ni communication avec les autres et sans
aucun souci de cohérence, et elle n’implique pas que les institutions et
les traditions aient perdu toute pertinence. Elle entraîne seulement pour
les individus un nouveau mode de validation de leurs croyances et pour
les institutions une autre définition de leur vocation. Le passage de la
logique d’appartenance à la logique d’identité se traduit dans le fait
que les individus, marqués par une plus grande mobilité qu’autrefois,
en rapport avec des collectifs multiples et changeants, doivent sans
cesse construire leur vie dans un souci de cohérence personnelle et non
pas de conformité avec des rôles prescrits et transmis par les institutions.
Il se traduit aussi dans le fait que ces institutions ne sont plus appréciées
à l’aune de leur autorité dans le maintien des vérités objectives mais de
leur utilité dans la construction des authenticités subjectives. 

Si l’on doit donc distinguer individualisme et individualisation,
c’est pour indiquer que cette nouvelle donne n’est pas le signe d’un
triomphe du solipsisme et de l’indifférence à tout ce qui n’est pas soi,
mais plutôt d’un souci de ne pas être assigné à une place, et d’accep-
ter a priori la légitimité de tout choix de vie à condition qu’il soit choisi. 

L’aléthique et l’éthique dans la logique d’identité

C’est évidemment à propos de la morale et de la vérité que les
implications de ce passage sont les plus sensibles. 

Les enquêtes sociologiques nous apprennent que, pour l’écra-
sante majorité de nos semblables et en particulier pour les moins de
30 ans, non seulement en France mais en Europe, la morale n’est pas
une affaire de principes mais de circonstances. Ce caractère contex-
tualiste et localiste de la morale est une des manifestations du carac-
tère fondamentalement subjectiviste de notre culture qui implique que
la valeur d’une option comportementale vient d’abord du fait qu’elle
a été choisie librement, de telle sorte que le sujet peut s’y reconnaître. 

75 % des Européens sont d’accord avec la proposition : « C’est
à chacun de déterminer sa religion indépendamment des Églises. »
Dans les grandes décisions de leur vie, seuls 1 % de nos contempo-

19

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



rains font confiance d’abord à leur Église. Et cet univers subjectiviste
est aussi relativiste. Seuls 2 % des catholiques de 18-24 ans pensent
que la vérité se trouve dans une seule religion. Le relativisme ne doit
pas être conçu comme une négligence de la vérité, il n’est pas un
nihilisme. Il est simplement lié au subjectivisme, signifiant que toute
vérité est relative à celui qui en fait l’expérience. Ce qui ne veut pas
dire qu’elle n’a pas de valeur, mais que la valeur lui est donnée par
l’épreuve et non par l’autorité.

Si l’on prend au sérieux cette donne subjectiviste et relativiste, il
est nécessaire de quitter un certain univers traditionnel qui est natu-
rellement le nôtre et dans lequel la vérité est quelque chose d’objectif
et d’extérieur auquel on adhère, alors que la philosophie naturelle de
notre époque est le pragmatisme où la vérité est plutôt ce qui a réussi
à se faire valoir dans notre horizon. Autrement dit, c’est à ses consé-
quences que l’on reconnaît une valeur de vérité et non à l’autorité de
celui qui l’a proclamée. Cette conception pragmatiste, utilitaire,
conséquentialiste des propositions de sens ne rend évidemment pas
obsolète la croyance religieuse, mais elle en renverse le mode de vali-
dation : c’est en accomplissant des actes inspirés par sa croyance que
le croyant va la rendre vraie, c’est-à-dire féconde pour lui. 

Le conséquentialisme engage à des actes et le relativisme
engage à des relations et c’est par là que l’identité, si elle apparaît
singulière, n’est pourtant pas privée. Il ne faut pas moins aujourd’hui
qu’hier une validation du croire personnel car on ne peut croire tout
seul, mais cette validation va être recherchée moins dans l’autorité, la
tradition ou l’institution que dans l’expérience et son partage avec
des autrui significatifs. Une validation mutuelle et affinitaire qui va
conduire à rechercher auprès des autres que l’on estime semblables
ou proches la confirmation de ce que l’on croit. La quête du répon-
dant dont parle Michel de Certeau est toujours au fondement de toute
validation du croire. Il faut un autre témoin qui va recevoir pour vrai
ce que l’on tient pour vrai, mais ce témoin va être choisi comme est
choisi le sens, par rapport à soi, dans une proximité à soi. 

La limite toutefois de cette distinction entre individualisation et
individualisme tient à ce que la validation du croire et du vivre réside
dans l’exaltation des groupes affinitaires et des cercles intimes. Le
processus d’individualisation ainsi n’est pas que moral, il est aussi
social, conduisant à la constitution de micro-sociétés relativement

20

RÉFLEXIONS



hermétiques à la société globale. Car ici la tolérance qui est générale
et le relativisme relationniste qui l’accompagne induisent une certaine
indifférence à l’égard de ceux qui ne partagent pas le même point de
vue et qui restent étrangers au cercle de l’intime et du même. La régu-
lation interne des relations privées fondée sur les valeurs d’authenti-
cité et de confiance mutuelle prend le pas sur la régulation externe
par la société globale et on peut penser que l’aboutissement de ce
processus est la sur-intimisation des rapports privés et l’instrumentali-
sation des rapports publics.

Implications pastorales et ecclésiologiques

Les enquêtes sociologiques nous confirment que le rapport au
religieux s’arrime sur l’anthropologie que l’on vient de dessiner et que
ce nouveau rapport est particulièrement manifeste chez les jeunes. 

On assiste à un déclin de l’appartenance. En 1971, 87 % des
18-24 ans déclaraient appartenir au catholicisme, ils sont 31 %
aujourd’hui. Et 20 % seulement des jeunes catholiques de 11-15 ans
estiment qu’être catholique c’est appartenir à une communauté. 

On assiste à un déclin de la pratique : 25 % des 18-24 ans
étaient pratiquants réguliers en 1971, ils sont 8 % aujourd’hui (4 %
de pratiquants hebdomadaires).

On assiste à un déclin de la confiance globale dans l’Église :
42 % en 1980, 30 % aujourd’hui. C’est en particulier la confiance
dans son magistère sur les questions de morale sexuelle qui s’effrite :
aujourd’hui 75 % à 85 % des catholiques de moins de 30 ans esti-
ment que l’Église devrait réviser ses positions sur l’avortement, la
contraception, le divorce ou l’homosexualité.

On assiste parallèlement à une montée d’une conception subjec-
tiviste et utilitaire du religieux. Autour de 60 % des jeunes catholiques
de 11-15 ans estiment que la religion est un choix personnel et non
un héritage, qu’elle est liberté et non contraintes, qu’elle se vit
d’abord de manière intime et qu’elle est une aide dans la vie de tous
les jours. Mais il faut nuancer ce diagnostic. 

Tout d’abord, les croyances désinstitutionnalisées et dérégulées ne
diminuent pas et on constate même que la croyance dans une vie après

21

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



la mort augmente régulièrement chez les jeunes (passant de 36 % en
1981 à 48 % aujourd’hui) alors qu’elle diminue chez les plus vieux. 

Surtout, le sentiment que la religion est importante dans la vie
ne diminue pas sur la longue période. Et plus encore, l’opinion selon
laquelle l’Église catholique répond aux besoins spirituels des individus
ne cesse de croître, passant de 42 % en 1981 à 63 % aujourd’hui
chez les 18-24 ans. Cela signifie très clairement que, conformément
aux théories de la sécularisation qui insistent sur la spécialisation des
institutions et notamment sur la perte de légitimité des Églises dans
leur prétention à dire le tout de la vie collective et individuelle, c’est la
vocation intégraliste de l’institution religieuse qui est répudiée. L’Église
est perçue comme une institution spécialisée dans la satisfaction des
besoins spirituels des individus et, à ce titre sa légitimité, loin de dimi-
nuer, augmente sur les trente dernières années. 

Enfin, la privatisation du religieux ne semble pas impliquer une
remise en cause de son influence souhaitable dans la société. On
constate en effet que les jeunes sont plus nombreux que les plus âgés
à souhaiter que le catholicisme ait une plus grande influence dans la
société, notamment à propos de la culture et de la solidarité. En
revanche, en ce qui concerne l’éthique et la vie de famille, ils sont
moins nombreux que les plus âgés à formuler le même souhait. On
voit donc que ces données d’enquêtes confirment le tableau dressé
précédemment : l’intérêt religieux ne diminue pas mais il est de plus
en plus désinstitutionnalisé, défait de ses implications normatives,
arrimé à une logique d’identité et non plus d’appartenance. 

Si l’on accepte de prendre au sérieux ces indications sur la
situation culturelle d’aujourd’hui, on peut insister sur quelques-unes
des implications qu’elle emporte dans la définition d’une pastorale
des jeunes.

Tout d’abord, comme l’a rappelé la Lettre aux catholiques de
France, il faut partir du donné. La culture anthropologique de notre
temps, et des jeunes en particulier, est celle que l’on vient de décrire…
Il est inutile de la condamner ou de la répudier a priori. C’est celle-ci
et pas une autre qui est la culture commune de nos contemporains.
Même si, bien sûr, on peut toujours trouver des petites groupes ou des
individus qui échappent ou résistent à cette culture.

22

RÉFLEXIONS



Ensuite il faut partir de la conviction, c’est une conviction mais
elle semble nécessaire à toute entrée dans une démarche pastorale,
que cette société n’est pas plus fermée à la question de Dieu, au souci
éthique, à la recherche du vrai du bon et du juste que les précédentes. 

Si l’on part du postulat que la seule forme légitime de la
présence de l’Église dans la société est la présence triomphante d’une
Église de chrétienté et une logique d’appartenance alors, évidem-
ment, cette société apparaîtra comme définitivement fermée à cette
présence. 

Si l’on estime qu’il n’y a aucune raison que notre société soit
plus que d’autres fermées à la réception de l’Évangile, il faut partir
alors des germes de vie et des semences de Verbe que l’on peut y
déceler. Et il faut comprendre de quelle manière cette annonce peut
être faite dans le langage d’aujourd’hui, pour l’homme d’aujour-
d’hui, pour la jeunesse d’aujourd’hui et pas pour celle qu’on rêverait
à partir d’une vision ancienne des rapports entre Église et société.

Nous sommes confrontés à une crise de la transmission, de toute
transmission. À une socialisation davantage de type horizontal que
vertical. À une méfiance à l’égard de toute dictée institutionnelle et
autoritaire. Et aussi à une méfiance à l’égard des institutions elles-
mêmes, des autorités, des élites. Mais dans le même temps on perçoit
un goût pour l’intériorité, pour le prophétisme et pour la cohérence.

Nous sommes confrontés à une ignorance des grands récits
mais à une prolifération des petits récits subjectifs fondés sur l’expé-
rience et le témoignage. À un refus de tout ce qui peut apparaître
insignifiant pour l’utilité personnelle de l’individu. À une primauté de
l’intramondain, de l’ici et maintenant. À une société des engagements
contractuels, successifs, multiples. À une primauté du faire, de telle
manière que ce n’est pas toujours la foi qui conduit à l’engagement
mais l’engagement qui conduit à la foi. À une crise non pas de l’en-
gagement mais de l’engagement définitif et intégral. À une crise non
pas du croire mais du croire ensemble. Et pourtant à une recherche
permanente de validation affinitaire et mutuel du croire. À une oppo-
sition au dogmatique et peut-être au théologique mais non au spiri-
tuel et à tout ce qui vient entretenir et nourrir la construction des sujets.
À une recherche de la singularité mais aussi du collectif, du lien.

23

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



Comment l’Église peut-elle être dans ces conditions signe,
moyen, lieu, lien ? Quelle est la sacramentalité qu’elle peut apporter
à cette culture ? Quelle est la contribution qu’elle peut apporter à la
construction des individus et à la constitution du lien social ? Quelle
nouvelle de salut peut-elle apporter qui soit en connivence avec les
attentes de cette culture ?

On peut, à partir des constats précédents, déceler quelques
intuitions pastorales qui soient en connivence et non en opposition
avec eux. Toute pastorale commence par la reconnaissance de la
valeur de ceux auxquels elle s’adresse et des valeurs auxquelles ils
sont attachés. Par la reconnaissance des voies par lesquelles ils cher-
chent à se construire et à construire leur monde : pour les jeunes
d’aujourd’hui, on peut énumérer la relation, la communication, la
singularité, la consommation libre plutôt que la production obligée,
la mobilité plutôt que l’inscription définitive. À quelles formes d’évan-
gélisation peuvent correspondre ces traits culturels ?

Annoncer l’Évangile aujourd’hui aux jeunes, 
c’est d’abord honorer leur soif de liberté

Ce qui implique de ne pas dévaloriser systématiquement les
formes de famille dans lesquelles ils vivent et qui ne correspondent
sans doute pas aux enseignements magistériels. De ne pas condam-
ner a priori les formes que prennent leurs relations affectives et
sexuelles qui ne sont pas marquées par l’engagement à long terme
mais par la relation contractuelle révisable et appréciable à l’aune de
leur subjectivité.

Ce qui implique de ne pas dévaloriser leur rapport subjectif et
utilitaire aux sources religieuses. Si l’Église est perçue comme une
institution hostile à l’autonomie personnelle, édictant des règles et des
préceptes au lieu d’apparaître comme une source de guidance spiri-
tuelle et de construction de soi, à l’écoute de la recherche de chacun
dans sa voie propre et à partir de son histoire propre, elle n’entrera
pas en contact avec la plupart de ces jeunes.

Ce qui implique de les considérer comme des partenaires et non
comme des élèves ou des cires à modeler.

24

RÉFLEXIONS



Ce qui implique, une nouvelle fois, comme nous y invite la Lettre
aux catholiques de France que l’identité de l’Église elle-même soit
dépendante de ce qu’en disent et en attendent ceux qui s’adressent à
elles et que, comme le déclarait Claude Dagens, nous considérions que
les jeunes sont donnés à l’Église pour la remettre en état d’initiation.

Annoncer l’Évangile aux jeunes c’est ensuite honorer
leur soif d’authenticité plus que de vérité

Ce qui implique de reconnaître d’abord la valeur de l’authenti-
cité dans notre monde. L’authenticité c’est la signature subjectiviste de
la vérité, c’est le fait tout simple que, face à une pluralisation des véri-
tés, on ne peut jamais être sûr d’une vérité mais l’on peut tenter d’être
sincère et authentique. 

Ce qui implique de fonder l’annonce elle-même sur l’authenti-
cité et le témoignage des annonceurs plus que la splendeur objective
de la vérité proclamée. Si les jeunes manquent de confiance envers
toute proclamation de vérité absolue, ils sont aussi attentifs à tout
témoignage en première personne. La foi est une expérience et le
récit de chutes et de remises en selle, le récit d’un voyage et non la
description d’un port d’attache. Le témoignage implique, sur fond
d’authenticité, de faire droit au doute et à la pluralité des propositions
de vérité. Si l’on est attentif aux vérités avancées par les autres, on
peut les reconnaître et reconnaître par là ce qui est le plus important,
ceux qui les tiennent. On peut ajouter que croire en l’unité de la vérité
devrait engager à plus de confiance et d’humilité, de telle manière
que l’on puisse envisager avec empathie les propositions de sens qui
semblent d’abord étrangères aux siennes. 

Annoncer l’Évangile aux jeunes c’est enfin honorer leur
soif de spiritualité anthropocentrique

Ce qui n’empêche pas de leur faire découvrir leur identité d’en-
fants de Dieu et leur ouverture à la transcendance. Mais d’abord
penser que la quête spirituelle des jeunes est toujours une quête de
vivre, ici et maintenant. 

25

QUELQUES RÉFLEXIONS SOCIOLOGIQUES POUR UNE PASTORALE DES JEUNES



Ce qui implique d’insister sur la mission existentielle de l’Église
avant de passer à sa mission kérygmatique. De donner à voir que
c’est ce monde-ci qui est l’objet des soins du christianisme.

Ce qui implique, comme nous y invite cette pastorale d’engen-
drement dessinée par Philippe Bacq et Christophe Théobald, d’être
attentifs à ne pas chercher par l’évangélisation seulement à faire des
disciples. Il y a les disciples, ceux auxquels le Christ a dit : « Suis-
moi. » Il y a aussi ceux que le Christ a renvoyés chez eux en leur
disant : « Va, ta foi t’a sauvé. » Il n’est pas question ici d’apparte-
nance à l’Église, il est seulement question d’accès au salut, de cons-
truction de l’être. Il ne s’agit plus d’abord de transmettre mais d’ac-
cueillir et de recueillir. D’authentifier, en le recevant, le devenir sujet
des jeunes, de reconnaître que ce qui en eux est de l’ordre de la vie
et en vue du Royaume. Et cette reconnaissance implique de ne rien
savoir d’eux et de n’avoir aucun projet pour eux. De sortir du schéma
évangélisateur/évangélisé pour s’ouvrir à cette conviction que l’Évan-
gile se lit entre eux, lorsqu’ils se parlent et se reconnaissent. 

Ce qui implique de leur donner à voir non pas un chemin d’as-
similation et d’intégration en vue d’une appartenance mais un
chemin d’initiation à leur propre vie, à travers leurs expériences de la
liberté, de la beauté, de l’amour et de la souffrance.

Car percevoir dans les convictions et les attentes des jeunes des
signes de la vocation même de l’Église, de l’identité même de l’Église,
c’est reconnaître que le tenir et le recevoir pour vrai est un échange
à double sens qui concerne l’Église autant que les jeunes qui s’adres-
sent à elle ou avec lesquels elle est en contact. n

26

RÉFLEXIONS



Jean-Marc Aveline
vicaire général du diocèse de Marseille, 

directeur de l’Institut catholique de la Méditerranée,
consulteur au Conseil pontifical pour le dialogue interreligieux

Je voudrais tout d’abord remercier les organisateurs de ces
Assises, notamment Nathalie Becquart, pour leur invitation et pour
leur confiance. Pour répondre à l’invitation qui m’a été faite, j’ai
préparé une contribution sous la forme d’une triple invitation :
d’abord, une invitation à prendre au sérieux les mutations du rapport
au religieux dans la société où évolue la génération des jeunes d’au-
jourd’hui ; ensuite, une invitation à prendre du recul, parce que cette
responsabilité peut être écrasante si nous ne la situons pas sur l’hori-
zon d’une longue histoire des figures de la mission à travers les
siècles ; enfin, je déploierai en conclusion une invitation à prendre
position, parce que la suite du Christ est plus que jamais un choix qui
implique que l’on se détermine dans les débats d’aujourd’hui, que ce
soit sous le mode d’une certaine résistance aux idées dominantes,
résistance qui nous rend parfois très proches de certaines intuitions
ou aspirations de cette génération, ou que ce soit sous le mode d’une
proposition renouvelée de la foi chrétienne, parce que celle-ci offre
quelque chose d’unique qu’il faut oser présenter comme tel.

Les mutations du rapport au religieux

Pour faire bref, je distinguerai trois moments. Il y a d’abord eu,
dès la fin du XIXe siècle avec le développement scientifique de l’histoire

27

Propositions théologiques 
et pastorales

RÉFLEXIONS

     



des religions et l’émergence des diverses sciences des religions, un
mouvement de relativisation de la prétention du christianisme (comme
de toute religion) à être « la religion absolue ». Il faut ensuite tenir
compte de la vague grandissante de la sécularisation, avec sa remise
en question du religieux et sa tendance, accentuée par un certain
laïcisme, à le confiner dans la sphère privée. Enfin, il importe de
noter, depuis le début du XXIe siècle, un nouvel intérêt pour les reli-
gions, non seulement à cause des fondamentalismes religieux alimen-
tant le terrorisme, mais aussi parce qu’il paraît philosophiquement
indiqué, pour tenter de dissiper les ombres de nihilisme qui planent
sur notre société, de rechercher une traduction en langage séculier
des ressources anthropologiques dont sont porteuses les sagesses reli-
gieuses de l’humanité.

Relativisation

En Occident, la première remise en question de la prétention de
toute religion, et notamment du christianisme, à l’absoluité ou à l’uni-
versalité, remonte à la fin du XIXe siècle, avec le déploiement scienti-
fique de l’histoire des religions. On doit au théologien protestant alle-
mand Ernst Troeltsch (1865-1923) d’avoir le premier tenté de relever
théologiquement ce défi. Lors d’une conférence prononcée en octobre
1901 sous le titre « L’absoluité du christianisme et l’histoire de la reli-
gion », Troeltsch avait dénoncé l’insuffisance de l’apologétique clas-
sique et fait valoir la nécessité de considérer le phénomène historico-
social chrétien sur l’horizon général de l’histoire des religions 1. Pas
plus que toute autre religion historique, le christianisme, estimait
Troeltsch, ne doit se prétendre « religion absolue ». La validité (et non
plus l’absoluité) de son message et de son effectivité dans la vie des
personnes et des sociétés ne peut qu’être éventuellement reconnue
historiquement a posteriori, par une étude comparée des religions, et
non plus décrétée dogmatiquement a priori comme l’a trop long-
temps fait une mauvaise apologétique : « Seul celui qui traverse rapi-
dement l’histoire des religions simplement du point de vue de l’apo-
logétique, comme un chasseur à l’affût des évidences de l’infériorité
des religions autres que le christianisme, seul celui-là peut rentrer
chez lui après ces expéditions, avec son supranaturalisme intact. 2 »

28

RÉFLEXIONS



Aujourd’hui, ce n’est plus seulement l’histoire des religions qui
interroge aux yeux des jeunes la prétention du christianisme à l’uni-
versalité mais c’est aussi l’expérience concrète du brassage des popu-
lations, de leurs cultures et de leurs religions. La génération d’aujour-
d’hui a la possibilité de tout comparer afin de trouver le meilleur plan,
le meilleur prix, le meilleur « trip »… Elle compare aussi les religions
beaucoup plus facilement que le faisaient nos anciens ! En soi, ce
n’est pas une mauvaise chose, car cela permet de reconnaître la trace
que prend le désir de Dieu dans des cultures très différentes. Mais
pour pouvoir la lire ainsi, il faut être aidé ! Plus le champ des possi-
bles s’ouvre largement, plus il importe d’être soi-même ancré quelque
part. Et il faut bien reconnaître que les questions qui se posent alors
au croyant ne sont pas faciles. Sans doute d’ailleurs, si l’on interro-
geait des personnes à la sortie de la messe, toutes générations
confondues, pour savoir si d’après elles le christianisme doit avoir
une portée universelle ou bien s’il doit accepter de n’être que la reli-
gion de la culture occidentale, plus ou moins bien exportée par des
colonisations successives, je crains fort que beaucoup choisissent
spontanément le deuxième terme de l’alternative !

Les problèmes que Troeltsch tenta de résoudre sont donc encore
d’actualité. Même si la solution qu’il essaya d’élaborer reste grande-
ment discutable, on doit lui reconnaître d’avoir eu le courage d’af-
fronter l’épreuve de la relativité 3. Et surtout, on doit essayer de répon-
dre à notre tour : comment rendre compte du fait que nous confessons
que Jésus est le Sauveur du monde, et non pas seulement des chré-
tiens ? Comment peut-on le confesser comme « unique médiateur du
salut » (1 Tm 2, 5) sans que cela ne disqualifie l’effort religieux des
hommes de toutes cultures puisque nous confessons aussi que « Dieu
veut que tous les hommes soient sauvés et parviennent à la connais-
sance de la vérité » (1 Tm 2, 4) ? Peut-être nous faudra-t-il méditer cette
remarque qui avait tant fait réfléchir Henri de Lubac, à savoir que la
jeune Église, alors même qu’elle était réduite à une poignée de familles
disséminées dans quelques villes et bourgades de la Méditerranée
orientale, avait une conscience aigüe du fait que le message dont elle
était porteuse concernait le salut du genre humain tout entier et devait
donc être annoncé à tous les peuples. De Lubac en déduisait, et cela
pourrait être utile dans nos réflexions d’aujourd’hui, que la catholicité
n’est pas proportionnelle à l’étendue de la surface sociale de l’Église4.

29

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



Elle coïncide plutôt avec le désir que le message évangélique soit
annoncé et reçu dans toutes les cultures, selon un processus qui trans-
forme tout autant celui qui l’annonce que celui qui le reçoit.

Sécularisation

Dans l’« Avant-propos » du grand dossier de Recherches de
science religieuse publié en 1975 et intitulé « Religions à l’épreuve de
la modernité », Joseph Moingt estimait que l’une des conséquences du
processus croissant de sécularisation est que « toutes les religions
vivantes sont tôt ou tard confrontées aux mêmes problèmes et aux
mêmes difficultés ; et c’est peut-être ce point commun qui les provoque
le plus et les provoquera de plus en plus à se rencontrer 5. » Il énumé-
rait alors les éléments fondamentaux de cette épreuve que la moder-
nité, avec son lot d’évolution économique, de sécularisation croissante
et d’urbanisation accélérée, conduit chaque religion à traverser : « Les
croyants sont arrachés au terreau nourricier de la foi, les groupes reli-
gieux se marginalisent. Des idées se répandent, des cultures se déve-
loppent à l’écart et souvent à l’encontre des doctrines et des coutumes
religieuses ; les fidèles sont conviés de tous côtés à s’affranchir des
autorités religieuses ; dans un monde dominé par l’observation scien-
tifique et la technologie utilitaire la foi tourne à l’ésotérisme. Toutes les
religions se trouvent ainsi soumises à la même épreuve de la moder-
nité, comme au feu d’un même creuset qui semble les fondre dans une
même figure de la conscience humaine en quête d’un Absolu – peut-
être dans une même “trace de Dieu” ? Comment chacune d’elles
ressent-elle et supporte-t-elle cette épreuve, avec quels succès et quel-
les vicissitudes ? Telle est la question qui s’est imposée à nous, en défi-
nitive, comme l’actualité dominante du fait religieux mondial 6. »

Ce diagnostic reste pour une bonne part d’actualité. Des études
plus récentes montrent que les sociétés maghrébines et plus largement
celles du monde arabe sont aujourd’hui affectées elles aussi par la
sécularisation7. Celle-ci constitue certes pour les religions une épreuve,
mais elle peut également être considérée comme un creuset à la faveur
duquel les messages sont épurés et les intutitions fondamentales appa-
raissent avec plus de netteté. Si la sécularisation nous fait vivre une
certaine précarité, elle peut être l’occasion de recentrer notre message

30

RÉFLEXIONS



sur l’essentiel. Je suis persuadé que les jeunes d’aujourd’hui attendent
des religions non pas des paroles creuses ou « politiquement correc-
tes », mais qu’elles leur montrent le chemin de la vraie vie, celui du
respect de l’autre et du désir de paix, celui du combat contre l’injus-
tice et la pauvreté, celui de l’interpellation prophétique et de la défense
du plus faible, celui du pardon et de la réconciliation, celui de la joie
de croire qui donne tant de goût à la vie…

Traduction

Notre enquête sur les mutations du rapport au religieux doit
encore intégrer un troisième facteur, celui du nouvel intérêt que
portent depuis quelques années des philosophes et des sociologues à
la dimension religieuse de l’humain et donc aux ressources anthro-
pologiques dont sont porteuses les religions 8. En effet, alors que
pendant longtemps la pensée occidentale s’originant dans les
Lumières avait pu considérer que l’évolution irréversible de la raison
devait signer l’arrêt, à plus ou moins long terme, de l’influence et
même de l’existence des religions, l’on s’interroge désormais, non
plus sur le démenti qu’aurait pu infliger à ce diagnostic ce que l’on a
pendant un temps appelé le « retour du religieux », retour dont on
s’aperçoit aujourd’hui qu’il n’était qu’une écume trompeuse alors que
progressait inexorablement la lame de fond de la sécularisation, mais
bien plutôt sur la meilleure façon de récupérer, sous la coque parfois
craquelante des religions, les indices d’une composante anthropolo-
gique indispensable à l’être humain, et qu’il paraît désormais urgent
de traduire en langage séculier, si l’on veut éviter que la mise à l’écart
des religions ne se solde par une redoutable déshumanisation.

C’est l’argument du philosophe et sociologue allemand Jürgen
Habermas dans l’imposant prologue de l’ouvrage récent intitulé Entre
naturalisme et religion. Les défis de la démocratie, ouvrage consacré
à une relecture suggestive de la philosophie kantienne de la religion
appliquée aux évolutions de la dimension religieuse dans les sociétés
occidentales 9. Habermas commence par remarquer que « le fonda-
mentalisme religieux que l’on peut observer aujourd’hui et pas seule-
ment à l’extérieur du christianisme, redonne à la critique de la reli-
gion une triste actualité 10. » Toutefois, il estime que le problème n’est

31

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



plus seulement de lutter contre l’obscurantisme religieux, car de son
côté, la raison moderne, délivrée de la tutelle de la religion, s’est elle
aussi révélée vulnérable à de multiples pathologies et tend à « sortir
des rails 11 ». Autant il importe de dénoncer les pathologies de la reli-
gion, autant il est nécessaire de ne pas occulter les pathologies dont
peut aussi souffrir une raison qui s’est crue toute-puissante alors
qu’elle était en train de s’atrophier elle-même en simple rationalité
instrumentale. On sait combien l’œuvre d’Habermas a tenté de
redonner sa place à l’autre poumon de la raison qu’est la rationalité
communicationnelle, lointaine héritière de l’agir rituel 12. On sait aussi
comment, en dialogue avec Joseph Ratzinger, il avait déjà essayé en
2004 d’engager la philosophie contemporaine à ne pas négliger
l’apport des religions dans la généalogie de la raison 13.

Cette nouvelle attitude rejoint en profondeur, me semble-t-il, la
quête religieuse de la génération d’aujourd’hui. On cherche plus que
jamais des raisons de vivre, tant est lourde et opaque l’ombre du nihi-
lisme qui plane sur les sociétés occidentales. Certains ne trouveront
pas d’autre moyen qu’un vague ésotérisme pour mettre un peu de
soleil dans leur quotidien. D’autres partiront dans une fuite en avant,
mêlant le virtuel au réel jusqu’à s’y perdre soi-même. D’autres encore
tenteront de réagir, s’accrochant aux mouvements alternatifs et alter-
mondialistes, faisant parfois de l’écologie et de la défense de la
planète une « quasi-religion séculière », selon la formule qu’employait
autrefois Paul Tillich 14. Pendant ce temps, le nihilisme prend nom d’eu-
génisme, de naturalisme, de libéralisme effréné, et accentue encore
davantage les inégalités économiques et les fractures sociales. D’où la
nouvelle question qui vient sous la plume de quelques philosophes
engagés et qu’Habermas exprime ainsi : comment est-il possible « de
s’approprier l’héritage sémantique des traditions religieuses sans effa-
cer la frontière qui sépare les univers de la foi et du savoir 15 » ? Que
faut-il faire pour traduire en langage séculier le contenu de sagesse
qui gît dans les religions et dont le monde actuel a tant besoin ?

Qu’elle le sache ou non, la génération des jeunes d’aujourd’hui
est habitée par ces questions. Victime d’une crise de la transmission
dont elle ne porte pas la responsabilité mais dont elle paie lourde-
ment le prix, elle cherche vers qui se tourner pour recevoir les ressour-
ces élémentaires dont on a besoin pour s’orienter dans la vie. Dès lors
que la philosophie, chez Habermas et bien d’autres auteurs (je pense

32

RÉFLEXIONS



à Marcel Gauchet ou Luc Ferry), en vient à entreprendre une appro-
priation critique du contenu religieux, il importe que la théologie
chrétienne, en débat avec elle, s’efforce de contribuer à ce travail de
traduction tout en faisant valoir l’originalité et la pertinence de sa
propre herméneutique confessante de la signification anthropolo-
gique de la démarche religieuse. C’est à nous qu’il revient d’expli-
quer à une génération à qui cela n’a pas été transmis, quel est l’art
de vivre que nous apprend l’Évangile. Au fond, c’est cela qui consti-
tue l’essentiel de ce qu’on appelle la « nouvelle évangélisation ».
Dans une conférence donnée lors du Jubilé des catéchistes en 2000,
le cardinal Ratzinger disait : « La vie humaine ne se réalise pas d’elle-
même. Notre vie est une question ouverte, un projet incomplet qu’il
reste à achever et à réaliser. La question fondamentale de tout homme
est : comment devient-on un homme ? Comment apprend-on l’art de
vivre ? Quel est le chemin du bonheur ? Évangéliser signifie : montrer
ce chemin, apprendre l’art de vivre. […] La pauvreté la plus
profonde, c’est l’incapacité d’éprouver de la joie, le dégoût de la vie
considérée comme absurde et contradictoire. Cette pauvreté est
aujourd’hui très répandue, sous diverses formes, tant dans les socié-
tés matériellement riches que dans les pays pauvres. […] C’est pour-
quoi nous avons besoin d’une nouvelle évangélisation ; si l’art de
vivre demeure inconnu, tout le reste ne fonctionne plus. Mais cet art
n’est pas un objet de la science, cet art ne peut être communiqué que
par celui qui a la vie, celui qui est l’Évangile en personne 16. »

Il se pourrait bien, dès lors, que l’anthropologie devienne une
dimension capitale de nos démarches pastorales aujourd’hui. Que dit
de l’homme la façon dont nous croyons en Dieu ? Que dit de Dieu la
façon dont nous considérons l’homme ? Notre créativité pastorale
pourrait d’ailleurs trouver là un champ très important à explorer. À
Marseille, par exemple, nous avons décidé de proposer un accueil,
une fois par mois, des familles qui viennent d’avoir un enfant et qui
montent à Notre-Dame-de-la-Garde pour le présenter. C’est une
démarche toute simple qui permet de renouer avec une tradition
séculaire et qui facilite le chemin vers une éventuelle demande baptis-
male. Et l’on pourrait trouver bien d’autres exemples d’initiatives
pastorales qui tentent de tisser des liens nouveaux entre ce que vivent
concrètement les générations d’aujourd’hui et la longue Tradition
sacramentelle de l’Église.

33

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



Les figures de la mission à travers l’histoire

Nous ne sommes pas les premiers à nous soucier de l’annonce
de l’Évangile. Le recul de l’histoire peut nous aider à mieux saisir
l’originalité de notre situation et aussi nous permettre de puiser dans
cette longue Tradition de quoi répondre aux besoins et aux appels
d’aujourd’hui. On peut très schématiquement repérer, dans les vingt
siècles d’histoire du christianisme, quatre grandes étapes dans la
compréhension et le développement de l’agir missionnaire 17.

Le temps de la dilatation

Dans le corpus néo-testamentaire, on trouve des présentations
rédactionnelles diverses de l’envoi en mission et l’usage d’un vocabu-
laire varié pour l’exprimer, avec cependant deux accentuations parti-
culières, non exclusives l’une de l’autre : celle du corpus paulinien sur
la notion de proclamation ; celle du corpus johannique sur la notion
de témoignage. L’un souligne la nécessité foncière de l’annonce de la
Bonne Nouvelle (« Malheur à moi si je n’annonce pas l’évangile », [1
Co 9, 16]) ; l’autre souligne l’envoi du Fils par le Père et de l’Esprit
par le Père et le Fils, et comprend cette « mission trinitaire » comme la
source et le fondement de l’envoi des disciples en mission (« En vérité,
en vérité je vous le dis, qui reçoit celui que j’envoie me reçoit et qui
me reçoit reçoit celui qui m’a envoyé » [Jn 13, 20] ; « Comme le Père
m’a envoyé, moi aussi je vous envoie » [Jn 20, 21]). 

Pendant les trois premiers siècles, l’essor des communautés
chrétiennes est rapide et les Pères de l’Église n’hésitent pas à tirer de
cette rapidité un argument apologétique. Je voudrais surtout souli-
gner, pour cette période, que le vocabulaire utilisé par les Pères n’est
pas tant celui de la mission, que celui de la diffusion, de la « dilata-
tion » : c’est en vivant sa foi que l’Église en témoigne et que viennent
peu à peu la rejoindre ceux qui la voient vivre. Et les persécutions qui
semblent la décimer sont pour elle une occasion supplémentaire de
témoignage. Souvent, l’Esprit adjoint de nouveaux croyants sur le lieu
même du martyre des chrétiens. Pas de « programme missionnaire »
ni de « méthode d’évangélisation » pour ces premières communau-

34

RÉFLEXIONS



tés : seule une vie qui se dilate à la faveur du travail de l’Esprit, fût-
ce dans le sang des martyrs, semence de croyants (cf. Tertullien).

Le temps de la chrétienté

Même si la « dilatation » des communautés chrétiennes avait
bénéficié, malgré les persécutions, des infrastructures politiques et
économiques de l’Empire romain, ce n’est qu’avec la conversion des
empereurs eux-mêmes, Constantin et surtout Théodose (379-395),
que la situation va peu à peu changer. L’expansion du christianisme
se confond, apparemment du moins, avec celle de la puissance poli-
tique. En Occident, l’effondrement de l’Empire sera progressivement
compensé par la naissance de la chrétienté. Mais celle-ci, organisa-
tion politique qui postule qu’en matière religieuse la collectivité est
engagée par son chef, n’est pas équivalente à une réelle évangélisa-
tion. Les campagnes, notamment, restent longtemps attachées aux
cultes traditionnels, paganus désignant tout autant le paysan que le
païen. Il faudra, outre les efforts de Martin de Tours (+ 397) et de
quelques autres, le travail laborieux et la présence charitable des
moines pour gagner les campagnes à l’Évangile.

La jonction qui s’établit, notamment avec l’Empire restauré par
Charlemagne (800), entre le politique et le religieux, aboutit à
confondre de façon ambiguë la mission de l’Église avec la défense et
l’expansion de la chrétienté. L’intégration à la Romania, à la culture
latine et aux lois impériales, devient en effet un objectif commun à
l’Empire et à l’Église. Le huitième canon de la « Capitulation des terri-
toires saxons » au temps de Charlemagne est on ne peut plus expli-
cite : « Quiconque n’étant pas baptisé se trouvera parmi les Saxons
et refusera, voulant rester païen, de se faire baptiser, qu’on le mette
à mort. » Cette confusion regrettable et redoutable se trouvera encore
renforcée lorsque les deux entités seront menacées par l’expansion
guerrière et fulgurante de l’islam (632 : mort du Prophète ; 732 :
Poitiers !). L’adversaire n’est plus désigné que comme un « infidèle »
et la guerre devient d’autant plus légitime qu’elle est fondée sur des
motifs religieux ! Dès lors, l’Occident chrétien développera des
Croisades (concile de Clermont en 1095) mêlant politique et religion,

35

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



épopée militaire et exaltation prosélyte, creusant de plus en plus la
distance entre chrétiens latins et chrétiens byzantins.

Pendant ce temps, ces chrétiens de l’Empire byzantin, protégés
par le code de Justinien (527-565) ont vécu tout autrement la ques-
tion de l’annonce de l’Évangile. Affaiblies par des querelles dogma-
tiques très dures qui furent la cause de nombreuses divisions, de
l’arianisme au monophysisme en passant par le nestorianisme, les
communautés chrétiennes ne semblent pas avoir déployé d’efforts
particuliers d’évangélisation avant l’envoi des frères thessaloniciens,
Cyrille-Constantin et Méthode auprès des Slaves de la Grande
Moravie (863). Mais au lieu de penser leur christianisation sur le
modèle d’une intégration linguistique et liturgique (comme c’était le
cas en Occident), on privilégia au contraire la langue slave des
nouveaux chrétiens et l’on favorisa la constitution d’Églises nationa-
les jouissant d’une relative autonomie par rapport au patriarcat de
Constantinople. Plus tard, le Grand Schisme de 1054 viendra accroî-
tre la distance entre l’Église romaine et les patriarcats orthodoxes.

Toutefois, alors même que la chrétienté se trouve en quelque sorte
« assiégée » par l’islam, on assiste, au XIIIe siècle, à un nouvel appro-
fondissement de la dynamique missionnaire. Après la naissance, avec
les Croisades, d’ordres religieux appropriés, ordres militaires et ordres
hospitaliers, voici que surgissent, avec saint François (1181-1226) et
saint Dominique (1170-1221), des ordres mendiants. Le sursaut évan-
gélique qu’ils vont entraîner transformera peu à peu la tentation de
repli sur soi en audace de témoignage, le désir de conquête en soif de
rencontre, au risque du martyre. En 1219, François rencontre le sultan
Malik-al-Kamil à Damiette au cours de la cinquième croisade et en
1250, le dominicain R. Martin fonde en Espagne une école de langues
orientales, au moment même où, sous l’impulsion de Raymond de
Penafort, les dominicains se lancent dans la traduction latine du Coran
et dans des controverses avec les musulmans. 

Il est également impressionnant de relire le travail des franciscains
(comme par exemple Raymond Lulle [1235-1316]) et des dominicains,
que ce soit en Méditerranée, aux prises avec l’islam, ou bien en Asie,
aux prises avec l’Empire mongol, qui en 1279, avec la chute de la
dynastie chinoise des Song, s’étend du Pacifique à la mer Noire. La
grande peste et l’effondrement de cet Empire mongol sous la poussée
de Tamerlan (1336-1405) anéantirent, au siècle suivant, cet élan. Mais

36

RÉFLEXIONS



le XIIIe siècle, siècle intermédiaire, a préparé une nouvelle étape dans
l’histoire de l’Église missionnaire : celle des missions proprement dites.

Le temps des missions lointaines

L’Europe, avec son foyer latin et son foyer byzantin, vécut avec
frayeur la chute de Constantinople en 1453. Seule la bataille de
Lépante en 1571 parviendra à la rassurer. Mais au même moment,
elle part à la conquête du monde, au-delà des mers. Portugais et
Espagnols créent des patronats en Afrique, en Amérique du Sud et en
Asie. Le traité de Tordesillas, le 7 juin 1494, fixe les limites de leurs
zones d’influence. Chargés par le Saint-Siège de la juridiction tempo-
relle et spirituelle de ces nouveaux territoires, les souverains portugais
et espagnols font appel aux ordres religieux, aux jésuites en particu-
lier (François-Xavier, Mattéo Ricci, Robert de Nobili, entre autres).

L’identification entre l’Église et l’autorité politique fut en bien des
points néfastes, légitimant tout autant des pratiques esclavagistes que
des exterminations culturelles. On sait qu’il y eut heureusement des
hommes pour lutter contre un tel système d’exploitation que caution-
nait une évangélisation forcée. Bartholomé de Las Casas et son aîné
Antonio Montesinos, puis Vitoria (1483-1546) marquent ce courant
de résistance et engagent, surtout avec ce dernier, un effort de
réflexion philosophico-juridique sur la façon d’annoncer l’Évangile.
S’inspirant de la réflexion de Thomas d’Aquin (1225-1274) sur la
valeur en elles-mêmes des réalités humaines, Vitoria en déduisit que
l’État comme tel ne saurait être sollicité pour la mission et que donc
ni l’infidélité ni les péchés des hommes ne pouvaient servir de
prétexte à une intervention armée du pouvoir politique.

Un peu plus d’un siècle plus tard, afin de soustraire les activités
missionnaires au pouvoir colonial, Grégoire XV fonda, le 6 janvier
1622, un nouveau dicastère chargé de la diffusion de la foi dans le
monde, la Propaganda Fide. Assez modeste au départ, ce nouvel
instrument, doté quelques années plus tard d’une imprimerie poly-
glotte et d’un collège de préparation des missionnaires, devait cepen-
dant ouvrir une nouvelle ère dans l’histoire des missions.

Les nombreuses congrégations missionnaires qui naquirent au
XIXe siècle s’inscrivent dans cette dynamique de missions vers les terres

37

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



lointaines, dynamique que renforcèrent les difficultés de l’Église en
Europe, du schisme de la Réforme à la Révolution française. Peu à
peu, de jeunes Églises naquirent, puis se développèrent par elles-
mêmes, accompagnant souvent les mouvements de décolonisation.
Dans le même temps, traversé par un profond processus de séculari-
sation, l’Occident prenait conscience du fait que la dimension
missionnaire de l’Église ne saurait être réduite au bon développement
des missions lointaines et que l’Église tout entière était en responsa-
bilité missionnaire, alors que l’on pouvait avoir tendance à faire des
missions l’affaire de spécialistes, appartenant à des ordres religieux
appropriés. C’est ce mouvement que va confirmer et considérable-
ment amplifier, en 1957, l’encyclique de Pie XII, Fidei donum, qui
constitue un appel à l’ensemble de l’Église pour qu’elle prenne ses
responsabilités dans la mission ad gentes.

Le temps du renouveau apostolique

L’encyclique Fidei donum fut publiée le jour de Pâques (21 avril)
1957, alors que Pie XII arrivait presque au terme d’un long pontificat
qui avait commencé à l’orée de la guerre en 1939 et devait s’ache-
ver l’année suivante en 1958. Dans cette encyclique, il lance un appel
vigoureux à l’ensemble de l’Église afin que tous participent à l’effort
missionnaire. La grande nouveauté de l’encyclique, celle par laquelle
elle annonce et prépare la réflexion de Vatican II est bien là : faire
prendre conscience à toute l’Église qu’elle est missionnaire, que c’est
là son identité la plus profonde, comme le dira plus tard Paul VI dans
Evangelii nuntiandi (1975). Pie XII en appelle à la responsabilité
collégiale des évêques par rapport à la mission, notion qui sera
renforcée par le décret Ad gentes du concile Vatican II, lorsque celui-
ci rappellera que « tous les évêques […] ont été consacrés, non seule-
ment pour un diocèse donné, mais pour le salut du monde entier »
(n° 38). Le concile Vatican II (1962-1965) accentuera le passage
d’une théologie des missions à une théologie de l’Église missionnaire
et favorisera une « responsabilité collégiale » de la mission. La
mission n’est pas une activité de l’Église parmi d’autres, elle est sa
manière d’être, sa vocation, son identité.

38

RÉFLEXIONS



En plein concile, la première encyclique de Paul VI, Ecclesiam
suam, publiée le 6 août 1964, a réalisé deux opérations très impor-
tantes quant à la théologie de la mission : d’une part, elle conjugue
l’annonce et le dialogue (colloquium) comme deux aspects indisso-
ciables de l’agir ecclésial (« l’Église se fait parole, l’Église se fait
message, l’Église se fait conversation », § 67), d’autre part elle fonde
une théologie dialogale de la mission sur une théologie dialogale de
la révélation. C’est parce que nous confessons que la proposition
d’alliance est la voie dialogale (« dialogue de salut ») choisie par
Dieu pour se révéler (« L’histoire du salut raconte précisément ce
dialogue long et divers qui part de Dieu et noue avec l’homme une
conversation variée et étonnante », § 72) que nous comprenons que
la mission de l’Église, s’ajustant au geste de Dieu, est elle-même
appelée à prendre la forme d’un dialogue, dans l’amitié et le service :
« Le climat du dialogue, c’est l’amitié. Bien mieux, le service » (§ 90). 

Quelques années plus tard, en 1979, Jean-Paul II lance à Nowa
Huta la dynamique de la nouvelle évangélisation que le cardinal
Ratzinger, dans le texte déjà cité de 2000, présente ainsi : « La
nouvelle évangélisation signifie : ne pas se contenter du fait que, du
grain de sénevé, a poussé le grand arbre de l’Église universelle, ne pas
penser que suffit le fait que, dans ses branches, toutes sortes d’oiseaux
peuvent y trouver leur place, mais oser de nouveau, avec l’humilité du
petit grain et en laissant à Dieu le moment et la manière dont il gran-
dira (Mc 4, 26-29). Toutes les grandes choses commencent par un petit
grain et les mouvements de masse sont toujours éphémères. […] Un
vieux proverbe dit : “Le succès n’est pas un nom de Dieu”. La nouvelle
évangélisation doit se soumettre au mystère du grain de sénevé et ne
doit pas prétendre produire tout de suite le grand arbre. Nous vivons
tantôt dans la trop grande sécurité du grand arbre déjà existant, tantôt
dans l’impatience d’avoir un arbre plus grand, plus vigoureux ; nous
devons au contraire accepter le mystère que l’Église est à la fois le
grand arbre et le grain minuscule. Dans l’histoire du salut, c’est
toujours à la fois le Vendredi saint et le dimanche de Pâques… 17 »

Devenu pape sous le nom de Benoît XVI, il continuera à soute-
nir ce travail d’évangélisation dont notre génération est responsable
à l’égard de ceux qui viennent après nous en décidant la création
d’un dicastère qui lui soit consacré et en annonçant la convocation

39

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



d’un synode des évêques sur ce thème en 2012. Dans la ligne ouverte
par le Concile, il entend poursuivre également le nécessaire dialogue
avec les croyants d’autres religions en s’inspirant de la rencontre
d’Assise, dont Jean-Paul II avait pris l’initiative le 27 octobre 1986,
journée œcuménique et interreligieuse de prière, de jeûne et de pèle-
rinage pour la paix.

Après ce vaste survol « à grandes enjambées », il nous faut
retrouver la « petite foulée » de nos préoccupations d’aujourd’hui.
Que retenir pour notre travail apostolique ? Sans doute qu’à chaque
époque, les témoins de l’Évangile ont à apprendre que ce qui leur est
confié doit les transformer eux-mêmes dans l’acte même qui les
pousse à le transmettre à d’autres. Car des tentations existent toujours
sur les chemins qu’empruntent les pas du missionnaire ! Tentation de
frilosité ou de prosélytisme, tentation de confusion de l’action mission-
naire avec la poursuite d’intérêts politiques, tentations de ne pas
annoncer l’Évangile au prétexte que les semences du Verbe peuvent
suffire à ceux qui ne connaissent pas le Verbe ou, au contraire, tenta-
tion d’inculquer l’Évangile sans aucun respect ni pour la liberté de
ceux à qui l’on s’adresse ni pour ce que l’Esprit a déjà déposé en eux
pour les préparer à le recevoir et que l’on ne saurait justement igno-
rer si l’on veut que la greffe prenne !

Conclusion

Après avoir dans un premier temps pris au sérieux le contexte
spécifique dans lequel nous avons à annoncer l’Évangile aujourd’hui,
en réfléchissant en particulier sur les mutations du rapport au reli-
gieux dans notre société, après avoir ensuite pris du recul et parcouru
le chemin des figures différentes qu’a prises la mission de l’Église au
fil de son histoire, je voudrais maintenant, en guise de conclusion,
nous inviter à prendre position en rappelant quelques éléments théo-
logiques sur la mission.

La mission n’est pas l’œuvre de l’Église : elle est l’œuvre de Dieu
à laquelle l’Église est appelée de manière toute particulière à coopé-
rer. Ce décentrement est très important à réaliser. Au fil de son
histoire, l’Église a fait l’expérience du fait que l’œuvre de Dieu dans

40

RÉFLEXIONS



le monde la dépasse mais en même temps la requiert ; le salut du
monde est certes sans proportion avec l’action de l’Église, mais nous
confessons que Dieu a voulu que l’œuvre du salut ne se réalise pas
sans l’Église, tout comme l’œuvre de l’incarnation ne se réalise pas
sans le fiat de Marie. C’est en ce sens que, comme je l’évoquais au
début à la suite d’Henri de Lubac, l’Église a toujours eu conscience
d’être mystérieusement liée, c’est-à-dire selon le Mystère même du
Christ, au salut du genre humain tout entier, se comprenant elle-même
comme « nécessaire » au salut, non pas parce qu’elle en serait l’ori-
gine ni qu’elle en détiendrait la clé, mais parce qu’elle en est le sacre-
ment, fût-elle un petit troupeau dans le vaste monde 19. Nous avons vu
cependant que cette prétention a pu entraîner, notamment dans
l’exercice des « missions », toutes sortes de dérives, dès lors que
l’Église s’est écartée de la seule manière dont, d’après saint Paul, doit
être vécue cette « coopération au salut », à savoir sous le signe du
« ministère », c’est-à-dire du service de la relation de Dieu avec le
monde. Prendre position, c’est chercher quelle est la « tenue de
service » qu’il nous est demandé de revêtir aujourd’hui.

L’un des services que nous demande le monde d’aujourd’hui et
spécialement peut-être la génération dont nous parlons est celui de
l’intériorité. Cette génération qui a grandi dans un espace saturé de
communications en tous genres est en même temps marquée par une
grande solitude, d’autant plus lourde à vivre qu’elle est cachée sous
un flot incessant d’informations échangées. Comme pasteurs, nous
sommes souvent témoins de la détresse qui surgit dans des existences
lorsque l’on ne sait plus trouver le chemin de l’intériorité. Et ce n’est
sans doute pas le moindre défi de notre pastorale que de trouver les
voies permettant d’accéder à cette intériorité, à ce dialogue avec
l’hôte intérieur, seul chemin vers un vrai dialogue avec ceux qui nous
sont donnés pour frères.

Un autre service est celui de la résistance. Les idées dominantes
ne sont pas toujours les meilleures et il importe que nous sachions
aider à un discernement. Il s’agit d’abord de résister à l’anesthésie
générale provoquée par le flux non hiérarchisé des informations, le
subtil et pervers nivellement des problèmes qu’entraîne l’étonnante
irresponsabilité de certains médias. Le discernement que l’on attend
de nous consiste souvent à retrouver le sens de la personne, en se
situant à « hauteur de visage ». Comme le disait autrefois Emmanuel

41

PROPOSITIONS THÉOLOGIQUES ET PASTORALES



Levinas : « L’éthique est l’optique spirituelle. […] Ce sont nos relations
avec les hommes […] qui donnent aux concepts théologiques l’unique
signification qu’ils comportent 20. »

Dans le même registre, il s’agit aussi de résister à l’idéologie de
la tolérance. Certes, la tolérance vaut mieux que l’intolérance, mais
elle peut devenir néfaste lorsqu’elle réduit les raisons de vivre dont
chacun est porteur à un simple catalogue de valeurs. La tolérance
devient alors une subtile idéologie qui relativise les messages religieux
au prétexte que le meilleur combat contre l’intolérance consisterait à
décréter une neutralité de la société civile, cantonnant la religion à la
sphère privée ou ne « tolérant », comme expressions publiques, que
celles qui tendent à montrer que « tout se vaut » ! Comment voulez-
vous qu’une religion réduite à n’être qu’un catalogue de valeurs soit
de quelque façon attrayante pour les jeunes d’aujourd’hui ? Croyez-
vous qu’il soit passionnant de repérer quelles sont « les valeurs que
nous avons en commun » avec d’autres religions et d’en déduire que
finalement, un dénominateur commun nous est accessible ?

Je crois que nous souffrons grandement de cette réduction des reli-
gions à des valeurs, « pour cause de tolérance ». Les jeunes dont nous
avons la charge attendent de nous que nous les invitions à une belle
aventure spirituelle, une aventure qui trouve son essor dans la rencon-
tre avec la personne de Jésus Christ et qui est susceptible de transfor-
mer la vie. Ils n’oseront s’y lancer que s’ils trouvent en nous des person-
nes dont la vie a réellement été touchée et transformée par l’Évangile
du Christ, par la puissance de sa Parole et par la bonté de sa grâce.
C’est cela qu’il nous faut proposer, avec audace et inventivité. n

42

RÉFLEXIONS



43

11 -- Cf. Ernst TROELTSCH, « L’absoluité du christia-
nisme et l’histoire de la religion » (1902-1912),
dans Œuvres III. Histoire et destin de la théologie,
Paris / Genève, Cerf / Labor et Fides, 1996, p. 63-
177.

22 -- Ernst TROELTSCH, « Geschichte und Meta-
physik », Zeitschrift für Theologie und Kirche 8
(1898), p. 1-69 ; ici p. 52.

33 -- Pour une présentation plus détaillée de la
réflexion de Troeltsch et une prise de position à
son endroit, je renvoie à la première partie de mon
ouvrage : L’enjeu christologique en théologie des
religions. Tillich en débat avec Troeltsch, Paris,
Cerf, Cogitatio Fidei 227, 2003.

44 -- On pourra relire avec profit à ce sujet le chapi-
tre VII de Catholicisme. Les aspects sociaux du
dogme, Paris, Cerf, Unam Sanctam 3, 1941
(deuxième édition).

55 -- Joseph MOINGT, « Avant-propos », Recherches
de science religieuse 63 (janvier-mars 1975), p. 8.

66 -- Ibid., p. 8-9.

77 -- Voir par exemple les travaux effectués sur ce
thème à la Maison méditerranéenne des sciences
de l’homme, notamment par Mohammed Tozy.

88 -- Pour l’ensemble de ce paragraphe, je me
permets de renvoyer à mon article : « Théologie
chrétienne des relations interreligieuses » dans
Pierre Gibert et Christoph Theobald (dir.),
Théologies et vérité au défi de l’histoire, Louvain-
Paris-Walpole, MA, Peeters, 2010, p. 305-317.

99 -- Jürgen HABERMAS, Entre naturalisme et religion.
Les défis de la démocratie, Paris, Gallimard, 2008.

1100 -- Ibid., p. 13.

1111 -- Ibid., p. 14.

1122 -- Cf. Jürgen HABERMAS, Théorie de l’agir commu-
nicationnel, Paris, Fayard, deux tomes, 1987
[1981].

1133 -- Nouvelle édition : Jürgen HABERMAS, Joseph
RATZINGER, Raison et religion. La dialectique de la
sécularisation, Paris, Salvator, 2010.

1144 -- Notamment dans les Bampton Lectures de
1961 :Paul TILLICH, Le christianisme et les religions,
Paris Aubier-Montaigne, 1968.

1155 -- Jürgen HABERMAS, Entre naturalisme et reli-
gion. Les défis de la démocratie, op. cit., p. 14.

1166 -- La Documentation catholique n° 2240 (21
janvier 2001), p. 91.

1177 -- Pour ce paragraphe, je renvoie à mon article :
« Les figures de la mission à travers l’histoire »,
Jeunes et Vocations n° 115 (novembre 2004),
p. 31-39.

1188 -- La Documentation catholique, op. cit., p. 92.

1199 -- Hans URS VON BALTHASAR, L’engagement de
Dieu, Paris, Desclée, 1990, notamment p. 139-143.

2200 -- Emmanuel LEVINAS, Totalité et infini. Essai sur
l’extériorité, The Hague / Boston / Lancaster,
Martinus Nijhoff Publishers, 1961, p. 51.

NOTES





Sr Nathalie Becquart : Je vous remercie pour ces belle contri-
butions ! Vous allez maintenant tous deux dialoguer avec l’assem-
blée. Des questions parvenues à la table tournent autour de la culture
des jeunes, de l’état de ce monde que certains trouvent parfois dépri-
mant. Que faire et comment réagissez-vous à ces débats ? Comment
repenser l’évangélisation dans ce nouveau contexte ?

M. Jean-Marie Donégani : Je vais commencer par un certain
nombre de questions qui sont des interpellations concernant la
mission de l’Église et aussi des remises en cause de ce que vous avez
cru entendre dans mes propos. J’ai insisté sur les attentes des jeunes
et on me demande : « L’Église est-elle dépendante de tout cela ? » La
mission de l’Église n’est peut-être pas de répondre à des attentes. De
la même façon, je reprends une question qui m’a été transmise : « S’il
faut accepter de ne pas faire des disciples, alors que fait-on ici ?
Que devient alors le fameux : “Allez, de toutes les nations faites des
disciples” ? »

Concernant ce type d’interrogation, je ne souhaite pas vous
donner de conseils ou prendre des postures en indiquant ce qu’est la
mission de l’Église ; là n’est pas mon propos. Je vous ai dit ce qu’il en
était de la culture des jeunes afin, qu’indépendamment de votre expé-
rience extrêmement riche, vous ayez quelques informations fiables et
objectives rassemblées à partir des enquêtes sociologiques dont on
dispose. 

45

J.-M. Donegani et J.-M. Aveline
dialoguent avec l’auditoire

RÉFLEXIONS

     



Cela veut dire que, dans tout ce que je vous ai présenté, il y a
des attentes et il est possible de déceler dans les signes – peut-être
négatifs de cette culture – des éléments qui permettent de les retour-
ner. Il y a des oui et des non à dire à cette culture. En tous cas, j’in-
siste, il y a une attitude nécessaire d’emblée pour entrer en contact
avec les jeunes dont j’ai parlé : passer par leur langage, leur anthro-
pologie, même si c’est pour la déplacer. 

Ainsi, l’un de vous écrit : « Il est étonnant de penser qu’être
disciple s’opposerait à honorer le devenir sujet et que par ailleurs, on
puisse opposer la splendeur de la vérité à l’authenticité. » Ce n’est
pas du tout ce que j’ai voulu dire, alors je vais reprendre. J’ai dit, à
propos de la pastorale de l’engendrement proposée par Philippe
Bacq et Christophe Théobald qu’il y a, dans la manière dont l’Église
s’adresse au monde, certes l’invitation à être disciple du Christ. Mais
il y a peut-être aussi un message pour tous ceux qui ne souhaitent pas
forcément être disciples du Christ, « à tous les hommes de bonne
volonté ». Lumen gentium évoque un certain nombre de cercles
concentriques ou plus exactement décentriques dans l’ordonnance
des rapports à l’Église. Lorsque Lumen gentium parle de « l’ordina-
tion au peuple de Dieu, de tout homme de bonne volonté et qui cher-
che Dieu d’un cœur sincère », lorsque ce texte rappelle qu’il y a les
catholiques, les chrétiens, ceux qui n’ont pas encore découvert l’Évan-
gile, etc., cela signifie que l’Église est concernée par tous ceux-là, et
non pas seulement par le premier petit cercle. On peut, en tant que
spécialiste et responsable de l’institution, ne s’intéresser qu’à ce cercle
des catholiques convaincus. Mais je crois que c’est contraire à l’esprit
de ce texte. Ce que j’ai rappelé, c’est simplement que l’on constate
des attentes et un intérêt à l’égard du message de l’Église qui dépasse
le cercle des adeptes. Je crois que, dans les besoins spirituels qui s’ex-
priment, dans les demandes d’intervention qui sont adressées à
l’Église, une attente se révèle qui n’est pas seulement de l’ordre de
« faire des disciples ». Cela ne veut pas dire qu’il n’y ait pas un lien
entre « reconnaître les enfants du Royaume » et appeler à être disci-
ple. Mais il faut admettre qu’entre les êtres, il peut y avoir des signes
du Royaume, des signes du Salut qui sont en eux mais qui ne passent
pas forcément par l’appartenance à l’Église et qui demandent à être
reconnus et confirmés. Cette reconnaissance engage plus loin à
considérer, de manière ouverte et humble, qu’on ne sait pas ce qu’est

46

RÉFLEXIONS



l’Église, qu’on ne sait pas qui est dedans ou dehors et que d’ailleurs
ce tri ne nous regarde pas.

Concernant la signification du « devenir sujet », on peut rappe-
ler que cette demande est présente en tout être. Il n’est pas possible
d’être homme sans être inscrit, par une abscisse et une ordonnée,
dans la filiation et la génération. Même s’il y a diverses manières de
concevoir l’identité de l’homme, diverses manières d’être père et
mère, comme nous l’apprennent les observations ethnologiques.
Rappelons que notre voie à nous est particulière, que la forme de
famille notamment que nous connaissons en Occident est une voie
parmi d’autres et ne résume pas toute l’humanité dans tous les temps
et dans tous les lieux. Certes, on peut affirmer que, pour être sujet, il
faut avoir conscience de l’altérité, qu’il n’y a pas de singularité, pas
d’unicité, sans la rencontre de l’altérité, et que cela est valable pour
tout homme. Mais on ne peut pas dire pour autant que cette « sujé-
tion » au sens de « devenir sujet » passe par l’autorité à laquelle nous
sommes accoutumés. Et cette conscience à la fois de l’universalité du
besoin de devenir un être vraiment vivant et de la relativité de la voie
occidentale et notamment chrétienne pour y parvenir est une cons-
cience qui doit nous retenir de juger ex cathedra de la validité de
chaque forme de vie. On peut rappeler ici la distinction introduite par
Ernst Troeltsch entre l’absoluité et la normativité du christianisme.
L’absoluité du christianisme, c’est la voie classique de l’apologétique
qui tire la validité de cette affirmation du caractère divin de la
Révélation. La normativité, c’est l’affirmation que la religion chré-
tienne revêt la plus haute signification pour nous, occidentaux et
modernes, parce qu’elle est la manifestation la plus intense de la reli-
giosité personnelle. La normativité est une absoluité d’ordre pratique
où confluent la vraisemblance de la vérification et la décision du sujet. 

Sr Nathalie Becquart : À propos du lien entre foi et culture,
Église et monde, et autour de cette question de « faire des disciples »,
certains demandent : « Est-ce que le rôle de l’Église est de transmet-
tre la foi pour faire des disciples ? » Comment penser une autre arti-
culation entre ceux qui vont devenir disciples et ceux qui vont rencon-
trer l’Église à un moment donné – et cela les aidera peut-être à vivre
– sans rester dans le cercle des proches, comme certains de ceux qui
ont été guéris par Jésus et sont repartis ?

47

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



P. Jean-Marc Aveline : Pour creuser je dirais : la vocation de
l’Église est d’être au service de la relation que Dieu veut établir avec
le monde. Il ne lui revient pas de dire ce que Dieu veut faire avec le
monde ; elle sait que cette proposition est d’Alliance. C’est ainsi
qu’elle a reçu la foi de sa racine juive. Elle sait, selon sa racine juive
qu’il y a une Alliance particulière (mosaïque et abrahamique) et une
Alliance générale, (adamique et noashique). Donc elle sait que
l’Alliance, qui est avec Abraham et avec Moïse, est au service d’une
Alliance avec l’humanité, avec Adam – cf. saint Irénée. La question
n’est pas de savoir, précisément, quel rôle l’Église va jouer là-
dedans ; elle est au service d’une relation qui la dépasse mais qui est
nécessaire. Là est le nœud. L’Église est nécessaire et elle confesse
qu’elle est nécessaire au salut. Il faut oser dire cela. C’était le chapi-
tre 7 de Catholicisme d’Henri de Lubac. L’Église est nécessaire au
salut ; non pas parce qu’elle en détiendrait la clef, non pas parce
qu’elle arbitrerait en douanière de l’au-delà : « Vous, vous êtes
sauvés ; vous, vous ne l’êtes pas. » Ce n’est pas comme cela qu’elle
est nécessaire au salut. Elle est souvent perçue comme cela et on voit
bien tout le tort que cela fait. 

En revanche, si on dit qu’elle est nécessaire au salut c’est que
nous confessons que Dieu, qui aurait pu s’y prendre autrement, a
choisi de lier à l’acte du salut, dont nous confessons qu’il est opéré de
façon définitive et totale dans la vie, la mort et la résurrection du
Christ, la coopération d’hommes et de femmes qui seraient témoins
de l’accomplissement du Salut en Christ et ce sont eux qu’on appelle
qu’on appelle « Église ». C’est parce que Dieu l’a voulu, non pas
parce qu’elle l’a voulu, ni parce qu’elle en détient la clef. Mais parce
qu’elle est appelée « ecclésia », elle est appelé à être une assemblée
qui confesse que oui, ce qui est arrivé en cet homme Jésus de
Nazareth nous concerne, vous concerne tous. Que nous soyons chré-
tiens ou non, occidentaux ou asiatiques, tous, tous sommes concernés
par ce qui est arrivé à ce Jésus que nous appelons Christ et que nous
confessons comme Messie. Comme le disait Bernadette Soubirous :
« Je ne suis pas chargée de vous le faire croire, je suis chargée de
vous le dire. » Et si je transpose ce « Je suis chargée de vous le dire »,
ecclésialement cela veut dire : je suis chargée de faire en sorte
qu’existe cette Église, ce peuple de témoins, fût-ce en de toutes peti-
tes communautés précaires et minoritaires. Aujourd’hui, nous

48

RÉFLEXIONS



sommes chargés de faire en sorte qu’existent ces petites communau-
tés, qui célèbrent, prient, servent, annoncent – qui exercent au fond
les tria munera : le service, l’annonce, la célébration. Voilà pourquoi
il y a une Église. Dans le dessein salvifique de Dieu pour le monde,
tous ne sont pas disciples au sens « appartenant à cette Église ».
Mais, dans le dessein salvifique de Dieu pour le monde, l’Église est
rendue nécessaire par Dieu lui-même et cette nécessité, elle la vit dans
le service, la liturgie, la célébration des sacrements, dans l’annonce,
le témoignage. 

Sr Nathalie Becquart : En toile de fond, derrière tout ce débat,
il y a pour beaucoup des participants, acteurs de la pastorale des
jeunes en France aujourd’hui, cette interrogation : « Et nous dans tout
cela, en responsabilité concrète sur le terrain, quel est notre rôle ?
Que faire et comment évangéliser concrètement les jeunes auprès de
qui nous sommes envoyés ? »

P. Jean-Marc Aveline : Prenons trois points et essayons de les
traduire dans nos réalités d’aumônerie. La proposition de liturgie, la
proposition de prière (cela rejoint le besoin d’intériorité), la notion de
service. Il nous faut être créatifs. Pensons, par exemple à ceux qui ont
à cœur de passer une soirée de temps en temps à distribuer de la
nourriture à des SDF. Il ne s’agit pas de récupérer dans le giron de
l’aumônerie la dimension altruiste, humanitaire, mais de pointer que
cet acte-là, profondément humain, n’est pas étranger à ce que nous
confessons du Christ. Même chose pour la prière, pour le service,
pour le témoignage. Il s’agit d’être un témoin authentique ; c’est cela
qui est visé. Dans nos travaux pastoraux, nous voyons qu’il est possi-
ble à des jeunes de rencontrer d’autres personnes qui sont des repè-
res possibles, à cause de leur itinéraire, de leur témoignage. Ceci qui
est profondément humain n’est pas étranger à la confession chré-
tienne, comme le rappellent les grands textes conciliaires – cf.
Gaudium et spes : « Les joies et les tristesses, les angoisses… » ; fina-
lement rien n’est étranger. 

Reste à trouver la façon de mettre en valeur ce qui correspond
à ce que nous nous confessons être la vocation de l’Église, dans le
plan divin de salut. 

49

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



M. Jean-Marie Donegani : J’ajoute ceci : si j’ai insisté sur le
témoignage à partir des enquêtes dont je vous ai parlé, c’est pour
souligner le problème de la méfiance générale des jeunes à l’égard des
institutions, des proclamations anonymes – qui ne se font pas en
première personne ou en nom propre. Ce qui les intéresse est le spiri-
tuel, car ce qui les intéresse vraiment est comment devenir humain et
plus humain. C’est par ce genre de signature que quelque chose d’un
message anthropogénétique peut passer. Voilà comment « ça » a fait
de l’homme, comme « ça » peut faire de l’homme et comment moi je
peux en témoigner. Je vous disais qu’aujourd’hui comme toujours, mais
on l’a oublié, la vérité est un échange entre un tenir et un recevoir.
C’est-à-dire que « ça » se fait dans la relation et pas hors relation. 

Certains d’entre vous insistent sur l’autorité. Cette génération
n’a rien contre l’autorité, me semble-t-il. Elle a quelque chose contre
l’anonymat et contre le caractère impersonnel de certaines procla-
mations. C’est tout. Si l’autorité consiste à devenir auteur, elle inté-
resse évidement toute personne. 

P. Jean-Marc Aveline : Une question sur expérimenter le silence
et l’intériorité. « Comment vaincre la peur qui nous fait choisir
presque à coup sûr le divertissement ? »

Pour ma part, ce qui me permet de choisir ce chemin-là est la
conscience qu’au fond, dans le silence et l’intériorité, je suis attendu.
C’est un rendez-vous que Dieu me donne. Nous en avons tous fait
l’expérience, un jour ou l’autre ; se souvenir de cette expérience est
une bonne façon de se motiver pour la reconduire. Peut-être est-ce
une chose pour laquelle il faudrait trouver une bonne pédagogie afin
de rendre cette expérience possible aux jeunes que nous fréquentons.
Le silence de la prière est le lieu d’un rendez-vous ; et, si je suis
attendu, cela me donne une autre motivation. 

Des questions sur l’atomisation des propositions, sur le risque de
perdre ce qu’est une Église alors qu’il faut diversifier les approches et
les propositions pour rejoindre les uns et les autres là où ils en sont.
Bref, comment éviter d’une part le piège de l’atomisation et d’autre
part celui aussi de l’uniformité ou « du rouleau compresseur » ? Je
n’ai pas la réponse ! 

À Marseille, on essaie de faire en sorte qu’il y ait au moins une
concertation, au moins un conseil. Mais sur le fond, il faut que j’aie

50

RÉFLEXIONS



confiance en la façon dont un autre que moi travaille – même s’il est
chrétien autrement que moi – et que je puisse avoir confiance en la
valeur de ce qu’il propose. Nous aurons tous les deux, par fidélité à
ce que nous proposons, par respect vis-à-vis de ceux à qui nous le
proposons, la nécessité et le devoir d’en parler ensemble. C’est une
condition de base. Je fais confiance à la façon dont quelqu’un d’au-
tre annonce l’Évangile – et je demande si possible la réciprocité ; cela
suppose, si l’on veut que cela puisse marcher, que nous fassions de
temps en temps une évaluation, une rencontre, et que parlions du
sens de nos propositions. 

À Marseille, nous avons pour le moment trouvé ceci ; c’est peu
mais cela ne vaut pas que pour la pastorale des jeunes. Nous avons
lancé une rencontre de prêtres quatre fois par an. Pour le moment, ça
se passe comme cela : célébration des Vêpres, temps d’adoration
guidé par une méditation sur l’Évangile – des Vêpres ou de celui du
dimanche venant – puis un temps de partage assez long, à 4-5
personnes. Puis on choisit deux prêtres qui développent des initiatives
pastorales très différentes et on leur demande d’argumenter : à quoi
cela correspond ? Pourquoi ? Cela donne suffisamment à penser.
Depuis peu, il y a un débat ensuite ; mais au début ce n’était pas
nécessaire et il ne valait mieux qu’il n’y en ait pas. Puis repas. Ce
n’est pas grand-chose, mais il faut passer par là ; peut-être faudra-t-
il améliorer la proposition car le risque que souligne votre question
est grand. 

Une autre question : « L’attitude des médias vis-à-vis de l’Église
ne rend-elle pas difficile l’annonce de la nouveauté de l’Évangile ? »

Oui ; je pense que c’est bien Michel Rocard qui disait il y a peu
en lien avec les médias : « Vraiment il y aurait besoin d’état géné-
raux. » Cette profession aujourd’hui donne l’impression que ceux qui
la pratiquent sont, par le fait même qu’ils pratiquent cette profession,
dégagés de toute responsabilité. Je rends hommage aux gens de La
Croix, aux journalistes qui font un vrai travail. En même temps, j’ob-
serve avec grande inquiétude une déresponsabilisation. Quand on
voit l’importance qu’a prise l’information radio ou télévisée dans les
vies de beaucoup de nos contemporains, il y a de quoi s’inquiéter.

À propos de l’institution Église : « Comment concilier l’accom-
pagnement de jeunes en recherche et l’accompagnement de jeunes
en besoin de repères ? »

51

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



Il faut essayer d’avoir pour les autres les mêmes gestes que ceux
dont nous avons expérimenté qu’ils étaient ceux de Dieu pour nous ;
patience, délicatesse, le fait de revenir : alliance proposée, refusée et
l’alliance reproposée sans résignation à nos ruptures d’alliance. C’est
une question qui rejoint profondément notre attitude spirituelle. On ne
peut faire bien pastoralement que si l’on part de l’expérience que l’on
a de la façon dont Dieu s’y est pris avec nous. Donc on cherche s’il
faut poser des repères maintenant ou au contraire être patient ; mais
il n’y a pas de réponses automatiques à cela. 

« Quel rapport paraît possible entre une vérité révélée dans la
foi et une authenticité recherchée et vécue ? Comment tenir le grand
écart sans renoncer ni à l’une ni à l’autre ? »

Le fait que nous confessions un Dieu qui se révèle mériterait
d’être théologiquement approfondi. Nous confessons qu’il y a une
Révélation. Nous confessons que notre Église n’est pas uniquement le
produit du besoin spirituel des hommes mais qu’elle relève aussi d’un
appel transcendant, d’une révélation. Elle n’est pas le point d’aboutis-
sement du développement dans l’histoire du sentiment religieux ou du
besoin spirituel. Elle vient d’une révélation qui interrompt le discours
religieux de l’humanité. La Parole de Dieu est quelque chose qui inter-
rompt le discours sur Dieu, et en particulier le discours sur les idoles. 

Il faut revenir au judaïsme, il faut revenir aux racines de notre
foi. Il y a révélation. Or nous, nous sommes un peu anesthésié là-
dessus comme s’il y avait un certain nombre de religions, des reli-
gions parmi d’autres, des sagesses plus ou moins constituées, liées à
des cultures encore une fois. Comme si nous avions oublié que la
Parole de Dieu avait un jour interrompu les discours humains sur
Dieu. À ce propos, un livre important, celui d’Eberhard Jüngel, Dieu
mystère du monde : une pensée remarquable, celle de Karl Barth
(grand théologien protestant, dont les volumes couvrent la surface
d’une étagère !). On demandait à Jean XXIII : « Quel est le plus
grand des théologiens du XXe siècle ? » Il avait réfléchi et dit : « Je
crois qu’au XXe siècle, le plus grand des théologiens n’est pas un
catholique, c’est Karl Barth. » On rapporte cela à Karl Barth qui
répond : « Alors je commence à croire à l’infaillibilité pontificale ! »

Donc une révélation. C’est ce que l’on doit à Barth, et on l’a un
peu oublié, anesthésié. Il y a une parole de Dieu qui interrompt les

52

RÉFLEXIONS



discours humains sur Dieu. Il faudrait approfondir ; c’est difficile pour
la raison de penser qu’elle ne boucle pas sur elle-même. Je vous invite
à lire également la controverse entre Joseph Ratzinger et Jürgen
Habermas à Munich en 2004 sur les pathologies de la raison et les
pathologies de la religion. En tous cas, il y a une altérité fondamen-
tale et peut-être est-ce à retenir au niveau pastoral. 

« Parler du dialogue tel que le concevait Ecclesiam Suam (§ 72)
de Paul VI. » Ce texte est le premier texte du magistère catholique à
utiliser le mot colloquium traduit par dialogue. Mais en réalité il dési-
gne le colloquium de salut, dialogue que Dieu d’abord engage avec
l’humanité. La teneur théologique de ce dialogue concerne l’initiative
de Dieu à l’égard de l’humanité. C’est parce que nous confessons que
Dieu se révèle sous ce mode-là, que nous comprenons que la forme
de la mission de l’Église est, elle aussi, « dialogale ». 

P. Jean-Marc Aveline : Questions sur le texte de Joseph
Ratzinger sur la nouvelle évangélisation – cf. La Documentation
catholique du 21 janvier 2001. Ne considère-t-on pas le Christ
comme l’unique chemin qui vaille pour la recherche du bonheur ?
Derrière les propos du cardinal Ratzinger au début de ce très beau
texte sur la nouvelle évangélisation, l’idée n’est pas que le chemin des
chrétiens soit l’unique qui vaille, car Dieu seul sait comment il ouvre
à chacun la voie du bonheur. Mais ce que les chrétiens confessent,
c’est que, quel que soit le chemin, s’il est un chemin de vérité, il s’ap-
puie sur l’unique rocher qu’est Dieu. En hébreu, vérité se dit hemet,
le rocher solide sur lequel je puis m’appuyer pour marcher. La racine
de hemet ne réduit pas la vérité à la simple opposition logique entre
vérité et erreur. La vérité n’est pas le contraire de l’erreur ; elle est
plutôt ce qui me met en marche, en recherche. La vérité est le sol
ferme sur lequel je puis marcher – cf. Hans Urs von Balthasar,
Phénoménologie de la vérité, en 1947. Il y disait que « la vérité est
suffisamment grande pour que les chemins qui permettent d’y accé-
der soient en nombre infini ». Cela veut dire que la vérité est la soli-
dité du chemin. En confessant que Jésus Christ est « le Chemin, la
Vérité et la Vie » (Jn 14, 6), je confesse que chaque fois qu’un
homme, une femme, fait en vérité l’expérience de la vie, quelles que
soient sa culture ou même sa religion, alors il trouvera sous ses pas

53

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



ce qui lui permet de continuer à chercher la vérité et que les chrétiens
appellent l’Esprit Saint, l’Esprit de Jésus Christ (cf. Dignitatis humanae
n°1). « La vérité ne s’impose que par la force de la vérité elle-même,
qui pénètre l’esprit avec autant de douceur que de puissance. » L’une
des grandes originalités du christianisme est de confesser que Dieu
lui-même a choisi, en s’incarnant, de venir faire avec nous l’expé-
rience humaine de la vie et que tel est le chemin par lequel il rejoint
tout homme en quête de vérité. 

Sr Nathalie Becquart : On a beaucoup parlé de la manière
d’être en dialogue. Une question, pour vous deux : comment réagis-
sez-vous mutuellement à vos interventions ? Qu’avez-vous envie de
vous dire l’un à l’autre pour poursuivre le dialogue ? 

M. Jean-Marie Donégani : Jean-Marc, ce que tu viens de dire
à propos d’Aleph mem nun, la racine de l’alliance, la conception
juive de la vérité, j’ai le sentiment que c’est précisément la conception
qui est en accord avec l’anthropologie d’aujourd’hui. C’est celle qui
exprime le mieux la version contemporaine de l’accès à la vérité. La
vérité, disait Gadamer, c’est ce qui a réussi à se faire valoir dans
notre horizon. C’est ce qui nous rend fort, ce qui porte des fruits. C’est
donc une conception assez différente de la version « aletheienne » du
dévoilement et de la précédence, même si elle n’est pas en contra-
diction avec elle. 

Et on pourrait avancer que cette version juive de la vérité, que
nous honorons tout de même dans le christianisme en dépit d’une
longue domination de l’onto-théologie héritée de la pensée grecque,
vient en quelques sorte confirmer et bénir la manière dont nos
contemporains mettent au premier plan de leur quête du vrai l’au-
thenticité, le témoignage, l’utilité et l’expérience.

P. Jean-Marc Aveline : Elle met en valeur la teneur de la vérité
que comporte la recherche d’authenticité, d’expérience, d’adéqua-
tion entre ce que je pense et ce que je fais. On sait tous que cela n’est
pas facile à faire. Mais cette compréhension de la vérité met en valeur
ce rapport au contenu de la vérité à l’œuvre dans cette exigence-là.
La question sur l’altérité d’une révélation est plus difficile. Ce point est
plus délicat car qui dit altérité d’une révélation dit qu’à un moment

54

RÉFLEXIONS



donné, il y a quelque chose dont je ne fais pas le tour, que je ne peux
pas maîtriser, qui me concerne, qui m’est dit d’un ailleurs que moi-
même et qui m’indique le chemin. 

M. Jean-Marie Donégani : Dans la conception expérientielle et
conséquentialiste de la vérité, il n’est jamais dit que la vérité vient du
sujet solipsiste. On ne peut pas s’auto-fonder, comme on ne peut
proclamer seul la vérité. C’est pourquoi, comme je le rappelais, ces
jeunes cherchent toujours la solidarité, l’échange et le partage. Parce
que mon expérience ne peut être confirmée que par un autre qui la
reçoit de mon témoignage. Mais la limite de cette confirmation affini-
taire est qu’elle se tourne d’emblée vers le même et non vers le différent. 

P. Jean-Marc Aveline : Je me suis posé cette question dans ma
pratique du dialogue interreligieux. Y a-t-il un rapport à la vérité que
je confesse dans la relation que j’engage avec quelqu’un qui ne croit
pas comme moi ? Je peux dire d’expérience que oui, il y a un rapport
dans la mesure où j’accepte que Dieu soit plus grand que ce que
j’avais cru savoir à son sujet. D’une certaine façon, ce que l’autre qui
ne croit pas comme moi me dit de Dieu peut – mais ne le fait pas
forcément – enrichir ma compréhension de Dieu. Mais en tous cas, il
y a une dimension de vérité, un rapport à la teneur de vérité, dans
l’entretien que j’engage avec quelqu’un qui ne croit pas comme moi,
qui croit autrement que moi. Il y a des points sur lesquels la discus-
sion n’aboutira pas à un accord. Mais la discussion, possible et enri-
chissante pour chacun, est un indice qu’il y a bien des rayons de la
vérité qui illuminent tout homme. Le texte du Concile qui essaie de
dire cela se trouve dans les paragraphes très équilibrés de la fin du
n°2 de la déclaration Nostrae aetae : « L’Église ne rejette rien de ce
qui est vrai et saint dans les religions. [Sous-entendu, tout n’est pas
vrai, tout n’est pas saint dans toutes les religions]. Elle considère avec
un respect sincère ces manières d’agir et de vivre, ces règles et ces
doctrines [par exemple, moi je respecte l’islam mais je ne peux pas
supporter « le coup » du mouton] qui, quoiqu’elles diffèrent beau-
coup de ce qu’elle-même croit et propose, cependant apportent
souvent [c’est-à-dire ni jamais ni toujours] un rayon de la vérité qui
illumine tous les hommes. Toutefois, elle annonce et est tenue d’an-
noncer le Christ, [et là le concile précise] qui est le Chemin, la Vérité

55

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



et la Vie, en qui les hommes doivent trouver la plénitude de la vie reli-
gieuse et en qui Dieu s’est réconcilié toutes choses. C’est pourquoi,
elle exhorte ses fils pour que, avec prudence et charité, par le dialo-
gue et par la coopération, et tout en témoignant de la foi et de la vie
chrétiennes, ils reconnaissent, préservent et fassent progresser les
valeurs spirituelles et socioculturelles qui se trouvent dans ces reli-
gions. » L’essentiel est de voir qu’eux aussi, « ça » les a travaillé ! Ils
n’ont pas rédigé cela d’un coup. Nous sommes sur un domaine diffi-
cile, délicat et vous voyez combien ce texte essaie d’être équilibré. Il
n’a pas vieilli, car c’est ce que nous essayons de faire : « avec un
respect sincère », « avec prudence et charité » et « tout en témoignant
de la foi et de la vie chrétienne ».

Sr Nathalie Becquart : L’un des grands enjeux de la pastorale
des jeunes ne serait-il pas justement d’articuler le même et le diffé-
rent ? Comment peut-on à la fois honorer ce besoin de vivre la
confiance dans un cercle de mêmeté, de valider sa foi avec d’autres
semblables dans lesquels on peut se reconnaître, et en même temps,
comment propose-t-on la rencontre de la différence ? Il me semble
qu’un point ressort de ce que nous pouvons vivre ; à la fois une plura-
lité extrêmement forte et une variété des propositions en pastorale des
jeunes qui rejoignent une grande diversité de jeunes et en même
temps cet enjeu, fort aujourd’hui, de la communion ecclésiale et de
l’ouverture par une recherche d’articulation du même au différent. 

Jean-Marie Donégani : Cela me permet de répondre à une
question que j’avais mise de côté et qui pourtant m’importe : « Le
libéralisme se développe inévitablement en évinçant le religieux.
Comment inverser la progression ? »

Je comprends très bien les réticences de certains d’entre vous à
l’égard du libéralisme ; elles sont nombreuses et légitimes. Et si le
magistère a longtemps affirmé que le kantisme était l’hérésie
moderne, c’est bien qu’il y avait dans l’affirmation par la pensée libé-
rale du primat de l’autonomie sur l’hétéronomie un affront à l’affir-
mation de la tradition chrétienne d’une transcendance qui oblige.
Pourtant, c’est au sein même du christianisme, et en particulier de la
théologie médiévale dans sa version franciscaine affirmant le primat
de la volonté sur la sagesse, que se sont effectués les déplacements

56

RÉFLEXIONS



qui ont permis de donner naissance à l’anthropologie moderne.
L’intuition libérale et qui ensemence toute notre culture, c’est que la foi
religieuse doit être privatisée. Si elle doit être privatisée, c’est certes
pour que la paix civile soit assurée par l’État alors que la diversité des
confessions est source de conflit, mais c’est aussi pour que la foi soit
libre de tout pouvoir, pour qu’elle soit seulement sous la gouverne du
sujet régnant sur son for interne. Mais cela n’implique nullement que
la foi de chacun n’ait aucune conséquence sur la vie publique.
L’influence de la foi religieuse sur la vie publique se fait par l’inter-
médiaire de chaque croyant qui est sommé d’alimenter le débat
public à partir de ses sources propres de sens. Jean-Marc parlait
d’Habermas ; Rawls dit la même chose : notre culture commune doit
être nourrie par chacune des traditions – et notamment des religions –
qui veut bien y contribuer. Mais la difficulté tient à cette injonction
faite à chacune des doctrines compréhensives de s’exprimer dans la
langue commune et non dans celle de la tribu, dans la langue de la
justice et non pas dans la langue du bien. Bien que cela soit extrê-
mement difficile pour les religieux convaincus, je crois qu’il serait
injuste de dire que le libéralisme se développe au mépris du reli-
gieux ; il demande simplement que le religieux s’exprime dans la
langue de tous et ne contredise jamais les principes de la justice
commune.

P. Jean-Marc Aveline : Je me suis lancé sur l’expérience de la
différence et de l’altérité. Peut-être est-ce une situation un peu limite,
mais étant donné mon travail sur les questions des relations interreli-
gieuses notamment au Conseil pontifical, ce qui me revient ici c’est la
question que posait Christian de Chergé, au cours d’une réunion à
Rome en 1984. Il évoque les questions que lui pose la fréquentation
de l’islam (« Pourquoi l’islam ? Pourquoi sommes-nous à ce point
séparés ? Pourquoi tant de différences ? ») et formule ainsi la question
la plus décisive à ses yeux : « Quel est le sens divin de ce qui humai-
nement nous sépare ? » 

Répondre à ce qui nous réunit, c’est facile mais dire le sens de
ce qui nous sépare, c’est beaucoup plus difficile ! Christian répond en
trois temps. D’abord, dit-il, « ce sens est divin alors ne me le deman-
dez pas ». Ce qui veut dire : il est divin et appartient à Dieu ; d’une
certaine façon, méfiez-vous de ceux qui vous disent : moi je vais vous

57

JEAN-MARIE DONEGANI ET JEAN-MARC AVELINE DIALOGUENT AVEC L’AUDITOIRE



expliquer le sens divin de ce qui nous sépare ; il appartient à Dieu !
Ainsi, après tout ce qui nous avons dit là, ressort la nécessité d’être
dans une posture eschatologique. 

Dans le deuxième temps de son argumentaire Christian ajoute :
« Je ne peux donc pas savoir quel est le sens divin de ce qui humai-
nement nous sépare mais il m’est permis d’espérer. Je peux espérer
qu’un jour viendra où réunis dans la Maison du Père nous compren-
drons mieux comment des fidélités à des normes de foi différentes
nous ont pourtant conduits vers un même puits. »

Troisième temps de son argumentaire : « Il revient au chrétien, il
revient à tous certes, mais au chrétien plus particulièrement, parce que
sa foi est fondée sur une logique d’incarnation, il revient au chrétien
de tout faire pour essayer d’incarner cette espérance et au fond le
dialogue interreligieux est une tentative [qui peut avoir des ambiguïtés]
pour incarner concrètement cette espérance (où réunis dans la Maison
du Père nous comprendrons mieux comment des fidélités à des normes
de foi différentes nous ont pourtant conduit vers un même puits). »

Cet aspect là est assez spécial, avec en particulier cette notion
de relations interreligieuses qui demanderait d’être approfondi. Mais,
me semble-t-il, il peut donner quelques éléments de réponse à la
question. Nous voyons bien que l’expérience de la différence est
aussi le lieu d’un chemin de Dieu. Il faut pouvoir aussi l’accepter et le
faire valoir comme tel. Mais au-delà de la mêmeté sécurisante des
pairs, il y a un chemin de différence qui peut devenir, si nous le
voulons bien, un rendez-vous avec Dieu. n

58

RÉFLEXIONS



Mgr Jean-Marie Levert
évêque de Quimper et Léon

On m’a demandé de vous parler aujourd’hui à la fois de mes
convictions sur la pastorale des jeunes et de ce que j’ai pu mettre en
place depuis mon arrivée dans mon diocèse il y a deux ans et demi
(et, je le précise, pas tout seul !).

En introduction, je voudrais vous dire que l’action et la pasto-
rale auprès des jeunes est bien évidemment pour tous les évêques
quelque chose de tout à fait décisif. Et ceci pour deux raisons :
d’abord parce que tous les jeunes méritent que l’on s’occupe d’eux
(voir la catéchèse de Mgr d’Ornellas, « Il avait de grands biens – Le
grand prix de la jeunesse » 1) ; et ensuite parce qu’à travers notre
présence et notre action auprès d’eux, nous essayons – et j’espère
que nous réussissons un peu – de préparer l’avenir de la vie de
l’Évangile dans notre pays et dans notre Église. Les jeunes seront
toujours le fer de lance de notre société et de notre Église. C’est la
génération qui arrive qui fait avancer le monde, et les adultes doivent
avoir le souci de cette avancée, de cette poussée. Nos pastorales des
jeunes sont donc structurellement des fers de lance et ne peuvent être
des services comme les autres. C’est un enjeu considérable ! Il est
donc essentiel que les jeunes aient le témoignage d’adultes qui leur
donnent quelque chose de ce qu’ils ont reçu et leur permettent de
découvrir que Jésus-Christ peut jouer un rôle important dans leur
existence.

59

Aujourd’hui,
l’évangélisation des jeunes

RÉFLEXIONS

     



Une expérience forte : l’université d’automne
des ambasseurs du Christ à Pontmain

Pour illustrer cela, je voudrais vous parler d’une expérience que
je viens de vivre avec des jeunes. Au week-end de la Toussaint
dernier, à l’initiative des dix évêques de la province de Rennes, les
pastorales des jeunes de cette province ont mis en œuvre une expé-
rience particulièrement intéressante, à ma connaissance unique en
France : une université d’automne pour former des « ambassadeurs
du Christ » en vue des JMJ, suivant l’expression de saint Paul. Chaque
diocèse a appelé jusqu’à trente jeunes, et leur a offert ces trois jours
à Pontmain. Il ne s’agissait pas de leur expliquer les JMJ ou de leur
donner des renseignements techniques, mais de les enraciner dans le
Christ, leur offrir un temps spirituel fort autour de l’Écriture sainte et
de catéchèses d’évêques (textes disponibles – pas moins de six
évêques sont intervenus pendant les trois jours), des temps d’oraison,
de partage et de célébration (y compris la réconciliation), afin qu’ils
comprennent pourquoi ils allaient aux JMJ et pourquoi ils pouvaient
essayer d’en parler autour d’eux à d’autres jeunes.

Nous avons alors été témoins d’une transformation profonde de
ces jeunes, qui arrivaient d’horizons fort divers, mais qui ont été
réunis dans une même certitude et une même découverte pour beau-
coup : l’appel au bonheur, qui est la même chose que l’appel à la
sainteté, offerte par le Christ, dans le respect de leur liberté et la
recherche de la vérité. La joie de tous à la fin de ces trois jours était
palpable et impressionnante. Non pas une joie exubérante, mais une
joie profonde d’avoir découvert quelque chose de fondamental, qui
répondait enfin à ce que beaucoup désiraient, parfois sans le savoir.

Si je vous parle de cet événement, c’est qu’il manifeste à la fois
ce que les jeunes recherchent et ce que peuvent faire des pastorales de
jeunes vis-à-vis d’eux, mais aussi entre elles. Cela n’a été possible que
parce que les pastorales de jeunes ont compris la commande de leurs
évêques, et parce qu’elles ont accepté de collaborer profondément
ensemble. Pourtant, il n’a pas été facile pour elles de saisir ce que les
évêques voulaient au départ, ni de dépasser leur vision propre des
choses. La confiance mutuelle a suscité alors une imagination et une
intelligence tout à fait remarquables. La recette était simple : nous

60

RÉFLEXIONS



avons parlé du Christ et du sens de l’existence ; nous avons osé redire
des choses qui n’était rien d’autre que l’Évangile, sans vouloir faire de
racolage, de démagogie, de compromission… Et cela a marché ! Bien
sûr qu’il y a avait la pédagogie, l’organisation, etc. Mais ce qui a
d’abord été à mon sens la clef du succès, c’est que nous avons conforté
l’être chrétien, le baptême de ces jeunes. Et je ne pouvais m’empêcher
alors de penser à la phrase de saint Paul : « Je n’ai rien voulu savoir
parmi vous, sinon Jésus Christ, et Jésus Christ crucifié » (1 Co 2, 2).

De cette expérience, et des nombreuses années de ministère
passées auprès des jeunes, je retire plusieurs convictions. J’aimerais
vous en partager quelques-unes (non pas toutes, et sans trop les
développer par manque de temps) quant à l’évangélisation des
jeunes. Autour de ces convictions, sans doute peut-on bâtir un
programme pour les activités de nos groupes de jeunes.

Huit convictions

Le but de toute pastorale auprès des jeunes : leur bien

Quand nous essayons de réfléchir sur ce que nous faisons
auprès des jeunes, il nous faut toujours faire l’effort de nous posi-
tionner, non pas par rapport à nous-mêmes ou à nos organisations,
mais par rapport aux jeunes auxquels nous voulons nous adresser et
que nous cherchons à atteindre. Ce qui compte, c’est le bien des
jeunes. Et ce bien, c’est l’éducation au bonheur, c’est-à-dire à l’ou-
verture à la sainteté. Nos organisations doivent être au service de ce
projet. Or, aujourd’hui, l’appartenance à tel ou tel collège, telle ou
telle instance d’Église est souvent moins déterminante pour eux que le
fait d’avoir appartenu à tel groupe de copains dans leur quartier, ou
à tel mouvement, tel groupe scout, ou telle équipe de servants d’au-
tel, etc. Dès lors, si nous continuons à développer les activités de tous
ces groupes de façon parallèle – à supposer que nous aurions le
moyen de le faire, ce qui n’est pas sûr – nous risquons de ne pas
rejoindre les jeunes que nous voulons atteindre. Le but n’est pas de
soutenir tel ou tel outil, telle ou telle organisation, mais les jeunes eux-
mêmes. Ce qui veut dire qu’une qualité première pour s’occuper des

61

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



jeunes, c’est d’être des hommes et des femmes de communion. C’est
être capable de décloisonner et de ne pas s’approprier les jeunes.
C’est être capable de ne pas les cataloguer et les classifier suivant nos
propres sensibilités, suivant ce qui nous plaît, mais suivant ce qui est
bon pour eux, tels qu’ils sont et là où ils en sont. Cela suppose de
savoir œuvrer ensemble, et de ne pas chercher à tout faire tout seul,
en faisant confiance aux autres, même s’ils n’ont pas la même sensi-
bilité ecclésiale. Ainsi, par exemple, certains rencontrent des jeunes
et ne sont pas en lien avec nos pastorales des jeunes. Qu’en faisons-
nous ? Les laisse-t-on en parallèle, en les ignorant ? Quelles questions
nous posent-ils ? Comment se fait-il qu’ils attirent des jeunes ?

Le discours sur les jeunes et sur la jeunesse

On parle beaucoup d’une jeunesse dont on suppose qu’elle
existe comme telle, mais qui en fait n’existe pas. Il n’y a pas une
jeunesse, comme si l’âge définissait complètement une façon de vivre.
Il y a des jeunesses, des collégiens, des lycéens, des servants d’autel,
des scouts, des étudiants, des jeunes professionnels… Tous font partie
de la jeunesse, mais ne sont pas une seule jeunesse. Quand on parle
de la jeunesse au singulier, c’est malheureusement trop souvent pour
relever les problèmes ou les questions que posent certains jeunes ou
plus largement le fait d’être jeune. Et ceci conduit à porter sur tous les
jeunes un regard négatif ou en tout cas un regard soupçonneux.
Beaucoup de jeunes ne se sentent pas aimés, pensent qu’on ne leur
fait pas confiance, qu’on a peur d’eux. Là encore, je renvoie à la
catéchèse de Monseigneur d’Ornellas.

Je pense que dans nos initiatives chrétiennes et nos démarches
en direction des jeunes, il faut être au moins capable de nous affran-
chir de ce regard soupçonneux porté sur eux. Dans l’évangélisation,
il faut faire naître chez les adultes ce regard bienveillant sur les
jeunes, et sur les jeunes pour eux-mêmes, non pas pour les récupérer
et faire fonctionner nos systèmes, pour renouveler nos troupes (sinon
on entre dans une pastorale utilitariste). La pastorale des jeunes peut
alors devenir un ferment d’évangélisation dans nos communautés, en
montrant qu’il faut avoir cette bienveillance sur les jeunes 2. Nous
cherchons à porter sur eux un regard d’espérance et de bienveillance

62

RÉFLEXIONS



parce que c’est comme cela que le Christ les voit. Il les appelle à
devenir des saints et peut leur en donner la grâce. 

Mais cela demande de se donner les moyens, nous-mêmes et
nos communautés, pour connaître les jeunes pour pouvoir les évan-
géliser. Cela demande de dégager du temps pour rencontrer un peu
longuement les jeunes, avec ce regard de bienveillance, et en leur
proposant des choses. Et en même temps, ne soyons pas surpris que
des communautés (par exemple des paroisses) ne sachent plus
accueillir des jeunes. Il est des communautés vieillissantes qui ne
peuvent plus comprendre les jeunes. Cela peut être mission impossi-
ble de le leur faire connaître.

La rencontre personnelle avec le Christ

Il est particulièrement important de se demander comment nous
entraînons et accompagnons les jeunes dans l’expérience de la
rencontre personnelle avec le Christ. Ils ne peuvent pas devenir eux-
mêmes et ils ne peuvent pas devenir chrétiens si le Christ n’est pas
quelqu’un pour eux. Et le Christ ne sera Quelqu’un pour eux que
quand ils auront commencé à être en relation personnelle avec Lui.
C’est-à-dire quand ils auront appris à prier, pas simplement en disant
des prières, mais en faisant oraison, en passant du temps dans une
relation intime avec le Christ. Et cela passe en particulier par l’accès
à l’Écriture sainte pour qu’elle devienne Parole de Dieu, l’éducation
aux sacrements et une catéchèse structurée. Où et comment, par
exemple, apprenons-nous aux jeunes à prier ? Il y a là chez eux un
besoin immense. Nous disons sans cesse aux gens qu’il faut prier,
mais on ne leur dit pas comment le faire, comme si cela était inné…

Servir leur liberté chrétienne

Pour les jeunes entre douze et dix-huit ou vingt ans, une question
décisive est de les aider à progresser dans la liberté chrétienne. Ils
vivent dans une société du conditionnement. Ils sont formatés par la
publicité, par l’appel à la consommation, par la pensée et le modèle de
vie uniques. Si nous voulons qu’ils développent leur capacité person-

63

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



nelle à assumer leur vie et à décider de ce qu’ils vont faire, il faut les
entraîner à être libres. Or, il n’y a pas cinq cents formes possibles d’en-
traînement à la liberté, mais une seule, qui consiste à apprendre à choi-
sir, à apprendre à décider de faire quelque chose en refusant de faire
autre chose, et donc en entrant dans une certaine frustration.

L’éducation affective

Là aussi, il y a aurait beaucoup à dire. C’est un domaine difficile,
longtemps passé sous silence ou laissé entre les mains de personnes qui
n’ont pas forcément une anthropologie chrétienne. Fort heureusement,
des efforts nouveaux sont faits dans ce domaine, qu’il convient d’ac-
compagner et de mettre en œuvre (cf. par exemple le dernier texte du
secrétariat de l’Enseignement catholique sur ce sujet). Cela rejoint
d’ailleurs le sujet de la bioéthique. Mais cela demande du courage.

L’éducation à l’évangélisation

Cela s’apprend comme la prière. On ne peut dire aux gens
d’être missionnaire sans leur dire comment. Et c’est vrai pour les
jeunes. Avons-nous bien pris la mesure que l’Église occidentale est
aujourd’hui située dans un monde païen ? Les mouvements se
situaient, lors de leur fondation, dans un monde chrétien, et leur
slogan était : « Refaisons nos frères chrétiens. » Aujourd’hui, il
faudrait dire « Faisons. » Pouvons-nous leur montrer les différentes
étapes de toute évangélisation, comme nous le révèlent les évangiles
et tout le Nouveau Testament ? Pouvons-nous mettre en place une
vraie et saine apologétique, pour que les jeunes soient heureux et
fiers d’être chrétiens, et puissent répondre humblement, mais avec
assurance, de l’espérance qui est en eux (cf. 1 P 3, 15) ? Cela pose
alors une question pastorale : faut-il aujourd’hui vouloir à tout prix
rejoindre tout le monde, tous les jeunes, ou devons-nous faire jaillir
l’esprit missionnaire (en particulier à partir de l’Eucharistie) chez des
chrétiens déjà engagés, en fortifiant leur foi, pour une société qui ne
connaît pas le Christ, sachant que les premiers qui peuvent toucher
les jeunes sont les jeunes eux-mêmes ? N’y a-t-il pas à éveiller ou à

64

RÉFLEXIONS



réveiller chez les chrétiens la conscience de l’annonce de l’Évangile,
du bel appel à la mission ?

Leur proposer quelque chose

Comment imaginons-nous et mettons-nous en œuvre des activités
pour les jeunes à l’intérieur de nos communautés ? On ne peut pas
continuer indéfiniment à déplorer que les jeunes soient absents de la
messe du dimanche ou de la vie des communautés chrétiennes si,
quand ils sont là, on ne sait pas quelle tâche ou quelle mission leur
donner… ou leur demander qu’ils répètent indéfiniment ce que font les
« vieux ». Quel paradoxe chez ceux qui réclament que des jeunes les
rejoignent, mais qui ne leur laissent jamais la place, en acceptant déjà
simplement qu’ils puissent se tromper et qu’ils ne fassent pas comme
eux ! Si nous voulons que des jeunes participent réellement, il faut que
nous inventions la manière dont ils peuvent participer. Il nous faut être
imaginatifs pour trouver des gestes, des démarches et des actes qui
mettent en œuvre leur capacité de participer et de faire quelque chose,
où ils se sentent utiles et où on laisse leur créativité s’exprimer, en cohé-
rence avec la foi. C’est une manière de leur apprendre l’Église, en
particulier pour les plus grands, en les mettant en responsabilité réelle.

L’ouverture aux vocations

D’abord être convaincu que la crise des vocations n’est pas une
fatalité : beaucoup de jeunes de 12 à 14 ans se posent la question
de la vocation consacrée (voir les lettres de confirmands). Nous avons
à être convaincus que nous avons à agir pour les vocations. Les voca-
tions sont le signe, le baromètre de la vitalité d’une Église locale. Mais
comment de telles vocations peuvent-elles surgir si nous ne montrons
pas la beauté, la nécessité et la spécificité de la vocation sacerdotale
ou religieuse, si nous n’en montrons pas la complémentarité et donc
la différence avec le sacerdoce commun des laïcs (ce qui suppose une
présence sacerdotale réelle dans la pastorale des jeunes) ? Comment
de telles vocations peuvent-elles naître si on ne sait pas aimer et faire
aimer l’Église ? Comment un jeune peut-il se sentir attiré par une

65

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



Église sans cesse critiquée par ses propres membres ? Il serait appelé
au service de ceux-là même qui portent un regard négatif sur celle
qui l’ordonne à ce service. Il y a là une contradiction interne très dure
à soutenir… Ouvrir aux vocations consacrées se fait aussi par le
respect et la promotion des charismes particuliers de chacun, et par
le fait de donner l’intelligence intérieure de ce qu’est la vocation.

L’expérience du pôle jeunesse à Quimper

C’est animé de ces convictions (et de quelques autres) que je suis
arrivé comme évêque de Quimper et Léon il y a un peu moins de trois
ans. Un de mes tous premiers contacts a été avec la pastorale des
jeunes, qui vivait un vrai dynamisme parce que mon prédécesseur avait
pu y consacrer non seulement des moyens techniques et financiers,
mais aussi des moyens humains en prêtres, diacres, religieuses et laïcs.

Pourtant, dès le départ, les responsables m’ont sensibilisé à un
certain nombre de problèmes, en particulier ceux du lien entre toutes
les réalités de jeunes, de l’affaiblissement de nos forces, du besoin
d’orientations claires, du besoin d’un discernement et d’un choix sur
la répartition de nos forces, et de l’autorité effective du délégué diocé-
sain qui était un laïc et qui avait essentiellement un rôle de coordina-
tion. J’ai donc décidé très rapidement de réunir les différents respon-
sables (service diocésain, catéchèse, AEP, Enseignement catholique,
Mission étudiante, groupes paroissiaux de jeunes, Jeunes profession-
nels, mouvements…) autour d’une même table, pour qu’ils m’expo-
sent tout cela. Ensemble, nous avons commencé à réfléchir sur une
méthodologie pour avancer. Elle a été assez simple : je leur ai
proposé de se retrouver régulièrement durant un an, accompagnés
par un théologien, afin de m’établir un projet. Je ne leur avais donné
comme cahier des charges que les points d’attention suivants : la
communion fraternelle (c’est-à-dire le décloisonnement et la mutuali-
sation des moyens et des expériences, mais aussi la promotion les uns
des autres par la complémentarité 2), en vue de l’évangélisation expli-
cite de tous les âges, par un projet cohérent depuis l’éveil à la foi
jusqu’aux jeunes professionnels. Ils avaient à réfléchir à la fois sur le
contenu et sur l’organisation qui en découle. Beau programme ! Ils

66

RÉFLEXIONS



m’ont présenté régulièrement leur travail, pour qu’avec mon conseil
épiscopal j’en valide les étapes. Et au bout d’un an, leur proposition
était la suivante : « Ne plus parler de “coordination de la pastorale
des jeunes”, qui était une expression trop ambigüe (j’expliquerai plus
bas pourquoi), mais créer un “Pôle Jeunesse”, réunissant tous les
services diocésains s’occupant des jeunes, invitant les mouvements à
y être présents et en lien avec le service diocésain de la catéchèse.

Nommer un vicaire épiscopal pour les jeunes, ayant donc une
véritable autorité sur tous les responsables de services (sans les
remplacer), secondé par une déléguée diocésaine pour le Pôle
Jeunesse. Il y avait ainsi un tandem complémentaire et fructueux
prêtre/laïc – homme/femme. Un cahier des charges et une lettre de
mission définissaient clairement le rôle de chacun. Le vicaire épisco-
pal, qui est un jeune prêtre et qui n’a pas d’autre mission (ce qui
représente un choix pastoral de l’évêque), est membre du conseil
épiscopal, mais n’y participe pas tout le temps pour ne pas surchar-
ger son agenda. »

La mission de ce pôle jeunesse a été également définie par écrit
et communiquée à tous les acteurs pastoraux du diocèse (cf.
annexe 1). Cette proposition a été présentée et affinée par le conseil
épiscopal et le conseil presbytéral (il n’y a avait pas encore de conseil
pastoral diocésain), puis validée. Elle est alors devenue une décision
diocésaine. La qualité humaine et ecclésiale des différents responsa-
bles, leur capacité d’écoute et de confiance mutuelles, leur volonté de
travailler ensemble, leur compréhension de la nécessité absolue de la
communion pour une annonce possible de l’Évangile (cf. Jn 17, 21 :
« Père, qu’ils soient un pour que le monde croie »), mais aussi une
commande claire de la part de l’évêque ont été déterminantes pour
le succès de la réflexion et la mise en place de la décision.

Dans l’année qui a suivi, le vicaire épiscopal et la déléguée
diocésaine ont visité chaque doyenné, provoquant ainsi dix-sept
assemblées sur la jeunesse, expliquant la nouvelle organisation et
aidant les acteurs de terrain à découvrir qu’ils rejoignaient plus de
jeunes qu’ils ne le croyaient. Faisant un état des lieux qui fut commu-
niqué au conseil épiscopal, ils ont contribué à redonner de l’espé-
rance dans certains lieux du diocèse. En même temps, l’équipe diocé-
saine du pôle jeunesse a continué à travailler pour mutualiser les
moyens et augmenter la communication. Un premier fruit a été la

67

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



mise en place d’un parcours et d’une organisation pour le catéchu-
ménat des jeunes (collèges et lycées), promulgués en juin dernier.

Au bout de cette deuxième année, la suite du projet m’a été
présentée : il s’agissait de constituer sur le terrain, dans chaque
doyenné, ce qui avait été fait au niveau diocésain, c’est-à-dire des
pôles jeunesse de doyenné. En effet, un constat avait été fait au fur et
à mesure des visites de doyenné : dans l’esprit de beaucoup (prêtres ou
laïcs), la pastorale des jeunes était en quelque sorte comme déléguée,
sous-traitée par les services diocésains de jeunes et la pastorale des
jeunes. C’est pour cela que je disais plus haut que le terme était devenu
ambigu. Les doyens, les curés, les équipes pastorales attendaient plus
ou moins consciemment que ce soit l’AEP diocésaine, l’Enseignement
catholique, les mouvements… qui se chargent directement des jeunes,
de l’appel de ceux qui s’en occuperaient et de l’organisation. Cela
découlait d’une époque où les forces étaient suffisamment fortes pour
que chacune de ces instances soient des en-soi. Mais la conséquence
fut que le terrain ne considérait plus qu’il était responsable de la
mission auprès des jeunes… C’est aujourd’hui un défi de les remettre
dans cette optique, même vis-à-vis de l’Enseignement catholique (extrê-
mement fort dans le diocèse : 42 % des élèves scolarisés, soit 66 000
jeunes et 7 000 adultes). C’est la raison pour laquelle nous ne mettons
plus de majuscule à « pastorale des jeunes ».

Là encore, le projet a fait plusieurs allers-retours devant le
conseil épiscopal, le conseil presbytéral et le conseil pastoral diocé-
sain, avant d’être validé et promulgué (cf. annexe 2). Peu à peu, sont
nommés dans chaque doyenné des délégués pôle jeunesse, chargés
de constituer autour d’eux une équipe avec tous les responsables
s’occupant des jeunes, en vue d’une réflexion et d’un travail
communs, dans la communion en vue de l’évangélisation, mais aussi
de consulter les jeunes et les impliquer en mettant en place, là où ce
serait possible, un conseil de jeunes. Ces délégués, qui reçoivent une
lettre de mission, sont envoyés liturgiquement en mission devant tous,
avec leur équipe, par le vicaire épiscopal chargé de la jeunesse. La
présence sacerdotale est assurée par la nomination dans chaque
doyenné d’un prêtre référent pour le pôle jeunesse, qui travaille en
lien avec le délégué de doyenné.

Au cours de l’année qui vient, le vicaire épiscopal et la déléguée
diocésaine vont reprendre leur bâton de pèlerin et retourner dans

68

RÉFLEXIONS



chaque doyenné pour aider à la mise en place de ces pôles jeunesse
de doyenné, et voir aussi comment leur offrir une formation adéquate,
en lien avec le service diocésain de formation. Ils vont aussi être en lien
avec un petit groupe de travail que j’ai mis en place pour réfléchir à
frais nouveaux à la pastorale de la confirmation. L’équipe diocésaine
va également aider la toute nouvelle équipe mise en place pour les
jeunes professionnels. Elle va aussi suivre de près un autre projet : la
Mission Saint-Luc, qui veut faire d’une église du centre-ville de Brest un
lieu de rassemblement des jeunes de toute la métropole, offrant des
activités et des moyens que chaque doyenné de la ville (il y en a quatre)
ne peut mettre en œuvre seul. De mon côté, je réfléchis aussi à
comment faire prendre conscience aux curés et aux équipes pastorale
de la nécessité d’une implication plus grande dans les établissements
catholiques de leur territoire, pour soutenir les chefs d’établissement.

Pour la suite, il faudra attendre l’année prochaine… et voir si
nous ne nous sommes pas trompés. Il est probable que cela portera du
fruit là où les prêtres et leurs équipes s’investiront sur le terrain, même
si les réalités sont petites… et que dans certains endroits, cela ne
marchera pas. Tout ce que j’ai dit n’est pas forcément transposable en
entier. Peut-être que certaines intuitions vous aideront. Mais par tout
cet exposé, j’ai voulu vous montrer que, pour avancer, il fallait autant
que possible faire des choix clairs, donner des orientations, aider à
structurer, mettre en place des groupes de travail qui présentent (dans
un véritable esprit de service et un grand sens ecclésial) des projets à
l’évêque et à ses conseils, et donner à la pastorale des jeunes des
moyens humains et matériels. Le tout dans un seul but : servir l’appel
à la sainteté des jeunes, par l’évangélisation dans la communion. n

69

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES

11 -- Eglise et Vocations n° 12, « Des pédagogies et
des jeunes », novembre 2010, p. 45-55.

22 -- Non que les jeunes soient parfaits, mais parce
qu’ils sont en voie d’acquérir une personnalité, de
se développer, de trouver leur identité, comme le
mot jeune l’indique précisément. Il est normal
qu’ils ne soient pas « achevés » à 12, 15, 16 ou 18

ans. C’est pourquoi nous devons être attentifs à
souligner dans ce qu’ils vivent, les éléments positifs
qui les aident à progresser et à épanouir ce qu’il y
a en eux d’espérance et de générosité. Nous ne
pouvons porter sur les jeunes un regard de décep-
tion ni un regard dévalorisant, comme s’ils étaient
moins bons que les jeunes d’il y a cinquante ans.

NOTES



Annexe 1

Création d’un pôle jeunesse

Chers amis, 

Après une longue réflexion de la pastorale des jeunes toute cette
année, et la consultation et l’accord du conseil épiscopal, j’ai décidé
la création à la rentrée d’un « Pôle Jeunesse » au niveau diocésain,
qui remplacera le service diocésain de la pastorale des jeunes à
compter du 1er septembre 2009. 

Ce pôle, semblable dans son principe à celui du PIC (pôle initia-
tion chrétienne), regroupera les services diocésains qui s’occupent
tout spécialement des jeunes de 12 à 25 ans : 

• l’Aumônerie de l’enseignement public,
• le service pastoral de l’Enseignement catholique,
• le secteur adolescence du service diocésain de la catéchèse,
• le monde étudiant,
• les jeunes professionnels, 
• tous les groupes locaux de jeunes.
Il sera en lien avec le service des vocations et devra travailler

régulièrement avec lui. Les services diocésains qui forment ce pôle
continuent à exercer leur mission spécifique. 

Nous verrons peu à peu comment y faire participer concrète-
ment les mouvements de jeunes, dont l’organisation est différente de
celle des services diocésains et qui ont leur fonctionnement propre. Il
est bien évident qu’il devra y avoir une véritable collaboration entre
le pôle et les mouvements de jeunes, par des modalités à inventer. 

Mission du pôle jeunesse 

Ce pôle a comme mission en particulier :
• de favoriser la concertation et aider tous ceux qui sont char-

gés des jeunes à travailler en communion ; 

70

RÉFLEXIONS



• de permettre des recherches et des actions communes ;
• d’établir un projet pastoral pour les jeunes ;
• de créer une dynamique sur le terrain, en soutenant les

acteurs et les initiatives prises localement pour l’évangélisation
des jeunes. 

Cette mission est plus qu’une simple coordination, comme c’était
le cas jusqu’à présent. Ce pôle jeunesse aura autorité pour réfléchir
à l’avenir de la pastorale de la jeunesse, mettre en œuvre les orien-
tations diocésaines sur la jeunesse, harmoniser nos pratiques et faire
travailler ensemble tous ceux qui s’occupent des jeunes. 

Une équipe diocésaine 

Pour réaliser cette mission, la conduite de ce pôle est confiée à
un vicaire épiscopal, qui travaillera en étroite collaboration avec une
déléguée diocésaine. Un cahier des charges précisera le contenu de
ces deux responsabilités et leur articulation  

Ils seront entourés d’une équipe diocésaine regroupant les prin-
cipaux responsables de services jeunes et de personnes que je suis
actuellement en train d’appeler à cette mission. Au 1er septembre
2009, cette équipe sera composée de : 

• P. Mickaël Le Roux, vicaire épiscopal pour le pôle jeunesse, 
• Anne-Claire Le Page, déléguée diocésaine au pôle jeunesse, 
• Dominique Bernard, déléguée diocésaine de l’AEP,
• P. Jean-Baptiste Glerss, délégué diocésain pour la pastorale

de l’enseignement catholique,
• Marie-Hélène Kerboul, en charge du secteur adolescence au

service diocésain de catéchèse,
• Lionel Botte, aumônier des étudiants de Quimper et jeunes

professionnels,
• Florence Simiand, laïque en mission ecclésiale sur l’ensemble

paroissial de Concarneau, représentant la pastorale territo-
riale en mission auprès des jeunes.

Pour l’animation du pôle, le vicaire épiscopal réunira deux fois
par trimestre cette équipe diocésaine. 

71

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



Feuille de route pour l’année 2009-2010 

• Préparer l’assemblée diocésaine du 19 septembre 2009 au
cours de laquelle le nouveau fonctionnement sera présenté. 

• Rejoindre les différentes personnes engagées au service de la
pastorale des jeunes dans le diocèse (aumôneries, mouve-
ments, paroisses, etc.) pour recueillir les initiatives pastorales
en direction des jeunes et encourager à un travail en commun.
L’organisation diocésaine en pôle doit avoir des répercussions
au niveau local. Il sera donc nécessaire d’impliquer les
personnes concernées par la pastorale des jeunes dans ce
nouveau dispositif. 

• Réunir les responsables des mouvements pour leur présenter
ce nouveau pôle, les sensibiliser et les associer à cette
réflexion commune. 

• Affiner la réflexion en vue d’un projet diocésain pour l’évan-
gélisation des jeunes : une première étape a été menée depuis
le 17 octobre 2008 ; les éléments m’ont été remis le 19 juin
2009. L’équipe diocésaine devra se saisir de ce travail et l’ap-
profondir, à partir de ce qui se vit sur le terrain, des éléments
déjà en place et de la réflexion en cours. Elle le fera aussi en
interaction avec les personnes en responsabilité pastorale
auprès des jeunes dans le diocèse. 

• Commencer la préparation des JMJ 2011 de Madrid. 
Une évaluation de ce pôle sera faite au terme d’une année de

fonctionnement. 
Cette création est une toute première étape dans la réflexion

menée sur la pastorale des jeunes, la suivante étant de dynamiser
toujours plus le terrain. Nous aurons peu à peu à affiner le projet du
pôle jeunesse. Nous avancerons de façon pragmatique, avec
souplesse, pour caler les choses au mieux au fur et à mesure. 

Que soient vivement remerciés tous ceux qui ont travaillé à l’éla-
boration de ce projet, qui donne espérance, dynamisme et joie à tous
ceux à qui il a été présenté. Nous sommes invités à entrer dans une
forte collaboration avec ce pôle et à favoriser son travail sur le terrain. 

+ Jean-Marie Le Vert 
Évêque de Quimper et Léon 

72

RÉFLEXIONS



Annexe 2

Charte diocésaine des pôles jeunesse 
de doyennés 

1. L’Église est par nature missionnaire, « puisque elle-même tire
son origine de la mission du Fils et de la mission du Saint
Esprit selon le dessein de Dieu le Père 1 ».

2. L’Église existe pour évangéliser, c’est-à-dire « pour porter la
Bonne Nouvelle à toutes les couches de l’humanité, et sous
son influence, transformer de l’intérieur et rendre nouvelle
l’humanité elle-même 2 ». 

3. L’évangélisation doit être conçue comme le processus par
lequel l’Église, animée par l’Esprit, annonce et diffuse l’Évan-
gile dans le monde entier. 

4. L’évangélisation s’opère selon un processus dynamique : 
a. le témoignage chrétien : le témoignage que les chrétiens

donnent de leur vie et de ce qui les fait vivre ; 
b. la proclamation explicite de l’Évangile, par la première

annonce qui appelle à la conversion ; 
c. l’initiation à la foi et à la vie chrétienne par la catéchèse

et les sacrements de l’initiation ; 
d. la participation à la vie d’une communauté chrétienne qui

structure la foi (Écriture sainte, sacrements, charité) ; 
e. l’appel à la mission (les bénéficiaires de l’Évangile sont

appelés à devenir évangélisateurs à leur tour). 
Ces cinq points s’articulent les uns les autres.

5. L’évangélisation des jeunes est un des aspects de la mission
de l’Église diocésaine. Cette évangélisation nécessite des
moyens spécifiques pour annoncer l’Évangile aux jeunes. Il
s’agit de leur permettre de découvrir le Christ et de vivre en
communion avec lui, à travers la Parole de Dieu, la prière
personnelle et ecclésiale, les sacrements, le sens de l’Église,
l’investissement dans la communauté chrétienne, la relecture
de vie. « Comment faire parvenir le message du Christ aux
jeunes non chrétiens qui sont l’avenir de continents

73

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



entiers ? », se demandait Jean-Paul II 3. « À l’évidence, les
moyens ordinaires de la pastorale ne suffisent plus : il faut
des associations et des institutions, des groupes et des centres
de jeunes, des initiatives culturelles et sociales pour les jeunes.
Voilà un domaine où les mouvements ecclésiaux modernes
trouvent un ample champ d’action. » L’évangélisation est un
acte profondément ecclésial. Elle doit être le souci mission-
naire de toute l’Église diocésaine, depuis la cellule familiale
jusqu’aux instances pastorales diocésaines.  

6. La pastorale des jeunes s’inscrit dans le processus global
d’évangélisation. La pastorale renvoie d’abord à la figure du
Christ bon Pasteur (Jn 10). L’action pastorale doit se nourrir
de la contemplation du Christ et elle doit agir selon la péda-
gogie du Christ à l’égard des personnes.

7. Avant toute question de méthode, la pastorale des jeunes
consiste à conduire au Christ. Ce chemin passe par des
étapes différentes et tient compte de l’itinéraire de chacun :
en pastorale des jeunes se côtoient des jeunes non-initiés et
des confirmés formés, acteurs de la vie en Église.

8. La pastorale des jeunes relève de la responsabilité de toute
l’Église. Pour l’exercice de cette mission spécifique auprès
des jeunes, des personnes sont envoyées par la communauté
ecclésiale ; au plan diocésain et local, ces personnes sont
appelées à œuvrer en communion tant dans l’élaboration de
projets que dans l’action pastorale elle-même. 

Afin de favoriser un nouvel élan pour la foi avec les jeunes du
Finistère, au cours des deux années à venir, sont appelés à se mettre
en place des pôles jeunesse de doyenné. 

Création des pôles jeunesse de doyenné  

Le document qui suit émane de l’équipe diocésaine du pôle
jeunesse. Il a été élaboré après avoir vécu diverses « assemblées de
doyenné pôle jeunesse », avoir entendu sur le terrain diverses réac-
tions, avis et consultations. Il a été approuvé par Mgr Jean-Marie Le

74

RÉFLEXIONS



Vert, évêque de Quimper et Léon, en son conseil épiscopal. Il est
promulgué « ad experimentum » pour deux ans. 

Depuis plusieurs années, le souci de la pastorale des jeunes sur
un territoire était porté par une équipe « Veilleurs jeunes », en lien
étroit avec la coordination diocésaine de la pastorale des jeunes.

Après la création, le 1er septembre 2009 d’un pôle jeunesse
diocésain et l’évaluation prévue, le temps est venu de constituer ce
que nous appellerons désormais le « pôle jeunesse de doyenné ». Les
« pôles jeunesse de doyennés » seront mis en place progressivement
dans les doyennés. Ce qui est proposé ici sera mis en œuvre en fonc-
tion des réalités pastorales de chaque doyenné. 

La pastorale des jeunes n’est pas un en-soi à part. Au contraire,
il est essentiel de l’intégrer à la vie des doyennés. Chaque doyenné,
chaque ensemble pastoral, soutenu par les services diocésains, ont à
mettre en œuvre localement une pastorale à destination des jeunes,
et cela doit faire partie de leur projet missionnaire. C’est de leur
responsabilité. 

Ainsi les curés, avec leurs équipes pastorales, sont les premiers
responsables de la pastorale des jeunes sur le territoire qui leur est
confié. Ils porteront cette question avec le pôle jeunesse de doyenné,
qui regroupe tous les acteurs adultes engagés auprès des jeunes
(salariés et bénévoles). 

Pour les aider dans cette mission, trois structures voient le jour : 
• l’équipe pôle jeunesse de doyenné,
• le conseil de jeunes,
• le délégué pôle jeunesse de doyenné.
Pour chacune, la mission et le fonctionnement sont précisés dans

ce document.  On veillera à ce que ces instances ne travaillent pas en
parallèle avec les autres instances du doyenné, mais soient bien en lien. 

L’âge des jeunes concernés va du collège (dès la 6e) aux jeunes
adultes. Ils sont regroupés en trois catégories : les collégiens, les
lycéens, les post-bacs et jeunes professionnels. 

Les deux premiers groupes concernent les jeunes se retrouvant
dans les groupes paroissiaux, la préparation à la profession de foi,
l’AEP, l’Enseignement catholique, les confirmands, le catéchuménat

75

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



jeunes, les vocations, les servants d’autel, les grands clercs, les groupes
musicaux, les jeunes handicapés, les jeunes hospitaliers, les mouve-
ments de jeunes, etc. 

Le troisième groupe (18-30 ans environ) concerne les jeunes se
retrouvant à l’aumônerie étudiante, les jeunes professionnels, les grou-
pes paroissiaux, les mouvements de jeunes, etc. 

Il est important d’assurer des liens et des « passerelles pastora-
les » entre les différentes tranches d’âges, entre les différents groupes,
dans le respect de leurs spécificités et de leur pédagogie propres. 

L’objectif de cette organisation pastorale est d’être d’abord au
service des jeunes pour leur évangélisation dans la communion, en
tenant compte de la pédagogie liée à chaque tranche d’âge. Cet
objectif se vit sous le triptyque classique : annoncer, célébrer, servir. 

Cette organisation veut : 
• favoriser l’initiative locale tout en ayant une cohérence diocé-

saine ; 
• augmenter la réflexion commune de tous les acteurs pasto-

raux auprès des jeunes ; 
• permettre une collaboration toujours plus grande entre servi-

ces, mouvements et ensembles paroissiaux, tant au niveau de
la réflexion que des activités ; 

• aider à la mise en place de rassemblements diocésains de
jeunes, pour lesquels les structures de terrain semblent parfois
insuffisantes ; 

• promouvoir des rassemblements et des actions déjà existants
(JMJ, rassemblement de Taizé, Mont-Saint-Michel, pèlerinage
à Lourdes…).

Les mouvements de jeunes ont une autonomie propre légitime.
Cette liberté des mouvements est une chance pour les jeunes, pour
permettre à chacun de trouver ce qui répond le mieux à ses aspira-
tions. Mais les mouvements sauront aussi favoriser ce travail commun
pour mieux servir la mission auprès des jeunes. Tout ce qu’on pourra
faire pour être en synergie entre les différentes instances servira le
bien des jeunes. 

76

RÉFLEXIONS



Schéma du pôle jeunesse de doyenné 

L’équipe pôle jeunesse de doyenné 

Le pôle jeunesse de doyenné, à l’image de ce qui existe au plan
diocésain, est coordonné par une équipe, sous la conduite du délé-
gué pôle jeunesse. Cette équipe est composée de personnes qui s’oc-
cupent tout spécialement des jeunes des collèges, des lycées, les post-
bac et les jeunes professionnels présents dans : 

• l’enseignement catholique,
• l’enseignement public,
• le catéchuménat des jeunes,
• les mouvements,
• le monde étudiant et les jeunes professionnels,

77

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



• les groupes locaux de jeunes (profession de foi, groupes de
prière, de musique, servants d’autel…).

Elle est en lien avec le pôle jeunesse diocésain, le service diocé-
sain des vocations et son antenne locale, ainsi qu’avec les services
diocésains de la catéchèse, de l’animation spirituelle et de la coopé-
ration missionnaire. 

Mission de l’équipe du pôle jeunesse de doyenné 
La mission de l’équipe du pôle jeunesse de doyenné se réfère

tout spécialement à la charte provinciale de la catéchèse, éditée en
2009 par les évêques de la province de Rennes. Celle-ci donne les
visées suivantes : 

• éduquer à la vie liturgique et à la vie spirituelle,
• permettre une intelligence de la foi,
• expérimenter la vie fraternelle et la vie en Église,
• éduquer l’affectivité et la vie morale,
• sensibiliser à la solidarité,
• expérimenter la vie missionnaire et l’évangélisation
• ouvrir à la dimension vocationnelle, pour permettre à un

jeune de découvrir sa vocation personnelle. 

Plus précisément, l’équipe pôle jeunesse de doyenné devra : 
• Bien connaître les réalités de la vie des jeunes présents sur le

doyenné et établir régulièrement un diagnostic local de la
situation du monde des jeunes : où sont-ils ? Comment les
rejoindre ? Quels sont les lieux qui les regroupent, suivant
leurs seuils de passages ? Quelles sont les mutations de ce
monde ? 

• Favoriser la concertation et aider tous ceux qui sont engagés
auprès des jeunes à mieux se connaître et à travailler en
communion. 

• Établir et écrire un projet pastoral – clairement missionnaire –
pour et avec les jeunes, en cohérence avec le projet pastoral
missionnaire du doyenné (et son calendrier), et les orienta-
tions diocésaines. L’objectif est d’établir des itinéraires structu-
rants prenant en compte toutes les dimensions de la vie de foi
des jeunes, avec une pédagogie adaptée à chaque type de
population de jeunes, s’inspirant des visées citées ci-dessus. 

78

RÉFLEXIONS



• Soutenir les initiatives jeunes existantes localement en
« décloisonnant » réflexions et activités entre paroisses, servi-
ces, mouvements et groupes paroissiaux.  

• Permettre des recherches et des actions communes. 
• Soutenir les personnes engagées auprès des jeunes et veiller

à ce que des moyens de ressourcement spirituel et de forma-
tion leur soient offerts, en lien avec les services diocésains
dont ils dépendent, les services diocésains d’animation spiri-
tuelle et de formation permanente.  

• Aider les jeunes qui ont déjà une culture chrétienne et une
pratique religieuse à approfondir leur foi et en les rendant
davantage missionnaires. 

• Essayer de rejoindre les jeunes éloignés de l’Église et leur
proposer l’initiation chrétienne grâce au catéchuménat jeunes. 

• Susciter des réponses aux demandes des jeunes et ainsi favo-
riser l’émergence de projets en lien avec le conseil de jeunes. 

• Etre auprès des jeunes le relais des informations et des diver-
ses propositions. 

• Participer aux événements diocésains, et aider à leur organi-
sation et à leur mise en œuvre. 

• Permettre la mise en œuvre d’activités et d’initiatives, pour et
avec les jeunes, à l’intérieur des communautés paroissiales du
doyenné pour demeurer attentif à la dimension intergénéra-
tionnelle de cette pastorale. Dans ce but, il sera important d’y
impliquer des parents et des familles. 

Composition 
• La conduite de cette équipe revient au délégué pôle jeunesse

du doyenné en lien étroit avec le curé doyen (ou le prêtre réfé-
rent qu’il désignera). Si le nombre de personnes participant à
l’équipe est important, un bureau peut être créé pour aider au
fonctionnement. 

• Elle est composée autant que possible, d’un ou des représen-
tants des différents services, et/ou mouvements, et/ou des
groupes paroissiaux existant et s’occupant des jeunes sur le
doyenné, en tenant compte de leur diversité : l’AEP,
l’Enseignement catholique, le catéchuménat jeunes, l’aumône-
rie des étudiants, les jeunes professionnels, les vocations, les

79

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



servants d’autel, les mouvements, les groupes de musique, les
groupes de prières… Pour une meilleure dynamique, l’en-
semble des acteurs jeunes est invité. 

• Elle est composée de personnes investies auprès des jeunes.
Cela peut faire l’objet d’un appel par le doyen. On veillera à
respecter quelques critères dans l’appel de ces personnes,
notamment l’amour et le sens de l’Église, le sens de la commu-
nion, des capacités d’ouverture et de dynamisme, une vie de
foi structurée, le travail en équipe, l’attention à se former et à
nourrir sa vie spirituelle. 

Fonctionnement de l’équipe  
• Il est recommandé que cette équipe se retrouve au minimum

5 fois par an, soit environ tous les deux mois, et fixe son
calendrier de rencontres en début d’année. 

• Le mandat de chaque membre est de 3 ans renouvelable deux
fois maximum sans interruption. On veillera à un renouvelle-
ment échelonné des membres pour la continuité de la mission. 

• À l’initiative du doyen ou du prêtre référent désigné par lui, et
avec l’aide du pôle jeunesse diocésain, cette équipe fera une
évaluation et une relecture spirituelle régulières de son travail. 

Le conseil de jeunes

Son rôle 
• Il est impossible de penser une « pastorale des jeunes » sans

être à l’écoute des jeunes. Là où ce sera possible, cette impli-
cation des jeunes pourra prendre la forme d’un conseil. Là où
cela paraît difficile, il pourra être envisagé une assemblée
générale de jeunes deux fois par an. 

• L’objectif du conseil de jeunes est de rendre les jeunes acteurs
de leurs projets. 

• Le conseil de jeunes est un véritable lieu d’expression des
attentes des jeunes. C’est un lieu d’échange, où les jeunes
peuvent exprimer les questions qu’ils portent en eux, afin
d’accueillir la Bonne Nouvelle et d’en vivre. 

80

RÉFLEXIONS



• De ce conseil émanent les besoins, les attentes et les souhaits
des jeunes, qui servent de base de travail à l’équipe pôle
jeunesse de doyenné. 

Composition 
Le conseil de jeunes est si possible composé de jeunes de collé-

giens, de lycéens, de post-bacs et de jeunes professionnels, repré-
sentant pour deux ans l’ensemble des réalités (mouvements, services,
âges, territoires…). 

Ils sont élus par les jeunes et/ou appelés (selon la réalité du
doyenné). Les modalités d’appel seront mises en place par l’équipe
du pôle jeunesse de doyenné. 

Sur proposition de l’équipe du pôle jeunesse de doyenné, d’au-
tres adultes peuvent être appelés par le doyen à y participer. 

Fonctionnement 
Il est recommandé que le conseil de jeunes se réunisse 3 ou 4

fois par an. Il est convoqué et animé par le délégué du pôle jeunesse
de doyenné, qui le préside. 

Le délégué du pôle jeunesse de doyenné 

• Bénévole ou salarié, le délégué du pôle jeunesse de doyenné
a le statut de LEME (laïc en mission ecclésiale). Son appel, sa
nomination et l’exercice de sa mission suivent donc les orien-
tations diocésaines concernant les LEME. 

• Le référent pastoral du délégué du pôle jeunesse est le curé
doyen (ou le prêtre qu’il désignera), de qui il reçoit sa mission
et son appel, et à qui il rend compte régulièrement. 

• Le délégué du pôle jeunesse de doyenné a pour rôle de
penser la cohérence des propositions faites aux jeunes sur un
doyenné, et de veiller à la communion entre les jeunes et entre
les personnes qui s’en occupent. 

• Il assure la coordination entre les différents acteurs de la
pastorale des jeunes dans le doyenné. 

81

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



Mission 
1) Convoquer, animer et consulter le conseil de jeunes. 

- Le délégué pôle jeunesse de doyenné ne peut vivre sa
mission sans la consultation des jeunes. C’est pourquoi,
dans la mesure du possible, il veille à la mise en place d’un
conseil de jeunes.

- Le délégué pôle jeunesse de doyenné réunira le conseil de
jeunes 3 fois par an. 

- Lors de ce conseil, il aidera les jeunes à s’exprimer sur leurs
attentes, ce qu’ils souhaitent vivre en pastorale, et il leur fera
découvrir les propositions diocésaines. Il les aidera aussi à
discerner les besoins et les attentes de tous les jeunes,
suivant leur catégorie, à la lumière de l’Évangile. 

2) Diriger, animer et convoquer l’équipe du pôle jeunesse de
doyenné 
- Le délégué pôle jeunesse de doyenné ne peut vivre sa

mission sans un travail d’équipe. Il constitue donc autour de
lui l’équipe pôle jeunesse de doyenné. 

- Pour prévoir et mettre en œuvre les événements de la pasto-
rale des jeunes, le délégué pôle jeunesse de doyenné dirige,
convoque, anime l’équipe pôle jeunesse. 

- Le délégué pôle jeunesse de doyenné aide l’ensemble des
acteurs à entrer dans une dynamique d’ensemble de la
pastorale locale et diocésaine. 

- Il aide cette équipe à vivre sa mission et s’assure de la réelle
communion au service de la mission de l’ensemble des
acteurs.

- Il peut s’entourer d’un bureau, élu par l’équipe pôle
jeunesse de doyenné, pour l’aider à élaborer les ordres du
jour, rédiger les comptes-rendus et animer les réunions. 

3) Rejoindre les acteurs et les jeunes 
- Le délégué pôle jeunesse de doyenné ira à la rencontre des

personnes engagées auprès des jeunes sur le doyenné pour
prendre pleinement conscience de l’activité pastorale dans
ce domaine et favoriser un véritable travail de concertation
et de communion. 

82

RÉFLEXIONS



- Le délégué pôle jeunesse de doyenné sera investi directe-
ment auprès de jeunes dans une activité pastorale, ceci afin
de permettre un contact régulier avec des jeunes (lieu d’in-
sertion auprès des jeunes). 

4) Prendre part aux événements diocésains 
- Avec l’équipe pôle jeunesse de doyenné, il diffuse les infor-

mations des différents événements proposés aux jeunes.  
- Le délégué pôle jeunesse de doyenné insuffle la dynamique

des propositions pensées et organisées localement. En lien
avec le doyen ou le prêtre référent, le conseil des jeunes et
l’équipe pôle jeunesse de doyenné, il établit les priorités et
s’assure qu’une ou plusieurs personnes accompagne(nt)
localement les jeunes dans ces propositions. 

- Le délégué pôle jeunesse de doyenné s’investit personnelle-
ment dans la préparation des événements diocésains. 

Liens 
1) Lien avec les instances territoriales 

- Des rencontres régulières (une par trimestre et des rencon-
tres informelles) auront lieu entre le délégué pôle jeunesse
de doyenné et l’équipe pastorale territoriale. 

- Il peut être invité à être présent à l’une ou l’autre réunion de
l’équipe de coordination de doyenné, ou solliciter lui-même
d’y participer. 

- Le délégué pôle jeunesse de doyenné et le doyen veilleront
à l’articulation entre l’équipe pôle jeunesse de doyenné,
l’équipe de doyenné quand elle existe, et les équipes pasto-
rales. Sous l’autorité du doyen et des curés et selon leur
mission propre, ces instances portent la responsabilité de la
pastorale des jeunes localement. 

2) Lien avec le pôle jeunesse 
- Le délégué pôle jeunesse de doyenné est le correspondant

ordinaire du pôle jeunesse diocésain.  
- À ce titre, il reçoit les informations (courriers, mails…) et les

rediffuse au doyen, aux prêtres du doyenné et aux acteurs
locaux. 

83

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES



- Sur invitation du pôle jeunesse diocésain, il se retrouve
régulièrement avec l’ensemble des délégués pôle jeunesse
de doyennés. 

Les moyens 
1) Lettre de mission 

- Le délégué pôle jeunesse du doyenné reçoit une lettre de
mission signée du vicaire épiscopal pour la jeunesse. Cette
lettre est rédigée en collaboration entre le doyen et le pôle
jeunesse diocésain. 

- Il est présenté aux prêtres du doyenné, à l’équipe de
doyenné si elle existe, aux équipes pastorales, aux conseils
pastoraux, aux acteurs jeunes et aux chrétiens, et envoyé en
mission au cours d’une célébration liturgique. 

2) Dimension spirituelle 
Le doyen ou le prêtre référent, en lien avec le pôle jeunesse

diocésain et le service diocésain d’animation spirituelle, veilleront à
offrir au délégué pôle jeunesse du doyenné un soutien spirituel dans
cette mission au service des jeunes (équipe spirituelle, journées de
récollection, retraites…). 

3) Temps de formation 
Toute formation est une grâce. Le délégué pôle jeunesse de

doyenné participera aux temps de formation proposés par le pôle
jeunesse diocésain ou par son doyen, en lien avec le service diocé-
sain de formation permanente (formation initiale Saint-Matthieu,
Institut diocésain de formation des laïcs en responsabilité, parcours
fondamental de théologie…) 

Qualités nécessaires à une telle mission 
• Équilibre personnel et exercice des vertus chrétiennes : 

- vie personnelle, familiale et sociale en cohérence avec
l’Évangile ; 

- attitude de service ; 
- capacité relationnelle et aptitude à travailler avec d’autres

et en réseau ; 
- amour des jeunes ; 

84

RÉFLEXIONS



- capacité à écouter et à entendre ce que les jeunes vivent et
veulent vivre ; 

- capacité de discernement et bon sens ; 
- disponibilité intérieure. 

• Adhésion à la foi et à l’enseignement de l’Église, et pratique
sacramentelle :
- être en communion avec le Pape et les évêques et accepter

sans réserve la doctrine proclamée par tous les conciles,
spécialement le concile Vatican II. 

• Vie en Église 
- amour et sens de l’Église ; 
- souci missionnaire ; 
- souci de la communion ; 
- ayant normalement déjà eu un engagement dans la vie

ecclésiale. 
• Compétences techniques et personnelles à remplir la mission : 

- connaissance des communautés chrétiennes du doyenné ; 
- capacité à faire preuve d’initiatives ; 
- esprit de synthèse ; 
- disponibilité de temps ; 
- capacité à suivre une formation. n

85

AUJOURD’HUI, L’ÉVANGÉLISATION DES JEUNES

11 -- Concile Vatican II, décret Ad Gentes n° 2.

22 -- Evangelii Nuntiandi n° 18.

33 -- Encyclique Redemptoris Missio n° 37 b 3,1990.

NOTES



ZZeeBBiibbllee est le fruit d’une aventure interconfessionnelle sans
équivalent, réunissant douze partenaires avec une centaine de rédac-
teurs de tous horizons. ZeBible a reçu le soutien du Conseil d’Églises
chrétiennes en France (CECEF).

• 2320 pages imprimées en 2 couleurs
• Texte de la Bible en français courant, incluant les livres deutéro-

canoniques
• Introduction à chaque livre, 3400 notices et 71 portraits de

personnages au fil du texte
• Plus de 160 pages hors texte : introductions au monde de la

Bible, programmes et méthodes de lecture, parcours théma-
tiques, répertoires, vocabulaire, chronologies, cartes…

www.zebible.com  26,50 €



Présentation des participants

Sabine Roux de Bézieux est fondatrice et gérante de la fonda-
tion Araok qui travaille sous l’égide de la Fondation de France, prési-
dente d’Entrepreneurs du monde qui s’occupe en particulier de micro
finance, présidente et fondatrice d’Espoir Niger qui vise à promou-
voir la femme par l’initiative locale. Sabine est déléguée diocésaine
pour la formation dans le diocèse de Nanterre.

Dominique Greiner est prêtre et assomptionniste, économiste,
théologien spécialisé en éthique, rédacteur en chef du quotidien La
Croix (depuis le 1er janvier 2010), après avoir dirigé le département
d’éthique de l’université catholique de Lille.

Jean-Luc Pouthier est historien, journaliste. Il donne à Sciences-
Po un cours sur « religions et société ». Il enseigne à l’Institut catho-
lique de Paris, en particulier l’histoire du christianisme du XXe siècle.

La table ronde est animée par Paule Zellitch, doctorante en
théologie à l’Institut catholique de Paris, membre de l’équipe pasto-
rale du pôle Vocations du SNEJV, rédactrice en chef de la revue
Église et Vocations, vice-coordinatrice du Congrès européen des
vocations ; elle collabore avec la Fédération française de la presse

87

Église et société,
quelle place pour les jeunes ?

RÉFLEXIONS

     



catholique dans le cadre d’un partenariat avec l’Institut catholique de
Paris dans le groupe de recherche Théopresse.

Nos trois invités se sont engagés, dans un premier temps, à
répondre à trois questions. Chacun de ces temps sera suivi d’un jeu
de questions-réponses à la table et avec l’assemblée. La première
question s’adressera à Dominique Greiner : « Le rôle de l’Église dans
la société ». La seconde question : « Comment l’Église catholique
peut-elle être actrice, notamment dans la politique jeunesse dans la
société et dans l’Église ? » sera traitée par Sabine Roux de Bézieux et
enfin la troisième question : « Quels sont les enjeux et les défis de la
politique jeunesse, de la place que l’on accordera ou pas aux jeunes
dans la société ? » sera développée par Jean-Luc Poutier.

Le rôle de l’Église dans la société

Je vais essayer de répondre à la question que l’on m’a confiée :
« Le rôle de l’Église dans la société » à partir d’un ensemble d’expé-
riences. Une expérience, assez longue, comme universitaire dans un
département d’éthique, aujourd’hui, comme responsable d’un quoti-
dien national, et aussi à partir de mon expérience dans le monde des
jeunes, à la fois comme enseignant et comme responsable d’un foyer
d’accueil et de discernement de ma congrégation pendant 14 ans.
C’est un peu toute cette expérience que je peux vous partager et cela
d’autant plus que dans ma congrégation de l’Assomption, nous
sortons d’une semaine de chapitre. Bien sûr, la question de notre
propre rôle dans la société française, quand on est à la tête d’une
congrégation qui a un poids important dans les médias, est évidem-
ment une question que nous nous posons, et à laquelle nous essayons
de réfléchir logiquement. Qu’est-ce que cela signifie d’avoir un outil
d’évangélisation tel que l’entreprise Bayard, et avec tous ses titres ? 

En entendant cette question, j’ai tout de suite pensé à une expé-
rience faite un soir de la semaine dernière à Lyon. Lors du chapitre
provincial de ma congrégation, nous étions quelques-uns à prendre
un temps de détente à Lyon ; un des frères qui connaissait bien la ville
dit : « Je vais vous faire découvrir quelque chose que vous ne

88

RÉFLEXIONS



connaissez pas. » Il nous a emmenés voir le groupe Glorious qui est
en concert tous les jeudis soir. Nous sommes entrés pour voir un peu
ce qui se passait et j’avoue que nous en sommes sortis assez désar-
çonnés – pas tant par les paroles et la musique de Glorious que par
l’agencement du lieu. Une chapelle latérale, avec deux à trois cents
jeunes rassemblés pour un temps de pop louange et, juste à côté,
dans la nef, séparée par une porte à battants, l’adoration eucharis-
tique et des prêtres qui confessent. Et cela a donné lieu à une
réflexion entre nous car tout ceci était hors de nos représentations
mentales ! Quelle étrange juxtaposition : d’un côté un monde assez
bruyant, la batterie, les guitares électriques, même si les paroles
étaient tirées des psaumes et de l’évangile et de l’autre, des gens qui
prient en silence tout en « bénéficiant » d’un niveau sonore élevé. Et
les jeunes passaient d’un côté puis de l’autre. Ceci est symptomatique
du monde dans lequel nous vivons, un monde de très grande fluidité,
dans lequel la jeunesse se révèle capable de passer d’un extrême à
l’autre : se libérer au son d’une musique, d’une gestuelle, le corps en
mouvement et puis, quelques instants après, vivre un temps d’adora-
tion silencieuse et/ou éventuellement une démarche de confession, où
l’intime se livre. Entre ce monde de fluidité et ma manière de faire en
congrégation, ça résiste un peu. Cependant cela nous a fait réfléchir
à nos manières d’agir, aujourd’hui, dans ce monde. 

C’est vrai, qu’en Église avec nos communautés, nos œuvres,
nous sommes en responsabilité dans des institutions qui sont très lour-
des, pas faciles à manager, à faire évoluer. Dans ma congrégation,
nous sommes en responsabilité d’œuvres très importantes pour
commencer par l’entreprise Bayard, qui édite notamment La Croix.
De manière triviale, j’aime dire que nous sommes les
« camionneurs » de la vie religieuse ; ce n’est apparemment pas très
flatteur, mais cela veut dire que nous transportons du « lourd ». Nous
évangélisons, non pas de manière directe, mais à travers des produc-
tions éditoriales qui servent à la formation des personnes, sur le plan
religieux, mais pas seulement. Or la rencontre du monde des jeunes
exige que nous soyons des espèces de « voltigeurs », capable de
circuler rapidement d’un point à un autre, en se frayant un chemin au
milieu de la foule. Peut-être faut-il à la fois des camionneurs et des
voltigeurs pour une Église dans la société. 

89

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



Il faut sûrement des voltigeurs, des gens qui savent inventer cette
fluidité dans un monde urbain, capables d’inventer des lieux de
présence ; mais, cela n’a de sens que si il y a aussi des structures,
nécessairement moins souples, mais qui donnent les outils d’une
« évangélisation durable ». La spontanéité ne suffit pas. Il faut aussi
du « lourd ». 

Voilà c’était une première réflexion pour faire sentir ce que je
pressens comme défi, pour nous aujourd’hui, dans un monde finale-
ment en pleine évolution et qui va de plus en plus vite. Une institution,
des institutions de l’Église, des œuvres moins dynamiques mais ceci
ne doit pas nous effrayer. Il ne s’agit pas tous de devenir des volti-
geurs. On a besoin de voltigeurs de l’évangélisation, mais on aura
toujours besoin d’institutions un peu lourdes. On aura toujours besoin
de logisticiens de l’Évangile, on aura toujours besoin de camionneurs
de la vie religieuse. Voilà mon premier point de réponse concernant
le rôle de l’Église dans la société.

Le second point est aussi tiré de la réflexion de notre chapitre.
Nous avons été marqués par un appel de Benoît XVI invitant à rejoin-
dre nos contemporains qui ne connaissent pas Dieu mais qui ne sont
pas sans interrogation. Le Pape a ainsi confié à Mgr Ravasi le soin
d’organiser des rencontres entre croyants et non-croyants, dans le
cadre d’une structure dénommée le Parvis des Gentils. Sur l’espla-
nade du temple de Jérusalem, le parvis des Gentils était l’espace
auquel pouvait accéder les païens (les Gentils). En reprenant cette
dénomination, le Pape évoque un lieu où se tiennent les personnes
qui ne connaissent pas nécessairement Dieu mais qui ne sont pas non
plus sans se poser de question à son sujet. Ils sont en dehors de nos
églises, ils n’osent pas y entrer. Et bien il nous appartient de les rejoin-
dre. Un des grands défis de l’Église d’aujourd’hui, c’est de susciter
des lieux de rencontres sur ce parvis des Gentils, car les hommes et
les femmes que nous rencontrons aujourd’hui ne font pas partie de la
nef, n’osent pas y entrer, ne trouvent pas leur place ; il faut que nous
allions à leur rencontre et que nous inventions une manière de les
rencontrer. Non pas pour les convertir, mais pour susciter un dialo-
gue avec ceux qui viennent de la nef, qui appartiennent à l’Église.
C’est une invitation qui nous est adressée, à nous qui sommes dans
la nef de l’Église, qui nous y sentons bien, à nous rendre sur les

90

RÉFLEXIONS



parvis, à aller à la rencontre des gens qui ne connaissent peut-être
pas Dieu – mais qui peuvent peut-être se poser cette question – à les
accompagner dans leurs questionnements. Il y a donc aujourd’hui un
enjeu et cet enjeu c’est ce parvis qui est l’ensemble de la société. Cela
peut être le monde associatif, le monde de la culture, le monde de
l’entreprise, etc. Tous ces lieux, où nous pouvons faire l’expérience de
la rencontre, d’hommes et de femmes qui sont peut-être en recherche
de Dieu et qui n’osent pas entrer. 

Une autre manière de parler du parvis est celle-ci. Un évêque
me racontait récemment cette expérience. Il avait organisé un grand
rassemblement dans son diocèse, au mois de juin, en plein air. Au
moment de la célébration eucharistique qui clôturait la journée, il
voyait l’assemblée devant lui avec, au fond de la prairie, des jeunes
pères de famille qui gardaient leurs enfants, à distance de ce qui se
célébrait, mais pas tout à fait absents. L’évêque m’expliquait : « C’est
çà le parvis. Ce sont des gens qui n’osent pas rentrer dans la commu-
nauté, qui ne se sentent pas prêts à participer – par exemple à la
célébration de l’eucharistie, mais qui ne sont pas indifférents à ce qui
se passe ; ils ont un prétexte pour ne pas être trop loin tout en restant
à distance. »

La question est alors de savoir comment occuper cet espace
entre l’assemblée et ces jeunes pères qui se promènent, l’oreille pas
tout à fait distraite sur ce qui se passe. Dans ma congrégation, le
travail que nous réalisons dans la presse est bien de cet ordre. Il s’agit
pour nous de rejoindre des publics qui peuvent être éloignés de
l’Église, mais qui sont porteurs d’interrogations fondamentales sur le
sens de leur vie et, lorsque ce lien est établi, nous pouvons aussi leur
expliquer ce qu’il en est de l’expérience chrétienne et de sa manière
de comprendre le monde. 

J’aborde maintenant le troisième point. Pendant longtemps, le
rapport Église/État a été pensé en termes de confrontation. Vatican II
a permis de sortir de cette vision en nous faisant comprendre que
l’enjeu n’était pas la confrontation Église/État, mais le rapport
État/société. En pensant la confrontation État/société, l’Église se
pense elle-même comme un élément de la société. C’est un déplace-
ment qui est fondamental. Finalement ce n’est pas l’Église qui englobe
toute la société mais c’est l’Église qui se reconnaît elle-même un

91

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



élément de cette société. En conséquence, l’Église a une légitimité – et
autant qu’une autre association – pour agir dans cette société. Du
point de vue du droit, il n’y a aucune raison pour que l’on nous
disqualifie de l’espace public. Nous avons autant de légitimité que
n’importe quel autre groupe. Il n’a pas de complexes à avoir quand
il s’agit de prendre la parole, d’exprimer nos opinions, de créer des
œuvres, de développer des institutions. Nous le faisons au nom même
de notre foi et avec la capacité de dire au nom de quoi nous le
faisons, et cela bien sûr à partir d’une anthropologie, d’une concep-
tion de l’homme, d’une vision « eschatologique » de l’avenir. 

Nous entrons dans le débat public avec d’autres. Nous savons
que nous entrons en confrontation avec d’autres, mais nous le faisons
à partir de ce que nous avons à dire, et à témoigner. Non pas pour
imposer une vue sur l’économie, la politique, mais d’abord pour
témoigner du Christ et pour annoncer son Nom. Soyons très clairs là-
dessus ; il n’y a pas d’autre visée. Le plus beau texte est, je trouve,
celui des évêques de  France rédigé à l’occasion de la commémora-
tion de la loi de 1905 sur la séparation des Églises et de l’État. Nous
ne sommes pas là pour imposer nos vues dans le politique, dans l’éco-
nomique. Nous y avons notre place, mais toujours pour les rapporter
à la notion de témoignage. Un témoignage qui va trouver ses formes,
et dont l’objectif est d’abord de témoigner de la capacité qu’a le chris-
tianisme à entrer en dialogue avec tout homme et toute femme. Au
nom même de notre foi, nous savons que nous n’avons pas à impo-
ser nos manières de faire. Cela serait contraire à notre appréhension
de la liberté religieuse, de la liberté de conscience. Mais par cette
capacité à entrer dans un dialogue ouvert avec les hommes de ce
temps, nous témoignons déjà du rôle de l’Église dans la société. 

Cela va, bien sûr, passer par des institutions sociales, hospitaliè-
res, etc. Je pense qu’à ce propos, nous avons de très beaux textes de
Benoît XVI parlant de « l’œuvre propre » de l’Église qui est de témoi-
gner de la charité. Le jour où l’Église ne sera plus présente dans le
système hospitalier, cela sera une perte dramatique pour l’ensemble
du système sanitaire. Le jour où les chrétiens seront absents du système
éducatif, le jour où toutes les congrégations, tous les diocèses se seront
retirés de l’enseignement catholique, cela sera un drame pour l’en-
semble de l’enseignement. Et si nous sommes présents dans l’ensei-

92

RÉFLEXIONS



gnement et dans les œuvres hospitalières, ce n’est pas pour imposer
une conception, c’est bien toujours pour témoigner, manifester la
charité du Christ à laquelle nous croyons et qui nous motive.  Nous
sommes présents dans cette société, d’abord au nom de la charité.
Cette charité va, dans certains cas, se déployer dans des institutions
lourdes, complexes. C’est un hôpital, c’est une école, c’est une entre-
prise de presse et bien sûr cela nous confronte à d’autres exigences.

Ce rôle de l’Église dans la société, je l’assume à partir de ma
responsabilité journalistique. Nous sommes des acteurs pertinents,
attendus sur un certain nombre de dossiers, et j’en fais l’expérience,
dans le champ professionnel médiatique. On nous attend, parce que
l’on sait que notre parole est originale et que cette parole a une ratio-
nalité qui peut être entendue par d’autres. Nous sommes sollicités
régulièrement, au journal, par l’ensemble des médias pour expliquer
un certain nombre d’événements en train de se dérouler. Nous avons
pleinement notre rôle dans la société. Toutes les institutions sociales,
toutes les institutions ecclésiales ont une responsabilité à l’égard de
l’ensemble de la société.

Paule Zellitch : Merci Dominique. Voici une question un peu
forte transmise par l’assemblée et qui semble préoccuper plusieurs
d’entre nous.

Elle concerne les jeunes qui ne sont ni étudiants, ni jeunes
professionnels, qui sont sans emploi, qui ont peu de perspectives, et
qui vivent bien souvent dans des quartiers sensibles. Tu nous parlais
de la charité. Sont-ils, ces jeunes, les impensés de nos pastorales et
de nos missions ?

Quelle pastorale envisager et mettre en œuvre si nous voulons
être des témoins authentiques du Christ Jésus ? Peut-on imaginer
honorer la mission et ne pas aller vers ces personnes-là ?

Dominique Greiner : Vous avez la réponse dans la question ! Je
ne suis pas tout du tout spécialiste de cette pastorale des jeunes. Je
crois que c’est à recevoir comme un appel. Je suis désolé de n’avoir
que mon champ de compétences en vue. Nous nous posons toujours
la question des banlieues et cette question est venue hier dans notre
chapitre. Pourquoi Bayard ne propose pas des produits presse pour
les gens de la banlieue ?

93

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



Comment rejoindre ceux qui ne sont pas spontanément nos
publics, parce qu’ils ne partagent ni nos lieux, ni nos expériences,
parce qu’ils ne partagent pas nécessairement le même langage que
nous ? Je crois que la responsabilité de l’Église c’est « d’être à l’ap-
pel », être à l’écoute d’un certain nombre d’appels, des appels qui
nous viennent de l’Esprit. Aujourd’hui – Jean-Luc dira un mot tout à
l’heure des politiques jeunesse – on sent bien que la jeunesse n’est
pas très aimée et que de nombreux lieux sont désertés ; nous avons
certainement une responsabilité en tant qu’Église ; elle consiste à aler-
ter les pouvoirs publics sur ces désertions. Mais il ne suffit pas simple-
ment de dénoncer, mais il faut aussi y aller, inventer de nouvelles
formes d’actions. Par ailleurs, je sais aussi que nous y sommes un peu
– admirons aussi parfois ce qui se fait ! Il y a des voix qui tapent sur
l’enseignement catholique. Je sais que, dans certaines congrégations,
on a choisi de fermer des établissements pour se réimplanter dans
des quartiers difficiles. Aujourd’hui aussi, dans un certain nombre de
ces quartiers, les religieuses et religieux sont présents et ce choix est
fondamental. Donc l’Église n’a pas complètement abandonné ces
espaces, mais elle subit les effets des restrictions de ses propres
forces. Ce n’est pas par volonté délibérée que l’on ferme un certain
nombre de communautés ou de lieux de présence d’Église dans des
quartiers défavorisés ou de grandes tensions. L’Église a une respon-
sabilité qu’elle assume. Moi par exemple, je le fais de manière édito-
riale. C’est passionnant de pouvoir aller à la découverte de la
manière dont l’Église, d’une manière humble et souvent cachée,
existe et se préoccupe de ces publics. S’il y a bien une institution qui
n’a pas complètement abandonné les jeunes, et y compris les précai-
res, je crois que c’est bien l’Église ! Il suffit de voir la vitalité d’un
mouvement comme la JOC. Non ! Ce n’est pas passé de mode
comme je l’entends parfois. Je crois qu’il y a des mouvements, de
cette nature-là, qui sont encore capables de rejoindre les précaires,
les jeunes paumés. Il y a beaucoup d’espérance, beaucoup plus de
richesse que nous ne le pensons. L’Église n’a pas complètement aban-
donné un certain nombre de secteurs. Nous sommes  invités à pour-
suivre l’effort et à inventer d’autres formes de présence. Le christia-
nisme n’est pas une idée. Le christianisme, c’est un christianisme
d’invention, qui n’a jamais fini d’inventer des manières de vivre au
monde. Et nous n’avons pas fini d’inventer des manières de vivre

94

RÉFLEXIONS



dans l’espace de la banlieue, que soit en matière d’éducation, d’ac-
compagnement, de fourniture de presse, etc. Le christianisme ne
cessera jamais d’inventer ; il n’a fait que cela depuis le début. Le
Christianisme est une sacrée dynamique capable de répondre au défi
de ce temps. Cela relève de notre responsabilité.

Paule Zellitch : Merci Dominique pour cette ample réponse.
Sabine Roux de Bézieux va maintenant répondre à notre deuxième
question.

Comment l’Église peut-elle être actrice de la
politique jeunesse dans la société et l’Église ?

Au-delà des études et des statistiques sur les jeunes qui décrivent
des comportements et des tendances, se pose la question du que
faire ? Que faire pour que les jeunes se sentent à l’aise dans l’Église ?
Que faire pour que l’Église ait sa place sur les questions de société
liées aux jeunes ? Je ne vais pas répondre en experte des jeunes,
mais plutôt partir d’un monde qui m’est familier : le monde du travail,
celui de l’entreprise plus particulièrement.

L’entreprise n’a pas toujours bonne presse dans les milieux
catholiques : accusée de tous les maux, elle est le lieu de l’exploitation
des uns par les autres, le lieu où l’argent est roi et dévoie tout, le lieu
où la violence se manifeste le plus aujourd’hui. On lui oppose parfois
le monde idyllique de l’associatif où chacun travaillerait en pure géné-
rosité pour l’intérêt général, sans heurts ni conflits. Bien entendu, la
réalité est plus nuancée. Il ne s’agit pas ici de rappeler la place de
l’entreprise dans le monde actuel, ni l’importance pour les chrétiens de
s’y investir, comme dans toutes les autres sphères de l’activité humaine
d’ailleurs. Ceux qui en doutent pourront relire l’encyclique du pape
Benoît XVI, Veritas in caritate, ou se rappeler comment dans l’Évan-
gile, Jésus lui-même renvoie à leurs activités les plus courantes, et à
leurs métiers, les hommes et les femmes qui croisent son chemin.

Partons de l’entreprise. Peut-on comparer une entreprise avec
l’Église ? Là encore, une proposition qui peut surprendre. Il me semble
toutefois que cinq points permettent de tenter des rapprochements.

95

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



• L’entreprise et l’Église sont des institutions qui cadrent et enca-
drent tout en souhaitant laisser de la liberté. Chacune a une
mission, une organisation interne, des règles de fonctionne-
ment, des enjeux financiers. Chacune tente de concilier initia-
tive individuelle et projet commun, ou pour parler en termes
ecclésiaux, dessein individuel de Dieu et communion.

• Les deux institutions génèrent de la suspicion. Un sondage
récent indique que 84 % des jeunes sont méfiants à l’égard du
monde de l’entreprise avant leur premier emploi, ce taux
baissant de près de trente points après l’embauche. L’Église
comme institution suscite également une forme de rejet de la
part des jeunes, une crainte sur la mainmise qu’elle voudrait
leur imposer, ou encore des doutes sur la pureté de ses inten-
tions à leur égard.

• Église et entreprise sont des lieux de vie et de lien social.
L’enjeu de l’accès des jeunes (ou moins jeunes d’ailleurs) à
l’emploi ne se limite pas à la seule question du salaire. Le
travail sociabilise, il rompt le cercle de l’isolement, il rappelle
à chacun qu’il a sa place dans l’humanité. L’Église joue ce
même rôle de mise en lien : les aumôneries de jeunes accor-
dent un soin tout particulier à la convivialité des lieux d’ac-
cueil, les paroisses mettent en place des locaux dédiés aux
jeunes, organisent cette mise en relation, si essentielle à la
construction de soi et du rapport à l’autre.

• L’entreprise comme l’Église sont des lieux avec des enjeux
relationnels forts. Il y est question d’acceptation ou de rejet ;
de rapport à la hiérarchie et à l’autorité ; de rapport au savoir
et à la compétence. Autant de domaines sensibles avec les
jeunes. Les sociologues ont longuement détaillé la manière
dont les jeunes se positionnent vis-à-vis de l’autorité et du
savoir ; leur attitude est la même vis-à-vis de leur employeur
qu’au sein de l’Église.

• Dans l’Église et dans l’entreprise est posée, certes en des
termes différents, la question de la réussite (ou de l’échec).
Dans un cas, il s’agit de réussir sa vie ; dans l’autre, de réus-
sir dans son emploi, avec des enjeux importants pour l’avenir.
L’échec réel ou perçu est lourd à porter et peut se vivre dans
une grande solitude.

96

RÉFLEXIONS



Si vous acceptez donc ces prémisses, je peux poursuivre ma
comparaison. Les jeunes de la génération Y (1979-1995) sont un
enjeu essentiel pour les entreprises. Ils désorientent les directeurs des
ressources humaines, car leurs comportements sont en décalage par
rapport à leurs aînés : la génération Y est celle qui  déclenche le plus
de litiges, elle développe une posture de négociation permanente, elle
ne respecte pas les codes sociaux traditionnels, elle montre un faible
engagement vis-à-vis de l’entreprise, elle est peu attirée par les fonc-
tions de management, et enfin elle donne la priorité à sa vie person-
nelle. En résumé, c’est la génération contrat, donnant-donnant.
Autant d’éléments qui ont conduit les DRH à repenser leur approche
des jeunes. 

Peut-être faut-il d’abord rappeler que ces propos ne concernent
pas tous les jeunes : nombre d’entre eux rêvent d’un emploi et cher-
chent avant tout à être embauché de façon pérenne dans une entre-
prise. Le taux de chômage des jeunes place la France dans les derniè-
res positions de l’Europe et aucun gouvernement de droite comme de
gauche n’a résolu cette difficulté. Je ne prétends pas non plus résou-
dre cette question. Seulement repérer des bonnes pratiques dans les
entreprises qui embauchent des jeunes et font tout pour les retenir.
Certaines de ces pratiques sont sans doute transposables dans
l’Église, tout en conservant à l’esprit que c’est toujours au nom du
Christ et pour le bien des jeunes que ces démarches sont entreprises.

Que font donc les meilleures entreprises pour attirer et fidéliser
les jeunes ? Pour attirer, il n’y a pas d’ambiguïté. Le salaire est la
motivation première pour 62 % des jeunes. Évidemment, ce n’est pas
le terrain de jeu de l’Église. Le deuxième critère de choix des jeunes,
ce sont les valeurs de l’entreprise, non pas celles qui sont affichés
dans le rubrique « valeurs » du site web, mais celles qui sont démon-
trées par l’attitude de l’entreprise : respect de la personne, équilibre
entre vie privée et professionnelle, égalité des chances, environne-
ment, etc. L’Église occupe largement la sphère des valeurs, et avec
une pertinence à la fois immuable et sans cesse renouvelée.

Fidéliser les jeunes dans l’entreprise est un autre défi. La géné-
ration zapping est curieuse et souhaite vivre des expériences variées,
ne surtout pas s’enfermer dans une vie programmée à l’avance :
« Haro sur la routine » pourrait être son slogan. Ce qui compte pour

97

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



eux, ce sont l’ambiance qui règne dans leur environnement profes-
sionnel et l’intérêt de leur travail.

Les DRH ont ainsi déployé une batterie de mesures pour accom-
pagner au mieux ces jeunes au travail. Nous évoquerons pour
chacune, dans quelle mesure elles sont transposables dans l’Église,
en gardant l’esprit ouvert, et sans a priori.

Tout d’abord, étudions les actions individuelles.
• Chaque année, un entretien individuel est l’occasion de faire

le point sur les attentes réciproques du salarié et de l’entre-
prise, sur sa performance dans le poste qu’il occupe, sur son
évolution éventuelle et sur les formations dont il pourrait avoir
besoin. Ce suivi individualisé est certes consommateur de
temps, mais permet de connaître chacun et de maintenir un
dialogue sous un format structuré. L’Église a une expérience
sans pareille dans l’accompagnement individuel des person-
nes : chaque être humain, créé à l’image de Dieu, est unique
et jouit de l’attention unique de Dieu (« vos noms sont inscrits
dans les cieux »). À ce titre, l’Église a toujours eu le souci de
chacun, et les propositions de plus en plus fréquentes d’ac-
compagnement spirituel des jeunes correspondent à ce besoin
de personnalisation de l’écoute et du dialogue. Peut-on aussi
avancer que le sacrement de pénitence comporte cette dimen-
sion de rendez-vous périodique pour faire le point sur son
itinéraire personnel ? Ce rendez-vous se prend avec Dieu,
avec le prêtre comme témoin et passeur, pour prendre cons-
cience de ce qui entrave, de ce qui libère et reprendre le
chemin avec confiance.

• Quelques semaines après leur arrivée, certaines entreprises
demandent aux nouveaux salariés de rédiger un rapport
d’étonnement. L’occasion pour elles d’entendre les idées et
critiques de personnes, a priori bienveillantes à leur égard.
Pas d’espace dans l’Église pour un rapport d’étonnement des
jeunes. Ils s’ennuient à la messe ? C’est parce qu’ils n’ont pas
compris le sens de la liturgie ou qu’ils sont incapables de rester
pendant une heure sans leur téléphone ou leur baladeur. Ils
rejettent en bloc l’Église qui leur interdit de porter un préser-
vatif ? C’est parce qu’ils n’ont plus de morale, ni de respect de

98

RÉFLEXIONS



l’autre. La liste pourrait être longue. La question n’est pas tant
de savoir qui a raison ou tort, mais de créer un espace
d’écoute libre et d’entrer en dialogue. Et c’est l’objet premier
du rapport d’étonnement : s’assurer qu’aucun malentendu ne
subsiste après les premières semaines, car ils seront plus diffi-
ciles à dissiper. Parfois, ces rapports contiennent d’excellentes
idées qui font bouger les organisations pour le meilleur. 

• Les entreprises investissent des sommes considérables dans la
formation des jeunes. La loi exige un montant de 1,6 % de la
masse salariale, mais certaines entreprises vont doubler voire
tripler ou quadrupler ce montant. Elles complètent ces efforts
par des programmes internationaux pour certains « hauts
potentiels ». Dans l’Église, la formation a toujours été un
enjeu : les textes bibliques eux-mêmes ne font-ils pas réfé-
rence aux enseignements prodigués par les prêtres ou
prophètes. On y voit Moïse, Esdras ou Jésus enseignant le
peuple. L’Église a toujours apporté un soin particulier à la
formation : mais celle-ci est-elle tournée vers les jeunes ? Vers
la fameuse génération Y ? Les JMJ peuvent certes être pensées
comme le programme international des jeunes, de même que
des lieux qui rassemblent au-delà des frontières nationales :
Taizé, les chemins de Saint-Jacques, Lourdes, etc. La forma-
tion des jeunes reste toutefois un chantier à défricher.

• Enfin, derniers éléments de la politique des entreprises à
l’égard des jeunes : la multiplication d’événements dédiés
avec leurs pairs, ainsi qu’avec des aînés ou des parrains qui
les coachent dans leur carrière ; et bien entendu des portails
web et outils internet collaboratifs. L’Église peut mieux faire sur
tous ces aspects : si certains groupes catholiques s’installent
peu à peu sur la plupart des réseaux sociaux, et notamment
sur Facebook, si de plus en plus d’événements sont organisés
par et pour les jeunes, comme le pèlerinage en Terre Sainte ou
Holy Beach pendant l’été 2010, ceux-ci sont encore trop peu
nombreux et pas toujours coordonnés. Enfin, le parrainage,
encore un savoir-faire de l’Église que l’on appelle accompa-
gnement, n’a pas assez pris son essor à l’égard des jeunes,
sans doute faute de personnes, mais aussi peut-être faute
d’avoir imaginé une manière nouvelle de l’organiser.

99

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



Au-delà des actions menées directement en faveur des jeunes,
les entreprises développent également des mesures collectives visant
à devenir plus attractives pour cette génération Y. Ces actions sont de
deux ordres : un travail sur les qualités du management, d’une part
et, d’autre part, un travail sur les valeurs et leur mise en œuvre. 

Le management des entreprises est composé de personnes
issues le plus souvent de la génération qui précède les « Y ». Leurs
attitudes et comportements ont contribué à leur réussite et ils tentent
de les appliquer et les enseigner à leurs jeunes collaborateurs. Mais,
ainsi qu’on la vu plus haut, la génération Y ne « joue pas le jeu ». Les
DRH des grandes entreprises déploient donc des programmes de
formation de leur encadrement afin qu’ils soient plus à même de
gérer leurs équipes, en tenant compte de leurs nouvelles aspirations
et comportements. 

Démontrer les valeurs d’entreprise par des actions d’envergure
est un deuxième axe d’action. Les moyens mis en œuvre prennent des
formes extrêmement variées, et plus l’entreprise est importante, plus
elle offre une palette diversifiée : sponsoring sportif, jeux d’entreprise,
engagements caritatifs à travers une fondation, etc. Des exemples
récents ? Virgin Mobile qui a soutenu la Route du rhum, auprès de
Damien Seguin, un skippeur né avec une seule main ; ou encore le jeu
Citizen Act de la Société Générale, dans lequel des jeunes du monde
entier doivent inventer la banque responsable de demain.

L’Église peut mieux faire dans ces deux domaines : les compor-
tements des « adultes », à l’intérieur de nos paroisses, laissent-ils aux
jeunes toute la place qu’ils pourraient désirer ? Quelle est la première
réaction d’une équipe d’animation pastorale à qui un groupe de
jeunes demande d’animer une messe avec batterie et guitare élec-
trique ? Quelle proportion du budget de nos assemblées locales est
accordée aux jeunes ? Plus largement, quelle est l’image des jeunes à
l’intérieur de l’Église, c’est-à-dire au-delà des aumôneries et groupes
de jeunes professionnels ? 

L’Église de notre temps n’est pas un bloc homogène ; si un œil
neuf pourrait être posé sur notre jeunesse par certains, il faut aussi
souligner les innombrables propositions qui répondent à leurs aspi-
rations. Propositions spirituelles des réseaux jeunesses ignaciens,
volontariat international de la DCC ou la Fidesco, ou encore présence
au cœur d’un des plus importants rassemblements de jeunes français,

100

RÉFLEXIONS



la course de voile organisée chaque année par l’EDHEC. Autant
d’initiatives encourageantes, signes visibles de l’Église du Christ
parmi les jeunes.

En guise de conclusion à cette partie, quatre conseils d’entre-
preneurs pour mieux accueillir les jeunes.

• Donnez du sens à leur fonction : expliquez-leur leur rôle, leur
importance pour l’Église, et ultimement leur importance pour
Dieu.

• Fixez dès le départ un code de bonne conduite en expliquant
la raison des règles : les règles de ponctualité et de tenue vesti-
mentaire certains codes sociaux sont parfois méconnus et
doivent être rappelés. Dans l’Église, les règles sont nombreu-
ses, leur sens aussi doit être expliqué afin qu’elles soient
comprises comme des sources de liberté et non de contraintes.

• Mettez-les sur des missions collectives : les jeunes agissent en
« bande ». Loin d’être systématiquement menaçantes, ces
bandes sont une force inouïe pour ceux qui savent les orienter.

• Accordez-leur une dose suffisante d’autonomie, une succes-
sion de projets excitants : faites confiance aux jeunes, ce
serait bien le mot de la fin. Quand Jean-Paul II leur disait
« N’ayez pas peur », il adressait la même parole à leurs aînés
que nous sommes aujourd’hui.

L’Église est plus que jamais une source de réponses
pour les jeunes

Dans une deuxième et courte partie, je souhaiterais ouvrir
quelques dossiers pour la réflexion, sans prétention d’exhaustivité ni
d’appui scientifique. L’Église dans le monde et non du monde adopte
typiquement deux attitudes : un rôle prophétique, par lequel elle
dénonce les injustices et un rôle de proximité,  lorsqu’elle accompa-
gne les hommes sur leur chemin, comme Jésus le faisait. Auprès des
malades, il pose des gestes simples et ne demande que des choses en
apparence banales : « Va te laver les yeux » ; « Prends ton grabat et
lève-toi »… Avec les pèlerins d’Emmaüs, il montre la voie à l’Église
pour sa mission : écoute des souffrances des hommes, entrée dans les

101

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



saintes Écritures et sacrements. Ce sont ces exemples qui ont l’aspect
de la simplicité que l’Église peut adopter aujourd’hui. 

Sur six thèmes actuels qui touchent la vie des jeunes ou les intri-
guent, je ferai quelques propositions pour l’Église, très parcellaires et
incomplètes, mais pour montrer que nous ne sommes essentiellement
bridés par nous-mêmes dans notre approche des jeunes.

• L’attrait des jeunes pour le mystérieux, l’occulte, l’accès à des
secrets non dévoilés : qu’il s’agisse de livres comme le Da
Vinci code, de films comme Matrix ou de bandes dessinées
comme Décalogue, INRI ou Le Linceul, les ouvrages mettant en
scène certains aspects du christianisme ne manquent pas.
L’Église est dans son rôle lorsqu’elle explique patiemment son
histoire, la constitution des Écritures, et donne à découvrir que
le mystère n’est pas là où on s’y attend, que ce mystère est
source de bonheur et de liberté. Les jeunes peuvent et veulent
entendre un tel message.

• Nouveau ! Produits technologiques ou chanteur à la mode,
aucun domaine n’échappe à l’attrait de la nouveauté. Que
peut faire l’Église avec son message « vieux » de 2000 ans ?
D’abord et avant tout, se recentrer sur l’Évangile et travailler
sans peur sur l’actualité de son message. Ensuite, montrer des
visages de l’Église. Sans tomber dans la Star Ac’, les jeunes
ont besoin de s’identifier à des modèles. Si l’ultime modèle à
suivre, c’est bien le Christ, des personnes proches d’eux
peuvent les toucher. Et nul besoin de faire du jeunisme : il est
ainsi toujours frappant de voir la place des grands-parents
dans leur vie, comme exemples de générosité, de souci des
autres et de bienveillance. La puissance de témoignage de
Jean-Paul II venait de sa force intérieure, non d’une recherche
de complicité a priori avec les jeunes. La nouveauté est venue
pour ces jeunes d’un langage en vérité qu’ils n’entendaient
pas ailleurs.

• Le besoin de se sentir utile : dans une société qui a du mal à
laisser de la place aux jeunes et souvent n’en montre que la
facette noire, les jeunes veulent apporter leur contribution et
renouveler le monde. Deux pistes pour l’action. L’Église doit
mieux valoriser les grandes ONG chrétiennes (la Croix Rouge
et Caritas sont les premières ONG de la planète) et encoura-

102

RÉFLEXIONS



ger le volontariat associatif et international. À travers la DCC,
Fidesco, les MEP, etc. ce sont des milliers de jeunes engagés
auprès des démunis de la planète. Dans une autre sphère,
l’Église a toute sa place pour s’impliquer dans les cours et
chaires d’éthique et de philanthropie des universités et gran-
des écoles : « l’experte en humanité » que décrivait Paul VI est
plus que jamais pertinente, pour dire aux jeunes qu’elle
accompagne ceux qui souffrent et qu’eux aussi peuvent s’en-
gager à ses côtés.

• Le monde comme horizon. Une récente conférence de la
société generationy20.com s’intitulait : « Si vous n’êtes pas là
pour changer le monde, faites demi-tour. » Au-delà de
l’aspect provocateur de cette formule, elle dit bien la manière
dont le monde est devenu petit aux yeux de nos jeunes, et leur
idéalisme pour faire changer les choses. Encore une fois,
l’Église est au cœur de cette réalité : sa vocation universelle,
la présence de chrétiens dans tous les pays du monde en fait
la première organisation mondialisée, avant toutes les multi-
nationales ou organisations internationales, une institution
par ailleurs impliquée dans toutes les causes mondiales, au
côté des plus démunis. Les jeunes peuvent en être fiers et s’y
sentir bien.

• Pour 78 % des jeunes, la première priorité est leur vie de
famille. Le paradoxe est réel. À l’heure où le taux de divorce
n’a jamais été plus élevé, où la majorité des enfants naît hors
mariage, comment peuvent-ils encore rêver à une vie de
famille ? Le film récent Les petits mouchoirs de Guillaume
Canet illustre bien une génération d’adolescents mal équipés
pour former et faire grandir une famille, et plus généralement
nouer des relations adultes entre eux. Le réalisateur lui-même
dénonce cette « frénésie des gens à vouloir à tout prix ne vivre
que des moments formidables ». Et ce n’est que dans les
dernières minutes du film, alors qu’ils se retrouvent  dans une
chapelle autour du cercueil d’un de leurs amis que les premiè-
res paroles vraies sont échangées. Comme si les circonstances
habituelles de leur vie ne permettaient pas des relations
profondes, comme si aussi l’Église était le seul recours ultime
pour devenir soi-même. Rien d’explicite bien entendu, mais un

103

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



rappel que l’Église est bien un lieu naturel de formation et
d’accompagnement des jeunes vers l’âge adulte. Et les bloca-
ges réels sur les questions de sexualité et du divorce ne doivent
pas occulter le rôle de l’Église dans ce vaste domaine de la vie
affective.

• Le sens de la vie, le développement personnel : le besoin de
spirituel des jeunes a déjà largement été traité dans ces assi-
ses. Il s’agit en effet de ne pas oublier qu’un jeune ne va pas
voir un prêtre parce qu’il est prêtre, mais pour ce qu’il va lui
apporter. Ce n’est pas un contenu de la foi qu’il attend, ni un
enseignement, mais une aide pour mieux vivre. L’Église doit
rester centrée sur sa mission d’annonce de la Bonne Nouvelle.

Paule Zellitch : Merci Sabine. J’imagine qu’à la table, il y a des
questions. Qui a envie de commencer ?

Jean-Luc Pouthier : Anticipons sur ce que je développerai tout à
l’heure. Il se trouve que la France est aujourd’hui, parmi les grands
pays d’Europe, celui dans lequel le chômage de la jeunesse est le plus
élevé par rapport aux autres catégories de la population en âge de
travailler. Comment voyez-vous, à la fois dans les entreprises et dans
l’Église, un message, sinon une action, destiné à atténuer cette
angoisse, qui est la première angoisse de tout jeune à partir de l’âge
de 14-15 ans ?

Sabine Roux de Bézieux : Il est clair que l’emploi des jeunes est
un enjeu. Il y a des politiques de l’État qui, les unes à la suite des
autres, s’attaquent  à cette question. Je pense que les chrétiens dans
leur entreprise ont pour responsabilité d’embaucher des jeunes – pas
seulement pour des stages successifs de trois mois – de leur offrir de
vrais postes, une formation, de porter attention à leur « employabi-
lité ». Une des voies serait peut-être de rappeler aux chrétiens qu’ils
ont une responsabilité première vis-à-vis des jeunes et quant au reste,
je ne sais pas très bien, n’étant pas ministre de l’Emploi.

Dominique Greiner : Ce n’est pas une question mais plutôt une
manière de rebondir sur ce qui a été dit et qui interroge l’analogie
monde de l’entreprise et Église. C’est vrai qu’une entreprise, pour

104

RÉFLEXIONS



« tenir » ses salariés, dans une logique de gestion des ressources
humaines, a besoin de choses qui les séduisent. Ce vocabulaire ne
me fait pas peur, parce que la foi est aussi de l’ordre de la séduction.
On est séduit par le Christ et pas par autre chose. Mais la question
est que, dans l’Église, il ne s’agit pas de faire venir des jeunes ; là
n’est pas là notre objectif. Ce n’est pas de les « tenir », l’Église n’est
pas une fin en soi. La question est plutôt : comment va-t-on les ouvrir
à une expérience du Christ ? C’est le Christ qui séduit ! L’Église est ce
lieu où cette séduction du Christ va pouvoir opérer. Ceci pour pointer
la limite de l’analogie du vocabulaire économiste – je n’en n’ai pas
peur, je suis économiste. C’est un avertissement à toutes nos commu-
nautés et à nos groupes d’Église car comme les jeunes sont rares, la
tentation de les retenir peut être grande. Et que sommes-nous en train
de faire ? Il y a toujours à avoir une attention forte à la préservation
de la liberté. Si la séduction devient finalement un enfermement nous
contredisons le message de l’Évangile.

Comment finalement susciter ? Il faut des communautés où le
Christ, mort et ressuscité, soit proclamé et loué. Ces communautés ne
sont pas là pour attirer mais pour proposer d’entrer dans la louange et
dans la proclamation. Ce qui n’est pas tout à fait la même chose.

Sabine Roux de Bézieux : Je ne suis pas en opposition avec ce
que vous avez dit. J’ai tronqué mes propos pour aller plus vite et j’ai
pu paraître un peu abrupte. Il est évident que ce que l’on cherche
avant tout, c’est d’aider chaque jeune à mieux vivre dans les difficul-
tés qu’il rencontre, à trouver un emploi, pour constituer une famille,
pour mieux démarrer dans la vie comme adulte. L’Église a beaucoup
à apporter au jeune, dans sa recherche de nouveauté et les jeunes
aiment beaucoup la nouveauté. L’Église a apporté la nouveauté de
l’Évangile ; elle leur a demandé comment ils voient l’innovation dont
vous parliez tout à l’heure. L’Église leur demande de participer à la
construction de l’Église de demain. Les jeunes n’approchent pas le
monde comme nous le faisions ; nous prenions le TGV pour un trajet
de trois heures, eux ils prennent l’avion pour ces mêmes trois
heures… ou leur bicyclette et font le tour du monde. L’Église est la
première organisation internationale qui ait jamais existé. Les jeunes
peuvent y découvrir qu’ils ne sont pas seuls à être chrétiens, même
s’ils se sentent un peu isolés dans leur quartier, dans leur association,

105

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



leur entreprise. Avoir le monde pour horizon les aide aussi à
comprendre comment le Christ peut guider la vie de leurs contempo-
rains, aux quatre coins de la planète. 

Paule Zellitch : Je vais maintenant laisser la parole à Jean-Luc
Pouthier qui va répondre à cette troisième question : « Quels sont les
enjeux et les défis de la politique jeunesse, de la place que l’on accor-
dera ou pas aux jeunes dans la société ? »

Jean-Luc Pouthier : Le premier point que je voudrais rappeler,
sans vous infliger un cours, est une question : « D’où venons-nous ? »
Lorsqu’on aborde la question de la jeunesse et de la politique par
rapport à l’Église, une césure apparaît souvent : « Avant le concile
Vatican II, c’est mal, et après le concile c’est bien. »

Avant le Concile, c’est Pie XII, l’Église hiérarchique, les compro-
missions avec des régimes autoritaires, avec des mouvements comme
l’Action française ou d’autres. Après le Concile, c’est le pluralisme, un
rapport nouveau avec la société, la fin de la confrontation avec l’État
et c’est bien. Dans l’histoire, cela ne s’est pas passé tout à fait comme
ça. Pendant longtemps, en France, l’Église a organisé la formation
des jeunes à la politique et leur venue vers le monde de la politique,
vers l’exercice du métier de citoyen – parce que c’est un véritable
métier. Il est vrai que cela se faisait au sein d’un organisme fondé à
la fin du XIXe siècle par un vieux monarchiste, Albert de Mun, qui s’ap-
pelait l’Association catholique de la jeunesse française (ACJF). Cette
ACJF a peu à peu évolué vers le catholicisme social, puis la démo-
cratie chrétienne. Elle a formé des jeunes qui ont été parmi les
premiers à s’engager dans la résistance à l’occupation allemande et
au nazisme, dès septembre 1940, dans le mouvement Liberté. En
1956, un conflit avec l’épiscopat a entraîné la disparition de l’ACJF.

De l’ACJF sont nés aussi des mouvements d’Action catholique, à
la fin des années 1920 et au début des années 1930 : Jeunesse
ouvrière chrétienne (JOC), Jeunesse agricole chrétienne (JAC),
Jeunesse étudiante chrétienne (JEC). Tous ces mouvements ont occupé
une place importante,  jusqu’à la fin des années 1960, dans la socia-
lisation politique de toute une partie de la jeunesse proche ou intégrée
à l’Église. Pendant la guerre d’Algérie, la JEC a joué un rôle éminent
dans la mobilisation des jeunes chrétiens contre la torture. La JOC est

106

RÉFLEXIONS



toujours présente dans des lieux où les possibilités de socialisation poli-
tique sont extrêmement faibles. La JAC a formé des générations entiè-
res de responsables du monde agricole, jusqu’à une date très récente ;
elle continue à le faire à travers le Mouvement rural de la jeunesse
chrétienne (MRJC). Aujourd’hui, l’accompagnement des jeunes dans
leur premier contact avec la politique a lieu du côté de la pastorale ou
d’un certains nombre d’associations comme « La politique, une bonne
nouvelle », par exemple ; mais l’intérêt pour la politique, chez les
jeunes chrétiens, semble malgré tout être moindre que ce qu’il était
autrefois, même si les conditions de la mobilisation de jadis et la
confrontation entre l’Église et l’État – comme l’a rappelé Dominique
Greiner – ne sont plus bien sûr celles que nous connaissons désormais.

Deuxième point : la politique et la jeunesse ou la « politique
jeunesse » aujourd’hui. En 2009, Martin Hirsch a été nommé Haut
commissaire à la jeunesse. Il a tout de suite commandé un rapport
dont un chapitre est intitulé : « Que faire pour améliorer la relation
des jeunes à la politique ? » Or, les réponses à cette question sont un
catalogue de bonnes intentions du genre : « Il faut encourager les
partis politiques à mieux prendre en compte la jeunesse. Encourager
les municipalités à ouvrir des lieux dans lesquels les jeunes seront
accueillis et seront formés à la vie politique et associative locale. »
Bref, peu de propositions concrètes.

Prenons l’exemple du mouvement contre la réforme des retrai-
tes, du printemps et de l’automne 2009. Les jeunes ont pris part à la
mobilisation contre cette réforme, alors qu’elle ne les concernait qu’à
long terme. Dans un premier temps, pour expliquer cela, les journaux
ont publié les analyses habituelles des sociologues de l’éducation sur
l’inégalité des chances. Les livres de Raymond Boudon et Pierre
Bourdieu sur L’inégalité des chances ou La reproduction datent de
1970-1973. Le lecteur avait le sentiment que rien n’avait bougé
depuis lors. Dans un deuxième temps, sont apparues les railleries
fondées sur le fait que la question des retraites ne se poserait pour ces
jeunes que dans 30, 40 ou 50 ans ; on a entendu des hommes poli-
tiques, voire des commentateurs, se moquer de ceux qui manifes-
taient alors qu’ils n’avaient pas encore passé leur baccalauréat.
Pourtant, les jeunes, dans les années qui viennent, seront confrontés
directement au problème des retraites. Bientôt vont arriver à la

107

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



retraite des générations qui auront été les premières à avoir vécu
massivement la précarité de l’emploi. Pour ces générations-là, la
retraite relativement confortable des seniors actuels sera un lointain
souvenir. Les pensions ne seront plus les mêmes. Or ce que les socio-
logues et les économistes constatent, c’est qu’un transfert de revenus
s’opère à l’heure actuelle des générations les plus âgées – les grands-
parents – vers les petits-enfants. Dans les conditions de précarité que
les petits-enfants affrontent, pendant de nombreuses années désor-
mais, l’appui des grands-parents est déterminant. Une seule statis-
tique (qui traduit d’ailleurs aussi une forme de mépris de la société
française pour sa jeunesse) : le revenu moyen disponible des Français
a augmenté de 14 % entre 1996 et 2008 ; mais cette hausse n’a été
que de 7 % pour les 18-25 ans (11 % pour les 25-34 ans), alors
qu’elle était de 22 % pour les 55-74 ans (18 % pour les plus de 75
ans). Cette situation ne durera pas, et quand la génération des 12-
14 ans d’aujourd’hui arrivera à l’âge de la première installation dans
la vie adulte, les grands-parents ne pourront plus les aider comme ils
le font aujourd’hui. 

Donc ces gamins qui manifestaient contre une réforme des retrai-
tes – non pas par parce qu’ils devront travailler jusqu’à 62-63 ans –
exprimaient l’inquiétude qu’ils ont, au présent, face à la précarisation
et à l’appauvrissement de la société. Eux connaissent la génération de
leurs parents qui vit déjà dans des conditions précaires ; ils savent que
le risque qu’ils auront à affronter sera plus fort que celui que nous
avons nous-mêmes connu dans le passé. Alors les moqueries sur la
mobilisation de ces jeunes, quels que soient les risques de manipula-
tion, étaient parfois d’assez mauvais goût face aux difficultés et aux
angoisses réelles qu’ils éprouvent. L’un des meilleurs connaisseurs de
ces questions, le sociologue Louis Chauvel a exprimé l’espoir que ce
mouvement favorise une repolitisation de la jeunesse, grande absente
de la politique au cours des trente dernières années. Peut-être cela va-
t-il se vérifier avec la prochaine élection présidentielle.

Troisième et dernier point : quelle est la parole que nous pour-
rions attendre de l’Église ? Peut-être, de temps à autre, une parole un
peu plus forte à destination des jeunes. Pendant l’été 2010, alors que
des problèmes graves touchant aux droits de l’homme – et en parti-
culier aux droits des migrants – se posaient, chacun a pu constater
qu’une parole d’Église pouvait avoir des effets très forts, et faire

108

RÉFLEXIONS



bouger la réalité sociale et l’attitude des dirigeants politiques. Aucun
gouvernement n’a été capable en mettre en place une politique qui
tire la jeunesse de l’angoisse où elle se trouve aujourd’hui. En 2011,
le score est de 15/15 ; 15 ans de gouvernement de gauche, 15 ans
de gouvernement de droite, depuis 1981. « Les politiques de la
jeunesse menées dans ce pays depuis vingt-cinq ans, y compris par
les socialistes avec les emplois-jeunes – a constaté Louis Chauvel –
sont très en deçà de la gravité de la situation. La priorité numéro un
dans notre pays, c’est le retour au plein emploi. La priorité numéro
deux, c’est l’intégration dans de bonnes conditions des jeunes géné-
rations dans le travail. »

Est-ce que l’Église pourrait avoir sur ce plan une parole forte à
adresser aux dirigeants politiques, quels qu’ils soient ? 

Sabine Roux de Bézieux : Qu’est-ce que vous suggéreriez
pour que les jeunes se réengagent en politique, pour qu’ils se réen-
gagent, tout court ?

Jean-Luc Pouthier : Jadis, pour ceux qui s’engageaient en poli-
tique, les modes de socialisation passaient par l’adhésion au mouve-
ment de  jeunesse d’un parti, avant d’adhérer au parti lui-même ; ces
modes là ne fonctionnent plus. Pourquoi ? Parce que les mouvements
de jeunesse des partis politiques ne sont pas des viviers pour ces
partis, mais des groupuscules manipulés – dans tous les partis
d’ailleurs – à travers lesquels les jeunes n’accèdent plus ensuite à la
responsabilité politique. Dans la législature d’avant 2002, il y avait
plus de 100 députés de moins de 40 ans ; ils sont douze aujourd’hui.
Nous sommes une gérontocratie. Le parlement français est un des
parlements qui a la moyenne d’âge la plus élevée au monde. Sans
parler de la présence des femmes. Ainsi, le modèle de socialisation
ancien ne fonctionne plus. Depuis 2002, deux types de socialisation
ont mobilisé plus particulièrement les jeunes. En 2002, entre les deux
tours des élections présidentielles, c’était la mobilisation contre la
présence de Jean-Marie Le Pen au second tour. L’affect démocratique
et humanitaire est très fort chez les jeunes ; la présence d’un Jean-
Marie Le Pen au second tour les fait réagir et les mobilise. En 2006,
la deuxième mobilisation était de type générationnelle contre le
Contrat première embauche (CPE).

109

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



La première mobilisation, c’est la manifestation, la descente dans
la rue. Si les jeunes aujourd’hui descendent dans la rue, c’est parce
que c’est leur mode de socialisation politique. Ils ne vont pas prendre
de carte à un parti, ils descendent manifester. Donc, que sommes-nous
en mesure de faire pour percevoir les attentes, dans ce type de mani-
festation, et pour les accompagner dans ces moments-là ?

Les jeunes ont en outre une capacité de mobilisation dans le
réseau associatif plus forte que celle de leurs aînés. La création d’as-
sociations, non confessionnelles mais proches de l’Église, qui propo-
seraient de la formation à la vie politique, à la vie citoyenne à ceux
qui se sentent davantage concernés par ces sujets ne serait-elle pas
envisageable ?

Dominique Greiner : J’abonderai dans le sens de Jean-Luc,
avec des exemples concrets sur l’absence de politique jeunesse ; il
suffit de regarder ce qui se passe dans l’Éducation aujourd’hui. On a
d’un côté des classes de 35 à 40 élèves dans certaines écoles primai-
res et de l’autre des annonces de suppressions de postes dans l’en-
seignement – je crois 20 000 postes à l’horizon 2012. On comprend
tout de suite la réalité de l’investissement jeunesse, tandis qu’on
déclare par ailleurs être dans une société de savoirs, privilégier la
recherche, etc., alors que les investissements ne suivent pas ! Nous
avons la même situation sur l’incapacité à gérer la dette publique qui
continue d’augmenter. On resserre certains budgets ; on n’ose pas le
faire pour d’autres ; or, les budgets resserrés touchent souvent la
jeunesse de plein fouet, dans l’emploi ou ailleurs. Je pense par exem-
ple à la suppression de la rétroactivité du paiement des allocations
logement qui va toucher les jeunes qui s’installent. J’ai vraiment le
sentiment d’une société qui ne croit pas en son avenir. C’est peut-être
aussi une manière de protéger une certaine caste gérontocrate… et
en gérontocratie nous nous y connaissons, en place des femmes
aussi. Mais, dans un même temps, nous sommes portés ; nous, nous
croyons en l’avenir, en l’avenir de l’Église, parce que cette institution
n’est pas une institution simplement humaine ; elle a été voulue par le
Christ, elle est suscitée par Lui et l’Église. Elle a un avenir parce que
Dieu le veut. Et donc l’humanité a un avenir parce que Dieu le veut.
Nous sommes dans une confrontation, et nous avons un ministère

110

RÉFLEXIONS



d’espérance fondamental à manifester. Et si c’est seulement dans l’en-
tre soi cela n’a pas beaucoup d’intérêt. Le salut n’est pas pour
l’Église, il est pour ce monde. Comment allons-nous pouvoir dire que
ce monde a un avenir, que son avenir est entre les mains de Dieu et
que Dieu ne veut pas le chaos ? Nous allons entrer dans des confron-
tations de plus en plus fortes. Et à un moment donné, on ne pourra
éviter de faire surgir des paroles fortes dans le champ politique. 

J’ai entendu, lors de la Conférence des évêques, quelques
tensions. On sait bien qu’il y a des négociations un peu subtiles entre
le gouvernement et l’Enseignement catholique pour la suppression de
postes en cours. On sent bien que cela a pu peser dans la visite d’un
président de la République au Pape. On sent bien que cette question
de la jeunesse est très sensible ; dans ce domaine, l’Église compte
mais est aussi très tributaire de l’État. Alors, on n’ose pas dire les
choses trop haut. Mais à mon avis, il faut qu’elles soient dites, à cause
même de notre capacité de projection en l’avenir, à cause de notre
espérance un peu folle en l’avenir. On ne peut pas sacrifier cette
jeunesse. Que l’on sente bien cet appel. Je crois que ces paroles
fortes vont venir, parce que la situation qui est faite aux jeunesses
– parce c’est un pluriel – est aujourd’hui absolument insupportable. 

Jean-Luc Pouthier : Je partage tout à fait ce que vient de dire
Dominique. Dans son travail, il est l’un de celui qui se soucie le plus
régulièrement de la question. 

Dominique Greiner : Cette préoccupation de l’avenir fait partie
de la fibre de l’Église. Non pas par jeunisme, notre environnement ne
nous favorise pas. Mais parce que nous croyons en l’avenir du
monde qui nous est confié. Finalement le rôle de la jeunesse, et  dans
de nombreux pays on insiste sur le rôle de la jeunesse, chez nous est
bien moindre. 

Jean-Luc, tu parlais tout à l’heure de l’importance de l’action
catholique, de l’ACJF dans la formation des élites politiques, tu dis
qu’elle n’a pas été relayée. On le voit effectivement dans les partis poli-
tiques. Peut-être existe-il des mouvements de jeunesse où on soit dans
une espèce de continuité ? Dans l’Église, y a-t-il des lieux où une cons-
cience politique est capable de mûrir, d’où viendront les futures élites ?

111

ÉGLISE ET SOCIÉTÉ, QUELLE PLACE POUR LES JEUNES ?



Jean-Luc Pouthier : Il existe par exemple un Secrétariat pastoral
d’études politiques qui travaille avec des jeunes, avec des jeunes
parlementaires, si peu nombreux qu’ils soient. Quant au mouvements
chrétiens, j’ai le souvenir d’une enquête que j’avais faite il y a une
quinzaine d’années pour le mensuel Panorama, sur la pastorale des
jeunes précisément. Et je me souviens d’avoir rencontré un aumônier
de la JOC dans le diocèse de Troyes. Avec un certain nombre de
jeunes d’un quartier où la vie n’était pas aisée, il menait un travail
remarquable de reconstitution d’histoires de vie, d’itinéraires. Un
travail personnel, davantage qu’un travail débouchant directement
sur l’action. Peut-être était-ce un premier temps ; l’action serait venue
dans un deuxième temps. Aujourd’hui, nous voyons bien que ce
travail d’accompagnement touche des jeunes dans des difficultés telles
que si l’accompagnateur leur permet déjà d’affronter avec un peu
plus de solidité les difficultés auxquelles ils sont confrontés, il a quasi-
ment atteint son but. Alors, le deuxième stade serait la mobilisation
collective, un stade ultérieur possible parce que le premier effort a
déjà été fait et qu’il faut du temps pour franchir ce second pas-là. 

Sabine Roux de Bézieux : Moi je ne suis pas compétente en
macro politique et j’ai une vision un peu plus encourageante et posi-
tive de ce qui se passe. Lorsque l’on travaille à côté des jeunes, leur
capacité de création, d’innovation, leur volonté de changer les choses
sont extraordinaires. Notre rôle en tant qu’adultes, c’est de les aider
à décrypter ce qui se passe autour d’eux, les films qu’ils voient, les
idées à comprendre.

Paule Zellitch : Après cette table ronde qui a été plutôt tonique,
pour reprendre un peu ce que Dominique et Jean-Luc ont dit, chacun
à sa manière, il y a un prédicat de justice à tenir dans toutes les mises
en œuvre regardant les jeunes et cela quelles que soient les institu-
tions qui s’expriment. Le rapport entre l’Église et l’État a considéra-
blement changé ; vous invitez l’Église à devenir vraiment partenaire
des politiques jeunesse et à faire des propositions. Quand à nous, en
charge de l’évangélisation des jeunes, je crois que nous saurons
accompagner, relayer et transmettre les besoins… des jeunesses.
Merci beaucoup à chacun d’entre vous. n

112

RÉFLEXIONS



Nathalie Becquart 
et l’équipe du SNEJV

En guise de conclusions, je vais vous partager ce que l’équipe du
SNEJV souhaite vous communiquer sous forme de convictions et d’en-
jeux pointés pour l’avenir. Je prends donc la parole au nom  d’Éric,
Ségolaine, Hubert, Paule et moi-même, qui avons reçu lettre de mission
des évêques pour ce service de l’évangélisation des jeunes et des voca-
tions afin d’exprimer ce qui nous apparaît après ces deux jours d’Assises
comme une sorte de feuille de route pour notre service et qui pourra
aussi vous inspirer.

Ces conclusions, je vais vous les présenter sous forme d’images
ouvrant à la contemplation. Car nous avons expérimenté la force de l’ex-
pression artistique pour exprimer et suggérer des images et pistes, pour
cette mission et ces actions en pastorale des jeunes. Et je crois en parti-
culier que l’art de la mosaïque est très suggestif pour nous, c’est pour-
quoi je vous laisse contempler ces quelques reproductions des mosaïques
très colorées du P. Ivan Rupnik, jésuite qui a réalisé le décor de la
chapelle Redemptoris Mater au Vatican. Je vous laisse contempler silen-
cieusement ces quelques images avant de vous présenter quelques
enjeux que nous désirons pointer avec vous. 

Nous constatons avec vous combien est passionnant ce monde des
jeunes, combien il vit des mutations culturelles profondes, avec de nouvel-
les formes en émergence, de multiples initiatives et surtout beaucoup de
créativité. Nous sommes sur un terrain très favorable, en attente. Nous
observons et nous nous réjouissons d’être dans un véritable laboratoire
de recherche, celui de la pastorale des jeunes. Un laboratoire pour toute

113

Conclusions et perspectives

RÉFLEXIONS

 



l’Église, qui essaie de former à l’art d’être chrétien dans la société d’au-
jourd’hui. Cette créativité, nous la recevons d’abord des jeunes eux-
mêmes, car cette nouvelle pastorale s’invente avec eux aujourd’hui. 

Notre conviction forte est que nous avons à déployer, aujourd’hui,
une pastorale audacieuse, décomplexée, pragmatique et créative. Osons
être audacieux et décomplexés. Et ce sont d’abord les jeunes qui nous
l’apprennent. Nous n’avons plus aucune certitude ni de modèle préétablis
et définitifs pour la pastorale des jeunes ; nous sommes tous en recher-
che : une approche idéologique qui impose un modèle durable figé ne
marche plus. C’est donc en étant sur le terrain, dans une approche très
pragmatique – à essayer en tâtonnant, à évaluer ce que nous essayons –
que nous pouvons déployer cette créativité. Nous nous sentons invités à
encourager, à développer une pastorale des jeunes décomplexée, prag-
matique et créative à travers de multiples projets et initiatives. 

Voici maintenant quelques enjeux qui nous semblent importants –
et d’ailleurs beaucoup de choses ont déjà été dites.

L’inculturation dans le monde des jeunes

Cela demande d’abord du temps, des personnes, des formations,
pour apprendre, découvrir et parler le langage des jeunes à qui nous
nous adressons. Un langage qui est pour une bonne part un langage
d’image et de son qui façonne l’univers dans lequel ils grandissent tant
ils vivent dans un monde médiatique marqué par la publicité, la
musique, la TV et Internet. 

Un langage qui est aussi celui du corps et celui des gestes. C’est
finalement aussi ce langage qu’a utilisé le Christ comme sur ces repro-
ductions de l’onction de Béthanie et du lavement des pieds. Le Christ a
reçu ce langage, ce geste de cette femme pécheresse qui a versé du
parfum sur ses pieds ; Lui-même a parlé avec ce langage du geste lors
du lavement des pieds. 

Et peut-être qu’aujourd’hui, dans cette société où nous passons de
plus en plus de temps sur nos ordinateurs et dans la virtualité, les jeunes
ont encore plus besoin d’incarnation, du passage par le geste, par le
corps, par le langage de l’image, du son et de la beauté, bien sûr. D’où
l’importance pour nous de proposer des formations et de continuer à nous

114

RÉFLEXIONS



former à l’utilisation de Facebook, d’Internet, à la communication qui est
un enjeu fondamental. Nous sommes dans une société de communication
et nous avons à nous professionnaliser en ce domaine. Nous former à la
communication avec les médias, à la réalisation de campagnes de
communication, etc. C’est ce que nous essayons de faire pour les JMJ en
proposant un media-training à dix jeunes qui seront des porte-parole JMJ.
N’hésitez pas à relayer notre appel à candidatures pour le média-training
que nous proposerons en 2011-2012. Autre exemple de notre action en
matière de communication : la campagne grand public du Service des
vocations de l’an passé, dont le but a été de valoriser l’image du prêtre. 

Rejoindre et accompagner les jeunes là où ils sont

Dans une dynamique missionnaire, chercher à les rejoindre tous,
en allant à la rencontre de ceux qui ne viennent pas directement vers
nous. Rejoignons-les dans leurs problématiques, dans ce qu’ils vivent, très
concrètement. De nouvelles pistes se développent autour de la solidarité
– valeur numéro un des jeunes – du logement, de l’aide aux études, à
l’insertion, à la recherche de stage. Il nous semble tout aussi important de
nous insérer dans ce que les jeunes développent eux-mêmes, et dans ce
que la société leur propose. D’où l’enjeu de nous engager sur des chan-
tiers comme celui du service civique, nouveau dispositif initié par l’État
pour favoriser l’engagement des jeunes et leur permettre de vivre un
volontariat de 6 à 12 mois. Ainsi nous venons de créer au sein du SNJEV
un pôle solidarité/service civique. Adrien Honda-Bornhauser, qui était
jusqu’ici chargé de mission service civique va maintenant être embauché
pour ce pôle ; il sera à votre service et continuera à faire connaître ce
dispositif de l’État dans lequel nous nous insérons car il rejoint profondé-
ment ce que nous cherchons à proposer aux jeunes. 

Entrer dans une démarche de stratégie pastorale 1

C’est-à-dire la capacité à analyser les situations, à envisager des
scénarii et des pistes possibles pour définir des axes et des priorités pour

115

CONCLUSIONS ET PERPECTIVES



nos pastorales. Nous ne pouvons plus tout faire ou laisser faire selon ce
qui survient au jour le jour, sans réflexion ni cohérence. Nous avons à
réfléchir et à poser nos choix pastoraux en mettant les différents projets
en cohérence, par une démarche de réflexion et de recherche. Cela
passe d’abord par le discernement de l’Esprit pour penser ce que nous
voulons vraiment et pour définir le cap que l’on se donne, les moyens à
mettre en œuvre pour réaliser les actions prévues. Et ainsi ne pas seule-
ment faire des choses au coup par coup selon l’inspiration et les oppor-
tunités du moment, ce qui se passe ou qui naît spontanément. C’est pour-
quoi il nous semble très important pour nous, acteurs de la pastorale des
jeunes, de prendre aussi les moyens de l’analyse et du recul pour faire
ces allers-retours permanents entre l’expérience du terrain et la réflexion.
On l’a réentendu très fortement hier par Jean-Marc Aveline. Ce n’est pas
facile car tous, sur le terrain, nous sommes le nez dans le guidon. Mais
c’est ce que nous voudrions vous aider à faire en continuant à proposer
un travail de recherche, des groupes de travail. Ainsi, pour mieux
connaître les jeunes et le terrain de nos propositions pastorales, nous
lançons en partenariat avec La Croix une grande enquête en ligne sur la
génération JMJ afin d’aller beaucoup plus loin pour cerner, comprendre,
et mieux connaître concrètement qui sont les jeunes catholiques, quels
groupes ils rejoignent, quelles sont leurs pratiques. En effet, on dit beau-
coup de choses sur eux, mais ce n’est pas toujours très objectivé notam-
ment en terme quantitatif. N’hésitez pas à faire connaître les résultats de
cette enquête qui sortira au mois de janvier sur Internet. L’enquête sur
l’Église, les jeunes et Internet ayant très bien fonctionné, une démarche
similaire est ainsi reproposée. 

Produire des outils

Notamment pour l’évangélisation des jeunes adultes de 18 à 30
ans. Pour les tranches d’âges inférieures (enfants et ados) il y a déjà une
tradition et les outils pédagogiques existent. Mais pour les 18-30 ans,
catégorie des jeunes adultes qui a émergé plus récemment, nous
manquons d’outils pédagogiques. Nous pensons qu’il y a des besoins et
que nous avons à travailler cela ensemble. 

116

RÉFLEXIONS



Proposer la rencontre du Christ

Bien sûr, cela a été rappelé, et c’est le cœur de notre mission :
proposer l’expérience de la rencontre spirituelle avec le Christ, favoriser
des cadres, des projets, des expériences, des lieux qui permettent cette
expérience spirituelle, qui permettent à chacun de découvrir cet appel
singulier à suivre le Christ. 

Dans le contexte social actuel, nous avons entendu combien chaque
jeune cherche à tracer sa voie de manière personnelle, libre et unique.
Ce terrain est favorable à la proposition de la foi chrétienne qui met l’ac-
cent sur l’appel particulier et singulier adressé par Dieu à chacun. Notre
Dieu est un Unique qui engendre des uniques. Le chemin spirituel et
vocationnel est profondément un chemin de personnalisation tout en
étant un chemin de communautarisation. Plus chacun répond à son
propre appel, plus il est relié aux autres. D’où l’enjeu de proposer aux
jeunes la découverte, le discernement de leur vocation propre. Dans ce
contexte, on peut oser proposer le mariage sacramentel chrétien, et les
vocations spécifiques, le ministère presbytéral et la vie consacrée. C’est
bien l’affaire de toute l’Église. On nous a rappelé que la mission était
autrefois l‘affaire de spécialistes de l’appel, de missionnaires spécialisés,
on a entendu aussi que des catéchèses n’étaient faites que par des caté-
chistes. Aujourd’hui, il y a un mouvement : toute l’Église est missionnaire,
toute l’Église propose la catéchèse, et à tous les âges de la vie.

La réunification des deux services, l’évangélisation des jeunes et les
vocations en un seul, souligne à quel point toute pastorale des jeunes
doit profondément être une pastorale vocationnelle. C’est ce que nous
croyons, aussi cherchons-nous à proposer des moyens d’accompagne-
ment pertinents sur ce chemin de découverte : vivre une vie dont le cap
est le Christ. Et ici, il y a à être profondément créatif !

La communion ecclésiale 

Elle est rappelée très fortement dans la reconfiguration de notre
service. Elle nous invite à beaucoup plus de transversalité, de diversité,

117

CONCLUSIONS ET PERPECTIVES



de pluralité ; c’est pourquoi l’image de la mosaïque peut vraiment nous
aider à penser cette ecclésiologie de communion dans la diversité.

Une mosaïque est faite de petits morceaux. Chaque petit morceau
pris indépendamment n’est pas très beau ; il est ce qu’il est, de forme et
de couleur différente ; mais mis en lien et en cohérence (par le travail de
l’Esprit qui tisse les différences) se crée une harmonie et une beauté. Non
pas une forme d’unité, de communion qui écraserait les différences dans
l’uniformité, mais une manière de mettre en relation les différences.
Aujourd’hui nous avons à vivre cette communion dans la pluralité, et
cela d’autant que nous voyons combien les jeunes sont, en eux-mêmes
déjà, une mosaïque.

Dernier point sur la communion ecclésiale. Elle est aussi à vivre
entre les différents niveaux : local, provincial, national et international.
L’Église est profondément enracinée localement et en même temps, elle a
d’emblée une dimension universelle. C’est pourquoi nous avons à cher-
cher à articuler – et ce n’est pas toujours facile – ce qui est à vivre au
niveau local, au niveau provincial, au niveau national et au niveau inter-
national, en particulier dans les JMJ. 

Les évêques de France, lors de la dernière assemblée plénière ont
décider de proposer aux étudiants un pèlerinage en Terre Sainte tous les
5 ou 6 ans, pensant qu’il est bon pour une génération de pouvoir vivre
ensemble un projet commun de plus grande envergure que ce que l’on
peut faire au niveau d’un diocèse ou d’une ville. Cela peut impulser du
dynamisme et en même temps, il ne faut pas proposer que des événe-
ments nationaux ; il y a là un véritable enjeu : trouver les bonnes articu-
lations et la manière adéquate de vivre des liens et des allers-retours
entre le local, le régional, le national, l’international. On ne verra jamais
la beauté de la mosaïque si à un moment donné, on ne la regarde pas
de loin. De près, on ne voit que les petits morceaux, mais on perçoit
mieux leur unicité et leurs spécificités. Je crois que la vérité que nous
cherchons est dans ces allers-retours.

Pour terminer, il nous semble que l’essentiel, dans la mission que
nous avons reçue et qui nous met au service de la croissance humaine
et spirituelle des jeunes, relève d’abord d’une attitude spirituelle. Nous
sommes invités à être des Jean-Baptiste qui proposent la rencontre du
Christ parce qu’ils en ont fait une expérience personnelle profonde. Dans
ce monde nouveau en pleine mutation culturelle, cette image de Moïse
qui conduit le peuple au milieu de la mer Rouge peut nous parler car

118

RÉFLEXIONS



nous sommes nous aussi en pleine traversée, appelés à être en pèleri-
nage, en chemin, pour aider des jeunes à passer d’un monde à l’autre,
des rives de l’adolescence aux rives de la maturité adulte. Pour cela,
beaucoup de figures bibliques peuvent nous inspirer – à commencer par
celle du Christ, afin d’être toujours davantage ces témoins que nous
sommes appelés à être, des « passeurs de la confiance ». Car finale-
ment, ce que les jeunes attendent d’abord et avant tout de nous c’est
d’être des hommes et femmes debout, ancrés dans le Christ, enracinés
dans la foi.

Cette mission est certes passionnante mais souvent bien fatigante,
difficile, et parfois très éprouvante. Aussi, si nous ne sommes pas profon-
dément enracinés dans cette foi qui nous permet de traverser la tempête,
la mer Rouge, le mystère pascal, nous ne pouvons pas tenir. C’est peut-
être cela que nous avons d’abord à partager : cette confiance reçue du
Christ peut aider d’autres hommes et femmes à vivre, à avancer. Le cœur
de notre mission à la suite du Christ est sans doute de partager cette
profonde mise en confiance comme le fait le Christ pour ses disciples
dans la scène de la multiplication des pains :  « Donnez-leur vous-
mêmes à manger » (Mc 6, 30-44 et Jn 6,1-13). C’est une invitation à la
confiance. Vous n’avez peut-être que cinq pains et il y a cette énorme
foule : mais si vous répondez à cet appel en entrant dans cette confiance
immense reçue du Père, vous êtes capables de leur donner vous-mêmes
à manger. « Donnez-leur vous-mêmes à manger. » C’est peut-être cela
que nous avons essentiellement à partager avec les jeunes aujourd’hui
en leur témoignant cette confiance immense reçue du Christ. En imitant
le Christ qui tourne le pain reçu des hommes vers le ciel et réfère toute
la vie humaine à Dieu. C’est peut-être cela cette pastorale anthropolo-
gique, cet Évangile à hauteur d’hommes dont nous avons parlé ; une
manière de faire percevoir la crédibilité humaine du christianisme par
laquelle nous sommes reconnus aujourd’hui et attendus. Cela comme
une espérance à partager pour faire découvrir que l’impossible peut
devenir possible, que nous pouvons continuer à traverser la mer Rouge
quelles que soient les vagues et les tempêtes, et avancer sur l’autre rive
dans la confiance pour découvrir, avec étonnement, ce nouveau visage
du Christ que nous révèlent les jeunes et le monde d’aujourd’hui. n

119

CONCLUSIONS ET PERPECTIVES



Le colloque organisé en mars 2010 par
l’Institut de pédagogie religieuse (IPR) de la
Faculté de théologie de Strasbourg a rassem-
blé des spécialistes de disciplines différentes
et des praticiens de terrain. Leurs contribu-
tions ont été regroupées en quatre parties :
- Blessures dans la Bible et dans l’histoire
- Écouter et dire la blessure
- Blessures comme lieux de passage et lieux

de maturation
- Analyse des discours sur la blessure

Sous la direction de CChhrriissttiinnee AAuulleennbbaacchheerr,, direc-
trice de l’Institut de pédagogie religieuse de la faculté de théologie catholique de
l’Université de Strasbourg.

Mediaspaul, 2011, 318 p., 22 €

On a beau rappeler que la société ne
peut subsister sans de multiples engage-
ments culturels, sociaux, religieux, associa-
tifs, politiques, la participation active à des
enjeux collectifs est devenue sporadique. Il
est en effet plus facile de faire porter les
besoins et les attentes, parfois totalement
irréalistes, sur les gouvernants que de les
prendre soi-même réellement en charge.
Seule une authentique culture de l’engage-
ment peut nous aider à saisir les tâches
théoriques et pratiques, matérielles et
surtout spirituelles, liées à une compréhen-

sion adéquate du politique. En effet, le politique qui perd le sens spirituel de
l’engagement s’expose soit à l’affadissement, soit à la démesure.

JJeeaann--FFrraannççooiiss PPeettiitt,, assomptionniste, enseigne la philosophie à l’Institut catho-
lique de Paris et dirige La Documentation catholique. Ses récents travaux cherchent à
contribuer au renouvellement du sens politique dans le contexte européen.

Bayard, collection « Christus », 2011, 124 p., 15 €



E N Q U Ê T E





Isabelle de Gaulmyn
rédactrice en chef de La Croix

Ce commentaire accompagnait l’édition de La Croix du
samedi 23, dimanche 24 et lundi 25 avril 2011 sur la
« Génération JMJ »

Les « talas ». L’argot estudiantin désignait sous ce terme, autre-
fois, les étudiants catholiques, ceux qui « allaient-à-la-messe »… La
nouvelle génération de jeunes catholiques, qui a rendez-vous cet été
à Madrid aux Journées mondiales de la jeunesse, ressemble ainsi
étrangement à la jeunesse d’antan, si l’on en croit l’étude publiée
aujourd’hui par La Croix. Eux aussi « vont à la messe ». Régu-
lièrement. C’est même, à une écrasante majorité, un moment jugé
essentiel, qu’ils plébiscitent comme la manifestation de leur apparte-
nance au catholicisme.

On aurait tort cependant d’ironiser sur des jeunes trop « clas-
siques », et de les taxer trop rapidement de « conformistes ». En
réalité, le sondage, comme le reportage auprès des jeunes de
Toulouse, dessine une génération extraordinairement cohérente. C’est
d’autant plus remarquable qu’elle dit aussi la difficulté d’être croyant
aujourd’hui. Les jeunes catholiques prient, mais s’engagent aussi,
beaucoup plus que ceux de leur âge. Ils sont ouverts sur les autres
religions, tolérants, et refusent de se mettre dans une seule case,
multipliant les mouvements et lieux d’appartenance au catholicisme.
Ils ne sont pas moins que leurs aînés tournés vers les autres.

123

Cohérence

ENQUÊTE



Simplement, les débats politiques ou institutionnels sur l’Église ne les
intéressent guère, semblables en cela à une époque qui se méfie des
idéologies. Pour ces jeunes, si engagement il y a, c’est au nom de leur
foi : prière et action, oraison et militance sont intimement liées.

Une telle aspiration à la cohérence inspire le respect. Elle
dément l’idée reçue selon laquelle ces jeunes, une fois passé l’en-
thousiasme des grands rassemblements et des JMJ, ne fréquentent
plus les célébrations. Au contraire, pour cette génération de l’Internet
et des amitiés virtuelles, communier ensemble, physiquement, sur un
même lieu, est essentiel. Grandis dans un monde de l’image et de
l’émotion, les jeunes ont besoin de beau. La liturgie est sans aucun
doute une porte d’entrée pour eux dans le mystère de la foi. À la
communauté catholique, où dominent les têtes blanches, avec leur
manière de voir et leurs histoires à elles, de respecter cette cohérence,
et lui laisser toute sa place. n

124

ENQUÊTE



Nathalie Becquart,
religieuse xavière,

directrice adjointe au SNEJV, chargée de la pastorale étudiante

Le Service national pour l’évangélisation des jeunes et
pour les vocations (SNEJV), en partenariat avec La Croix,
a sollicité le service « Recherche, études et université » du
groupe Bayard (éditeur de La Croix) pour lancer une étude
quantitative sur le rapport qu’entretiennent les jeunes de
16 à 30 ans avec la religion catholique. 
L’enquête s’est déroulée du 17 janvier au 28 février 2011
par Internet. Les participants ont répondu à un question-
naire diffusé en ligne (fichiers mails et Facebook) via les
réseaux du SNEJV (délégués JMJ, pastorale des jeunes,
aumôneries étudiantes, aumôneries de l’enseignement
public, mouvements...), auto-administré. 
Ce questionnaire, élaboré en partenariat avec les équipes
du SNEJV et de La Croix, comprenait 47 questions, pour
un temps de traitement estimé à une quinzaine de minutes. 
Au final, 3 223 questionnaires ont été validés lors de l’en-
quête « terrain », ce qui représente un taux de retour très
satisfaisant, et donc une bonne représentativité de la
population des 16-30 ans catholiques en France la plus
présente sur Internet, et la plus engagée dans l’Église
catholique, dans les mouvements, les aumôneries, etc.

127

Qui sont les jeunes des JMJ ?

ENQUÊTE

 



Les pages suivantes présentent les principaux résultats de l’en-
quête lancée par le SNEJV et La Croix sur la génération JMJ. Ils
proviennent d’un échantillon précis et important de jeunes de 16 à 30
ans qui ont pris le temps de répondre à un long questionnaire en ligne
(15 à 20 minutes). On peut donc estimer que les résultats présentés
sont représentatifs des jeunes catholiques les plus branchés sur Internet,
et surtout les plus motivés et engagés dans l’Église (on a en effet relevé
un grand nombre d’abandons avant la fin). Nous ne connaissons pas
la provenance géographique des jeunes qui ont répondu mais peut-
être s’agit-il davantage des jeunes des grandes villes. 

Cet échantillon de jeunes de 16 à 30 ans est composé pour près
de la moitié de jeunes entre 21 et 25 ans dont 72 % d’étudiants ou de
lycéens, et seulement 17 % de plus de 25 ans. 60 % sont des femmes
et 40 % des hommes, soit un peu plus d’hommes que la moyenne dans
les groupes de jeunes catholiques (souvent 1/3 de garçons et 2/3 de
filles). La grande majorité d’entre eux – 86% – sont célibataires. 

Cet échantillon est quasi exclusivement composé de croyants
(99 % croient en Dieu) et essentiellement de jeunes catholiques prati-
quants très réguliers (72 % d’entre eux vont à la messe tous les diman-
ches). Ce sont des jeunes assez engagés dans l’Église (57 % ont un
engagement) issus de familles pratiquantes (99 % ont reçu la foi via
leurs parents), et qui ont reçu un enseignement religieux à 94 % et les
sacrements de l’initiation (baptême : 99 % ; première communion :
93 % ; confirmation : 93 %). On note aussi qu’ils sont, sans doute via
leurs parents assez fortement consommateurs de revues religieuses
(Famille chrétienne, Pèlerin, Magnificat, La Vie et Prions en Église). 

On peut donc penser que cette enquête est le reflet d’une géné-
ration numérique (89 % d’entre eux s’informent par Internet) de jeunes
cathos pratiquants et engagés « héritiers de la foi » qui constituent le
« cœur de cible » de bon nombre d’aumôneries et de mouvements.

Ils représentent aujourd’hui une très petite minorité de la
jeunesse française (moins de 4 % ; taux de pratique moyen – une fois
par mois – pour les 18-25 ans), c’est pourquoi dans les enquêtes
habituelles ils n’apparaissent pas car ils représentent des chiffres trop
faibles et non significatifs. Aussi cette enquête nous permet-elle de
mieux les connaître, les comprendre et d’objectiver un certain nombre
d’observations menées sur le terrain, partagées par les acteurs de la
pastorale des jeunes en France aujourd’hui. 

128

ENQUÊTE



Voici maintenant les grands traits que l’on observe parmi cet
échantillon décrit précédemment.

Génération Eucharistie 

Ils accordent une place importante à l’Eucharistie, la liturgie, la
prière personnelle et en groupe. Pour 59 % d’entre eux l’Eucharistie
tient une place essentielle (et pour 18 % très importante). En même
temps, la place de la paroisse (sauf pour les plus âgés et jeunes
professionnels) reste relative, sans doute à cause de leur mobilité
dans les années étudiantes. Leur pratique passe d’abord par des
groupes d’aumôneries, de prière, de scoutisme : 42 % participent
régulièrement à une aumônerie, 34 % groupe de prière, 31 % aux
mouvements scouts, 28 % à un groupe paroissial. 

Un quart d’entre eux (26 %) a fréquenté le renouveau charis-
matique (dont 65 % la communauté de l’Emmanuel, 26 % la commu-
nauté du Chemin Neuf et 15 % la communauté des Béatitudes, 6 %
citent aussi la communauté Saint-Jean).

Génération rassemblements

Cette génération de jeunes catholiques est aussi façonnée et
marquée par les rassemblements ; ils sont le reflet de ces temps forts
devenus des incontournables de la pastorale des jeunes aujourd’hui.
Ainsi 69 % ont déjà participé à un rassemblement diocésain, 61 % à
un rassemblement national, 46 % à un rassemblement international et
33 % à un rassemblement de Taizé. Parmi eux, 65 % sont déjà allés aux
JMJ (dont 77 % à Cologne et 20 % à Sydney) et 59 % sont déjà inscrits
aux JMJ de Madrid (75 % pensent y aller). Ils veulent aller aux JMJ pour
rencontrer d’autres chrétiens (85 %) et renforcer leur foi (84 %). 

Génération « figures spirituelles »

Quand on leur demande quelles sont les personnes qui font
référence pour eux : 62 % choisissent un prêtre qu’ils connaissent,

129

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



53 % le Pape, 51 % un proche/ami, 47 % un parent, 34 % un(e) reli-
gieux(se), 28 % des personnalités et 23 % leur évêque. Au hit parade
des personnalités citées : Mère Teresa (34 %), Sœur Emmanuelle
(28 %), Jean-Paul II (23 %), l’Abbé Pierre (16 %). Quand ils ont
besoin de se confier à quelqu’un, ils vont d’abord voir un proche/un
ami (75 %), un membre de leur famille (40 %), leur accompagnateur
spirituel (30 %), un prêtre de leur connaissance (25 %), un reli-
gieux(se) (11 %), un prêtre de leur paroisse (10 %). Si le prêtre appa-
raît comme le premier point de repère sur le plan religieux, la famille
et les amis jouent aussi un rôle très important. 

Génération prière

On note pour ces jeunes catholiques une grande soif d’intério-
rité, de liturgie et de prière. Pour 80 % d’entre eux, la foi chrétienne
permet de vivre en plus grande proximité avec Dieu et pour 72 % de
mieux vivre au jour le jour. Signe d’un rapport à la foi qui est d’abord
personnel et d’une recherche spirituelle marquée par la postmoder-
nité et l’accent mis sur l’individu. L’item « La foi chrétienne permet de
faire partie d’une communauté » arrive en dernier (50 %).

Ces jeunes trouvent en premier lieu leur nourriture spirituelle
dans la messe et la prière avant de la trouver dans l’action et l’enga-
gement (63 % pour l’item « La foi chrétienne me permet d’agir
concrètement autour de moi »).

Génération spirituelle et solidaire

Ainsi cette génération recherche en premier lieu une dimension
spirituelle dans la foi avant une dimension d’engagement. C’est pour-
quoi ils ont peu de revendications sur l’Église mais souhaitent surtout
que l’Église défende la place de la spiritualité dans la société
(47 % + 27 %) et que l’Église défende davantage la vie (44 % + 21 %).
Ce qui marque sans doute un renversement par rapport aux généra-
tions plus anciennes de militants de la foi. Cependant, il est important
de noter que cette nouvelle génération de jeunes catholiques prati-
quants n’en est pas moins ouverte au monde et engagée dans la

130

ENQUÊTE



société. Ainsi, elle fait preuve d’une grande ouverture : 90 % d’entre
eux sont intéressés par le dialogue avec les autres chrétiens et 80 %
par le dialogue avec les autres religions (dont islam 86 % et judaïsme
84 %). Car l’engagement dans la société est naturel pour eux : essen-
tiel pour 34 %, très important pour 36 %. D’ailleurs, 55 % de ces
jeunes catholiques sont concrètement engagés dans une association
de solidarité. 

Génération minoritaire, décomplexée et missionnaire

À 91 %, ils soulignent l’importance de témoigner de sa foi
catholique (91 %) notamment avec leurs amis (95 %), leur famille
(74 %), leurs collègues d’études ou de travail (69 %) lors de discus-
sions informelles (92 %). Mais aussi par des actions concrètes (59 %) ;
en revanche, seulement 26 % d’entre eux sont prêts à entrer dans une
démarche d’évangélisation plus directe dans les lieux publics (évan-
gélisation sur les plages, dans la rue…). Cependant 1/3 d’entre eux
a déjà participé à ces actions d’évangélisation de rue. 

Cela ne veut pas dire qu’il leur est toujours facile de vivre leur
foi au quotidien dans la société d’aujourd’hui ; pour seulement 58 %
– d’une manière générale – il est facile de vivre sa foi au quotidien. 

Ainsi se dessinent les contours d’une génération de jeunes
catholiques engagés bien de leur temps, façonnés par la société d’au-
jourd’hui et la culture post-moderne, et en même temps par le bain
ecclésial qu’ils ont reçu comme « héritiers de la foi ». Dans une
grande attente spirituelle et une forte recherche de cohérence, ces
jeunes cathos inventent de nouvelles manières d’articuler foi/recher-
che de Dieu/prière/liturgie avec ouverture aux autres/engage-
ment/présence au monde et surtout chemin personnel d’une part et
expérience communautaire d’autre part. La figure d’un rassemble-
ment comme les JMJ, qui combine expérience de rencontre des autres
avec une proposition collective/ecclésiale très forte et en même temps
diversité/accueil de chacun/souplesse/liberté/démarche indivi-
duelle, semble être bien significative de ce que recherche cette
nouvelle génération. n

131

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



132

ENQUÊTE



133

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



134

ENQUÊTE



135

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



136

ENQUÊTE



137

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



138

ENQUÊTE



139

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



140

ENQUÊTE



141

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



142

ENQUÊTE



143

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



144

ENQUÊTE



145

QUI SONT LES JEUNES DES JMJ



« Le Vatican… combien de divisions ? » raillait Staline. Et pourtant !
Malgré une Église en perte de vitesse en Europe, la parole du Pape, qu’elle
soit louée ou critiquée, occupe toujours une place importante dans les
médias.

C’est un fait, le Vatican intrigue, agace, interpelle. On spécule sur sa
richesse, on ironise sur ses archaïsmes, on s’étonne d’une ouverture inatten-
due… Mais surtout, depuis quelques années, des scandales ont gravement
porté atteinte à l’Église comme institution : abus sexuels sur les mineurs,
tensions avec l’islam, position restrictive en matière de bioéthique et de
morale… Dépassant les clichés, les jugements hâtifs ou les simples dénéga-
tions, Nicolas Steeves dresse ici un portrait précis et argumenté de l’état de
l’Église catholique.

NNiiccoollaass SStteeeevveess,, jésuite, diplômé d’HEC et avocat au barreau de Paris, fut collabo-
rateur de Radio Vatican pendant cinq ans. Il poursuit actuellement un doctorat en théo-
logie fondamentale au Centre Sèvres.

Le Cavalier bleu, 2010, 172 p., 18 €



C O N T R I B U T I O N S

    



Rémy Kurowski
curé de Montmorency,

enseignant-chercheur associé à l’Institut catholique de Paris

Vision polonaise et conciliaire de Mgr Karol
Wojtyla, évêque de Cracovie (1958-78)

Karol Wojtyla, prêtre et évêque, comprenait la question de la
formation au sacerdoce comme une tâche qui incombe à toute
l’Église. Son expérience personnelle d’un séminaire clandestin durant
la guerre et le nouvel éclairage donné à l’occasion des travaux du
dernier concile sur le rôle du prêtre à partir de la mission de l’Église,
lui ont servi de canevas pour les développements qu’il offrira tout
autant à la réflexion des formateurs qu’à celle des séminaristes et des
jeunes prêtres.

Dans le présent article, je me limiterai, essentiellement, aux
homélies et discours de Mgr Wojtyla. Ils couvrent les années allant de
la période conciliaire jusqu’à la fin de son ministère épiscopal à
Cracovie en 1978. Dans la première partie je propose, dans une
lecture chronologique, d’exposer les grandes lignes de la pensée de
Mgr Wojtyla sur ce qu’est la formation des séminaristes à partir de
sa conception du sacerdoce et celle de pasteur. Dans la seconde, je
reprendrai deux thèmes (lien entre la pédagogie et la psychologie
d’une part, et les enjeux de la formation au dialogue en Église et avec
le monde contemporain, d’autre part) qui se dégagent comme lignes
de force dans la vision de K. Wojtyla. 

147

Quels prêtres pour quelle Église ?

CONTRIBUTIONS



Prêtre pour l’Église en Pologne

Deux volets de la formation s’ouvrent devant le lecteur de
Wojtyla, l’un personnel, l’autre pastoral, les deux étant fortement
ancrés dans la spiritualité mariale.

Le lien entre la vie et la vocation

Bien que le caractère universalisant des indications données par
l’archevêque de Cracovie soit possible, il n’en reste pas moins que
celles-ci résonnent de manière très concrète dans les oreilles de ses
auditeurs et/ou chez les lecteurs polonais. Il situe d’abord l’environ-
nement socio-matériel de la vie des prêtres. Il se veut très proche des
prêtres et de leurs préoccupations ; leur surcharge de travail vient en
premier dans la description de leurs conditions de vie. Il parle à partir
de sa propre expérience et il s’identifie à eux. « Nous avons tous
beaucoup de soucis et de difficultés, nous tombons parfois de fatigue.
Pour que l’esprit ne faiblisse pas en nous, il faut le raffermir dans les
sources du Rédempteur. » La fatigue liée à l‘exercice de ministère y est
donc dénoncée comme un danger qui menace l’équilibre de la vie du
prêtre ; mais sont aussi dénoncés les dangers extérieurs, provenant
des conditions de la vie de la foi qui usent les forces. Face à ces deux
dangers, l’approfondissement spirituel s’impose. Celui-ci est possible
en faisant plus de place à Marie, à l’occasion des célébrations du
millénaire du baptême de la Pologne (966), marquées par une
grande neuvaine. C’est par Marie que le Fils de Dieu est venu sur terre
et, par conséquent, par analogie entre les relations de Jésus avec sa
Mère, le prêtre doit maintenir un lien extrêmement fort avec Marie. La
conscience de la place de Marie peut aider le prêtre à porter la
responsabilité du salut devant Dieu, aussi écrasante soit-elle. Il est
évident que dans la spiritualité personnelle de Karol Wojtyla, Marie
tenait une place très importante. Mais dans son lien avec Marie,
Wojtyla distingue très clairement deux étapes : l’une humaine, l’autre
spirituelle. Le passage de l’une à l’autre est pour lui synonyme de
bonne santé spirituelle et théologique des prêtres. Comme il le dira
aux prêtres rassemblés à Jasna Gora, le 23 avril 1963, son rapport

148

CONTRIBUTIONS



à Marie est tout d’abord dicté par les besoins du cœur, « besoins » du
cœur d’un enfant à qui sa mère manque, car celle de Karol est morte
alors qu’il n’avait que neuf ans. Cependant, en tant que prêtre, « ce
n’est plus la réponse du cœur au mot “Mère” qu’il convient de faire ».
Car, comme il le constate, cette relation est désormais approfondie
par la réalité du sacerdoce. Le sacerdoce, pour être accueilli, néces-
site une attitude intérieure de kénose, c’est-à-dire que le prêtre doit
être entièrement disponible : « Tout le reste doit partir afin que reste
une seule chose : à savoir que je célèbre le sacrifice du Christ ; que
j’aie le Christ que Marie a donné à l’humanité et à moi-même. »

Dimension pastorale

Mgr Wojtyla fonde sa réflexion sur la dimension pastorale dans
la prise en compte de la nécessité de dépasser la solitude du prêtre ;
cela aussi bien sur le plan humain que spirituel. Mais il replace cette
solitude au cœur même d’un ensemble ecclésial en constatant que « le
peuple de Dieu fait naître à lui le prêtre ou l’évêque en vue de sa vie
sociale et communautaire dans le Christ et en Église ». Et si elle le fait
naître ce n’est pas pour être seul, mais être au service de ce peuple ;
mis à part, il y demeure présent. Nous sommes en 1964. Un an plus
tard, en plein concile, il souligne la nécessité de l’adaptation de la
formation des séminaristes en fonction des besoins actuels de l’Église.
Et l’on peut légitimement supposer que ces besoins sont d‘une
nouveauté comparable à celle qui a prévalu au concile de Trente
lorsque celui-ci a donné une forte impulsion à la création de lieux de
formations. Ici, Wojtyla constate ce besoin d’adaptation en lien avec le
débat conciliaire sur l’Église, et plus précisément sur ce qu’elle est en
tant que peuple de Dieu : « discussion inoubliable qui a décidé du cours
de l’ensemble du concile ». Et il note, citant la lettre aux Hébreux, que
pour la vitalité du peuple de Dieu « tout prêtre est pris dans le peuple
et pour le peuple il est institué ». Pris, car appelé, et donc échappant
ainsi aux deux sortes de fatalités marquant les conditions de l’homme
moderne, que sont le destin et une certaine idée de progrès. Et ces deux
fatalités résonnaient de concert dans les oreilles de ses contemporains
polonais méfiants à l’égard des slogans chargés idéologiquement. En
revanche, c’est dans la nature humaine (volonté, affect, intellect, etc.)

149

QUELS PRÊTRES POUR QUELLE ÉGLISE ?



créée à l’image et à la ressemblance de Dieu, que sont fournis des
éléments indispensables pour entendre l’appel. À condition toutefois, et
celle-ci n’est pas facultative, que ces éléments soient intérieurement
unifiés. Cette unification est possible grâce à l’apport de la figure
maternelle et paternelle, l’une garantie par la mère physique et l’autre
fournie par le prêtre, car en effet, le sacerdoce est aussi une maternité.
Dans cette disposition symbolique, l’évêque, quant à lui, est une figure
paternelle. C’est dans cet état d’esprit que Mgr Wojtyla va sillonner le
diocèse lors des ordinations diaconales et presbytérales afin de labou-
rer la glaise du terreau vocationnel des paroisses.

Une place particulière revient à la présentation par Mgr Wojtyla
du décret conciliaire sur la formation du clergé, Presbyterorum ordinis.
Il y souligne la nécessité de viser l’unité entre les connaissances théo-
riques et la dimension pastorale. À cet endroit, Wojtyla se fait l’inter-
prète du concile, lorsqu’il constate que tout doit aller « comme si le
concile voulait effacer toutes les traces de la société “féodale” marquées
par la recherche des honneurs ou d’une vie facile ». Cependant, en
commentant la suite du texte, il attire de nouveau l’attention sur les
poids qui peuvent accabler les prêtres, liés à leur vie et à l’exercice de
leur ministère, dont le célibat, et qu’il n’est pas sain de les ignorer. Leur
formation doit être en résonance avec les dernières découvertes dans le
domaine de la pédagogie et de la psychologie. Il partage également
l’avis du concile sur la nécessité d’une solide formation philosophique
et doctrinale qui dépasserait le stade apologétique et la réfutation des
erreurs. Hélas ! Selon lui, le fait est que cette approche apologétique
est si souvent constatée et dans tant de centres de formation, que cela
nécessite une profonde réflexion. À cette occasion, il plaide en faveur
de la reconnaissance des « grains de vérité » présents, dans ce qui
pouvait être considéré par le passé comme une erreur, voire même une
déviance, « là, dans ces méandres de la pensée humaine ». Il est
important de souligner cela, j’y reviendrai dans la seconde partie, car
cette façon de voir ou plutôt de débusquer la vérité, fût-ce dans ses
formes potentielles que sont les « graines », constitue un indice très
important dans la pensée de K. Wojtyla. Il va même plus loin, indiquant
qu’en adoptant une telle attitude de respect pour la vérité ainsi trouvée,
il va falloir y chercher de la matière pour une nouvelle synthèse entre la
philosophie et la théologie ; et ceci par le biais, par exemple, d’une
compréhension plus actualisée du droit canonique.

150

CONTRIBUTIONS



On se tromperait si on trouvait chez Mgr Wojtyla une attitude
trop complaisante à l’égard du concile, auquel il a pris si fortement
part ; il s’est notamment engagé personnellement dans plusieurs
domaines débattus, comme Gaudium et Spes ou sur la liberté reli-
gieuse. Ainsi, avoue-t-il sans détour, dans le texte conciliaire, il ne voit
pas encore l’aboutissement de la théologie dogmatique en termes de
théologie morale – cette dernière lui est plus proche et il la connaît
mieux – tout en reconnaissant que l’essentiel y est, car « en tout état
de cause, l’ouverture y est visible ».

Dans ce contexte, dans la perspective d’ouverture, il insiste sur
l’attitude que les futurs prêtres doivent chercher à acquérir, qui est
celle d’un dialogue avec les hommes (ad dialogum cum hominibus
conferunt, n° 19). La capacité à dialoguer est, selon Mgr Wojtyla, le
synonyme de la capacité à écouter les autres et marque l’ouverture à
leur égard. Selon le concile, la formation pastorale consiste à éveiller
et à accroître la capacité à dialoguer. En conclusion de son exposé
sur les séminaires comme lieu de formation, il constate la nécessité
d’un nouveau modèle. Mais, comme il l’avoue, le concile ne l’a pas
donné, se contentant seulement d’indiquer les grandes orientations
de son développement possible allant dans les deux directions : celle
de l’approfondissement de la fonction sacerdotale et de la fonction
pastorale ad intra en Église et dans la relation au monde. Et Wojtyla
constate la nécessité d’aller dans cette direction. En parlant de l’ou-
verture au monde, il va même jusqu’à oser employer l’expression
« l’esprit du monde » qui, prise au sens littéral, aurait pu prêter à
confusion. Il incite donc à aller selon « l’esprit du monde », c’est-à-
dire savoir lire les signes des temps et appliquer ce qui en découle :
un changement de regard et l’obligation d’un engagement moral.
Selon lui, on doit lire les signes des temps dans une attitude de doci-
lité à l’Esprit Saint qui, « par son initiative, nous devance toujours et
nous devons sans cesse courir derrière pour le rattraper ».

Quel prêtre pour quelle Église ?

Dans le discours adressé aux prêtres-missionnaires lors d’une
rencontre au séminaire de Cracovie (20 septembre 1967), il rappelle
comment le dernier concile a mobilisé les évêques et les prêtres en

151

QUELS PRÊTRES POUR QUELLE ÉGLISE ?



direction d’une vision de l’Église universelle, au travers de la collé-
gialité, donc d’une responsabilité commune. La formation des prêtres
ne peut en être exempte. Se pose alors la question du rapport entre
le prêtre et l’Église : quel prêtre pour quelle Église ? Dans sa confé-
rence aux prêtres sur la vie spirituelle à Jasna Gora (30 mai 1968),
il indique la nécessité d’aller dans le sens de la vision de l’Église
comme peuple de Dieu, en s’écartant de celle du catéchisme. Non
que cette dernière soit erronée, mais comme il le constate, « c’est une
question d’accent, la différence étant dans certaines tendances intel-
lectuelles ». Regarder l’Église comme mystère de la foi et non pas à
partir de son aspect institutionnel, ce qui nous semble évident de nos
jours mais qui ne l’était pas vraiment à l’époque. L’ancienne forma-
tion des prêtres, qui visait l’accompagnement par la sacramentalisa-
tion, devait désormais céder sa place à l’approche théologique de ce
qu’est l’Église. Ainsi le prêtre est configuré à la triple fonction du
Christ, au fil de tout un processus théologique qu’il est en train de
vivre avec tout le peuple de Dieu. Cette nouveauté, et K. Wojtyla
insiste souvent sur une telle approche du concile, n’est pas inventée
par le concile, mais est mise en évidence : « le prêtre par son sacer-
doce ne se met pas en opposition avec les laïcs, mais avec eux, il
participe dans le sacerdoce du Christ. » Ici l’évêque indique que
l’existence du prêtre est une existence sacerdotale dans l’Église et
pour l’Église. Mais sans être totalement satisfait, il précise que cette
définition de la place du prêtre demande des approfondissements
supplémentaires. Sans pour autant s’y livrer, il s’attarde cependant sur
la description de la situation charnière entre les deux styles de prê-
tres, ceux d’avant et d’après le concile. Il le fait en termes de féoda-
lisme et de démocratisation – ce sont les deux termes qu’il emploie –
bien qu’il les trouve pourtant tout à fait insatisfaisants. On voit bien
que le besoin pédagogique de frapper les esprits est plus fort que le
contenu, mais au demeurant, la clarté y gagne au détriment de la
profondeur. On voit aussi comment Karol Wojtyla est lucide sur la
valeur du matériau linguistique dont il se sert. Il sait aussi que le
passage d’une condition à l’autre, du « féodalisme » à la « démo-
cratisation », peut s’effectuer sans encombre. Comment ? Grâce à la
conscience de la mission qui serait exprimée dans le service, cons-
cience accueillie dans une personnalité véritablement sacerdotale.
Personnalité, qui tout en étant sacerdotale, est également pastorale.

152

CONTRIBUTIONS



Wojtyla va employer ces deux termes, sacerdotal et pastoral, conjoin-
tement, comme s’il fallait compléter l’un par l’autre ; mais ils peuvent
aussi parfois apparaître dans ses textes séparément. Si la formation
pour accomplir les fonctions sacerdotales se termine avec l’ordina-
tion, le processus de maturation au sacerdoce se poursuit cependant,
au sens large du terme, par la fonction pastorale. Car si l’ordination
confère un pouvoir devant lequel celui qui le reçoit se trouve dépassé
et devant lequel, comme il le dit, « il faut trembler », l’exercice pasto-
ral va faire découvrir aux jeunes prêtres comment le chemin de sacri-
fice du Christ passe exclusivement par les âmes humaines. Et c’est
ainsi, dans une attitude oblative, que le prêtre doit être alter Christus.

C’est en 1970, lors de son passage à Rome, en tant qu’arche-
vêque de Cracovie, alors qu’en Occident et notamment en France, de
nombreux prêtres quittent le sacerdoce – et pour un bon nombre
d’entre eux, ce départ est synonyme de rupture avec le célibat – qu’il
insiste sur le lien entre la vocation sacerdotale et le célibat, en assu-
rant ainsi le Pape du soutien de tous les évêques polonais et de tout
le peuple de Dieu en Pologne.

De retour en Pologne, il continue à œuvrer en faveur de l’ap-
plication des directives conciliaires dans son ensemble, dont la réso-
nance en termes de formation de prêtres pour l’évêque Wojtyla n’est
pas négligeable. C’est le cas de l’apostolat des laïcs. Il y consacre,
entre autre, une conférence inter-décanale, le 14 février 1971. Il y
constate que depuis la dissolution de l’Action catholique par le
régime communiste, alors que celle-ci habituait certains prêtres à
travailler ensemble entre les deux guerres, les prêtres se sont désha-
bitués à travailler avec les laïcs et ont acquis une attitude qui tend à
s’en passer (p. 167). Wojtyla y trouve un marqueur de régression
dans l’accomplissement par l’Église de sa mission. Cela pose la ques-
tion du modèle de comportement possible comme attitude jugée juste
sur le plan pastoral, mais difficile à avoir là où l’absence de travail
commun avec les laïcs est quasi totale. 

Vers une théologie renouvelée du sacerdoce

La théologie du sacerdoce chez Wojtyla, dans les documents
étudiés, peut se résumer ainsi : le sacerdoce est une réalité grâce à

153

QUELS PRÊTRES POUR QUELLE ÉGLISE ?



laquelle s’effectue un contre-don, un retour de toute la création à
Dieu, et en particulier de l’être humain. 

En 1976 à nouveau, les questions de l’unité entre les prêtres, de
l’égalité de situation matérielle et de l’unité avec le Peuple de Dieu,
sont reposées en réaction aux problèmes constatés dans la vie quoti-
dienne des prêtres et des communautés paroissiales. L’insistance sur
la coopération souhaitée avec les laïcs, qui doit être favorisée par la
création des conseils pastoraux à la suite des décisions du synode
diocésain, prouve la conscience qu’a Mgr Wojtyla de cette nécessité,
jugée comme vitale pour l’exercice du ministère des prêtres. Il
emploie une expression qui peut surprendre quand il dit qu’il ne faut
pas permettre l’isolement des prêtres par rapport aux laïcs.

Et l’on devine la raison d’une telle assertion, en songeant au
contexte de combat idéologique mené par le régime politique contre
l’Église. Isoler les prêtres de la base que sont les laïcs constituait une
étape importante dans le processus d’étouffement de l’Église. 

En transposant cela sur le terrain de l’Église en France, et en
guise de conclusion de cette première partie, on peut s’interroger sur
la présence de facteurs défavorables au lien entre les prêtres et les
paroissiens qui, hormis le cas des diacres permanents, sont des laïcs.
Pour répondre au défi d’une bonne collaboration, la formation des
prêtres est fondamentale. Même si cela ne suffit pas pour rendre les
pasteurs attentifs à la nécessité d’un tel lien. En effet, la formation peut
développer certaines facultés existant déjà dans leur potentialité, mais
si le candidat au sacerdoce n’est pas ouvert au dialogue de par sa
nature humaine, aucune formation ne pourrait créer de nouvelles
capacités à être en relation de façon théologiquement satisfaisante
avec les autres. Mais puisque rien n’est impossible à Dieu, la conver-
sion peut aussi porter ces fruits-là. Encore faut-il pouvoir l’inscrire
dans la vision de l’Église, tout comme il convient d’inscrire celle d’une
possible collaboration entre prêtre et laïcs, car c’est de là que découle
la vision du prêtre. Mgr Wojtyla, témoin privilégié et grand acteur de
la vision renouvelée de l’Église, à sa façon, a grandement contribué à
la modification du paysage dont nous mesurons actuellement à la fois
les avancées et les apories. La formation des séminaristes et des jeunes
prêtres à la double dimension pédagogique et psychologique dans
l’exercice du ministère ordonné a encore de beaux jours pour tous
ceux qui, formateurs ou formés, voudront s’y aventurer.

154

CONTRIBUTIONS



Deux domaines d’approfondissement possible

Deux thèmes se précisent alors dans les divers exposés de
l’évêque de Cracovie : d’une part celui de la relation entre la péda-
gogie et la psychologie, et d’autre part, celui de la mission du prêtre
en Église et pour le monde. 

Lien entre pédagogie et psychologie

C’est dans son exposé de 1966 à Wroclaw que Wojtyla, en
commentant le décret sur la formation de prêtres, mentionne la corré-
lation entre la pédagogie et la psychologie. Mais il la précise dans
un article publié dans la revue de la Congrégation pour l’éducation
catholique en 1969. Dans l’introduction, l’auteur constate que
« chaque séminariste est un prêtre virtuel en qui le sacrement du
sacerdoce devra trouver une qualité humaine qui se prépare et mûrit
peu à peu » (p. 79). Le processus de maturation psychologique du
séminariste s’accomplit dans l’accompagnement pédagogique qui,
tout en respectant l’humus humain du candidat, vise l’éducation à
l’autonomie au moyen de l’enracinement spirituel, dans l’obéissance
chrétienne, sacerdotale et surtout ecclésiale (p. 80). L’obéissance
ecclésiale du candidat s’exprime « dans la vie commune au séminaire
qui porte le nom de “séminaire spirituel” », nom donné en Pologne
au séminaire duchowne – « spirituel ». La troisième partie de son
article est consacrée à la description de l’aspect psychologique qui
n’est pas à négliger dans cet accompagnement pédagogique vers
l’obéissance ecclésiale : « les premiers symptômes de la personnalité
naissante consistent dans une tendance manifeste vers l’indépen-
dance » (p. 81), lorsque « le jeune homme a déjà dépassé certaines
hypertrophies du sens de l’indépendance » et se trouve ainsi « au
seuil de la maturité requise pour des graves décisions qui engagent
toute sa vie » (idem). Dans ce processus, la conscience d’obéissance
personnellement assumée s’enrichit du « besoin du cœur » (p. 82) et
ainsi initie le candidat, par la prière, à la dimension ascétique : « Le
système de l’éducation au séminaire doit créer les conditions voulues
qui permettent au séminariste de mener une vie intérieure, de coopé-

155

QUELS PRÊTRES POUR QUELLE ÉGLISE ?



rer avec la grâce de Dieu, pour atteindre une solide rectitude, et une
saine sensibilité de la conscience […] » (p. 84).

Tout ce travail que le séminariste doit accomplir sur lui-même
consiste à apprendre à obéir à ses supérieurs, mais par extension
aux exigences de la mission, dans une relation de dépendance afin
d’acquérir une liberté d’action pastorale à laquelle il est destiné.
Généralement, les candidats au sacerdoce en France ne sont pas des
adolescents, la plupart sont à tout le moins des jeunes professionnels
avec une certaine expérience de la vie professionnelle, affective et
sociale. Les recommandations de Mgr Wojtyla demanderaient donc
à être enrichies par les apports résultant de la prise en compte d’un
tel état de fait.

Former au dialogue avec le monde contemporain

C’est dans ce même exposé de 1966 que K. Wojtyla présente
les finalités pastorales du prêtre, à savoir entrer en dialogue avec ses
contemporains afin de les ouvrir aux dimensions spirituelles du salut.
Ainsi doit-il porter son attention aux « semences de vérités » présen-
tes chez les personnes rencontrées. 

Citons le passage concerné : « Le concile, même s’il se réfère à
la doctrine traditionnelle, à sa philosophie séculaire, laquelle est tout
simplement en accord avec la raison pratique (ze zdrowym rozu-
mem), en même temps voit et reconnaît que ce qui durant des siècles
s’est accumulé et s’est développé et qui si facilement pouvait être pris
pour erreur, pour déviation, n’était pas forcément une simple dévia-
tion, mais il y a là, dans ces méandres de la pensée humaine, parfois
des graines et des prémices de la vérité » (p. 78). 

La formation au sacerdoce doit donc éveiller à la reconnais-
sance de la présence de ces graines de vérité dont le prêtre pasteur
va scruter l’existence. Et c’est ainsi que se pose la question du rapport
entre le prêtre pour l’Église et la mission pour le monde. Le sacerdoce
est une mission qui suppose un dialogue avec les contemporains dont
le socle commun est celui de l’obéissance. Tout comme les laïcs qui
sont dans des situations de dépendance et donc d’obéissance, le
séminariste et plus tard le prêtre, en prenant en compte leurs situa-
tions, doit apprendre à vivre dans la sienne propre. Une telle ouver-

156

CONTRIBUTIONS



ture d’esprit obéit à la logique « […] d’une meilleure adaptation des
exigences que le temps présent et le proche avenir posent aux prêtres
et aux pasteurs du peuple de Dieu. Il s’agit de savoir comment le futur
prêtre doit garder, voire approfondir, ces éléments essentiels de sa
spiritualité, de son attitude intérieure, en contact avec tout ce qui vient
de l’extérieur. En ayant déjà la conscience de passer d’une dimension
institutionnelle dans l’exercice de sa fonction à la dimension person-
naliste, car le prêtre “n’est pas seulement le représentant d’une insti-
tution d’Église, mais également, d’une cellule du Corps mystique,
revivifiée d’une façon particulière ». Il doit avoir une telle conscience
en vertu de la dynamique de l’Incarnation continue du Fils de Dieu
dans l’histoire de l’homme et celle de la rédemption. Le prêtre doit
donc être, en tout temps, en mesure de nouer des liens avec le monde
moderne (idem, n° 3). En effet, l’Église de Vatican II, et Mgr Wojtyla
avec elle, voit très pertinemment la nécessité pour ses prêtres « d’en-
trer » parmi ceux dont ils ont été « pris » (p. 84). 

La mission du prêtre « pris » du peuple consiste à « entrer »
dans ce peuple et dans tout le peuple. Bien que le prêtre soit pour
l’Église, une telle mission ne l’enferme cependant pas dans le péri-
mètre défini par les dimensions purement ecclésiastiques. Et les
formes institutionnelles de dépendance pourront aller jusqu’à dispa-
raître, « puisque la dépendance fondamentale pour le prêtre est
devenue la raison de son indépendance » (idem, p. 84). C’est dans
une telle obéissance que s’exerce le sacerdoce. Mgr Woltyla l’a
prouvé par sa vie et ses diverses missions d’Église. n

157

QUELS PRÊTRES POUR QUELLE ÉGLISE ?

Karol WOJTYLA, La fede della Chiesa, Edizioni Ares-
Milano, p. 19-41

Anselme T. SANON, « Pédagogie du discernement
culturel dans la formation des futurs prêtres », in

Culture, incroyance et foi, nouveau dialogue, en
hommage au cardinal Poupard, Edizioni Studium,
Roma, p.179-192.

POUR ALLER PLUS LOIN



Prédicateur de la retraite de Carême au Vatican en 2003 auprès de
Jean-Paul II, déjà très malade, le cardinal Angelo Comastri nous offre ici un
portrait spirituel du Pape qui éclaire bien des aspects de son pontificat.

Cette présentation très vivante, centrée sur les thèmes chers à Jean-
Paul II – l’ouverture lucide au monde actuel et le dialogue œcuménique et
interreligieux – nous fait revivre des moments forts. Elle témoigne aussi du
rayonnement mondial et de la profonde influence spirituelle que le grand
pape exerce toujours sur notre époque : ce dont rendent compte ces innom-
brables fioretti recueillis après sa mort, et venant de toutes nationalités et
sensibilités.

Brèves réflexions sur les grands horizons du pontificat de Jean-Paul II,
ces pages sont une humble reconnaissance à son infatigable ardeur mission-
naire. Du ciel, cette ardeur devient maintenant intercession pour le bien de
l’Église et du monde.

LLee ccaarrddiinnaall AAnnggeelloo CCoommaassttiirr est archiprêtre de la basilique Saint-Pierre, président
de la Fabrique de Saint-Pierre, vicaire général du Pape pour la Cité du Vatican.

Mediaspaul, 2011, 108 p., 14 €



René Poujol
journaliste, 

ancien directeur de la rédaction de Pèlerin

Cette conférence a été donnée à Saint-Affrique, dans le
cadre de l’Association culturelle du Sud-Aveyron 
le 4 novembre 2010.

Mesdames, messieurs, chers amis

Je voudrais tout d’abord remercier monsieur Alain de Ricard et
le bureau de l’Association Culturelle Sud Aveyron pour son invitation
amicale. Vous le savez, je suis saint-affricain d’origine, « immigré de
l’intérieur », comme tant de compatriotes aveyronnais « montés à
Paris » à la recherche d’un emploi. Mais mes racines sont bien ici, au
milieu de ces grands espaces caussenards. J’ai essayé de « servir » ma
région, au cours de ma vie professionnelle et suis heureux, aujourd’-
hui qu’une page est tournée, de pouvoir y séjourner plus longuement.

Je vous l’avoue très simplement : je n’ai aucune compétence
particulière, à plus forte raison de type universitaire, sur cette ques-
tion des nouvelles routes de pèlerinage, thème de mon intervention de
cet après-midi. Plus même – j’allais dire « pire même » – alors que je
vais consacrer une large part de mon propos aux chemins de Saint-
Jacques de Compostelle, je n’ai jamais « fait la route ». Même si,
avec mon épouse (que je salue dans votre assemblée) cela fait partie
de nos rêves… comme pour des dizaines de milliers d’autres jeunes
retraités. Pas très original donc, je vous le concède.

159

Le renouveau 
des routes de pèlerinage

CONTRIBUTIONS

 



Mais je connais Compostelle, pour y être allé plusieurs fois, et
l’émotion qui vous saisit, dans la cathédrale, lorsqu’à l’heure de la
messe on assiste aux retrouvailles fraternelles de celles et ceux qui arri-
vent, eux, au tombeau de l’apôtre, au terme d’une longue marche, le
regard souvent embué de larmes. Et puis, on ne passe pas impunément
vingt ans de sa vie – dont dix comme directeur de la rédaction – dans
un grand hebdomadaire catholique qui porte le titre de Pèlerin, sans
s’intéresser, se passionner même, pour cette question des pèlerinages.

Pardonnez-moi une courte digression, mais elle n’est pas sans
rapport avec mon propos. Si l’hebdomadaire Pèlerin que j’ai dirigé
porte ce nom, c’est parce que ses fondateurs, au premier rang
desquels le père Emmanuel d’Alzon, natif du village d’Alzon, à
quelques dizaines de kilomètres d’ici, près du Vigan, ont été à l’ori-
gine, à la fin du XIXe siècle, d’un grand mouvement de pèlerinages
vers la Salette, Lourdes, Rome et Jérusalem. Le Pèlerin, né en 1873,
ne fut donc, au départ, que le simple bulletin de liaison de celles et
ceux qui partaient en pèlerinage avec les pères Assomptionnistes.

En « pèlerinage d’expiation » ou « de repentance », il faut le
préciser, et cela dans le contexte d’une France où les catholiques
restaient encore majoritairement monarchistes et voyaient dans la
défaite de Sedan contre l’Allemagne, une sorte de punition divine
contre tous les reniements de la « Fille aînée de l’Église » consécutifs
à la Révolution de 1789, aux excès de la Terreur et, il faut bien le
reconnaître, à l’avènement de la démocratie et de la République.

Fin de ma digression. Mais retenons, si vous le voulez bien, cette
notion de « pèlerinage d’expiation » ou « de repentance », car elle est
au cœur de la démarche pérégrinante, à ses origines, et nous verrons
combien, par contraste, elle semble absente du renouveau contempo-
rain.

Pèlerinage d’expiation ou de repentance. Je ne prendrai ici
qu’un seul exemple, tiré de notre histoire locale. Celui de Pons de
l’Héras, fondateur au XIIe siècle, de l’abbaye voisine de Sylvanès.
Chacun ici connait l’histoire de ce brigand qui sévissait au Pas de
l’Escalette, détroussant les voyageurs. Converti une nuit de Noël, il
décida de partir avec quelques compagnons de rapines, et cela des
années durant, vers les lieux de pèlerinage les plus renommés de la
chrétienté d’alors : Saint-Guilhem le Désert, tout proche, mais aussi

160

CONTRIBUTIONS



Saint-Jacques de Compostelle, le Mont Saint-Michel, puis Tours,
Limoges et Saint-Léonard de Noblat... avant de s’installer comme
ermite près de Camarès. Mais je m’égare... 

Pourquoi avoir choisi pour thème de cette conférence le « renou-
veau» des routes de pèlerinage ? Parce qu’il est bien réel et s’impose à
tout observateur. Il y a quelques semaines, le président Nicolas Sarkozy
se rendait à Rome pour rencontrer le pape Benoît XVI. Le service de
presse de la présidence ne nous a pas précisé s’il s’agissait là d’un
« pèlerinage d’expiation ou de repentance... » Mais dans la délégation
officielle qui l’accompagnait figurait une jeune femme écrivain : Alix de
Saint-André, dont le dernier ouvrage titré En avant, toutes 1 est consa-
cré à l’expérience de ses trois pèlerinages successifs à Saint-Jacques de
Compostelle. C’est dire si la démarche est devenue « tendance » !

Il est vrai que cette année 2010 est une année jacquaire.
Entendez – mais vous le savez aussi bien que moi – une année où le
25 juillet, fête de l’apôtre saint Jacques, tombe un dimanche. La
précédente remontait à 2004, les prochaines auront lieu en 2021
puis 2027. Ce contexte explique, pour une part, la multiplicité des
initiatives prises, ici et là, en lien avec les festivités de Compostelle. Je
n’en citerai qu’une, là encore en lien avec notre région : l’oratorio du
père André Gouzes, Le pèlerin de Saint-Jacques, créé voici trois ans
au festival de Saint-Saturnin, près de Clermont-Ferrand, et qui a reçu,
ces derniers mois, à Paris, Conques et Sylvanès un accueil tel qu’une
nouvelle tournée est prévue pour 2011.

Mais cette année jacquaire n’explique pas tout. Le phénomène
du renouveau des routes de pèlerinage est enclenché depuis le milieu
du siècle dernier, même s’il a connu une accélération au cours des
deux dernières décennies. Concernant Saint-Jacques de Compostelle,
les chiffres sont spectaculaires. Vous savez que tout pèlerin « sérieux »
se munit à son départ de la crédential (crédentiale avec un « e » si
elle lui est attribuée par une autorité ecclésiastique) Ce document, offi-
ciel, atteste de sa qualité de pèlerin. Il doit être tamponné à chacune
des étape de son voyage. Lors de son arrivée à Saint-Jacques de
Compostelle, le pèlerin, sur présentation de sa crédential(e) obtient la
Compostela, certificat qui authentifie sa démarche.

161

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



Or, selon les chiffres même du bureau d’accueil de la cathédrale
de Santiago, 2 900 pèlerins avaient reçu la Compostela en 1987
(une année clé sur laquelle je vais revenir longuement). Pour 2009, le
chiffre était de 145 000. Cinquante fois plus ! Les prévisions pour
cette année 2010 étant de 200 000.

Or, il faut bien voir que la Compostela n’est attribuée qu’aux
pèlerins qui parviennent à Saint-Jacques de Compostelle. Sont donc
écartés des statistiques ceux qui font la route par tronçon, sur 2 ou 3
ans ou plus encore et s’arrêtent momentanément en chemin. 

Nous sommes là au cœur du paradoxe qui sollicite, aujour-
d’hui, notre réflexion et sert de thème à cette conférence. Comment
expliquer un tel engouement pour une démarche, par nature reli-
gieuse, sur un continent européen où le christianisme continue de
marquer le pas ? Au point que Benoît XVI vient d’enrichir la Curie
romaine d’un nouveau « ministère » en créant le Conseil pontifical
pour la nouvelle évangélisation – entendez : de l’Europe – confié à
Mgr Rino Fisichella.

J’ouvre ici une nouvelle parenthèse pour souligner que ce recul
du christianisme observé en Europe ne se retrouve sur aucun autre
continent, qu’il s’agisse de l’Afrique, de l’Asie ou de l’Amérique,
contrairement à l’analyse que faisaient encore, il y a peu, nombre de
sociologues des religions qui voyaient dans notre « sécularisation »
– cette perte du sens du sacré – la préfiguration d’une évolution géné-
rale des sociétés au niveau mondial. Et que la religion qui progresse
aujourd’hui le plus, à travers le monde, contrairement à une idée
reçue, n’est pas l’Islam, mais le christianisme, il est vrai au travers de
sa sensibilité évangélique, ce qui n’est pas sans poser problème aux
autres Églises. C’est là un thème tout à fait passionnant mais qui justi-
fierait, à lui seul, une autre conférence. 

Revenons donc à cette déferlante pèlerine sur les chemins de
Saint-JacquesdeCompostelle. Impossible, de comprendre le phéno-
mène, sans le préalable d’une plongée dans l’histoire. Nous ne
retiendrons ici que quelques traits essentiels 2.

Tout semble avoir commencé au IXe siècle lorsque, nous dit la
légende, un ermite dénommé Pélage découvrit le tombeau de l’apô-
tre Saint-Jacques après avoir suivi une lumière surnaturelle qui le

162

CONTRIBUTIONS



guida vers le champ des étoiles, en latin : campus stellae d’où vient
le nom Compostelle.

Dès 834 nous avons trace d’un pèlerinage à Compostelle du roi
des Asturies et de Galice, Alphonse II. Il y fait ériger un premier sanc-
tuaire. Très vite saint Jacques est proclamé patron de la monarchie et
de l’Espagne, et devient, par le fait même, le fer de lance spirituel, de
la Reconquête contre les sarrasins musulmans. 

Il semble que l’annonce de la présence des reliques de l’apôtre
en Galice se soit répandue assez vite en Europe. Pour preuve : l’af-
flux des pèlerins fut à ce point ressenti comme une concurrence – et
d’une certaine façon une menace – par Rome, que le pape prononça
en 1049 l’excommunication de l’évêque de Compostelle au motif
qu’il prétendait être à la tête d’un siège épiscopal « apostolique »
– comme Rome –, puisque Jacques était bien l’un des Douze apôtres,
compagnons de Jésus.

Et c’est ici que la légende, une fois encore, reprend ses droits.
En réplique à cette excommunication, les défenseurs de Compostelle
exhibent un parchemin, La chronique de Turpin, où l’on voit saint
Jacques apparaître en songe à Charlemagne, l’invitant à suivre la
Voie Lactée pour délivrer son tombeau des infidèles. Que pouvait un
pape, je vous le demande, contre la vision céleste dont aurait béné-
ficié, fut-ce quatre siècles plus tôt, le fondateur du Saint-Empire
romain germanique ? Rien !

Par parenthèse, ce récit est l’un de ceux qui constituent le célè-
bre codex calixtinus, également appelé Liber Sancti Jacobi, ensemble
de textes, assez disparates, à la gloire de saint Jacques, compilé vers
la moitié du XIIe siècle. Exhumé de la cathédrale de Compostelle en
1882, il ne fut traduit en français qu’en 1938 par Jeanne Vielliard
sous le titre ambigu de Guide du pèlerin de Saint-Jacques 3 ce qu’il
ne fut sans doute jamais.

Mais revenons à notre excommunication pontificale et à la
contre-offensive de Charlemagne par-delà les siècles. Le pape s’in-
cline. Les pèlerinages à Saint-Jacques de Compostelle reprennent de
plus belle. Ils atteignent sans doute leur apogée au XIIe siècle, même si
l’ampleur du phénomène, comme nous le verrons, prête aujourd’hui
à controverse. Mais souvenons-nous, en ce XIIe siècle précisément, du
pèlerinage « d’expiation et de repentance », pour le coup, de Pons

163

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



de l’Héras durant les années qui précédèrent, en 1136, la fondation
de l’abbaye de Sylvanès.

Je ne m’étendrai guère ici sur les cinq siècles qui suivirent où
Compostelle continua, semble-t-il, d’attirer des pèlerins venus de toute
l’Europe, depuis Anvers, Hambourg, Gdansk, Prague et Cracovie,
Rome et Turin... Aux XVIIe et XVIIIe siècle le pèlerinage semble marquer
le pas. La dévotion populaire a pris d’autres visages. La réforme
protestante et plus largement la tradition humaniste se sont souvent
montré féroces contre cette pratique. La guerre qui oppose la France
à l’Espagne rend plus difficile le passage des Pyrénées.

Il faut attendre la fin du XIXe siècle pour assister à un premier
réveil. En 1879 des fouilles archéologiques entreprises dans la cathé-
drale de Compostelle permettent la mise à jour d’ossements humains.
Sont-ce là les reliques du saint ? C’est en tout cas ce que proclame
solennellement, à Rome, le pape Léon XIII. Du fait même, l’évêché de
Galice voit renforcé son statut de siège apostolique, contesté quelques
siècles plus tôt. La ferveur renaît. 1938, dans la foulée de la publica-
tion du mal nommé Guide du pèlerin de Compostelle évoqué plus
haut, voit l’organisation du premier grand pèlerinage de l’époque
moderne. En 1954 Pie XII confirme le principe des années saintes,
dites Jacquaires. Retenez bien cette référence aux années cinquante
qui représente un véritable tournant.

Du côté de l’Église catholique, les voyages du pape Jean-Paul II
à Compostelle en 1982, à l’occasion de l’année jacquaire et sept ans
plus tard lors des Journées mondiales de la jeunesse, apparaissent
comme une forme de consécration. Mais les propos tenus par le pape
dépassent largement le simple hommage à un lieu de pèlerinage
historique. On se souvient, lors de sa visite au tombeau de l’apôtre
de 1982, de l’exhortation de Jean-Paul II, bien en phase avec son
« angoisse » de voir l’Europe chrétienne basculer dans l’apostasie. Il
retrouve là des accents qui rappellent son premier voyage en France
et son interpellation du Bourget : « France, fille aînée de l’Église, es-
tu fidèle aux promesses de ton baptême ? 4 » A Compostelle le
message devient : « O vieille Europe, je te lance un cri plein
d’amour : retrouve-toi toi-même, sois toi-même, découvre tes origi-
nes, renouvelle la vigueur de tes racines, revis ces valeurs authen-

164

CONTRIBUTIONS



tiques qui couvrirent de gloire ton histoire et firent bénéfique ta
présence dans les autres continents 5. » Nous saurons, très vite, si
Benoît XVI, ce qui est probable, reprend à son compte une même
vision du « message de Compostelle », puisque le pape doit y arri-
ver... après-demain, 6 novembre.

Mais le regain d’intérêt pour l’héritage de Compostelle se mani-
feste également, et en gros aux mêmes dates, du côté de ce que l’on
pourrait appeler la « société civile » et les institutions internationales.

J’attirais votre attention, il y a un instant, sur le « virage » des
années cinquante. Souvenons-nous que c’est précisément à cette date
que naît la Société française des amis de Saint-Jacques de
Compostelle 6 à laquelle on doit la promotion des quatre chemins de
Tours, du Puy, Arles et Vézelay. Et que rien, sans doute, n’aurait été
fait, à cette époque, notamment en termes de balisage, sans la créa-
tion, trois ans plus tôt, de la Fédération française de la randonnée
pédestre 7.

Le deuxième tournant se situe, comme pour les institutions reli-
gieuses, dans les années quatre-vingt. C’est en 1987 que le Conseil
de l’Europe consacre les chemins de Saint-Jacques de Compostelle
comme premier itinéraire culturel européen. D’autres chemins
suivront comme ceux de Saint-Martin de Tours, du Mont Saint-Michel
ou des prieurés clunysiens 8.

Par ce geste, le Conseil de l’Europe entendait retrouver les bases
d’une identité commune à tous ces pays aux nationalismes exacerbés,
au-delà de leur seule union économique. Relisons, ici, la justification
de cette décision telle que présentée sur le site internet de l’Institut
européen des itinéraires culturels : « Il fallait trouver comment unir des
pays aussi différents que la Norvège et l’Italie, ou des pays récem-
ment réconciliés comme la France et l’Allemagne. Mais de là à penser
à la promotion d’un itinéraire conduisant à un sanctuaire catholique !
Car il s’agissait bien de rappeler aux Européens l’importance de la
“mémoire collective” rattachée à Compostelle où est vénéré un
tombeau d’un compagnon du Christ, l’apôtre Jacques. » Et le même
texte de poursuivre : « Comment les protestants Allemands pouvaient-
ils accepter une telle proposition ? Comment les laïcs Français
allaient-ils l’interpréter eux qui avaient œuvré à la séparation de
l’Église et de l’État ? Comment les Pays-Bas n’allaient-ils pas se souve-

165

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



nir de la domination espagnole ? Comment des esprits cartésiens
allaient-ils cautionner des manifestations pèlerines qu’ils pensaient
réservées à des naïfs en quête de miracles, exploités par un mercan-
tilisme habile ? » On le voit, la démarche est audacieuse. D’autant
que les mêmes instances européennes qui semblent si empressées à
valoriser les chemins de Saint-Jacques se montreront, ultérieurement,
hostiles à l’idée de faire référence aux « racines chrétiennes de
l’Europe » dans le préambule du texte constitutionnel de l’Union. 

Mais les controverses, concernant la promotion de ces chemins
de Saint-Jacques, surgiront surtout à l’étape suivante…

En 1993, l’Espagne obtient de l’UNESCO l’inscription au patri-
moine mondial de l’humanité du Camino Francès, au titre « d’un
paysage culturel linéaire continu qui va des cols des Pyrénées à la
ville de Saint-Jacques de Compostelle ». Cinq ans plus tard, réuni à
Tokyo, le comité du patrimoine mondial décide le classement des
« chemins de Saint-Jacques de Compostelle, en France » en
appuyant a décision sur la labellisation de 71 monuments et 7 tron-
çons de chemin. 

Il ne fait aucun doute que la reconnaissance explicite du Conseil
de l’Europe puis de l’UNESCO, s’ajoutant à celle du pape Jean-
Paul II allait constituer un élément décisif dans le renouveau des
chemins de Saint-Jacques évoqué au début de mon propos. 

Reprenons-en ici quelques manifestations : depuis 1986, on a
enregistré la création de soixante associations jacquaires qui, il faut
bien l’admettre, sont souvent en rivalité les unes avec les autres ; des
itinéraires ont été dégagés et balisés ; des « itinéraires bis » institués
pour servir de délestage ; on a vu les municipalités et les régions
concernées, notamment Midi-Pyrénées, le Languedoc-Roussillon et la
région Aquitaine, se mobiliser autour de la valorisation et de la
promotion de leur patrimoine architectural ; les autorités religieuses
se soucier de rouvrir au culte, pour l’usage des pèlerins, de petites
églises, parfois fermées depuis des décennies ; d’anciens marcheurs
de Compostelle s’installer le long des chemins qu’ils avaient eux-
mêmes parcouru pour ouvrir chambres d’hôtes ou gites d’étapes ;
une abondante littérature remplir les rayons des librairies et des
marchands de journaux avec un succès incontestable et, désormais,

166

CONTRIBUTIONS



Compostelle prendre place sur la toile avec une multitude de sites
Internet, plus ou moins fiables, consacrés au pèlerinage : avant,
pendant et après. Dont celui qu’anime sur Pèlerin.info l’un de mes
anciens collaborateurs Gilles Donada.

Mais revenons aux initiatives de Jean Paul II et de l’Unesco,
apportant leur caution prestigieuse à Compostelle. L’une et l’autre
vont rapidement soulever, en France et en Europe, d’âpres diatribes.
Dans les milieux d’Église, nombre d’historiens contestent la place
symbolique centrale, accordée par le pape à ce pèlerinage de
Compostelle. Jamais, disent-ils, dans l’histoire du christianisme euro-
péen, le tombeau de Saint-Jacques n’a eu le rôle que, rétrospective-
ment, on semble vouloir lui attribuer. Et le christianisme ne peut pas
davantage être présenté comme la seule source de l’identité euro-
péenne. Certains s’interrogeront par ailleurs sur l’opportunité de la
mise en exergue, en cette fin du XXe siècle, d’un lieu de pèlerinage
dont nous avons vu combien, historiquement, il a incarné, à l’initia-
tive du roi d’Espagne, la résistance à l’Islam et la reconquête sur les
envahisseurs sarrasins. Et de questionner : que fallait-il lire au juste,
entre les lignes, dans l’exhortation de Jean Paul II invitant l’Europe à
revivre « ces valeurs authentiques qui couvrirent de gloire ton histoire
et firent bénéfique ta présence dans les autres continents 9 » ?

Les critiques convergent, concernant le classement, par
l’Unesco, des chemins français de Saint-Jacques de Compostelle.
Elles sont particulièrement bien explicitées dans un ouvrage récent,
Chemins de Compostelle et Patrimoine mondial 10 sous la signature de
deux historiens, spécialistes de Compostelle et des pèlerinages médié-
vaux : Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret. 

Leur contestation vise deux affirmations selon eux jamais vérifiées
historiquement et devenues, malgré tout, de véritables croyances :
l’idée selon laquelle le pèlerinage de Saint-Jacques de Compostelle
aurait drainé, au Moyen Age, des foules considérables et l’existence
de quatre routes prétendument « historiques » au départ de Tours, du
Puy, d’Arles et de Vézelay. Rappelons-en ici les tracés affichés.

La Voie du Puy-en-Velay traverse l’Aubrac et file vers Conques,
Cahors, Moissac, Lectoure Eauze, Condom et Aire avant de se diri-
ger vers Saint-Jean-Pied-de-Port, Ronceveaux et Pampelune.

167

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



La Voie d’Arles, plus proche de notre sud-Aveyron, rejoint Saint-
Gilles, Montpellier, Saint-Guilhem-le-Désert, Lodève vers Castres,
Toulouse, Auch, Pau et Oloron-Sainte-Marie, avant de franchir les
Pyrénées au col du Samport.

La Voie de Vézelay comprend, au départ, une branche nord
par Bourges et une branche sud par Nevers, qui se rejoignent en
amont de Saint-Léonard-de-Noblat, puis file vers Limoges, Périgueux,
Mont-de-Marsan et Ostabat où elle rejoint la voie du Puy-en-Velay.

La Voie dite de Tours, que l’on fait partir de l’église Saint-
Jacques de la Boucherie, à Paris, dont subsiste aujourd’hui la seule
Tour Saint-Jacques, située sur la rue de Rivoli. Cette voie remonterait
la rue Saint-Jacques vers l’église Saint-Jacques du Haut-Pas avant de
poursuivre vers Orléans, Tours, Chatellerault, Saint-Jean-d’Angély,
Bordeaux, Dax et de rejoindre, à son tour, Ostabat vers Ronceveaux.

Des itinéraires fortement contestés par nos historiens. « La chris-
tianisation, affirment-ils, ne s’est pas faite par le pèlerinage à
Compostelle, même si l’annonce de la découverte du tombeau d’un
apôtre a eu un retentissement certain 11. » Ils écrivent : « S’il existait
beaucoup de pèlerins ayant une dévotion à Saint-Jacques, tous n’al-
laient pas à Compostelle et de surcroît, comme le disait en 1984 le
Conseil de l’Europe, des milliers d’autres s’entrecroisaient sur les
routes, allaient ça et là visiter les sanctuaires de tous les saints du
calendrier 12. » Si bien que, et je cite : « Si ces pèlerins étaient nom-
breux sur les routes, ils n’étaient qu’une petite minorité à aller à
Compostelle 13. »

Pour eux, l’imposture des quatre chemins ratifiés tant par le
Conseil de l’Europe que par l’Unesco est totale. Contrairement à ce
que l’on affirme, disent-ils, le Codex Calixtinus n’a jamais été un
« guide du pèlerin », en ce sens que bien peu avaient connaissance
de son existence à une époque où l’imprimerie n’avait pas encore été
inventée. Par ailleurs, ce texte reste fort vague sur la topographie des
4 itinéraires. Les 71 monuments et les 7 tronçons validés par
l’Unesco, analysent-ils, procèdent d’un choix totalement arbitraire.
Comment expliquer, par exemple, que les sept tronçons validés
concernent la seule route du Puy-en-Velay soit quelque 157,5 kilo-
mètres seulement sur les 5 000 que totalisent les quatre routes clas-
sées ? Comment expliquer, parmi les 71 monuments homologués, la

168

CONTRIBUTIONS



présence de sept ponts dont quatre pour le seul département de
l’Aveyron ? Selon eux : « Le dossier présenté par la France à l’Unesco
a cherché à présenter une cohérence géographique en transformant
les monuments en jalons sur des chemins. C’était déformer la réalité,
donc commettre une erreur 14. » Et de conclure sur un ton de reproche
à propos de sites tels Conques, Saintes ou le Puy : « Ils ont oublié
qu’ils étaient autre chose que des points de passage 15. » Sous-
entendu : des centres de pèlerinage qui drainaient des foules n’ayant
aucun désir de poursuivre jusqu’à Saint-Jacques-de-Compostelle.

Inutile, ici, d’aller plus avant dans l’énoncé du réquisitoire. Mais
alors, comment expliquer de telles dérives ? Pour nos auteurs, le clas-
sement initial du Camino Francès espagnol procèderait d’une déci-
sion de caractère politique en faveur de l’Espagne au moment où elle
venait de rejoindre l’Union européenne. Par la suite, la demande
française aurait répondu à un simple réflexe de patriotisme hexago-
nal : « De quoi aurions nous l’air, face à l’Espagne… » sous-
entendu : si nos propres chemins ne faisaient pas l’objet d’une recon-
naissance identique.

Au passage, nos deux historiens pointent ce qu’ils pensent être
les responsabilités des uns et des autres dans cette dérive : celle, en
amont, de René de la Coste-Messelière, chartiste éminent et fort hono-
rable, président de la Société des Amis de Saint-Jacques, disparu
avant que soit prise la décision de l’Unesco mais selon eux fourvoyé
dans cette affirmation, sans fondement, qu’il aimait pourtant à repren-
dre : « Tout commence avec le Guide du pèlerin, tout y est 16. »

En cause également l’efflorescence d’associations jacquaires
désireuses, chacune, de faire valider comme « chemin de Saint-
Jacques » des tronçons de route dont l’attestation historique reste
incertaine voire improbable. Enfin, le volontarisme intéressé d’un
certain nombre d’élus, soucieux avant tout de faire profiter leur
région d’un marketing touristisque qu’ils pressentaient prometteur. 

Et Denise Pétricard-Méa et Louis Mollaret de conclure : « Nous
sommes souvent accusés de briser les rêves en cherchant à ne pas
confondre histoire et fictions. Mais à quoi correspond cette cartogra-
phie forcenée de chemins sans réalité historique ? Tout en reconnais-
sant que le pèlerinage à Compostelle n’est pas une fable, nous
sommes tentés de penser que cette inscription des chemins de
Compostelle s’apparente à la définition du code postal de la mère-

169

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



grand du Petit chaperon rouge ou de la carte des itinéraires du Chat
botté 17. » Voilà les thuriféraires des chemins dits « historiques »
habillés pour l’hiver ! 

Et pourtant… et pourtant le succès est là, nous l’avons dit,
incontestable… bien au-delà des seuls chemins de Saint-Jacques de
Compostelle puisqu’aujourd’hui, le Mont Saint-Michel, les routes de
Saint-Martin de Tour, le Tro Breiz (qui lie les 7 diocèses bretons) et les
destinations plus lointaines d’Assise, Rome ou Jérusalem, mettent en
marche des milliers de nouveaux pèlerins. 

Ce simple constat nous oblige à nous interroger à un autre
niveau. Comment expliquer que le « pèlerinage » hier connoté
comme démarche ringarde et infantile soit à ce point devenu
« tendance » ? J’ai moi-même été témoin, il y a peu, de l’enthou-
siasme d’un petit milieu parisien, sollicité jusqu’à saturation pour des
soirées dans les lieux les plus branchés de la capitale, ou des voya-
ges éclair, en jet privé, à l’autre bout de la planète… à la simple
perspective de trois jours de marche sur les chemins de Saint-
Jacques, un Laguiole au fond de la poche. Avec, il est vrai, étape du
soir dans les meilleures auberges ! 

Mais trêve de plaisanterie. Si nos contemporains sont présents
au rendez-vous, bien au-delà de toutes les stratégies marketing des
hommes politiques, des professionnels du tourisme ou des autorités
religieuses, c’est bien parce que cet « appel de la route » leur parle. 

Comment s’en étonner ? Notre époque éprise de nature et de
randonnée ressent très fortement les thèmes de l’écologie et de la
défense de l’environnement. Partir sur les chemins de Compostelle
c’est ressentir, dans son être, cette communion profonde et fusionnelle
avec la nature. Dans un monde occidental marqué par une culture
urbaine faite de bruit, de stress, de promiscuité, l’aventure de
Compostelle offre la rupture désirée, l’expérience bénéfique du calme
et du silence, l’apprivoisement de la solitude. A l’heure de la mondia-
lisation, souvent perçue comme une menace, la redécouverte de nos
terroirs et de leur patrimoine, au hasard du chemin, est une manière
de se réapproprier une histoire, une identité, des racines, de se savoir
de quelque part. Et par contraste, dans nos sociétés tout de même
ultra sécurisées, prendre la route est une façon symbolique de se
mettre en danger en osant l’aventure. Enfin, face au désir grandissant

170

CONTRIBUTIONS



d’autonomie, d’épanouissement personnel, de quête de soi mais tout
autant de rencontre, l’expérience pérégrinante offre une opportunité
sans équivalent. 

Et si, selon l’expression de nos voisins espagnols, les trois enne-
mis du pèlerin sont réellement « ses pieds, les chiens et les curés », on
peut comprendre l’attrait de nos contemporains pour une démarche
qui, même empreinte de spiritualité ou de religiosité, peut se vivre
sans tutelle ecclésiastique aucune, en pleine liberté. C’est d’ailleurs
une tendance commune à tous les pèlerinages, du moins en Occident.
Si Lourdes, pour s’en tenir à ce seul exemple, continue d’attirer bon
an mal an quelque six millions de pèlerins, le nombre des « indivi-
duels », adeptes d’une forme de « tourisme spirituel », ne cesse de
progresser au détriment des grands pèlerinages communautaires
organisés par les diocèses ou les congrégations religieuses.

De ce point de vue, et sans jeu de mots, les chemins de Saint-
Jacques, même dans leur partie française, ont quelque chose de l’au-
berge espagnole : chacun y apporte un peu : ce qu’il est, ce qu’il a…
ce qu’est sa quête. C’est la raison de son succès et tout à la fois sa
profonde ambiguïté. Selon les statistiques de la cathédrale de
Compostelle, déjà citées, 42 % des marcheurs qui viennent recevoir
la Compostela déclineraient une motivation exclusivement religieuse.
S’agissant d’un pèlerinage, cela pourra sembler bien peu. Mais est-
on assuré qu’il en fut différemment au travers des siècles ?

Rompre avec ses habitudes, quitter les siens et prendre la route
ne procède-t-il pas d’une anthropologie qui transcende les civilisa-
tions, les cultures et même les religions ? Au Japon, le pèlerinage des
88 temples de Shikoku dont l’origine remonte au VIIe siècle, connaît
aujourd’hui un véritable renouveau. Sur un site Internet lui faisant
référence on peut lire : « La perte du sens de la vie, la montée du
chômage, la disparition de repères familiaux poussent sur le chemin
des japonais de tous âges. Des étrangers, mûs quelquefois par la
simple curiosité ou l’exploit sportif se joignent à eux. De nos jours,
moins de la moitié des pèlerins se déclarent bouddhistes. Ce regain
de fréquentation peut être mis en parallèle avec le renouveau des
chemins de Compostelle en Europe 18. »

171

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



Si, selon le précepte évangélique « on reconnaît un arbre à ses
fruits », alors il faut avoir l’honnêteté, l’humilité de se garder de tout
jugement sur les motivations de celles et eux qui un jour, décident de
prendre la route. Certains peuvent être motivés par un deuil, un
événement personnel, une blessure au plus profond de l’être. D’autres
par le désir de se réconcilier avec eux-même, avec les autres, deve-
nus frères de route, et peut être aussi avec ce Dieu qui leur reste à la
fois infiniment présent et insaisissable. D’autres encore, comme Pons
de l’Héras au Moyen Age, pour expier leurs péchés et faire péni-
tence. Les familiers des chemins de Compostelle vous diront avoir tout
rencontré au fil des ans. 

Mais leurs témoignages nous disent, avec une belle constance,
que quelles que soient au départ leurs motivations, beaucoup en
reviennent bouleversés, transformés. Gaële de La Brosse, écrivain et
journaliste spécialiste des pèlerinages a coutume de dire qu’ils sont
« un chemin de mort et de renaissance 19 ». Et que ce n’est pas un
hasard si, le pèlerin de Saint-Jacques ne termine pas sa route au
tombeau de l’apôtre mais plus loin, au cap Finisterre, pointe de terre
ultime face à l’immensité de l’océan où, symboliquement, il se
dépouille du « vieil homme » pour revêtir « l’homme nouveau ».
Même tirées des évangiles, ce sont là des expressions qui rejoignent
chacun dans son expérience et son humanité. 

Il y a deux ans, pour un numéro hors-série sur Compostelle du
magazine Pèlerin 20 dont j’étais alors le directeur, la même Gaëlle de
La Brosse avait rencontré trois marcheurs de Compostelle, un peu
particuliers il est vrai, que l’on pourrait qualifier ici de « people » :
Patrick Poivre d’Arvor, notre consœur Laurence Lacour ancienne jour-
naliste radio et Bernard Ollivier, l’homme de la « route de la soie ».
J’aimerais clore mon propos sur leur témoignage.

Pendant huit étés consécutifs, l’ancien présentateur vedette du
20 h de TF1 a repris le chemin de Compostelle, jusqu’à son terme. Il
confie : « Aujourd’hui je pense que le plus intéressant, dans la vie,
c’est le Chemin, la quête. Une fois le but atteint, la magie s’évanouit.
En marchant, je me suis recentré sur l’essentiel. J’aime rappeler la
citation d’Edgar Morin qui résume cette métamorphose : “A force de
sacrifier l’essentiel pour l’urgence, on finit par oublier l’urgence de
l’essentiel.” Ce chemin m’a en quelque sorte déconditionné de l’ur-

172

CONTRIBUTIONS



gence liée à l’actualité, dont j’étais comme drogué, depuis trente-cnq
ans. Ce chemin m’a entrainé si loin, en moi, qu’il me faut aujourd’hui
le temps d’en revenir. »

Laurence Lacour est une journaliste à laquelle on doit le réquisi-
toire le plus courageux et le plus impitoyable sur le comportement des
médias lors de l’affaire Grégory qu’elle avait couvert pour Europe 1.
En quittant Le Puy-en-Velay, un matin d’octobre 1998, elle portait en
elle la triple souffrance de cette aventure journalistique traumatisante,
d’un Paris-Dakar où elle avait assisté à la mort d’une fillette malienne
écrasée par un concurrent trop pressé pour s’arrêter, enfin d’un avor-
tement dont elle portait, dit-elle, le remord. De son propre aveu, il lui
fallait se remettre debout, réapprendre à marcher. « En Lozère,
raconte-t-elle, une paysanne claudiquante m’a offert son propre
bâton en disant : “Ce n’est pas à vous que je le donne, c’est à
Compostelle.” Elle en avait sûrement plus besoin que moi pour soute-
nir sa marche. En me transmettant ce témoin, elle m’invitait à me
redresser, et m’indiquait la direction à suivre : chargée de porter ce
flambeau jusqu’à Saint-Jacques, je devenais un maillon de la longue
chaîne humaine pérégrinante. »

Le jour où Bernard Ollivier reçut, à 60 ans, une lettre de la
Caisse nationale d’assurance vieillesse lui disant : « Le temps est venu
de liquider votre retraite », le soupçon lui vint qu’on en voulait à sa
vie et qu’il lui fallait s’échapper au plus vite. Le temps d’organiser une
grande fête avec ses amis et il partait sur les chemins de Saint-
Jacques. Occasion, dit-il, de revisiter, en marchant, son enfance
pauvre, ses études perturbées par la guerre, un début de tuberculose
mais également : sa réussite au concours d’entrée au Centre de
formation des journalistes de Paris, sa carrière dans la presse, sa vie
heureuse avec Danièle et la naissance de leurs deux enfants. Puis, en
quelques semaines, le décès de sa mère, de sa femme et son licen-
ciement. Un jour, à l’étape, il entend parler de deux jeunes délin-
quants qui le précèdent sur la route, accompagnés d’éducateurs
d’une association belge. Sommés de choisir entre l’incarcération et
une marche vers Compostelle, les deux marginaux ont opté pour la
route. Dans son esprit, un « plan de carrière » surgissait soudain pour
ses années de retraite. Aujourd’hui avec l’aide d’une trentaine de

173

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE



bénévoles, il permet chaque année à une vingtaine de jeunes en
rupture de ban social de se réinsérer, au terme d’une marche qui les
fait entrer en eux-mêmes. A l’heure d’un premier bilan il confiait à
notre journaliste : «J e mûris un projet qui vise à instaurer des passe-
relles de fraternité entre les générations. A 60 ans, sur la route de
Compostelle, j’ai découvert de nouveaux horizons. Je ne suis pas prêt
de m’arrêter en si bon chemin. »

A titre personnel, je ne puis oublier que je suis parrain de confir-
mation d’un grand gaillard prénommé Olivier, parti un jour depuis Le
Puy-en-Velay, sur les chemins de Saint-Jacques de Compostelle et
baptisé voici deux ans à Sylvanès au cours de la veillée pascale.

J’ignore si, au terme de cette conférence, je vous ai apporté un
éclairage convaincant sur les raisons de ce renouveau des routes de
pèlerinage. La question, longuement évoquée devant vous, de l’histo-
ricité des chemins de Saint-Jacques tels que présentés désormais dans
nombre d’ouvrages, n’est pas déterminante. Dans leur essai critique,
Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret écrivent d’ailleurs à propos
des 71 monuments retenus par l’Unesco : « Certains lieux ont un lien
avec Compostelle, d’autres sont des témoins de dévotions locales à
Saint-Jacques, d’autres enfin sont de simples sanctuaires locaux
ayant mené leur vie propre. Chacun représentant des milliers de
sanctuaires semblables, disséminés dans l’Europe médiévale, qui ont
contribué aux rencontres et aux mixages des différents peuples dans
l’expression d’une foi commune. Compostelle a sa place dans ce
grand mouvement. Il est juste d’en avoir fait un phare. Il est malheu-
reux que ce symbole ait fini par lui donner une sorte de monopole. »
Et les auteurs de poursuivre : « Ce sont bien les sanctuaires de pèle-
rinage et tous les chemins y conduisant qui sont le vrai patrimoine de
l’humanité 21. » Or, nous l’avons vu, ce sont bien l’ensemble des sanc-
tuaires de pèlerinage et des chemins qui y conduisent, qui drainent
des foules nouvelles.

Étant moi même catholique, je partage l’interrogation de
Benoît XVI, et avant lui de Jean-Paul II et Paul VI sur la crise du catho-
licisme dans nos pays de vieille chrétienté. Je partage leur interroga-
tion, pas leur angoisse. Mais je ne suis pas pape ! Je me garderai
bien d’interpréter le nomadisme moderne sur les chemins de pèleri-
nage comme le signe avant coureur d’un quelconque retour au

174

CONTRIBUTIONS



bercail, dans le giron de l’Église catholique, de brebis égarées par
les maîtres du soupçon ou les délices de la société de consommation.
Le « retour du religieux » n’est pas sans ambiguïté. Mais j’aime à
penser que pour l’homme, la femme, chercheurs de sens, qui accep-
tent de se laisser déposséder d’eux-même par l’épreuve physique et
spirituelle de la marche, les chemins de pèlerinage peuvent être
chemin de vie, de rencontre, de retournement intérieur, d’humanité et
finalement d’amour. Et pour ma part je me satisfais volontiers, pour
ma part, par delà la diversité des appartenances philosophiques,
spirituelles ou religieuses des uns et des autres, de l’affirmation
prophétique de Saint-Jean dans sa première épitre : « Celui qui aime
est né de Dieu et connaît Dieu 22. » n

175

LE RENOUVEAU DES ROUTES DE MÈLERINAGE

11 -- Alix de Saint-André, En avant, toutes,
Gallimard.

22 -- Enprunté au hors-série de Pèlerin :
« Compostelle, l’appel du chemin ».

33 -- Le guide du pèlerin de Saint-Jacques, traduc-
tion de Jeanne Vielliard, Editions Vrin, 1997.

44 -- Jean-Paul II, Textes du voyage en France,
Centurion 1980, p. 142.

55 -- La Documentation catholique.

66 -- Société française des amis de Saint-Jacques de
Compostelle, 8, rue des Canettes, BP 14, 75261
Paris Cedex 06. www.composetlle.asso.fr

77 -- Fédération française de la randonnée pédestre,
64 rue du Dessous des Berges, 75013 Paris.
www.ffrandonnee.fr

88 -- Institut européen des itinéraires culturels,
www.culture-routes.lu

99 -- Lire à ce propos Le rêve de Compostelle,
Collectif, ed du Centurion 1989, 370 p.

1100 -- Denise Péricard-Méa et Louis Mollaret,
Chemins de Compostelle et Patrimoine mondial,
éd. La Louve, 2010, Cahors, 360 p.

1111 -- Ibid., p. 52.

1122 -- Ibid., p. 57.

1133 -- Ibid., p. 327.

1144 -- Ibid., p. 328.

1155 -- Ibid., p. 319.

1166 -- Ibid., p. 19.

1177 -- Ibid., p. 316.

1188 -- http://nezumi.dumousseau.free.fr

1199 -- Famille Chrétienne n°1687 p. 52.

2200 -- déjà cité.

2211 -- Ibid., p.329.

2222 -- 1, Jean, 4 - 7.

NOTES



Abonnements 
ÉÉgglliissee eett VVooccaattiioonnss 22001111

France : 39 € Europe : 42 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le règlement se fait par chèque
en euros, payable dans une banque française ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d’Église et Vocations sont à 12 € l’unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € l’exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris. 

Nom

Prénom

Adresse

Code Ville

Courriel

Règlement joint à l’ordre de UADF / Église et Vocations
par chèque bancaire ou postal adressé à :

SNEJV / Pôle Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

ABONNEMENTS
"

        



N° 14   Mai 2011
Trimestriel

Aujourd’hui,
l’évangélisation des jeunes 
Actes des Assises nationales (novembre 2010)

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

Au
jo

ur
d’

hu
i,l

’év
an

gé
lis

at
io

n
de

sj
eu

ne
s

N
°

14

2011

Jean-Marc Aveline n Nathalie Becquart

Jean-Marie Donegani n Isabelle de Gaulmyn

Dominique Greiner n Rémi Kurowsky n

Mgr Jean-Marie Levert n Éric Poinsot

René Poujol n Jean-Luc Pouthier

Sabine Roux de Bézieux n Paule Zellitch

Ces Assises 2010 s’inscrivent dans une longue histoire
(rencontres de 1998, 2000, 2004). Les apports pastoraux et
sociologiques, donnés devant 350 participants, ont étés sub-
stantiels. Les apports sociologiques ont informé sérieusement
nos pratiques pastorales. Ainsi ont été pointés le nouveau rap-
port à l’autorité des jeunes, la place des pairs, ce que recou-
vre l’individualisme, le rapport aux nouvelles technologies et
le champ d’expertise que les jeunes attribuent à l’Église : le
spirituel. Par ailleurs, les conditions faites aux jeunes sont de
plus en plus inquiétantes ! Source de profits, ils sont à la fois
l’alibi et les laissés pour compte d’une société vieillissante.
Ainsi, si notre but commun est de faire lever l’Évangile, notre
devoir est de tenir la justice pour  toute la jeunesse ; n’est-elle
pas la meilleure partenaire d’une Église vivante ?


	00 Couv 1
	01 Ouverture
	02 Poinsot
	03 Donegani
	04 Aveline
	05 Table ronde Aveline Donegani
	06 Levert
	07 Table ronde 26 novembre
	08 Conclusions
	09 de Gaulmyn bis
	10 Etude La Croix bis
	11 Kurowski
	12 Poujol
	13 Abonnement
	14 Couv 4



