
N° 11   Août 2010
Trimestriel

La vocation baptismale

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

La
vo

ca
tio

n
ba

pt
ism

ale
N

°
11

2010

Anne Benoist n Monique Brulin n Guy Delage

Marie-Laure Dénès n Josette Girardon n Sébastien Guiziou

Izabela Jurasz n Rémy Kurowski n Agnès et Hervé de Lagoutte

Stéphane Lognon n Dominique Olivier n Anne-Marie Philippe

Anne Raoul n Samia n Colette Savart n Leo Scherer

Michel Souchon n Marie-Noëlle Thabut 

Nous avons choisi de vous proposer, amis lecteurs, des
contributions rédigées par des hommes et des femmes qui
tous se savent engagés par leur baptême. Ils ouvrent de très
nombreuses perspectives  pour approcher la vocation bap-
tismale et les mille manières de la vivre. Parmi les nom-
breuses questions que posent la modernité et la sécularisa-
tion à la vocation baptismale, celle d’une théologie du laï-
cat et des ministères, qui s’essaierait à ne plus élaborer de
définitions catégorielles par défaut ou en creux. 





N° 11     Août 2010
Église et Vocations

LA
RE

VU
E

D
E

LA
PA

ST
O

RA
LE

D
ES

VO
C

AT
IO

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Éric Poinsot, 

Paule Zellitch, Sœur Anne-Marie David

Abonnements 2010 :
France : 37 € (le numéro : 12 €)
Europe : 39 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0410 G 82818
© UADF, Service National des Vocations, 2010
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70
E-mail : snv@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

    



La vocation baptismale

ÉDITO 5
Paule Zellitch

RÉFLEXIONS

La vocation des baptisés 9
Marie-Noëlle Thabut

La vocation baptismale initiée et soutenue par les sacrements 19
Monique Brulin

Vocation chrétienne, vocation baptismale 31
à partir de catéchèses mystagogiques du IVe siècle
Izabela Jurasz

Le sacrement du baptême : une théologie de l’itinéraire en acte 39
Sébastien Guiziou

La vocation baptismale comme conversation continuelle 57
Rémy Kurowski

Accompagner la vocation baptismale 65
Leo Scherer

La vocation : une affaire de choix 75
Guy Delage

PARTAGE DE PRATIQUES

L’accompagnement des catéchumènes 81
Colette Savart



N° 11 Août 2010

Recevoir le baptême, témoigner du Christ 87
Samia

Le sacerdoce des baptisés : un témoignage 91
Michel Souchon

Kaléidoscope de la vocation d’une laïque ordinaire 95
Dominique Olivier

Vivre sa vocation baptismale en politique ? 101
Marie-Laure Dénès

La vocation baptismale de la personne handicapée 109
Anne Raoul

La vocation de la personne handicapée 119
Anne-Marie Philippe

CONTRIBUTIONS

Plus qu’un métier, un apostolat, un ministère 127
Stéphane Lognon – Anne Benoist

Pélérinages à Saint-Jacques de Compostelle 133
Famille de Lagoutte – Josette Girardon

Abonnement 143



Prochains numéros d’Église et vocations :
• La vie consacrée
• “Proposer les vocations dans l’Église locale” 

(thème de la JMV 2011)



ÉDITO

Le SNV reprend, dix ans plus tard, un des thèmes qu’il déployait
dans Jeunes et vocations n° 102. On y parlait de l’existence chrétienne
comme d’une existence appelée 1.

De nombreux textes du Magistère participent à une définition de
cet « être appelé ». Ce qu’il est, ce qu’il n’est pas ; ce qui est du côté de
la spécificité, ce qui relève de la particularité et parfois les deux à la
fois 2. La spécificité qualifie de manière récurrente le presbytérat et la vie
consacrée. Cependant, le Magistère emploie le mot « particularité »
pour désigner l’ensemble des laïcs 3, et dans ce groupe de « spécifici-
té 4 », de « vocation spéciale 5 » s’agissant de la vocation des femmes.
Ainsi il y a une spécificité qui concerne les femmes, composante numé-
riquement significative des catholiques qui participent à la vie de l’Égli-
se mais dont les compétences ne sont pas encore suffisament utilisées
dans les instances participatives et sapientielles de l’Église. Même si nous
relevons de belles avancées, sur ce plan il y a encore beaucoup à faire ;
certains s’y attellent vaillamment.  

Cette vocation baptismale comporte d’autres déclinaisons qui
concernent une fraction, quantitativement plus petite, du corps ecclésial.
Elle est constituée d’hommes (prêtre, religieux, moines, etc.) et de fem-
mes (religieuses, vierges consacrées, moniales, etc.). Ces consécrations
s’enracinent dans le baptême, « marqueur » premier de tout appel. Là
est le point de départ de toute aventure qui se revendique du Fils, face
et dans la communauté humaine.

Au plan phénoménologique il y a un écart entre le baptême d’un
bébé et celui d’un adulte, même si ce sacrement conserve dans les deux
cas l’intégralité de ses caractères propres ; nous projetons souvent sur
« le baptême » des considérations difficilement transposables, au risque
d’élaborer des théologies du baptême plus apologétiques et virtuelles
qu’incarnées. Chaque baptême est un acte singulier et particulier, voilà
pourquoi ce sacrement est reçu, en règle générale, devant une commu-
nauté rassemblée. Il s’agit d’incorporer au dialogue intérieur, là où au
plus profond la conversion opère, un dialogue avec le monde pour vivre
ce que le baptême implique : tenir la mission que l’Église a reçue du
Christ avec d’autres. Peut-être est-ce en ce lieu que se tient l’instance de
vérification de la vérité de l’engagement chrétien ; le baptême, la vie
avec Christ n’est pas un abri douillet, un espace de rêveries intérieures.
C’est un lieu où toute expérience est trinitaire au sens où elle n’est pas
un vis-à-vis fermé sur lui-même.



Parler de vocation baptismale ne saurait signifier qu’hors du bap-
tême pas de vocation ! Nous sommes entourés de personnes qui, sans se
revendiquer du Christ, témoignent de la bonté et de l’intelligence des
hommes. Aussi quand nous tenons le lien entre vocation et baptême nous
signifions que le baptême est d’abord un engagement à tenir la vocation
des hommes selon Dieu, par le Christ et l’Esprit Saint. Ainsi, dans une
culture où le catholicisme sociologique, voire habitudinaire, n’est plus
majoritaire, revient au galop la question de la conversion, comme entrée
dans le sens profond du baptême.

Ne trouvez-vous pas que les textes élaborés par nos premières com-
munautés résonnent avec une vigueur renouvelée à nos oreilles ? La
contribution d’Izabela Jurasz entrouvre pour nous ces trésors ; pour peu
que l’on soit curieux et que l’on cherche à trouver de nouvelles voies, lire
les textes d’un temps où l’Église était en travail permet de mesurer l’im-
portance de l’intelligence, de la foi, de la créativité et de l’inventivité de
ces hommes. Ils avancent en chercheurs, aidés de tous les instruments de
la science de leur temps. C’est à partir de ce donné qu’ils prennent posi-
tion ; ils ne craignent pas la controverse, ils la suscitent. Pourquoi pren-
nent-ils de tels risques ? Parce que l’Évangile est une parole adressée et
non pas assénée et qu’en conséquence il est essentiel de dialoguer, donc
d’être avec et pour le monde, sans que cela n’obère le désir, un peu fou,
de participer à la venue du Royaume. En ce temps où l’Église devient une
minorité parmi d’autres, c’est en creusant le sillon de l’intelligence, de l’in-
ventivité et de l’exemple qu’elle peut être distinguée d’autres propositions.

Parmi les questions de fond que posent la modernité et la séculari-
sation à la vocation baptismale – qu’il serait bien plus fécond d’envisa-
ger, de manière objective et dialectique, comme un « état de la culture »
occidentale – nous retenons ici celle d’une théologie du laïcat et des minis-
tères, qui s’essaierait à ne plus à élaborer à partir de définitions par
défaut ou en creux. 

L’Église a besoin de toutes ses forces vives ! n

11 -- Pour une approche ecclésiologique, lire l’article
de Laurent Villemin (Jeunes et vocations n°102). Il
y distingue notamment trois périodes : celle des
œuvres, celle de la théologie du laïcat et celle qui
commence avec Vatican II.

22 -- Cf. Christifideles laici.

33 -- « Le caractère singulier est le caractère propre
et particulier des laïcs », cf. id.

44 -- Id., n° 52.

55 -- Id., n° 49.

NOTES



R É F L E X I O N S





La vocation des baptisés
Marie-Noëlle Thabut

bibliste

RÉFLEXIONS

Pour méditer sur notre vocation de baptisés, regardons simple-
ment une célébration de baptême car la vocation baptismale est
exprimée d’une manière parfaite dans les rites du sacrement. Le
temps, le lieu, le déroulement, les gestes accomplis, les paroles
prononcées composent un ensemble d’une richesse inouïe et suggè-
rent des perspectives spirituelles infinies. Nous accompagnerons donc
pas à pas des petits enfants que leurs parents, parrains et marraines
et toute leur famille humaine portent vers l’église paroissiale. Le
caractère communautaire de cette célébration dans l’église parois-
siale (et non dans n’importe quel lieu de culte ou maison particulière)
en dit long déjà sur la dimension ecclésiale du baptême chrétien. 

Enfin, pour s’inscrire dans la mémoire de la résurrection du
Christ, ils accomplissent cette démarche un dimanche, comme le pres-
crit le Rituel du baptême : « Pour mettre en lumière le caractère pascal
du baptême, il est recommandé de le célébrer dans la Vigile pascale
ou le dimanche » (Préliminaires du Rituel du baptême § 44).

Au porche de l’église

Les voici à la porte de l’église : le prêtre les y attend et les
accueille au nom de la communauté chrétienne tout entière. La
première dimension de la célébration est ainsi affirmée dès l’entrée :

9



10

RÉFLEXIONS

le baptême est communautaire ou il n’est pas. Chaque parole,
chaque geste contribueront également à manifester que le baptême
concerne l’Église tout entière et non pas seulement les baptisés et leurs
familles. C’est si vrai que le Rituel suggère fortement de réunir tous les
baptêmes prévus pour un dimanche donné en une seule célébration.
Première caractéristique de la vocation baptismale, donc, la dimen-
sion collective : on n’est pas chrétien tout seul. 

Le dialogue d’accueil

Le prêtre (ou le diacre) prend la parole le premier car toute l’ini-
tiative appartient à Dieu ; mais il revient aux parents des futurs bapti-
sés de répondre librement à l’appel de Dieu : « Que demandez-vous
à l’Église de Dieu ? Le baptême. »

Le signe de la croix

Aussitôt, le célébrant pose le premier signe du baptême : dès le
porche de l’église, les catéchumènes sont marqués du signe de la croix
qui sera désormais leur plus beau titre de gloire. « Que la croix de notre
Seigneur Jésus Christ reste mon seul orgueil », écrivait Paul aux chré-
tiens de Galatie (Ga 6, 14). Toute la vie des baptisés se déroule sous ce
signe : celui d’une vie donnée, celui de la victoire de la vie sur la mort,
de l’amour et du pardon sur la haine. Le défi chrétien consiste à croire
résolument à la contagion du pardon. Sur le visage du Christ en croix,
nous contemplons jusqu’où va l’horreur du péché des hommes ; mais
aussi jusqu’où vont la douceur et le pardon de Dieu. Et de cette contem-
plation peut jaillir notre conversion : nos « cœurs de pierre » peuvent
devenir des « cœurs de chair » selon l’expression d’Ezéchiel (Ez 36,
26). Le prophète Zacharie (environ trois cents ans déjà avant la nais-
sance de Jésus) l’avait pressenti : c’est en acceptant de lever les yeux
vers le « transpercé » que nous trouverons la force de nous convertir et
de consacrer nos vies à être à notre tour des êtres de réconciliation. « En
ce jour-là, je répandrai sur la maison de David et sur les habitants de
Jérusalem un esprit qui fera naître en eux bonté et supplication. Ils lève-
ront les yeux vers celui qu’ils ont transpercé… ils pleureront sur lui



amèrement comme sur un premier-né… En ce jour-là, il y aura une
source qui jaillira pour la maison de David et les habitants de
Jérusalem : elle les lavera de leur péché et de leur souillure » (Za 12,
10 ; 13, 1). C’est bien ainsi que saint Jean a compris le mystère de la
mort du Christ, puisqu’en la rapportant, il citait : « Ils lèveront les yeux
vers celui qu’ils ont transpercé » (Jn 19, 37). Et saint Paul médite : « Dieu
a voulu tout réconcilier par lui [le Christ] et pour lui, sur la terre et dans
les cieux, en faisant la paix par le sang de sa croix » (Col 1, 20).

Ainsi se précise la deuxième dimension de notre vocation baptis-
male : nous sommes les ambassadeurs de la réconciliation : « Dieu nous
a réconciliés avec lui par le Christ, et il nous a donné pour ministère de
travailler à cette réconciliation. Car c’est bien Dieu qui, dans le Christ,
réconciliait le monde avec lui ; il effaçait pour tous les hommes le
compte de leurs péchés, et il mettait dans notre bouche la parole de la
réconciliation. Nous sommes donc les ambassadeurs du Christ, et par
nous c’est Dieu lui-même qui, en fait, vous adresse un appel. Au nom
du Christ, nous vous le demandons, laissez-vous réconcilier avec Dieu »
(2 Co 5, 18-20). À nous, désormais, de reprendre ce rôle d’ambassa-
deurs. Chrétiens, nous sommes des hommes de défi : chaque fois que
nous traçons sur nous le signe de la croix, nous nous engageons à vivre
dans le monde « comme des agneaux au milieu des loups » (Lc 10, 3).

Cette première étape achevée, le célébrant invite l’assemblée à
le suivre ; tous se déplacent pour se rendre en un deuxième lieu, celui
de la Parole. Car la cérémonie tout entière du baptême dessine une
marche : à l’image de la vie du baptisé qui est une marche à la suite
du Christ. Le véritable disciple se définit comme celui qui marche à la
suite de son Maître. Concrètement, la célébration se déroule donc en
quatre lieux différents : du porche de l’église, au lieu de la Parole,
puis au baptistère et enfin à l’autel. 

Au lieu de la Parole

L’écoute de la Parole

À la suite de la liturgie juive, toute liturgie chrétienne comporte
un temps de lecture des Écritures dans lesquelles nous déchiffrons le

11

LA VOCATION DES BAPTISÉS



projet éternel de Dieu. Nous sommes les héritiers du grand souffle
d’espérance qui traverse l’Ancien Testament et nous contemplons son
accomplissement en Jésus-Christ : « Celui-ci est mon fils bien-aimé,
écoutez-le » disait le Père lors de la Transfiguration. Mieux que
quiconque, peut-être, saint Paul a su dessiner en quelques phrases la
grande fresque de l’histoire humaine dans le plan de Dieu : « Dieu
nous a fait connaître le mystère de sa volonté, le dessein bienveillant
qu’il a d’avance arrêté en lui-même pour mener les temps à leur
accomplissement, réunir l’univers entier sous un seul chef, le Christ, ce
qui est dans les cieux et ce qui est sur la terre » (Ep 1, 9-10).

Baptisés, nous sommes le peuple de l’espérance : nous affirmons
à la face du monde que le projet de Dieu est en marche. « Frères, vous
le savez, écrivait Paul aux Romains : c’est le moment, l’heure est venue
de sortir de votre sommeil. Car le salut est plus près de nous mainte-
nant qu’à l’époque où nous sommes devenus croyants » (Rm 13, 11).

Mais Dieu propose, et l’homme dispose, pourrait-on dire à l’in-
verse du dicton populaire. Le moment est venu pour les parents,
parrains et marraines des enfants de manifester leur choix. Nul ne
peut servir deux maîtres, on le sait. « Je te propose aujourd’hui de
choisir ou bien la vie et le bonheur, ou bien la mort et le malheur »
(Dt 30, 18). Mais avant cela, on prendra soin de commencer par une
prière et l’invocation des saints qui, avant nous, ont su inscrire leur
vie dans le dessein de Dieu. Il faut chercher la force là où elle se
trouve, dans la prière. Et le geste du célébrant, imposant la main sur
la tête des enfants, rappelle à tous que le Christ nous accompagne
dans notre combat contre le mal.

Au baptistère

La renonciation au mal

Puis les participants manifesteront publiquement leur volonté de
tourner le dos à tout ce qui n’est pas digne du Christ. « Car vos
pensées ne sont pas mes pensées, (disait déjà le prophète Isaïe de la
part de Dieu) et mes chemins ne sont pas vos chemins – oracle du

12

RÉFLEXIONS



Seigneur. C’est que les cieux sont hauts, par rapport à la terre : ainsi
mes chemins sont hauts, par rapport à vos chemins, et mes pensées,
par rapport à vos pensées » (Is 55, 8-9).

Renoncer au mal, c’est choisir résolument de mener toute sa vie
sous le signe des Béatitudes. Symboliquement, dans les premiers
siècles, les futurs baptisés formulaient leur renonciation au mal, le
corps et le visage tournés vers l’occident. Puis ils se retournaient tout
entiers vers l’orient (source de la lumière) pour prononcer leur adhé-
sion au Christ par la profession de foi. Choisir la foi, c’est choisir la
vie : « Amen, amen, je vous le dis : celui qui croit en moi a la vie éter-
nelle » (Jn 6, 47). C’est pour cela que, pour ces deux prises de
parole, la renonciation au mal et la profession de foi, l’assemblée se
tient debout, dans l’attitude des vivants. 

La profession de foi

La formule de la confession de foi trinitaire n’est pas laissée à la
discrétion des fidèles car, comme le rappelait saint Augustin, « les
enfants ne sont pas baptisés dans la seule foi de leurs parents, mais
dans la foi de l’Église ». Voici comment saint Paul l’exprimait : « Il n’y a
qu’un seul Seigneur, une seule foi, un seul baptême, un seul Dieu et Père
de tous, qui règne au-dessus de tous, par tous, et en tous » (Ep 4, 5-6).
Et le célébrant conclut : « Telle est notre foi, telle est la foi de l’Église que
nous sommes fiers de proclamer dans le Christ Jésus notre Seigneur. »

La plongée dans l’eau

Alors vient le grand moment, celui de la naissance. Le verbe
« baptiser » signifie « plonger », on le sait. Et c’est bien d’une plongée
qu’il s’agit, une plongée dans la Trinité clairement exprimée par la
formule « Je te baptise AU NOM du Père, et du Fils et du saint-Esprit. »
Ici, les Pères de l’Église viennent au secours de notre faiblesse car ce
mystère est si grand que nous ne pouvons prétendre le comprendre,
nous pouvons seulement le contempler : « Nous, petits poissons, qui
tenons notre nom de notre ICTUS, Jésus Christ nous naissons dans
l’eau et ce n’est qu’en demeurant en elle que nous sommes sauvés »

13

LA VOCATION DES BAPTISÉS



(Tertullien, Traité du baptême I, 3). (En grec, ICTUS signifie poisson. Les
chrétiens des premiers siècles en avaient fait leur emblème ; les lettres
de ce mot sont les initiales de l’expression de la foi chrétienne : Iesus
Christos, Theou Uios, Sôter - Jésus-Christ, Fils de Dieu, Sauveur).

« Certes, ce n’est pas seulement dans l’eau ordinaire que tu es
baptisé, mais dans l’eau d’une naissance nouvelle qui ne peut deve-
nir telle que par la venue de l’Esprit Saint. L’eau est une sorte de sein
où tombe le baptisé, semblable à une semence… mais une fois
baptisé et rempli de la grâce divine et spirituelle, il devient immortel,
incorruptible et immuable ; il est absolument autre, grâce à la puis-
sance de celui qui le forme » (Théodore de Mopsueste). « De même,
en effet, que notre sauveur demeura trois jours et trois nuits dans le
sein de la terre, en vous enfonçant dans l’eau, vous ne voyiez plus
rien, comme dans la nuit, et en sortant de l’eau, vous vous trouviez
comme en plein jour. Au même instant, vous êtes morts et vous êtes
nés, et cette eau salutaire devint pour vous à la fois un tombeau et
une mère » (saint Cyrille de Jérusalem). « Dieu vous a fait renaître,
non pas d’une semence périssable, mais d’une semence impérissa-
ble : sa parole vivante qui demeure » (1 P 1, 23).

Ainsi sommes-nous passés de la mort à la vie : « Ignorez-vous
que, nous tous, baptisés en Jésus Christ, c’est dans sa mort que nous
avons été baptisés ? Par le baptême en sa mort nous avons donc été
ensevelis avec lui, afin que, comme Jésus Christ est ressuscité des morts
pour la gloire du Père, nous menions nous aussi une vie nouvelle. Car
si nous avons été totalement unis, assimilés à sa mort, nous le serons
aussi à sa résurrection » (Rm 6, 3-5). Il ne s’agit donc pas de mimer
les actes de Jésus mais d’entrer dans son mystère, d’être intimement
unis à lui dans sa mort et sa résurrection. Nous voilà désormais « gref-
fés » sur lui : « Frères, si quelqu’un est en Jésus-Christ, il est une créa-
ture nouvelle. Le monde ancien s’en est allé, un monde nouveau est
déjà né » (2 Co 5, 17). Saint Paul va même jusqu’à dire : « Je vis, mais
ce n’est plus moi qui vis, c’est le Christ qui vit en moi » (Ga 2, 20). 

L’onction avec le saint chrême

Il faut réentendre au plus profond de nous-mêmes la phrase du
célébrant : « Par le baptême, le Dieu tout-puissant, Père de notre

14

RÉFLEXIONS



Seigneur Jésus Christ, vous a libérés du péché et vous a fait renaître
de l’eau et de l’Esprit. Vous qui faites maintenant partie de son
peuple, il vous marque de l’huile sainte pour que vous demeuriez
éternellement les membres de Jésus Christ, prêtre, prophète et roi. »

L’onction vient rendre manifeste la réalité invisible qui vient de se
passer : greffés sur Jésus-Christ, les baptisés sont remplis de son Esprit.
Ils méritent le nom de « chrétiens » qui signifie « oints, consacrés » ;
ce nom qui fut donné pour la première fois aux disciples de Jésus à
Antioche de Syrie (aujourd’hui en Turquie) (Ac 11). Ce nom fait désor-
mais notre fierté : « Rendez grâce à Dieu le Père qui vous a rendus
capables d’avoir part, dans la lumière, à l’héritage du peuple saint »,
écrivait Paul aux Colossiens (Col 1, 12). Et Tertullien ne craignait pas
de dire : « Le chrétien est un autre Christ. » Car, désormais, c’est
l’Esprit de Dieu lui-même qui habite le cœur du baptisé, une sève
nouvelle le pénètre, il mérite bien son nom de « néophyte, nouvelle
plante ». C’est ce qui fait dire à saint Léon : « Reconnais, chrétien, ta
dignité… Par le sacrement du baptême, tu es devenu le Temple de
l’Esprit Saint. » Saint Paul ne dit pas autre chose : « Ne savez-vous
pas que votre corps est le temple du Saint Esprit qui est en vous et qui
vous vient de Dieu et que vous ne vous appartenez pas » (1 Co 6, 19).

Ne nous y trompons pas : aucun de nous, individuellement, n’est
à proprement parler « prêtre, prophète ou roi ». C’est le Christ total
(au sens où l’entendaient saint Paul ou saint Augustin) qui est le
prêtre, le prophète et le roi. Ces trois titres disaient, dès l’Ancien
Testament, les trois facettes des missions confiées par Dieu à ceux
qu’il consacrait en leur donnant son esprit. Saint Pierre en déduit la
vocation du peuple des baptisés : « Vous êtes la race choisie, le sacer-
doce royal, la nation sainte, le peuple qui appartient à Dieu ; vous
êtes donc chargés d’annoncer les merveilles de celui qui vous  appe-
lés des ténèbres à son admirable lumière » (1 P 2, 9).

Le vêtement blanc

Les baptisés sont ensuite revêtus de vêtements blancs comme
l’étaient ceux du Christ transfiguré. Saint Paul y voyait un symbole de
noces : « Vous, les hommes, aimez votre femme à l’exemple du
Christ : il a aimé l’Église, il s’est livré pour elle ; il voulait la rendre

15

LA VOCATION DES BAPTISÉS



sainte en la purifiant par le bain du baptême et la Parole de vie ; il
voulait se la présenter à lui-même, cette Église, resplendissante, sans
tache ni ride, ni aucun défaut ; il la voulait sainte et irréprochable »
(Ep 5, 25-27).

Par l’eau baptismale dans laquelle sont baignés ses nouveaux
membres, c’est l’Église tout entière qui est embellie, revêtue d’habits
de fête, comme la fiancée en Orient est baignée et préparée pour ses
noces. Saint Ambroise de Milan fait le même rapprochement :
« Quant au Christ, en voyant son Église parée de blanc, en regardant
son âme purifiée et ornée par le bain de la régénération, il s’écrie :
“Que tu es belle, mon amie, que tu es belle ! Tes yeux sont comme
ceux d’une colombe” (Ct 4, 1). »

Il s’agit bien de l’Église : l’Homme Nouveau n’est pas solitaire,
individualiste, il est UN. C’est un peuple : l’Église ouverte au monde
entier. « Il [le Christ] a voulu ainsi, à partir du Juif et du païen, créer
en lui un seul Homme Nouveau » (Ep 2, 15) ; « Dieu vous a réconci-
liés dans le corps périssable de son Fils, par sa mort, pour vous faire
paraître devant lui saints, irréprochables, inattaquables » (Col 1, 22).

Mais le vêtement porte encore une autre signification : si l’on dit
parfois que l’habit ne fait pas le moine, il ne faut pas oublier que,
dans l’Ancien Testament, il signifiait une mission. Ainsi, lorsque le
prophète Élie fut chargé par Dieu de désigner Élisée pour lui succé-
der, il transmit cet appel en se contentant de jeter son manteau sur les
épaules d’Élisée (1 R 19, 19). Il faut croire que ce geste était très
parlant puisque ce dernier comprit aussitôt ce qu’Élie voulait lui dire
et prit ses dispositions en conséquence. Plus tard, quand Élie fut
enlevé au ciel, Élisée ramassa son manteau. Il fut alors « habillé » en
quelque sorte de la mission d’Élie. Saint Paul a repris cette symbo-
lique du vêtement pour parler du baptême et nous faire comprendre
que nous participons à notre tour à la mission du Christ : « Vous qui
avez été baptisés en Christ, vous avez revêtu le Christ » (Ga 3, 27).
Or Jésus a précisé lui-même ce qu’était sa mission. À Pierre qui le
cherchait, à Capharnaüm, il avait répondu : « Partons ailleurs, dans
les villages voisins, afin que là aussi je proclame la Bonne Nouvelle ;
car c’est pour cela que je suis sorti » (Mc 1, 38). Et à Pilate, le dernier
jour, il a dit : « Je suis né, je suis venu dans le monde pour ceci :
rendre témoignage à la vérité » (Jn 18, 37). 

16

RÉFLEXIONS



Notre vocation est donc toute tracée et elle est urgente. Nous ne
la comprenons pas comme une supériorité mais un appel, un
honneur, une responsabilité.

La remise du cierge

La lumière remise aux nouveaux baptisés explicite cette
mission : « Vous êtes la lumière du monde […] Que votre lumière
brille aux yeux des hommes, pour qu’en voyant vos bonnes actions,
ils rendent gloire à votre Père qui est aux cieux » (Mt 5, 14…16). Et
au titre de ces bonnes actions figure évidemment l’annonce du
dessein de Dieu : « Vous apparaissez comme des sources de lumière
dans le monde, vous qui portez la parole de vie » écrivait Paul aux
Philippiens (Ph 2, 15-16).

A l’autel

En une dernière étape, tous réunis autour de l’autel, les chrétiens
adressent alors à Dieu leur prière de fils : « Notre Père qui es aux
cieux, que ton nom soit sanctifié, que ton Règne vienne. » Et, parce
qu’ils la disent de tout leur cœur, ils s’engagent en même temps à
mettre leur vie au service de la venue du Règne de Dieu. « Tu nous as
choisis pour servir en ta présence » dit la deuxième prière eucharis-
tique. Et l’on sait bien que la présence de Dieu ne se limite pas aux
murs de l’église-bâtiment, pas plus qu’aux dimensions de l’Église-insti-
tution. C’est donc à un service sans frontière d’aucune sorte que nous
sommes conviés. « Comme des vivants revenus d’entre les morts,
mettez-vous au service de Dieu » écrivait Paul aux Romains (Rm 6, 13).

Alors sonneront les cloches à toute volée pour annoncer au
monde la nouvelle naissance de ces enfants, ces mêmes cloches qui,
chaque dimanche, rappellent à tous et à chacun que le Christ est
ressuscité ! À charge pour les baptisés de crier cette bonne nouvelle
sur les toits.

17

LA VOCATION DES BAPTISÉS



Conclusion

Arrivés au terme de ce cheminement, notre vocation baptismale
apparaît en pleine lumière : à la suite du Christ, le peuple chrétien
endosse la tunique du serviteur de Dieu tel que le décrivait le
prophète Isaïe. Choisi par Dieu et porteur de son esprit, il avait pour
mission d’apporter à l’humanité tout entière le salut de Dieu : « Voici
mon serviteur que je soutiens, mon élu en qui j’ai mis toute ma joie.
J’ai fait reposer mon esprit sur lui […] Tu ouvriras les yeux des aveu-
gles, tu feras sortir les captifs de leur prison » (Is 42). « Je vais faire
de toi la lumière des nations pour que mon salut parvienne jusqu’aux
extrémités de la terre » (Is 49, 6). Pour assurer sa tâche, il prenait soin
d’écouter la Parole chaque jour : « La Parole me réveille chaque
matin, chaque matin elle me réveille pour que j’écoute comme celui
qui se laisse instruire » (Is 50). Enfin, acceptant la persécution, il
devenait le libérateur de ses frères (Is 52-53). Saint Paul y a vu le
portrait du Christ lui-même : « Dieu a voulu tout réconcilier par lui et
pour lui sur la terre et dans les cieux, en faisant la paix par le sang
de sa croix » (Col 1, 20).

N’est-ce pas trop beau, trop lourd tout cela ? Jésus répond :
« Comme le Père m’a envoyé, moi aussi je vous envoie » (Jn 20).
« Tout pouvoir m’a été donné… Allez donc ! » (Mt 28, 18-19).
Puisqu’il a tout pouvoir, osons y aller ! n

18

RÉFLEXIONS



Monique Brulin
théologienne, Paris

« Dieu est fidèle à son appel. À votre tour de lui offrir votre fidé-
lité, comme nous l’avons toujours fait, avec sa grâce ; de tout votre
cœur, efforcez-vous de parvenir à la pleine vérité de cet appel 1. »

Cette formule prononcée lors du rite d’admission des catéchu-
mènes, au cours de la célébration de l’« appel décisif », manifeste
avec clarté que la situation de baptisé procède d’un appel, une élec-
tion, qui engage une réponse dynamique.

En s’adressant aux premières communautés chrétiennes, saint
Paul leur signifiait la source de toute vocation à la suite du Christ :
« Paul, serviteur du Christ Jésus, apôtre par appel [de Dieu]… »
(Rm 1, 1) ; « aux saints par appel de Dieu » (Rm 1, 7) ; ou encore,
« Paul, appelé à être apôtre du Christ Jésus par la volonté de Dieu
[…] à ceux qui ont été sanctifiés dans le Christ Jésus, appelés à être
saints avec tous ceux qui invoquent en tous lieux le nom de notre
Seigneur Jésus Christ » (1 Co 1, 1-2).

Si l’apôtre peut qualifier de « saints » les membres de ces
premières communautés, ce n’est pas d’abord en raison de leur
perfection morale ou religieuse, mais en vertu de cette vocation par
laquelle Dieu les appelle pour qu’ils rayonnent dans le monde.

La réponse attendue de la personne qui s‘engage sur l’itinéraire
baptismal ne peut trouver sa « pleine vérité » et le soutien de sa fidélité
que dans un rapport constant à sa source. Car Dieu, à l’origine de cette
vocation, en donne aussi l’orientation en ses diverses harmoniques.

19

La vocation baptismale initiée 
et soutenue par les sacrements

RÉFLEXIONS

     



De l’appel à l’appellation : le don du Nom

Le fondement de la relation qui s’instaure entre le croyant et son
Dieu prend forme dans l’affectation du Nom. « Le Nom, en tant que
prononçable, […] est pour le sujet une sorte de lieu géométrique de
tout appel possible, et comme la trace sonore de ce pacte, de cette
fiction vraie qui nous tient dans la capacité d’assumer raisonnable-
ment les énonciations pronominales : Moi-je, Toi-tu ou même Nous-
autres 2. » L’enfant ne peut dire « je » s’il n’a jamais été « adressé »,
interpellé par son nom. Par cette « appellation », le sujet reçoit une
place dans un groupe humain, familial, social… où il peut se situer,
et se connaître en tant que nommé et reconnu.

En effet, aucun énoncé n’est autant que le Nom ou l’adresse
propre capable d’exprimer la qualité de la relation vive qu’il désigne et
effectue. En même temps, il devient le support d’élection de la mémoire
des relations et des attachements les plus profondément enracinés. 

Le catéchumène apprend à s’adresser à Dieu à partir du Nom
de Jésus, ou encore en recevant la formulation du Notre Père par
laquelle se dévoile la nature du lien comme étant de filiation, à la fois
promesse et accueil effectif. L’ordination à la prononciation des noms
divins qui caractérise tout baptisé ouvre cette possibilité d’interaction
réelle où le retour du don s’opère au creuset de l’hymne, en particu-
lier dans l’assemblée de prière où l’adresse confessante se régénère
et s’approfondit.

On peut considérer que cette problématique du Nom et de
l’adresse offre « comme un paradigme de tout culte se développant
précisément à partir d’une donnée de foi 3 » et définissant une iden-
tité dans un jeu toujours réciproque.

De la connaissance à la reconnaissance

Dieu appelle les baptisés « à son admirable lumière » (1 P 2, 9),
à son éternelle gloire (1 P 5, 10). Dans les premiers siècles, l’Église
désigne le baptême comme une « illumination » car ceux qui le reçoi-
vent « ont l’esprit empli de lumière 4 » : « Cette opération [le baptême]

20

RÉLFEXIONS



reçoit des noms multiples : charisme, illumination, perfection, bain […],
illumination en laquelle nous contemplons la belle et sainte lumière du
salut, c’est-à-dire, par laquelle nous pénétrons le regard divin 5. »

La régénération du baptême donne accès à la connaissance,
non d’abord comme lumière des idées, mais comme découverte
personnelle du Christ. Cette connaissance s’effectue par un lien vital
et dynamique de communion : « Il s’agit de le connaître, lui, et la
puissance de sa résurrection et la communion à ses souffrances, de
devenir semblable à lui dans sa mort, afin de parvenir, s’il est possi-
ble, à la résurrection d’entre les morts » (Ph 3, 10-11). Dans cette
lettre, saint Paul précise que l’expérience de l’accès à la connaissance
du Christ – aussi fulgurante qu’elle ait été pour lui – ouvre une voie
d’approfondissement qui demande à être creusée tout au long de la
vie du croyant : car le but n’est pas encore atteint, c’est pourquoi,
tendu en avant, il « s’élance » vers celui-ci et encourage les Philip-
piens à marcher dans la même direction.

En initiant le croyant au mystère pascal du Christ, le schème
baptismal l’invite en particulier à faire le deuil de la toute-puissance
pour reconnaître son existence comme un don. Se laissant orienter
par le Christ et son Saint Esprit, le fidèle peut prendre le chemin que
le Seigneur a tracé parmi les hommes accomplissant pleinement sa
vocation de Fils. 

Selon cette orientation, l’homme acquiert un statut nouveau où
la connaissance de Dieu instruit également la reconnaissance d’au-
trui. Celle-ci est inséparable de l’Agapè et se trouve aussi de l’ordre
du don. « Devenu conforme à l’image du Fils, Premier-né d’une multi-
tude de frères, le chrétien reçoit les “prémices de l’Esprit” (Rm 8, 23)
qui le rendent capables d’accomplir la loi nouvelle de l’amour 6. »

L’initiation insère dans une dynamique d’existence dont la
composante éthique sera un lieu de vérité et d’authenticité. Paul
qualifie la vie baptismale de « vie dans l’Esprit » (Rm 8, 4-5.9) en
l’opposant à « l’empire de la chair », c’est-à-dire où l’homme tout
entier est considéré dans sa faiblesse pécheresse et livré à la mort
(Rm 8, 5-11). La conversion du cœur et du regard donnée par l’illu-
mination baptismale soutient une conversion concrète qui s’opère
dans le combat de la vie chrétienne par la charité.

Comme l’observait Joseph Caillot en conclusion d’un bel article
intitulé Baptême et déploiement de l’existence chrétienne 7, l’alliance

21

LA VOCATION BAPTISMALE INITIÉE ET SOUTENUE PAR LES SACREMENTS



où naît le baptisé lui révèle que « tout est donné, que rien n’est acquis
[…]. La fidélité à l’alliance, la fidélité dans l’alliance l’oblige cons-
tamment à réaménager “toujours-autrement” les espaces de sa
liberté, quand son péché les obture. […] Pour que l’amour n’inter-
rompe pas son affirmation, nul baptisé ne peut faire l’économie du
combat spirituel, même si c’est désormais en fils qu’il va à la bataille.
Sa naissance reste un enfantement 8. »

Le baptême est condition de liberté : libération de nous-mêmes,
de notre souci de nous justifier par nous-mêmes. Il nous apprend que
l’on peut être aimé au-delà de toute raison immédiate. Il s’agit d’y
consentir, d’accepter de vivre « sous la grâce », de vivre en grâce,
pour rendre grâce. Ce mouvement qui prend sa source dans le
baptême trouvera son principal accomplissement dans l’eucharistie.

La vie baptismale engage à prendre part 
aux trois fonctions du Christ

Les sacrements de baptême et de confirmation rendent les
fidèles participants des trois fonctions du Christ qui, en lui, récapitule
toutes les vocations : celle de prêtre, de prophète et de roi 9.

Fonction sacerdotale

« Ceux qu’il unit intimement à sa vie et à sa mission, [le Christ
Jésus] leur donne également part à son office sacerdotal pour qu’ils
exercent un culte spirituel, afin que Dieu soit glorifié et les hommes
sauvés » (LG 34). Cela se traduit dans toutes leurs actions, leurs priè-
res, leurs initiatives apostoliques, leur vie conjugale et familiale, leur
travail journalier, leurs loisirs, s’ils sont vécus dans l’Esprit. Même les
épreuves de la vie supportées avec patience deviennent des « sacrifi-
ces spirituels agréables à Dieu par Jésus Christ » (1 P 2, 5).

Autrement dit, le sacerdoce commun des baptisés s’exerce par
la sanctification de toute la vie dans l’amour qui vient de Dieu 10. Il
subsiste évidemment en ceux qui ont reçu par l’ordination la vocation

22

RÉLFEXIONS



spécifique du sacerdoce ministériel pour le bien et le service du sacer-
doce commun.

Fonction prophétique

Le Christ accomplit son office prophétique jusqu’à la pleine
manifestation de sa gloire, non seulement par les ministres qui ensei-
gnent en son nom, mais aussi par l’ensemble des baptisés dont il a
fait ses témoins et qu’il remplit du don de sa parole (Ac 2, 17-18 ;
Ap 19, 10). Ainsi, les baptisés se montrent fils de la promesse et font
passer l’espérance de la gloire future « par une conversion conti-
nuelle et la lutte contre les dominateurs de ce monde de ténèbres »
(LG 35), par la dénonciation des faux dieux et l’annonce des
Béatitudes (Mt 5, 1-11 ; Lc 6, 20-23). Lorsqu’ils célèbrent les sacre-
ments qui fondent et soutiennent leur vie chrétienne et leur apostolat,
les fidèles contribuent à l’annonce des cieux nouveaux et d’une terre
nouvelle (Ap 21, 1). Ils doivent aussi faire passer cette annonce dans
les structures de la vie terrestre.

Fonction royale

Les baptisés sont associés à la puissance par laquelle le Christ
Seigneur attire à lui toutes choses pour les porter vers le Père, « en
sorte que Dieu soit tout en tous » (1 Co 15, 27-28 ; Jn 12, 32).

Établis dans la liberté royale par une vie sainte, ils peuvent vain-
cre en eux le péché et « conduire avec humilité et patience leurs frères
au Roi dont il est dit que le servir c’est régner » (LG 36). Cette fonc-
tion royale conduit à reconnaître la nature de toute la création, sa
valeur et sa destination à la louange de Dieu. La royauté des chré-
tiens peut être considérée comme une conséquence de leur qualifica-
tion sacerdotale, comprise collectivement. En effet, leur relation à
Dieu déploie un dynamisme qui se propage dans le monde et peut le
transformer.

Les baptisés sont appelés à s’entraider les uns les autres en vue
d’une vie plus sainte, afin que le monde soit imprégné de l’esprit du

23

LA VOCATION BAPTISMALE INITIÉE ET SOUTENUE PAR LES SACREMENTS



Christ et atteigne son but dans la justice, la paix et la charité. Ils
travailleront à répartir plus équitablement les biens créés mis en
valeur par leur travail pour l’utilité de tous les hommes. Ils imprègne-
ront de valeur morale la culture et les œuvres humaines, s’efforçant
de mettre en harmonie les droits et les devoirs qui leur incombent du
fait de leur appartenance à l‘Église avec ceux qui leur reviennent en
tant que membres de la société humaine. Autrement dit, la vocation
baptismale comporte une exigence d’humanisation en fonction du
dessein de Dieu et de sa grâce.

Participer à la vie de l’Église communion :
accueillir le semblable et le dissemblable

La vocation des baptisés est indissociable de leur entrée dans un
peuple, de l’appartenance à une communauté d’alliance. C’est pour-
quoi la dignité acquise suivant les trois fonctions du Christ ne peut
être participée qu’à partir et au sein de ce peuple.

L’Évangile reçu dans la foi n’est pas seulement un ensemble de
récits appelant à la conversion et donnant des règles de conduite. Il
confère un statut par lequel le chrétien entre dans un ensemble de
relations solidaires. Sa place est désormais marquée dans l’Église.
L’incorporation au Christ et l’effusion de l’Esprit donne à chaque
baptisé une place singulière dans le corps ecclésial : un nom, des
charismes qui lui sont propres (1 Co 12 ; Rm 12, 4-11). 

Le baptême conduit à reconnaître le frère dans une commune
destinée, mais aussi, dans sa différence. Il s’agit, en effet, d’accueillir
le semblable et le « dissemblable ». C’est sans doute toute la difficulté,
voire le défi que pose la foi : « Il n’y a plus ni juif, ni grec, ni esclave,
ni homme libre. Il n’y a plus l’homme et la femme, car tous vous n’êtes
qu’un en Jésus Christ » (Ga 3, 28). Une telle parole n’implique pas
que les différences entre les humains soient abolies, mais qu’elles
cessent d’être des lieux d’exclusion, des motifs d’incompréhension ou
de séparation. 

La réconciliation que l’Église porte en germe, et dont elle offre
en ce monde des réalisations partielles, passe par cette prise en
compte du dissemblable, à la fois comme don et parfois aussi comme

24

RÉLFEXIONS



une souffrance lorsqu’il résulte de séparations que l’histoire a engen-
drées. En témoignent la difficile mais passionnante entreprise de
l’œcuménisme, les efforts concernant l’inculturation, la situation des
femmes et des hommes dans l’Église et dans le monde.

Le baptême ouvre cet espace où l’universel est convoqué et en
même temps où la singularité des dons demande à être reçue et culti-
vée avec grâce. C’est sans doute ce que précise le sacrement de la
confirmation : en scellant la singularité des dons conférés par le Saint
Esprit, elle arme le néophyte pour le combat spirituel et l’œuvre de la
charité active et créatrice. On peut alors comprendre avec d’autant
plus de clarté ce que signifie la communion que l’eucharistie réalise :
une communion dans la diversité des dons. Elle offre la figure encore
à parfaire du « rassemblement de tous dans l’unité ». On comprend
aussi l’importance et la responsabilité pour l’Église d’entendre et de
reconnaître, avec discernement mais sans a priori, l’appel adressé à
chacun, sa vocation intime et profonde pour l’édification du corps
entier.

Une vocation qui convertit le temps

Parce que le baptême engage sur un chemin de conversion, le
baptisé est voué à reprendre sans cesse la lecture de ses choix et de
ses comportements à partir de l’Évangile. Mais la foi ouvre une
perspective de confiance fondamentale en l’avenir. Liée au « oui de
Jésus Christ dans lequel toutes les promesses de Dieu ont trouvé leur
accomplissement » (2 Co 1, 19-20), elle est née d’une « adhésion à
la puissance d’un amour accueilli comme invulnérable, créateur et
recréateur (y compris quand il dit “non” aux puissances de mort dont
les hommes sont tout à la fois les victimes et les coupables agents) 11. »

La foi chrétienne conjugue enracinement dans l’histoire et espé-
rance dans la promesse d’un monde nouveau. C’est pourquoi les chré-
tiens sont témoins qu’une destinée reste offerte à l’homme ; que l’Esprit
des promesses a été répandu sur toute chair. Le rapport au temps en a
été transformé. Il reste ouvert sur d’autres passages de la mort à la vie.
Cela peut conduire à accepter parfois le vide des représentations pour
se livrer au silence de l’adoration et de l’attente active de Dieu.

25

LA VOCATION BAPTISMALE INITIÉE ET SOUTENUE PAR LES SACREMENTS



Soutenus par la Parole de Dieu 
et les sacrements 

Orientés par la promesse de l’Alliance, les chrétiens reçoivent le
soutien et l’éclairage de la parole de Dieu et des sacrements qui ravi-
vent et précisent l’appel initial au fil de l’existence. Ils apprennent
ainsi à servir Dieu au lieu de se servir de lui. 

La méditation de l’Écriture élargit le cœur, invite à inventer,
éclaire le discernement. Elle n’opère pas comme un code à appliquer,
mais d’abord brûle le cœur, met en présence. Les sacrements de la
foi sont un lieu privilégié pour l’accueil du don de Dieu en sa Parole.
Les fidèles rassemblés y sont les destinataires de son message et les
témoins de son impact. Cet espace de réception que constitue l’Eglise
assemblée protège du risque de se replier sur l’idée d’une simple
association de croyants.

Recevoir la Parole de Dieu dans le cadre d’une célébration chré-
tienne recentre sur l’essentiel et permet d’expérimenter que cette
parole est toujours plus riche que je ne pouvais le prétendre. Dans la
rencontre entre l’histoire personnelle de chacun et l’itinéraire d’un
peuple, le Dieu de Jésus Christ se révèle de manière inattendue.
L’assemblée, convoquée par l’Esprit pour écouter la proclamation de
cette Parole, se retrouve transformée par l’action même de l’Esprit qui
s’y manifeste 13.

Dans l’eucharistie, cette parole « se fait chair sacramentelle et
conduit l’Écriture sainte à son accomplissement 14 ». La liturgie permet
d’expérimenter le dialogue entre l’homme et Dieu. Elle est un lieu où
« le Dieu invisible (Col 1, 15 ; 1 Tm 1, 17) s’adresse aux hommes en
son surabondant amour comme à des amis (Ex 33, 11 ; Jn 15, 14-
15). Il s’entretient avec eux (Ba 3, 38) pour les inviter et les admettre
à partager sa propre vie 15 ». Sa parole invite les auditeurs à tourner
leur visage vers lui pour le reconnaître et orienter leur vie vers et avec
lui. La réponse est d’abord une réponse de foi, portée par l’action de
grâce et la louange. Dans ce contexte de l’assemblée chrétienne, elle
peut se déployer dans la supplication pour le salut.

L’ordination à la prononciation des noms divins que procure le
baptême trouve de manière excellente son lieu de réalisation dans
l’action liturgique : dans cette adresse, la relation à Dieu, notre Père,

26

RÉLFEXIONS



au Seigneur Jésus, au Saint Esprit, devient effective comme le retour
d’un don sous la forme de l’hymne, de la prière d’admiration ou de
demande. 

De l’écoute à la réponse, le baptisé fait l’expérience d’une soli-
darité à la fois humaine et ecclésiale. C’est ainsi que dans les sacre-
ments, il trouve la source, le soutien de sa vocation et pour une part
son accomplissement.

Pour une vie eucharistique

La liturgie offre une pédagogie à partir de laquelle la vie chré-
tienne cristallise de manière harmonieuse les trois pôles qui la carac-
térisent : Écriture, sacrement, éthique. Certes, elle n’est pas le tout de
ce parcours, mais un moment source où se révèle la visée ultime de
la communion en Dieu, un espace d’intercession qui met en contact
avec la caritas du Christ.

Ceci se joue en particulier dans l’eucharistie. Comme l’a souli-
gné le pape Benoît XVI dans l’exhortation apostolique faisant suite au
synode de 2005, l’eucharistie « transforme toute notre vie en culte
spirituel agréable à Dieu ». Cette nouveauté radicale est riche de
valeur anthropologique et théologique. En effet, ce culte nouveau et
définitif qui correspond à la logiké latreia – le culte spirituel –
évoquée par saint Paul (Rm 12, 1) devient le principe de la vie
nouvelle en nous et la forme de l’existence chrétienne dont il englobe
tous les aspects en les transfigurant : sur un chemin de gloire en gloire
jusqu’à la vision de Dieu (2 Co 3, 18).

« Tout ce que vous faites, que vous mangiez, que vous buviez,
et quoi que vous fassiez, faites-le pour la gloire de Dieu » (1 Co 10,
31). Il en résulte un discernement et une certaine distance par rapport
aux positions du monde contemporain : « Ne prenez pas pour
modèle le monde présent, mais transformez-vous en renouvelant
votre façon de penser pour savoir reconnaître quelle est la volonté de
Dieu » (Rm 12, 2). Autrement dit, la « forme eucharistique » de l’exis-
tence chrétienne à laquelle tout baptisé est appelé inspire une trans-
formation morale dont l’origine profonde est théologale. Car elle ne
donne pas d’abord des préceptes à observer, mais invite à une

27

LA VOCATION BAPTISMALE INITIÉE ET SOUTENUE PAR LES SACREMENTS



rencontre du Christ qui révèle chacun à soi-même tout en lui offrant
un avenir. La reconnaissance précède le précepte. C’est dans la
contemplation du Christ que notre regard sur nous-mêmes et sur le
monde peut être converti.

Les célébrations de l’initiation chrétienne jouent un rôle décisif
dans la prise de conscience de ce mouvement pour les sujets concer-
nés mais aussi pour les communautés qui les accueillent et les accom-
pagnent 16. Tel entend l’appel de Jésus à pardonner et se réconcilie
avec une personne qui l’a gravement blessé ; tel autre partage ses
ressources avec les plus démunis ; tel autre encore parvient à dominer
un trait de caractère qui blesse ses relations sociales ou familiales.

La liturgie manifeste que personne n’a jamais fini d’être initié,
qu’il convient de consentir à la durée. Par la reproduction, la
mémoire des signes essentiels du salut, elle permet une lente appro-
priation des objets de la foi : les Noms divins, les gestes, les prières,
souvent portés par le chant. Elle est le milieu éducatif du sens de Dieu
et du sens de l’homme. Elle offre une nouvelle manière d’appréhen-
der le temps, les relations, le travail, la vie, la mort…

Dimension missionnaire 
de la vocation baptismale

Les réflexions précédentes montrent que la vocation couvre un
champ plus vaste que la mission. Par sa nature, l’Église est tout
entière missionnaire et la collaboration de tous les fidèles y est requise
en vue de l’avancée du règne de Dieu dans le monde 17. En particu-
lier, comme le souligne le document préparatoire au synode de 1987,
l’évangélisation de la culture et l’inculturation de l’Évangile vont de
pair dans ce travail missionnaire de l’Église 18.

La participation active des baptisés à la mission de l’Église
prend des formes diverses. Il s’agit avant tout d’une manière de
regarder le monde. Le chrétien considère les événements de la vie à
la lumière de sa foi au Christ et ce jugement permet de découvrir les
signes et germes de vérité, de bonté, de beauté, qui ne sont jamais
tout à fait absent des situations humaines. En même temps, ce juge-
ment dénonce toute forme d’oppression, de domination injuste des

28

RÉLFEXIONS



personnes, de déformation de la vérité, de mauvais usage de la
nature, d’aliénation (n° 52).

Dans l’exhortation apostolique Evangelii nuntiandi (1975), le
pape Paul VI observait qu’« évangéliser est la grâce et la vocation
propre de l’Église, son identité la plus profonde » (n° 14). Chaque
baptisé a son rôle à tenir dans cette mission d’évangélisation. En
particulier, en prenant une part active et responsable à la formation
des communautés ecclésiales et par l’élan et l’action missionnaire en
direction de ceux qui n’ont pas encore la foi ou qui ne vivent pas
selon la foi reçue au baptême 19. En faveur des nouvelles générations,
les baptisés auront à apporter une contribution précieuse, plus néces-
saire que jamais, notamment par un effort de catéchèse qui suppose
de marcher avec ceux et celles « qui frappent à la porte de l’Église ».

En bref

La vocation baptismale s’inaugure en quelque sorte par l’ouver-
ture des oreilles, le rite de l’ephata, qui rend sensible à l’appel et qui
dispose à l’écoute. Elle s’approfondit par une orientation du regard
vers le Christ sauveur, celui dont l’appel peut délivrer de toute peur et
révéler à chacun sa véritable identité pour l’accomplir comme fils et
comme frère. Elle s’enrichit au sein d’une vie ecclésiale qui en dési-
gne la source et en rappelle la visée, en particulier, dans la catéchèse
et la vie sacramentelle. Tous les baptisés, quelque soit leur engage-
ment spécifique dans le travail apostolique, doivent coopérer à l’ex-
tension et à la croissance du Royaume du Christ, en exerçant une
action importante pour l’évangélisation du monde. Dans cette
perspective missionnaire qui donne à la Bonne Nouvelle du salut un
champ d’accueil immense, l’homme qui sait reconnaître que Dieu
l’aime et marche à ses côtés, peut goûter les prémices de la vraie joie
qui est un fruit du Saint Esprit (Ga 5, 22-23). n

29

LA VOCATION BAPTISMALE INITIÉE ET SOUTENUE PAR LES SACREMENTS



11 -- Rituel de l’Initiation chrétienne des adultes,
n° 142.

22 -- Jean-Yves Hameline, « La foi sur son axe
fondamental », Une poétique du rituel, Cerf, 1997,
coll. « Liturgie » n° 9, p. 14-15.

33 -- Idem, p. 19.

44 -- Saint Justin, Ière Apologie, 61-62, PG 6, 420-421.

55 -- Clément d’Alexandrie, Le pédagogue I, 25, 1.

66 -- Concile Vatican II, constitution Gaudium et
spes, n° 22, 4.

77 -- La Maison-Dieu, n° 209, 1997/1, p. 9-22.

88 -- Idem, p. 22.

99 -- Vatican II, constitution Lumen gentium (désor-
mais LG) n° 31.

100 -- Jean-Paul II, exhortation apostolique
Christifideles laici sur la vocation et la mission des
laïcs dans l’Église et dans le monde, 30 décembre
1988, Centurion, 1989, n° 14.

1111 -- Joseph Caillot,« Eschatologie et liturgie :réso-
nance de l’espérance », LMD 220, 1999/4, p. 10.

1122 -- Lc 24, 32.

1133 -- Cf. Proposition 14 du synode des évêques sur
la Parole de Dieu dans la vie de l’Église. Rome,
2008.

1144 -- Idem, Proposition 7.

1155 -- Vatican II, constitution Dei Verbum, n° 2.

1166 -- On peut comprendre que, pour les petits
enfants qui n’ont pas encore accès à la raison et à
la conscience morale, le baptême ouvre cette
même vocation,en tant que la foi dont il est sacre-
ment est d’abord celle de l’Église. C’est l’assem-
blée tout entière des fidèles qui présente l’enfant
au baptême et lui permet d’être considéré comme
sujet, sur l’axe d’une même destinée ; la foi des
parents qui est requise témoigne de cette
confiance en l’Évangile qui fait vivre l’Église et que
l’enfant aura à s’approprier.

1177 -- Lumen gentium, n° 35.

1188 -- Vocation et mission des laïcs dans l’Église et
dans le monde, Paris, Centurion, 1987, n° 47.

1199 -- Voir : Jean-Paul II, exhortation apostolique
post-synodale Christifideles laici.

NOTES



Izabela Jurasz
maître de conférences, 

Institut catholique de Paris

Le terme « catéchèse mystagogique » correspond à un type très
spécial de catéchèse, répandu au IVe siècle. L’explication des rites
sacramentaux n’a rien de particulier en soi, mais c’est seulement au
IVe qu’elle prend une forme très développée, enrichie de commentai-
res bibliques et d’enseignements spirituels. Ce type de catéchèse est
lié à la pratique pastorale et liturgique, dont il est utile de rappeler
quelques caractéristiques. Premièrement, il s’agit uniquement du
baptême des adultes. Deuxièmement, le baptême a été administré
pendant la Pâque, ensemble avec deux autres sacrements de l’initia-
tion : la confirmation et l’eucharistie. Cette deuxième caractéristique
est très importante, car elle explique pourquoi, en théologie des
Pères, la vocation chrétienne n’a pas sa source unique dans le sacre-
ment du baptême, mais elle est manifestée également dans la confir-
mation et dans l’eucharistie. 

Ainsi les catéchèses mystagogiques s’inscrivent dans la pratique
sacramentelle de l’Église ancienne. Du fait que les catéchumènes
n’ont pas le droit de participer à la liturgie eucharistique, ils rece-
vaient la plus importante explication des rites seulement après le
baptême. Mais cette pratique a été variable, selon les lieux : certai-
nes catéchèses mystagogiques ont été prononcées pendant le Carême,
les autres pendant ou après la Pâque. Il semble qu’à Jérusalem seule-
ment toutes ces catéchèses sont prononcées après le baptême ; à
Milan, à Constantinople, à Antioche les usages sont différents. Pour
terminer cette brève présentation, n’oublions pas que l’Église

31

Vocation chrétienne, vocation baptismale
à partir de catéchèses mystagogiques du IVe siècle

RÉFLEXIONS

     



ancienne accordait une grande importance aux catéchèses mystago-
giques. Elles sont prononcées par l’évêque du lieu, car cela fait partie
de ses devoirs du pasteur. Ainsi, parmi les auteurs des homélies
mystagogiques se trouvent Cyrille de Jérusalem (+ 386), Ambroise de
Milan (+ 397), Jean Chrysostome (+ 407), Théodore de Mopsueste
(+ 428) et Augustin d’Hippone (+ 430). 

Pourquoi expliquer les sacrements ?

Cette question avait dû être parfois posée déjà au temps des
Pères de l’Église, car certains de nos auteurs prennent soin d’exposer
des raisons d’un tel enseignement. Ambroise de Milan s’adresse ainsi
à ceux qui viennent d’être baptisés : « J’aborde l’explication des
sacrements que vous avez reçus. Il n’aurait pas convenu de la donner
plus tôt, car chez le chrétien la foi vient en premier lieu. Aussi donne-
t-on, à Rome, le nom de “fidèles” à ceux qui ont été baptisés, et notre
père Abraham a été justifié par la foi, non par les œuvres. Vous avez
reçu le baptême, vous avez la foi 1. »

Le lien entre la foi et le sacrement est essentiel aussi pour
Théodore de Mopsueste, même si chez lui, ces catéchèses sont
prêchées avant la célébration : « Tout sacrement en effet, est l’indica-
tion en signes et symboles de choses invisibles et ineffables. Il faut,
certes, une révélation et une explication pour de telles choses, si celui
qui se présente doit connaître la vertu des mystères. Si […] c’était
effectivement que se faisaient ces choses, superflu serait le discours,
la vue même suffisant à nous montrer chacune de ces choses qui ont
lieu. Mais puisque dans le sacrement il y a les signes de ce qui aura
lieu ou eut lieu d’avance, il faut un discours qui explique le sens des
signes et des mystères 2. »

Avant ou après la célébration, les catéchèses sur les sacrements
s’adressent aux personnes qui sont déjà croyantes. Les deux auteurs
cités soulignent la nécessité de la foi antérieure au baptême, comme
condition d’accueil du sacrement : on reçoit le baptême parce qu’on
croit en Jésus Christ, et non pas l’inverse. Théodore de Mopsueste
surtout est clair là-dessus – dans le sacrement il y a des signes qui ont
besoin d’une compréhension spirituelle, pour ne pas être pris pour

32

RÉFLEXIONS



des gestes magiques. Et si, par conséquent, le thème de la foi chré-
tienne intervient assez peu dans les catéchèses, c’est parce que cette
foi est requise comme condition préalable. En revanche, les évêques
expliquent aux nouveaux chrétiens comment mettre cette foi en
pratique. Quel changement s’opère-t-il en celui qui a reçu le
baptême, la confirmation et l’eucharistie ? À quoi est-il désormais
appelé ? Quelle va être désormais sa vie ? Pour répondre à ces ques-
tions, nous allons suivre les étapes successives de la célébration.

Rites préparatoires au baptême

Si la foi a été une condition préalable du baptême, il ne faut pas
s’étonner que, même à travers les rites préparatoires au baptême, on
perçoive ce qu’est la « vocation chrétienne ». Dans sa recherche du
sens de la préparation, Théodore de Mopsueste remonte encore plus
loin, lorsqu’il compare l’inscription au catéchuménat à l’inscription
parmi les habitants du Royaume des cieux (cf. Homélie XII, 15-17).
Malgré les différences dans les détails du rituel, déjà les premières
gestes indiquent que le baptême exprime le désir de vivre en chrétien.
Le renoncement à Satan montre clairement ce désir et cet engage-
ment. Ambroise de Milan en parle en des termes juridiques :
« Quand on t’a demandé : “Renonces-tu au diable et à ses œuvres ?”
qu’as-tu répondu ? “J’y renonce” – “Renonces-tu au monde et à ses
plaisirs ?” qu’as-tu répondu? “J’y renonce.” Souviens-toi de ta parole
et ne perds jamais de vue les conséquences de la garantie que tu as
donnée. Si tu signes une reconnaissance à quelqu’un, tu es engagé,
afin de recevoir son argent, tu es lié strictement et si tu protestes, le
créancier te contraint. Si tu contestes, tu vas trouver le juge, et là tu es
convaincu par ta garantie 3. »

Si cette manière de présenter l’engagement chrétien nous
choque, lisons encore l’explication de Cyrille de Jérusalem qui insiste
davantage sur les conséquences pratiques du renoncement à Satan
pour un chrétien, même s’il emploie aussi des termes juridiques : « Au
reste, sache bien ceci : que tout ce que tu dis, surtout à cette heure
très redoutable, se trouve écrit en toutes lettres dans les livres invisi-
bles de Dieu. Si donc tu es surpris en train d’accomplir quelque chose

33

VOCATION CHRÉTIENNE, VOCATION BAPTISMALE



qui y soit contraire, tu seras jugé comme parjure. Tu renonces donc
aux œuvres de Satan, à toutes les actions, dis-je, et pensées non
conformes à ta promesse 4. »

Plus loin, il explique en détail à quoi renonce un chrétien. Or,
« l’œuvre du diable » est synonyme de péché, mais surtout d’un
péché public. La « […] pompe du diable c’est la passion du théâtre,
les courses de chevaux, la chasse et toute vanité de ce genre […] »
(I, 6). Ces loisirs sont proscrits en raison des indécences qui les
accompagnent. Le passage suivant interdit sévèrement toute partici-
pation aux cultes païens, mais surtout les « […] auspices, la divina-
tion, les augures, les amulettes, les inscriptions sur les lamelles, avec
magie ou au autres sortes de maléfices et toutes les pratiques de cette
espèce sont le culte du diable » (I, 8). Cependant, presque tous ces
interdits se retrouvent aussi dans la morale stoïcienne et, malgré le
langage religieux, les auteurs chrétiens prêchent ici l’attitude morale
commune de leur époque. Parce qu’avant de devenir chrétien, il faut
d’abord avoir un certain sens moral. 

Baptême

La spécificité de la vocation chrétienne apparaît dans l’explica-
tion des rites du baptême : le dépouillement des vêtements, l’onction
d’huile exorcisée et l’immersion baptismale. À nouveau, les Pères invi-
tent à une compréhension spirituelle des objets et des gestes. Ambroise
de Milan explique : « Tu as vu de l’eau. Cependant toute l’eau ne
guérit pas, mais l’eau qui a la grâce du Christ guérit. Il y a une diffé-
rence entre l’élément et la sanctification, entre l’acte et l’efficacité.
L’acte s’accomplit avec de l’eau, mais l’efficacité vient de l’Esprit
Saint 5. » Et encore : « Qu’est en effet l’eau sans la croix du Christ,
sinon un élément ordinaire sans aucune utilité pour le sacrement ? Et
de même, sans l’eau il n’y a pas de mystère de régénération 6. »

Dans les explications du baptême, les Pères se montrent parti-
culièrement attentifs au risque d’une compréhension magique du
sacrement et ils insistent sur les distances entre le geste sacramentel,
ce qu’il préfigure et ses effets sur le baptisé. Cyrille de Jérusalem
explique ainsi les effets de l’immersion baptismale : « Nous ne

34

RÉFLEXIONS



sommes pas vraiment morts, nous n’avons pas été vraiment enseve-
lis, nous n’avons pas été vraiment crucifiés et ressuscités ; mais si
l’imitation n’est qu’une image, le salut, lui, est une réalité 7. » Là,
Cyrille insiste sur la réalité de la passion du Christ et le caractère
symbolique du baptême. Et il poursuit, en se référant à Rm 6, 3-4 :
« Que personne donc n’estime que le baptême obtient seulement la
grâce de la rémission des péchés, et de l’adoption de fils… Mais pour
nous, qui sommes exactement instruits, nous savons que s’il est puri-
fication des péchés et intermédiaire du don de l’Esprit Saint, il est
aussi la réplique de la Passion du Christ 8. […] Pour nous, c’est la
ressemblance de la mort et des souffrances ; mais, quand il s’agit du
salut, ce n’est pas une ressemblance, c’est une réalité 9. »

Cette réalité du salut est aussi parfois présentée comme une
seconde naissance. Nous trouvons cette théologie chez Théodore de
Mopsueste (Hom. XIV, 5-6) et chez Augustin. Ce dernier fait un lien
très fort entre cette seconde naissance dans le baptême et l’incarnation
du Christ : « La première naissance de l’homme et de la femme, mais
la seconde naissance de Dieu et de l’Église. […] Comment se fait-il que
naissent de Dieu ceux qui sont d’abord nés des hommes ? Mais
comment se fait-il qu’il “habitât parmi nous” ? […] Pour vous, la Parole
s’est faite chair, pour vous, lui qui était fils de Dieu s’est fait fils de
l’homme afin que vous qui étiez fils d’homme deveniez fils de Dieu 10. »

Augustin exprime ici cette conviction commune aux Pères de
l’Église : chaque chrétien par son baptême entre dans le mystère de
l’incarnation du Fils de Dieu. L’existence chrétienne peut être alors
considérée comme une sorte d’actualisation de ce mystère. Les paro-
les d’Athanase d’Alexandrie : « car c’est lui-même fait homme, pour
que nous soyons faits Dieu 11 » prennent leur sens dans le sacrement
du baptême – et les homélies mystagogiques l’attestent pleinement.

L’onction - “chrismation”

La conformité au Christ est accentuée davantage par l’onction
conférée après le baptême – l’onction qui correspond au sacrement
de la confirmation. Cyrille de Jérusalem en parle très explicite-
ment : « Baptisés dans le Christ, et ayant revêtu le Christ, vous êtes

35

VOCATION CHRÉTIENNE, VOCATION BAPTISMALE



devenus conformes au Fils de Dieu. Dieu, en effet, qui nous a prédes-
tinés à l’adoption de fils, nous a rendus conformes au corps glorieux
du Christ. Désormais donc participants du Christ, vous êtes à juste tire
appelés “christs”, et c’est de vous que Dieu disait : “Ne touchez pas
mes christs” (cf. Ps 104, 15). Or, vous êtes devenus des christs, ayant
reçu l’empreinte de l’Esprit Saint, et tout s’est accompli sur vous en
image, parce que vous êtes les images du Christ 12. » Et il poursuit la
comparaison : « Le Christ vraiment fut crucifié et enseveli et ressus-
cita ; et vous, par le baptême, en image, vous êtes jugés dignes d’être
crucifiés, ensevelis, et ressuscités avec lui. Il en va de même pour la
chrismation. Lui, il a été chrismé de l’huile spirituelle d’allégresse,
c’est-à-dire de l’Esprit Saint, appelé l’huile d’allégresse, parce qu’il
est l’auteur de l’allégresse spirituelle ; et vous, vous avez été chrismés
de parfum, devenus compagnons et participants du Christ 13. »

La « participation du Christ » de chaque chrétien individuelle-
ment prend encore beaucoup place chez Théodore de Mopsueste
(Homélie XIV), mais elle conduit à une autre participation : au
« Corps du Christ » qui est l’Église.

Eucharistie

La participation des baptisés au Corps du Christ est réalisée
dans le sacrement de l’Eucharistie. Encore une fois, les Pères de
l’Église nous surprennent par leur sens du réalisme des symboles
sacramentaux ; le « Corps du Christ » formé par les baptisés n’est pas
le corps social de l’Église, mais le pain eucharistique devenu le Corps
du Christ. Donnons la parole à Augustin : « Vous aussi, vous avez
commencé par passer en quelque sorte sous la meule de l’humiliation
du jeûne et du sacrement de l’exorcisme. Vint le baptême et avec l’eau
vous avez été en quelque sorte pétris pour devenir du pain. Mais sans
le feu, ce n’est pas encore du pain. Que symbolise donc le feu, c’est-
à-dire l’onction d’huile ? Assurément l’huile nourricière du feu est le
sacrement du Saint Esprit. […] Vient donc l’Esprit Saint, après l’eau,
le feu, et vous devenez le pain qui est le Corps du Christ 14. »

Cyrille de Jérusalem s’exprime de façon semblable, mais il
insiste sur les effets de la communion au corps et au sang du Christ :

36

RÉFLEXIONS



« C’est donc avec une assurance absolue que nous participons d’une
certaine manière au corps et au sang du Christ. Car sous la figure du
pain t’est donné le corps et sous la figure du vin t’est donné le sang,
afin que tu deviennes, en ayant participé au corps et au sang du
Christ, un seul corps et un seul sang avec le Christ. Ainsi devenons-
nous des “porte-Christ”, son corps et son sang se répandant en nos
membres. De cette façon, selon le bienheureux Pierre, nous devenons
“participants de la nature divine” (cf. 2 P 1, 4) 15. »

Notre auteur insiste sur le rapport symbolique entre le pain
eucharistique et le corps du Christ pour ne pas donner une explica-
tion exagérément réaliste et il rappelle la réaction des Juifs à l’invita-
tion du Christ à « manger et boire sa chair » (cf. Jn 6, 53). Pour cela,
Cyrille parle du pain qui réalise le salut du corps et de l’âme.

Conclusion

Quelle vision de « vocation chrétienne » émerge des homélies
mystagogiques ? Bien que ces homélies soient consacrées au
baptême, confirmation et eucharistie, nous avons adopté une optique
« baptismale » pour étayer les éléments constitutifs de l’être chrétien.
Or, selon les grands Pères de l’Église, le baptême introduit l’homme
dans une communion étroite avec le Christ. Cette communion trans-
forme l’existence de l’homme, en faisant de lui un « fils de Dieu » non
seulement par « adoption », mais surtout par « participation à la
nature divine ». L’étonnant réalisme de cette adoption est comparable
au réalisme de l’Incarnation du Christ.

Curieusement, les Pères ne présentent pas cette vocation baptis-
male sous l’angle d’un engagement missionnaire ou social qui aurait
été spécifiquement chrétien. Probablement ce type d’instruction a été
donné pendant les années du catéchuménat, car l’acquisition des
vertus humaines – y compris des vertus sociales – est une condition
préalable au baptême. Ainsi le baptême garde son caractère exis-
tentiel, dans la mesure où il fait partager à tous les baptisés ce qui est
le cœur même de la vocation chrétienne – actualiser le mystère de
l’Incarnation du Christ. n

37

VOCATION CHRÉTIENNE, VOCATION BAPTISMALE



11 -- Ambroise de Milan, Des sacrements I, 1, trad.
B. Botte, coll. « Sources chrétiennes » 25 bis, Paris,
Cerf, 1961, p. 61.

22 -- Théodore de Mopsueste, Homélie XII, 2, trad.
R. Tonneau,R.Devreesse,Studi e Testi 145,Vatican,
1949, p. 325.

33 -- Des sacrements I, 6, SC 25 bis, p. 63.

44 -- Cyrille de Jérusalem, Catéchèses mystago-
giques I, 5, trad.A.Piédagnel, P.Paris, coll. « Sources
chrétiennes » 126 bis, Paris, Cerf, 20092, p. 91.

55 -- Des sacrements I, 15, SC 25 bis, p. 69. L’homélie
suivante est toute consacrée à la symbolique de
l’eau ; cf. Des sacrements II.

66 -- Des mystères, 20, SC 25 bis, p. 167.

77 -- Catéchèses mystagogiques II, 5, SC 126 bis,
p. 113-115.

88 -- Catéchèses mystagogiques II, 6, SC 126 bis,
p. 115.

99 -- Catéchèses mystagogiques II, 7, SC 126 bis,
p. 119.

1100 -- Saint Augustin,Sermon 121, 4-5, dans :
Sermons pour la Pâque, trad. S. Poque, coll.
« Sources chrétiennes » 116, Paris, Cerf, 20032,
p. 231.

1111 -- Athanase d’Alexandrie, Sur l’incarnation du
Verbe 54, 3, trad. Ch. Kannengiesser, coll. « Sources
chrétiennes » 199, Paris, Cerf, 2000, p. 459.

1122 -- Catéchèses mystagogiques III, 1, p. 121.

1133 -- Catéchèses mystagogiques III, 2, p. 125.

1144 -- Sermon 227, dans : Sermons pour la Pâque,
p. 237-239.

1155 -- Catéchèses mystagogiques IV, 3, p. 137.

NOTES



Sébastien Guiziou,
prêtre du diocèse de Quimper et Léon, 

délégué diocésain à la pastorale liturgique et sacramentelle

Cette intervention a été faite lors d’une journée de réflexion sur
le baptême des 3-7 ans organisée par le Service national de la
catéchèse et du catéchuménat le 17 mai 2010.

Penser un véritable accompagnement des parents qui demandent le
baptême pour leur enfant et un accompagnement pour les enfants eux-
mêmes, tel sera l’enjeu de notre réflexion. Bien sûr, il ne s’agit pas ici propo-
ser de modèle d’itinéraire, ni un itinéraire clés en main. Ce seront plutôt des
points de repères pour vivre et pour construire un itinéraire. Mais, avant
cela, il nous faudra mieux comprendre ce que l’on entend par « sacrement
du baptême » et par « itinéraire ». 

Il me semble important de commencer cette réflexion en m’appuyant
sur l’Écriture (je prendrai le récit d’Ac 8, 26-40). Ensuite, je ferai référence
à la théologie de l’Église pour mieux comprendre ce qu’est un sacrement
et je m’appuierai sur le Texte national pour l’orientation de la catéchèse en
France qui demande, entre autre, d’organiser la catéchèse en réponse à
des demandes sacramentelles (4e principe d’organisation). Dans ce cadre,
l’itinéraire de type catéchuménal sera une voie privilégiée que je dévelop-
perai. Enfin, je ferai quelques propositions pastorales.

39

Le sacrement du baptême :
une théologie de l’itinéraire en acte

RÉFLEXIONS

     



La rencontre entre Philippe et l’eunuque
éthiopien : un itinéraire pascal (Ac 8, 26-40)
Un appel, un départ

Au verset 26, nous voyons un appel de Dieu à quitter son quoti-
dien : « Lève-toi (anastèti) et va », un peu similaire à l’appel d’Abraham :
« Pars, va, quitte ton pays, ta famille, vers le pays que je te ferai voir… »
Un appel qui n’est pas simple : à l’heure de midi, où il fait le plus chaud,
sur une route déserte. Il descend (katabainousan). Philippe, qui repré-
sente l’Église, fait confiance à cet appel de Dieu : il part (v. 27), « s’étant
levé » (anastas). L’Église, nous-mêmes, faisons-nous bien confiance à
l’appel de Dieu quand nous voyons devant nous le désert et la difficulté ?
C’est difficile de faire confiance. Philippe, lui, le fait !

Une rencontre et un dialogue inattendus

Un éthiopien, un eunuque : un étranger, un homme privé de sa
fécondité physique, classe sociale aisée, gardien de trésors, est en quête
d’autre chose… Il est venu en pèlerinage à Jérusalem… Lui-même vit un
itinéraire intérieur, une quête spirituelle ; il lit l’Écriture, le prophète Isaïe. 

L’Esprit est à l’œuvre. Il interpelle Philippe. « Approche et sois collé
à ce char » (traduction littérale) : un appel à coller à ce qui fait la vie de
cet homme. Ce char, c’est la vie qui se déroule, qui avance. Philippe
court ! Il entend l’homme qui lit à haute voix le prophète ! Il entend sa
quête spirituelle, sa quête de la foi ! Mais il fait un pas de plus ! Il com-
prend que la quête de l’eunuque éthiopien a besoin d’un éclairage
supplémentaire. Il ne commence pas par lui demander : « Pourquoi lis-
tu Isaïe ? » mais « Comprends-tu ce que tu lis ? » Un autre type de ques-
tion… La réponse est directe, c’est une autre question : « Comment le
pourrais-je si quelqu’un ne me guide ? » Il me faut un guide !

Faire le saut

C’est simplement après ce premier dialogue de mise en confiance
que l’eunuque l’invite à monter dans le char et à s’asseoir « auprès de

40

RÉFLEXIONS



lui » et non « en face de lui » : côte à côte pour avancer ensemble, au
même rythme, dans la même direction. Remarquons que Philippe ne
rétorque pas : arrête ton char, mais il y monte en roulant. Il prend acte
de sa vie qui se déroule et y prend part, pour un moment.

Un éclairage qui illumine le cœur et l’esprit 

Élément important de la rencontre : la Parole de Dieu. La Parole
suscite le questionnement. Et le questionnement suscite l’annonce de la
Bonne Nouvelle de Jésus. Autant d’étapes importantes dans l’itinéraire. 

L’eunuque, un homme privé de sa fécondité physique, trouve un
parallèle entre son mal-être et la Parole qu’il lit : il s’agit de sa mutila-
tion, de sa postérité qu’il n’aura pas, de sa vie qui est retranchée de la
terre… Cela lui pose question : cette parole, elle me concerne, elle me
touche au plus profond de ma vie, mais est-ce de moi dont elle parle ou
de quelqu’un d’autre ? À partir du texte et de cette expérience profon-
dément humaine, Philippe va faire découvrir à l’eunuque que le Christ a
lui aussi souffert pour « entrer dans la gloire » (Lc 24) : il s’agit de l’ex-
périence pascale et celle-ci est fondamentale. Mais intervient ici une
autre expérience pascale : la « plongée » dans la Parole de Dieu le fait
passer de la mort à la vie, du cœur de son infirmité, la Parole fait jaillir
une nouvelle source de vie, une nouvelle compréhension de son exis-
tence : lui aussi, il peut être fécond, mais d’une autre manière. 

L’étape de l’eau et l’envoi

Chaleur, désert… Voici un oasis : un point d’eau. Voici de l’eau :
l’importance du symbole. « Qu’est-ce qui m’empêche d’être baptisé ? »
Une question qui implique aussi une certitude de la part de l’eunuque.
Puis vient le baptême : ils descendent tous les deux, tous deux se
mouillent. Descendre et remonter de l’eau : une étape fondamentalement
pascale qui amène un changement de vie et de direction dans l’itiné-
raire. L’Esprit intervient de nouveau et Philippe va d’un côté annonçant
la Bonne Nouvelle (à la manière des apôtres envoyés par Jésus : « dans
les villes et les villages qu’il traversait ») et l’eunuque poursuit son chemin
« tout joyeux ».

41

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



Les fruits de l’itinéraire

L’eunuque comprend et vit au plus intime de lui-même que l’Écri-
ture est devenue Parole pour lui. Elle a opéré en lui une véritable conver-
sion, un changement de cap. Et le rite de l’eau vient tout illuminer en lui.
Son infirmité physique est transfigurée. Par le baptême et la foi, il décou-
vre un autre type de fécondité qui le rend tout joyeux : la fécondité spiri-
tuelle. Il ne peut donner la vie physique, il reçoit une autre vie, une autre
naissance par le baptême ! Une vie qui le rend heureux, un bonheur
contagieux, une autre manière d’être fécond ! C’est cette découverte
fondamentale qui va le faire aller de l’avant. Le mystère pascal, mystère
de la plongée dans la mort et la résurrection du Christ, est au cœur de
l’itinéraire pris par l’eunuque et Philippe. 

Le sacrement comme itinéraire : quelques
aspects théologiques autour du baptême 

Le risque serait de réduire le sacrement à la célébration du sacre-
ment. Il faut nous rappeler que le sacrement se situe toujours dans le
temps et que la grâce du sacrement est à l’œuvre à tout moment de l’iti-
néraire. À partir du moment où naît le désir de faire baptiser l’enfant
jusque bien après la célébration du baptême, la grâce de Dieu est à
l’œuvre. Elle touche celui qui est baptisé mais aussi ceux qui, au plus
près de lui, prennent une part active « autour » de ce baptême. 

Le baptême : vivre et avancer dans la foi

Cette grâce de Dieu est à entretenir, c’est pourquoi, le Rituel du
baptême des petits enfants le dit bien au n° 37 : « Pour la vérité du sacre-
ment, il faut donc que, par la suite, les enfants soient élevés dans cette
foi dans laquelle ils ont été baptisés : le sacrement reçu sera le fondement
de leur éducation chrétienne. La formation chrétienne, qui leur est due
en justice, n’a pas d’autre objectif que de les amener à apprendre peu
à peu quel est le dessein de Dieu dans le Christ, de sorte que, finalement,
ils puissent ratifier eux-mêmes la foi dans laquelle ils ont été baptisés. »
Le baptême est sacrement de la foi 1, une foi vécue comme un itinéraire
avec des temps et des étapes. 

42

RÉFLEXIONS



On pourrait même aller plus loin et dire que c’est tout au long de
sa vie que le baptisé doit approfondir le don de la grâce reçue. Le geste
de la lumière est significatif à cet égard : « C’est à vous, parents,
parrains et marraines, que cette lumière est confiée. Veillez à l’entrete-
nir : que ces enfants, illuminés par le Christ, avancent dans la vie en
enfants de lumière et demeurent fidèles à la foi de leur baptême 2. »

Le baptême : vivre et avancer en Église

« Si la réalité sacramentelle déborde le moment de la célébration
liturgique, c’est parce qu’en définitive, les sacrements sont toujours
donnés dans et pour l’Église. Certes, ils concernent une personne
précise : c’est un tel qui communie, c’est tel homme et telle femme qui se
marient, c’est tel homme qui est ordonné évêque, prêtre ou diacre. Mais,
même si l’action liturgique rejoint des personnes particulières, les sacre-
ments sont des dons faits à toute l’Église et on peut dire, à l’instar de ce
que le pape Jean-Paul II dit de l’Eucharistie, qu’ils “édifient” l’Église 3. »
Voilà pourquoi il ne faut jamais oublier que les sacrements sont les sacre-
ments de la foi mais aussi les sacrements de l’Église. Baptiser des enfants
édifie l’Église, dans son propre itinéraire.

Le sacrement de baptême au croisement de quatre itiné-
raires : humain, croyant, ecclésial et liturgique

L’itinéraire des parents et celui de l’enfant
Au moment de la naissance de leur enfant, les parents accueillent

le mystère de la vie dans ce qu’il a de plus profond. Ils vivent un renou-
veau, une « nouvelle vie » commence pour eux. L’enfant est le « déclen-
cheur » de cette étape. Pour lui s’ouvre aussi une « nouvelle vie » : du
ventre de sa mère, le voilà qui prend place, d’une nouvelle manière,
dans la famille, dans la société. L’horizon de la vie s’ouvre devant lui. 

L’enfant arrive dans une famille où la foi est plus ou moins présente,
où les convictions religieuses sont plus ou moins affirmées. Les parents se
situent souvent eux-mêmes à des niveaux différents dans ce domaine.
Leur relation à l’Église est souvent lointaine. Depuis leur parcours de caté
(un temps, s’ils en ont fait un) et leur première communion (une étape),
c’est au moment de leur mariage (une autre étape) qu’ils se tournent vers
l’Église. Ce peut être aussi quelque temps après de la venue de l’enfant

43

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



pour demander son baptême. Mais ce qu’il est important de voir ici, c’est
que la demande de baptême à l’Église, pour leur enfant, arrive à un
moment de leur itinéraire personnel et familial. On repense à Dieu qu’on
avait un peu oublié. La grâce, elle, ne s’était pas endormie. La grâce
reçue à leur propre baptême est ravivée, la grâce du sacrement qu’ils
demandent pour leur enfant est déjà à l’œuvre. 

L’enfant lui-même, entre 3 et 7 ans, grandit, se développe, pose
des questions, des questions fondamentales bien souvent : la vie, la mort.
Sa vie humaine mais aussi sa vie spirituelle grandissent. On voit des
enfants de 5-6 ans qui sont bien conscients, à leur manière, du baptême
qu’ils demandent et qu’ils vont recevoir. Leur itinéraire de vie et de foi
interpelle leurs parents, qui parfois sont bien embêtés pour répondre à
leurs questions. L’itinéraire de leurs enfants les interpelle dans leur propre
itinéraire. On dit même parfois que ce sont les enfants qui ramènent les
parents à l’Église ! 

L’Église interpellée dans son propre itinéraire
En accueillant la demande des parents mais en accueillant aussi

l’étape où ils en sont de leur propre itinéraire spirituel ou de foi, l’Église
se laisse interpeller dans son propre itinéraire et dans sa mission d’an-
noncer l’Évangile. Rappelons-nous : l’Église ne peut annoncer l’Évangile
que si elle se fait d’abord « conversation » avec le monde 4. Or, faire
conversation, c’est parfois et même toujours commencer par parler de ce
qui fait le quotidien de sa vie. Ainsi, on comprendra vite que le sacre-
ment ne peut s’ancrer que sur de l’humain. 

Rappelons-nous l’adage des Pères de l’Église : « Dieu s’est fait
homme pour que l’homme soit divinisé. » Le mystère de la rédemption
prend sa source dans le mystère de l’Incarnation. Autrement dit, la grâce
du sacrement est une grâce qui humanise et qui divinise, parce qu’elle-
même découle du cœur de notre foi : le mystère pascal. C’est cet itiné-
raire sacramentel – et la grâce que les uns et les autres reçoivent à tout
moment – qui va interpeller les autres itinéraires. 

L’itinéraire liturgique du sacrement de baptême
La célébration liturgique elle-même révèle le mystère pascal sous le

mode rituel et symbolique. C’est pourquoi, au cœur des différents itiné-
raires que nous avons cités, la liturgie du baptême fait passer par des
étapes qui renvoient au fondement du mystère de la foi : la mort et la
résurrection du Christ. L’itinéraire rituel est une véritable théologie en
acte 5 et les étapes décrites dans le Rituel du baptême des petits enfants

44

RÉFLEXIONS



en témoignent : à la porte de l’Église, à l’écoute de la Parole de Dieu, au
baptistère, à l’autel. Cet itinéraire est une manière de montrer que la vie
chrétienne est un mouvement éminemment pascal. Il fait passer par la
porte (de l’extérieur à l’intérieur), il fait passer par la Parole de Dieu (qui
appelle à la conversion), il fait passer de la renonciation au péché à la
foi en Dieu, Père, Fils et Saint-Esprit dans la sainte Église (du cœur du
péché, la lumière de la vie en Dieu jaillit), il fait passer de la prière
commune à un envoi vers les autres. 

Nous pouvons déjà le remarquer : ce qui rejoint ces quatre itiné-
raires, c’est l’expérience fondamentale du mystère pascal. Allons plus
loin maintenant. Si l’Église doit prend en compte l’humain quand elle
accueille des parents qui demandent le baptême pour leur enfant, elle se
doit aussi de les accompagner et de les former dans la foi 6.

L’itinéraire de type catéchuménal 
et sa dimension catéchétique 

Nous situons notre réflexion en référence au Texte national pour
l’orientation de la catéchèse en France de 2006, qui promeut la péda-
gogie d’initiation comme principe à partir duquel la démarche catéché-
tique doit se développer.

Le fondement : l’expérience pascale

« L’événement de la mort et de la résurrection de notre Seigneur
place au cœur de la catéchèse une personne : Jésus mort et ressuscité. Il
est pour toujours présent à son Église et agissant en elle, avec le Père et
l’Esprit, Dieu vivant à jamais. Cet événement de la mort et de la résur-
rection est encore davantage au cœur de la catéchèse parce que c’est
l’entrée dans ce mystère pascal du Christ qui réalise en chacun l’édifi-
cation d’une identité chrétienne solide […] Toute la liturgie, en particu-
lier la célébration de la veillée pascale, appelle à devenir membre du
Corps du Christ par participation au jaillissement de la vie nouvelle qui
vient de sa mort et de sa résurrection. La démarche de conversion, susci-
tée par la Parole agissante de Dieu et signifiée par la renonciation au
péché et la profession de foi, ouvre en permanence le cœur des bapti-
sés à la grâce infinie de Dieu, Père, Fils et Esprit Saint. Et la nuit pascale

45

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



établit l’Église dans l’expérience que les baptisés ne cessent de devenir
chrétiens en accueillant “le dynamisme qui jaillit de la Pâque du Christ
comme un germe de renouveau qui donne au croyant l’espérance d’un
accomplissement définitif”. Introduire dans cette “expérience chrétienne
de la communauté”, c’est-à-dire l’expérience commune à tout le peuple
de Dieu reçue du Christ et de sa Pâque et vécue par chacun dans le
même Esprit, est au cœur de la fonction d’initiation 7. » Parmi les moda-
lités qui vont permettre à cette nouvelle orientation de s’appliquer
concrètement apparaît la proposition d’itinéraires de type catéchuménal
pour conduire aux sacrements. Il semble aujourd’hui que ce type d’iti-
néraire serait à proposer à des parents qui demandent le baptême pour
leur enfant et même aux enfants en âge de comprendre ce qu’ils vont
vivre. En effet, les évêques le soulignent : « Dans le contexte de la
distance que beaucoup vivent aujourd’hui par rapport à la foi et à la vie
ecclésiale, le cheminement catéchuménal est une proposition adaptée,
parce qu’il articule accueil inconditionné des personnes et cheminement
catéchétique proposé par l’Église 8. »

Les principes directeurs

Quels sont les principes directeurs sur lesquels l’Église se fonde pour
construire de tels itinéraires ? Le Texte national reprend les intuitions fonda-
mentales qui viennent de l’expérience pascale : la source vivante de la
Parole de Dieu, la conversion personnelle, la rencontre d’un visage
d’Église vivant, l’enracinement dans la vie liturgique et la prière de l’Église.

Si l’on veut accompagner des parents qui demandent le baptême
pour leur enfant, il faudra nécessairement leur proposer un itinéraire qui
puisse prendre en compte leur vie actuelle et trouver les moyens pour que
celle-ci résonne avec la Parole de Dieu, avec la vie de l’Église et sa
prière. Les principes directeurs appellent donc des pédagogies à adap-
ter en fonction des situations locales. 

Un itinéraire

Il semble bien qu’il nous faille aujourd’hui aller vers la proposition
d’un itinéraire pour accompagner les parents, mais comment le conce-
voir ? Serait-ce encore des réunions supplémentaires à mettre en place
ou est-ce d’abord et fondamentalement une vie fraternelle à développer,

46

RÉFLEXIONS



une vie ecclésiale ? Est-ce qu’il s’agit de se creuser la tête pour trouver
quelques moyens ingénieux pour « faire parler » les parents ? Ou bien
n’est-ce pas d’abord les intégrer chaleureusement à l’Église pour qu’ils
s’y sentent libres et à l’aise ? Ces questions nécessitent un changement
de mentalité progressif de la part de l’Église. 

Ainsi, aujourd’hui, je pense qu’il nous faut accueillir les questions
vitales (itinéraire humain) qui touchent les personnes (n’est-ce pas la
quête de l’eunuque éthiopien ?), prendre le temps de l’écoute et du dialo-
gue simple, proposer l’Évangile comme base du dialogue voire comme
éclairage, et faire découvrir que l’Église est comme une mère bien-
veillante qui accompagne et révèle le sens profond de l’existence. Le
sacrement de baptême se greffera tout naturellement sur ce compa-
gnonnage des parents et des enfants et il l’irriguera. 

La préparation des parents

Regardons ce qu’en dit le Rituel du baptême des petits enfants au
n° 62 : « Dans les réunions de préparation des parents au baptême de
leurs enfants, il est important que la catéchèse et les instructions trouvent
leur appui dans les prières et dans les rites. On pourra utilement
employer divers éléments que présente le rituel du baptême pour la célé-
bration de la parole de Dieu. » Prenons-nous assez appui sur le Rituel
pour élaborer nos réunions de préparation, pour alimenter les temps et
les étapes de l’itinéraire sacramentel ?

Qu’il me soit permis ici de faire écho d’une pratique de prépara-
tion au baptême que j’ai tenté de mettre en œuvre à Morlaix (29) : un
itinéraire symbolique au sein de l’espace liturgique pour familiariser les
personnes avec le lieu « église » 9. En parcourant l’itinéraire proposé par
le Rituel, en utilisant les symboles (narthex, fonts baptismaux, autel,
lumière, eau…) et en proposant une relecture de l’itinéraire parcouru, je
faisais découvrir les principes de la foi chrétienne et la vie baptismale
comme un dynamisme à toujours renouveler. 

Une préparation spécifique pour l’enfant 

Ce type de préparation que je viens d’évoquer pourrait aussi
convenir pour des enfants qui sont déjà en âge de comprendre, qui sont
sensibles aux lieux, aux couleurs, à l’espace liturgique. D’autre part, la

47

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



dimension ecclésiale du sacrement de baptême impliquerait que des
membres de la communauté, d’autres enfants, avec leurs parents, parti-
cipent à ces rencontres de préparation. 

L’importance des espaces baptismaux dans nos églises

J’en profite également pour insister sur l’importance des espaces
baptismaux dans nos églises. Les fonts baptismaux devraient être des
lieux exemplaires. On devrait même pouvoir les utiliser dans la mesure
du possible. Si l’on parle de la beauté du baptême et que ces lieux n’en
témoignent pas, quelle crédibilité avons-nous ? 

En résumé, nous avons vu qu’autour du sacrement de baptême
plusieurs itinéraires se croisent. Ce qui semble fondamental dans l’ac-
compagnement des parents qui demandent le baptême pour leur enfant,
et pour les enfants eux-mêmes, c’est de leur faire vivre une expérience
pascale, mieux encore, que nous vivions ensemble une expérience
pascale, car c’est le cœur de l’être chrétien. 

« Alors, on se mouille ? » : oser dans la pas-
torale du baptême des petits enfants

Reprenons les acquis que notre cheminement en regard de notre
situation pastorale aujourd’hui.

Une conviction préalable

Si les parents viennent demander le baptême pour leur enfant, c’est
que l’Esprit Saint est déjà à l’œuvre en eux. La grâce du sacrement agit
déjà au plus profond d’eux-mêmes. Cela, nous devons en être convaincus. 

Une pédagogie

L’Église de France a choisi la pédagogie d’initiation pour conduire
aux sacrements. Nous en avons vu les principes directeurs. Pointons
particulièrement deux éléments.

48

RÉFLEXIONS



Donner du temps au temps
Pour que l’itinéraire puisse se faire dans les têtes et dans les cœurs,

il faut donner du temps au temps. Le temps doit pouvoir faire son œuvre.
Un itinéraire avec des étapes est donc une manière de construire
progressivement quelque chose de durable dans la vie des parents. C’est
en prenant du temps que l’on « prend goût » à se retrouver, à se laisser
questionner, etc. L’initiation est toujours un processus de maturation. 

Donner à voir d’humbles témoins de la foi
L’Église est une famille vivante. L’accompagnement des parents qui

demandent le baptême pour leur enfant devrait donner à voir des
personnes qui osent témoigner humblement de leur foi et de leur
baptême (par la manière dont ils vivent cette foi au jour le jour, par les
petits ou grands engagements, dans l’Église ou ailleurs…).

Des perspectives

L’itinéraire devrait permettre de :
• familiariser les parents avec l’Église, l’Évangile, le Christ ;
• familiariser les parents avec la prière de l’Église ;
• faire entrer progressivement dans le cœur de la foi chrétienne :

le mystère pascal, par l’accueil et l’accompagnement tout au
long de l’itinéraire. 

Mais rappelons-nous que cet accompagnement en Église n’est pas
uniquement de la responsabilité de l’équipe d’accompagnement au
baptême. Il concerne en premier chef le curé mais aussi les autres prêtres
et les diacres qui président la célébration du sacrement, les équipes pasto-
rales, les équipes liturgiques et les relais paroissiaux, les assemblées
dominicales, les services paroissiaux de la petite enfance, de l’éveil à la
foi, de la catéchèse, de l’initiation chrétienne, etc. Le Rituel du baptême
des petits enfants le rappelle bien au n° 39 : « Le peuple de Dieu, c’est-à-
dire l’Église, représentée par la communauté locale, a un grand rôle à
jouer dans le baptême des petits enfants comme dans celui des adultes. »

Vivre ensemble l’expérience pascale

Aujourd’hui, il nous faut vivre avec les parents une expérience
pascale à l’occasion de la demande de baptême mais, pour ce faire, il

49

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



nous faut consentir à mourir à nos manières de faire pour naître à autre
chose. Pour cela, je vous propose quelques pistes pastorales. 

Oser proposer un itinéraire
On gagnera à s’engager dans l’organisation d’un itinéraire avec

des temps et des étapes pour les parents et les enfants en âge de
comprendre le sacrement qu’ils vont recevoir. Ils participeraient aux
mêmes temps et mêmes étapes mais avec des pédagogies différentes. Un
exemple parmi d’autres :

• un accueil et une inscription de la demande, au presbytère (avec,
si possible, une rencontre inter-personnelle : pas uniquement au
téléphone) ;

• une première rencontre de préparation avec les parents (voire les
parrains-marraines s’ils sont disponibles) autour de la venue de
l’enfant, du choix du baptême, de l’Église, de Jésus-Christ. Du
côté de l’enfant, des jeux, des pédagogies adaptées autour de ce
qui fait sa vie d’enfant, une première annonce du Christ ;

• une présentation de l’enfant à une assemblée dominicale (et non
l’étape de la signation comme nous le voyons parfois) afin de
(re)familiariser les jeunes parents avec l’assemblée dominicale ;

• une deuxième rencontre autour d’un texte biblique, à l’aide de
moyens pédagogiques divers, une première approche de la célé-
bration. Des propositions pour l’après-célébration (éveil à la foi,
messe des familles, etc.). Du côté de l’enfant, approche d’un texte
biblique, initiation à la prière.

• une rencontre rapide avec le prêtre ou le diacre pour mettre au
point le déroulement de la célébration ;

• la célébration elle-même ;
• un temps de mystagogie 10.

Oser témoigner 
Il me semble qu’aujourd’hui, il faut laisser tomber notre timidité et

oser témoigner en toute simplicité de notre foi. Et si nous croyons que
nous n’en sommes pas capables, se rappeler la conviction de saint Paul :
« Lorsque je suis faible, c’est alors que je suis fort » (2 Co 12, 10). 

Oser recomposer un maillage d’amitié fraternelle
Recomposer un maillage, faire du lien : tel sont aussi les enjeux de

l’itinéraire. À une époque où la famille se disloque, la « famille-Église »
se doit de renforcer ses liens, sans se replier sur elle-même mais au

50

RÉFLEXIONS



contraire en s’ouvrant à d’autres, à de nouvelles générations qui vivent
différemment leur attachement à l’Église. Le temps de l’itinéraire doit
permettre de créer ne serait-ce que des liens d’amitié. Les rencontres de
préparation doivent aussi être les lieux où l’on peut proposer l’éveil à la
foi et la catéchèse des enfants. Le moment de la célébration elle-même
doit être présenté et visibilisé comme le lieu normal où les membres de
la communauté chrétienne ont leur place. Il s’agit de sortir de la concep-
tion privée du baptême. 

Oser laisser la Parole de Dieu faire son œuvre 
Il ne faut pas avoir peur de laisser sa place à l’Écriture sainte dans

notre pastorale. Les membres des équipes d’accompagnement au
baptême, tels de véritable « catéchètes », devraient se laisser faire par la
Parole de Dieu avant même de la partager aux parents 11. Ne pas hési-
ter non plus à la proposer aux parents tout au long de l’itinéraire : temps
de discussion autour de la Parole de Dieu durant la préparation, temps
de prière, proclamation durant la célébration à l’église, cadeau d’un
texte de l’Écriture à emporter chez soi après la célébration… Avec
certains enfants, il sera possible de partager autour de la Parole de Dieu
avec des moyens pédagogiques adaptés. Ne pas hésiter à le faire. 

Oser prier avec les parents… et les enfants
La prière fait partie de la vie de l’Église. Si nous voulons familiari-

ser les parents et leurs enfants avec la vie de l’Église, il ne faut pas hési-
ter à leur montrer comment nous prions. Il faut même les inviter à prier
avec nous, ou à s’associer à notre prière. Il s’agit en fait de leur appren-
dre à prier. Il serait intéressant de proposer des temps simples de prière
à la fin des réunions de préparation : un signe de croix, un chant ou
refrain, un texte de l’Écriture, une prière d’intercession, une prière finale
et un chant. La simplicité de la prière et de la proposition fera la vérité
de ce que nous proposons. 

Proposer la mystagogie12

Nous n’avons pas encore évoqué ce temps particulier de la mysta-
gogie dans l’itinéraire de l’initiation chrétienne. Le Texte national pour
l’orientation de la catéchèse en France, invite à « intérioriser le don qui
est fait dans les sacrements ». En ce sens, il rappelle que : « Le mystère
du don de Dieu est si grand qu’une vie ne suffirait pas pour le compren-

51

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



dre. C’est pourquoi l’Église considère qu’une proposition catéchétique
en réponse à une demande sacramentelle comprend aussi un temps de
catéchèse après la célébration sacramentelle. Les chrétiens des premiers
siècles l’ont appelé “mystagogie” : il s’agit de prendre appui sur ce qui
a été vécu dans le sacrement pour rentrer davantage dans la perception
de l’amour gratuit que Dieu y a manifesté. Ce temps de catéchèse après
la célébration sacramentelle permet aussi de s’inscrire pleinement dans
la communauté des fidèles 13. »

En effet, au cours de la célébration, chaque participant est touché
d’une manière particulière par tel ou tel rite, en fonction de sa culture ou
de son appartenance sociale. « Le temps de la mystagogie est indispen-
sable car les rites sacramentels et les symboles liturgiques sont un chemin
privilégié pour entrer dans la foi et dans l’intelligence de la foi. » Mais,
remarquons aussi que « les rites ne sont pas un prétexte pour enseigner.
Ils sont eux-mêmes un enseignement 15 ». Ainsi donc, que la catéchèse
soit pré-baptismale ou mystagogique, il s’agit toujours d’approfondir le
mystère de la foi de l’Église. Je me permets de proposer quelques mises
en œuvre pour des catéchèses mystagogiques. 

Une catéchèse mystagogique à l’issue des baptêmes 
Cela pourrait se dérouler de la manière suivante : après la béné-

diction finale, le prêtre demande à l’assemblée de s’asseoir puis, s’ap-
puyant sur un rite de la célébration du baptême, il propose une brève
catéchèse mystagogique. Puis, on chante un refrain d’action de grâce ou
on se rend près de l’image de la Vierge Marie pour une prière. Une
autre manière de faire serait d’entamer un dialogue avec les enfants ou
les jeunes présents avec quelques questions simples : « Qu’avez-vous vu
à tel moment ? », « Qu’avez-vous entendu ? » Le prêtre développerait les
réponses en approfondissant le sens du mystère célébré. 

Une catéchèse mystagogique pour les enfants et les jeunes 
Lors de discussions dans les groupes de catéchèse ou de jeunes, il

est commun de « parler du baptême » mais ne serait-il pas intéressant
de les inviter à participer à la célébration des baptêmes, à l’église
paroissiale ? La séance suivante serait consacrée à une catéchèse mysta-
gogique. Si possible, on inviterait à cette occasion les parents de l’enfant
baptisé à venir rencontrer le groupe. Un échange sur ce qui a été vécu,
à partir des rites célébrés, des paroles entendues, des prières pronon-
cées, à la lumière de la Parole de Dieu, pourrait être d’une grande
richesse pour tous. 

52

RÉFLEXIONS



Conclusion
Le sacrement de baptême, qui lui-même est un itinéraire, se situe

au croisement d’autres itinéraires : humain, spirituel ou croyant, ecclésial
et liturgique. 

On pourrait imbriquer tous les itinéraires les uns dans les autres
(comme les poupées russes) mais on ne peut enfermer les sacrements et
les rituels dans des boîtes. D’autre part, concevoir l’itinéraire de manière
uniquement linéaire comme une succession de temps et d’étapes peut être
risqué. On pourrait dire que ces différents itinéraires s’interpellent les uns
les autres. Mais, rappelons-nous avant tout que, dans tout itinéraire, et en
particulier dans l’initiation chrétienne, chaque étape ouvre un temps. 

Regardons d’abord l’itinéraire de la vie humaine et en particulier
celui des jeunes parents : l’étape de « sortir ensemble » ouvre le temps de
la connaissance de l’autre, l’étape de vivre ensemble ouvre le temps de
l’apprentissage de la vie commune, l’arrivée des enfants ouvre le temps
de la parentalité, etc. Mais les étapes et les temps successifs déjà vécus
auparavant permettent de fonder ce qui va suivre. Je pense que l’itiné-
raire du sacrement, à un moment de la vie des parents, doit leur permet-
tre de structurer, de consolider leur vie de foi et d’ouvrir à d’autres temps.
Bien souvent, nous ne maîtrisons pas la suite mais comment pourrions
maîtriser la grâce d’un sacrement ? La question qu’il faut nous poser est
donc celle-ci : comment l’Église s’investit-elle localement et met-elle en
œuvre les moyens à sa disposition pour faire grandir chez les parents,
chez l’enfant et même en son sein, la grâce qui est à l’œuvre ? C’est tout
l’enjeu de l’itinéraire proposé à l’occasion du baptême des enfants. 

Chaque itinéraire est marqué par la dimension pascale. Il faut
mourir à la vie à deux pour naître à la vie à trois… Il faut mourir à mes
idées reçues sur l’Église pour naître à un message profond qui peut
changer ma vie. Il faut mourir à mon quotidien pour entrer dans la ritua-
lité de l’Église et pour faire l’expérience du Christ en sa parole et dans
la célébration du sacrement. Il faut mourir à mes manières de faire
depuis des années dans la préparation au baptême pour naître à une
nouvelle manière de concevoir un accompagnement des parents qui
demandent le baptême pour leur enfant et un accompagnement spéci-
fique pour les enfants eux-mêmes. 

Si nous croyons que le mystère du Christ mort et ressuscité peut
éclairer la vie de tout homme aujourd’hui et si nous croyons que la
dimension pascale est au cœur de tout itinéraire, l’Église, sacrement du

53

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



Christ, doit le « révéler » à tous. Pour ce faire, les étapes de chaque itiné-
raire doivent être repérées et repérables car ce sont elles qui ouvrent de
nouveaux horizons 16. L’Église, s’appuyant sur les interrogations des
hommes et des femmes d’aujourd’hui, offre un supplément de sens à
l’humain par l’itinéraire sacramentel : la révélation progressive du
mystère à la lumière de la Parole, l’enseignement de la foi, la ritualité
construisent un bonheur durable. 

L’itinéraire rituel de la célébration (itinéraire liturgique) joue sa part
dans l’itinéraire sacramentel, dont il constitue un moment particulier. Je
dirais même qu’il se situe en interaction avec les autres itinéraires. Le rituel
doit « révéler » que le baptême est la porte d’entrée d’une vie nouvelle car
la liturgie est le lieu privilégié où l’on fait l’expérience pascale du Christ
mort et ressuscité. Il est le « modèle de l’itinéraire symbolique », lui-même
constitué d’étapes et de temps. Le langage rituel interroge aujourd’hui. Un
certain nombre de symboles ne « parlent » plus aux personnes entend-on
dire souvent. Mais ne parlent-ils pas alors même qu’ils interrogent.
Cependant, ils ne pourront interroger que s’ils sont bien posés et bien mis
en œuvre. Ces rites, à l’intérieur même de l’itinéraire, structurent notre
humanité, comme ils structurent aussi notre identité ecclésiale. Il est donc
important et nécessaire, pour des équipes d’accompagnement au
baptême, de bien connaître le Rituel et de s’y former. 

Pour conclure, je dirais que les itinéraires, quels qu’ils soient, sont
toujours des ouvertures vers quelque chose de neuf et de profond. Parce
que le sacrement de baptême est le premier des sacrements de l’initia-
tion chrétienne, il ouvre la porte de l’Église et initie à la foi. En ce sens,
celles et ceux qui s’engagent dans la pastorale du baptême ont une
chance formidable car celle-ci provoque un dynamisme : les membres
des équipes ont toujours à creuser le fondement de leur vie chrétienne
pour répondre aux questions des parents, ils doivent toujours se remet-
tre en cause pour « coller » à la vie des gens du mieux possible (les situa-
tions des jeunes bougent si vite aujourd’hui). Ce sont leurs itinéraires de
vie et de foi personnels qui sont touchés par le service qu’ils assurent
dans l’Église. Ils sont invités à faire mémoire de leur propre baptême et
à raviver en eux le don de Dieu reçu, la grâce de leur baptême. 

Les parents qui frappent à la porte de l’Église pour demander le
baptême pour leur enfant ont déjà toute une histoire derrière eux. Le
baptême qu’ils demandent pour leur enfant à ce moment de leur vie a
pour eux une signification qu’ils ont souvent du mal à exprimer. Mais le
baptême est, dans leur itinéraire de vie, une étape importante et pour
eux et pour leur enfant. Il ouvre un nouvel espace de vie qu’ils croient

54

RÉFLEXIONS



fondé sur « quelque chose » qui les dépasse. Ce « quelque chose »,
l’Église se doit de l’évangéliser. Mais cela n’aura lieu que si elle sait se
faire simple, accueillante et proche tout au long de ces itinéraires.
Lorqu’on se sent bien avec les autres, on a envie de les revoir ; lorsqu’on
sent que la rencontre nous apporte quelque chose, nous avons envie de
revenir, voire de nous engager. En un mot, l’Église se doit d’être adop-
tante car « dans une démarche de type catéchuménal, nous ne guettons
pas la foi de ceux qui viennent. Nous ne leur demandons pas de
produire leurs raisons de croire par des pédagogies appropriées. Nous
les recevons dans la vie ecclésiale, nous qui avons été adoptés par Jésus
Christ. Nous passons par la cordialité d’adoptants qui découvrent la
présence de Dieu en ceux qu’ils adoptent 17 ».

Finalement, l’Église est invitée à vivre avec les parents l’expérience
pascale : se laisser bousculer et interroger à l’intérieur même de l’itiné-
raire qu’ils parcourent ensemble à l’occasion de la demande du sacre-
ment de baptême. 

Enfin, n’oublions tout de même pas l’enfant qui reçoit le baptême :
c’est son itinéraire de foi qui s’ouvre par l’engagement des parents de le
faire baptiser, ou qui commence à se construire par son propre désir de
recevoir le baptême. Les parents, mais aussi toute l’Église, se doivent de
l’accompagner et d’être attentif aux étapes qu’il franchira. C’est grâce à
lui que ses parents et l’Église se verront renouvelés dans leur vie et leur
foi ! Le Rituel de l’initiation chrétienne des adultes le dit explicitement :
« Avec les catéchumènes, les baptisés entrent davantage dans les riches-
ses du mystère pascal ; ils renouvellent ainsi leur propre conversion et
permettent à ces nouveaux chrétiens de répondre plus généreusement à
l’appel de l’Esprit Saint 18. » L’itinéraire de type catéchuménal nous
entraîne aussi dans cette dynamique. Soyons donc attentifs à ce que
chaque itinéraire fait vivre, provoque, implique dans sa relation avec les
autres, qu’il soit sacramentel, humain, croyant, ecclésial ou liturgique. Le
sacrement de baptême, nous dit le RICA 19 est le sacrement de l’union au
Christ. Tout notre travail sera de conduire vers cette intimité avec le Christ.

L’eunuque éthiopien « continua son chemin tout joyeux », nous dit le
récit d’Actes 8. Si nous réussissons à rendre heureux les parents qui deman-
dent le baptême pour leur enfant, et les enfants eux-mêmes, alors c’est le
principal. Notre mission se poursuit, comme celle de Philippe, qui continue
à annoncer la Bonne Nouvelle dans toutes les villes qu’il traversait. n

55

LE SACREMENT DU BAPTÊME : UNE THÉOLOGIE DE L’ITINÉRAIRE EN ACTE



11 -- Rituel de l’initiation chrétienne des adultes
(RICA), n° 3 : « C’est pourquoi le baptême est tout
d’abord le sacrement de cette foi par laquelle les
hommes, éclairés par la grâce du Saint-Esprit,
répondent à l’Évangile du Christ. » 

22 -- Rituel du baptême des petits enfants, n° 103.

33 -- Patrick Prétot, « La réalité sacramentelle : un
itinéraire à parcourir », Des itinéraires de type
catéchuménal vers les sacrements, Paris, Bayard,
2007, p. 67-68.

44 -- Paul VI, encyclique Ecclesiam suam, n° 67 :
« L’Église doit entrer en dialogue avec le monde
dans lequel elle vit. L’Église se fait parole ; l’Église se
fait message ; l’Église se fait conversation » et n° 70 :
« Avant même de convertir le monde, bien mieux,
pour le convertir, il faut l’approcher et lui parler. »

55 -- Odette Sarda, « La liturgie du baptême : une
théologie en acte ! », Célébrer 366, 2009, p. 24-
[27-42]-43.

66 -- Les évêques de la province écclesiastique de
Rennes, Charte de la catéchèse, mars 2009, n° 14.

77 -- Conférence des évêques de France, Texte
national pour l’orientation de la catéchèse en
France et principes d’organisation, Paris, Bayard-
Cerf-Fleurus-Mame, 2006, p. 35-37.

88 -- Ibid., p. 92.

99 -- Sébastien Guiziou, « Préparer des parents au
baptême de leur enfant par un itinéraire symbo-
lique au cœur de l’espace liturgique », Célébrer
351, 2007, p. 8-10.

1100 -- Voir infra.

1111 -- Les évêques de la province écclesiastique de
Rennes, Charte de la catéchèse, mars 2009, n° 3 :
« La catéchèse se nourrit de la Parole de Dieu
qu’est le Christ, dont l’Écriture Sainte, lue dans la
Tradition vivante de l’Église, est l’écho fidèle et le
témoin privilégié. “Que la catéchèse trouve dans
cette même parole de l’Écriture, une saine nourri-
ture et une sainte vigueur” (Dei verbum n° 24). »

1122 -- Sébastien Guiziou, « Catéchèse et baptême
ou baptême et catéchèse ? », Célébrer 366, 2009,
p. 20-23.

1133 -- Conférence des évêques de France, Texte
national…, p. 54-55.

1144 -- Christian Salenson, Catéchèses mystago-
giques pour aujourd’hui. Habiter l’eucharistie,
Paris, Bayard, 2008, p. 85.

1155 -- Ibid., p. 87.

1166 -- Conférence des évêques de France, Texte
national…, premier principe : « Une organisation
de catéchèse ordonnée à toutes les étapes de la
vie », p. 73-77.

1177 -- Jean-Louis Souletie, « Une Église adoptante »,
Des itinéraires de type catéchuménal vers les sacre-
ments, Service national de la catéchèse et du caté-
chuménat, Des itinéraires de type catéchuménal
vers les sacrements, Paris, Bayard, 2007, p. 71-72.

1188 -- Rituel de l’initiation chrétienne des adultes
(RICA), n° 39.

1199 -- Id., n° 209.

NOTES



Rémy Kurowski
enseignant-chercheur à l’Institut catholique de Paris,

curé de Montmorency et Groslay (diocèse de Pontoise)

Toute existence humaine est marquée par cette question lanci-
nante : quid de ma vie ? Et même si cette existence ne dispose pas
vraiment des moyens espérés – par la personne elle-même ou par son
entourage qui s’érigeant souvent en observateur, à défaut d’être
avisé, semble passer pour bienveillant – elle demeure la seule valeur
qui ait un prix, j’ose dire, hors catégorie. La valeur de la vie a un prix,
celui de la vie. Cette explicitation, tautologique comme un tour de
piste, a pour but final, faute de mieux, de prendre le temps d’une
respiration pour caler l’attention sur le caractère éminemment unique
de la vie. Aucune possibilité de l’estimer, de la chiffrer, autrement
qu’en mettant de l’estime dans le rapport à la vie. 

La vocation baptismale nous y conduit ; elle nous éclaire et nous
renseigne. Elle conduit vers l’estime de soi, dans une attitude de parti-
cipation ; elle éclaire le chemin qui y conduit. Elle nous renseigne
autant sur les conditions du marcheur que sur ce qui entoure la route.
Cette troisième fonction de la vocation baptismale se présente comme
une invitation à prendre en compte deux conditions : celles de la vie
du marcheur et celles de la route, au sens le plus large possible ;
comme le marcheur est dans la vie, la route est dans le monde. En
appliquant les catégories théologiques provenant de la révélation
chrétienne, nous fondons le raisonnement de cet essai sur la distinc-
tion entre la théologie de la création et la théologie du salut. La route
(au sens cosmique spatial) et le marcheur (en tant qu’être vivant jeté
au monde 1) sont soumis à cette même dynamique sotériologique que

57

La vocation baptismale 
comme conversation continuelle

RÉFLEXIONS

 



seule la théologie de la création peut accueillir comme son propre
accomplissement ; propre non pas d’elle-même, mais par la volonté
de son créateur. 

Le dernier Concile, en se penchant théologiquement sur la perti-
nence de la présence de la foi chrétienne et de l’Église 2, rappelle la
priorité de la vocation baptismale de tous les fidèles. Il le fait par la
mise en lumière de l’enracinement de celle-ci dans le triple office du
Christ prêtre, prophète et roi. Ainsi fondée, la vocation baptismale se
déploie en terme de vocation universelle à la sainteté, qui peut pren-
dre des formes diverses dans l’Église. Cet article tendra à voir de plus
près certains aspects ecclésiaux de la mise en œuvre d’une telle
approche de la vocation baptismale. 

Partons d’une définition communément partagée : vocation au
sens de capacité à entendre un appel – à l’instar d’Abraham invité à
quitter son pays qui, tout en le faisant, ne fait qu’obéir à la dyna-
mique d’accomplissement de soi par l’une acceptation de ce qui lui
vient d’ailleurs (quitte ton pays = adviens toi-même) ; cet accomplis-
sement peut prendre des formes diverses.

Sans prétention aucune à l’exhaustivité, on peut identifier, dans la
pratique pastorale des rencontres avec des personnes qui reconnaissent
la dimension vocationnelle de leur vie, trois types de positionnements :
celui de la satisfaction d’une vie – où quelque chose de l’appel à être
dans une dimension spirituelle est reconnu, celui de la nécessité d’ent-
rer dans un ensemble plus large – souvent vaguement perçu comme
collectif et/ou communautaire – et celui d’un positionnement qui
déplace le curseur d’un endroit à l’autre, dans un sens ou dans l’autre. 

Nous allons nous attarder à suivre ce troisième cas dont la dyna-
mique de positionnement fluctuante dit quelque chose de la vie et donc
de la vie de foi. La vocation prend ici une allure baptismale au sens
d’un bain pris par le marcheur à un moment ou à un autre de son péri-
ple et dont les effets ne le quittent pas. Quelles sont les conditions dans
lesquelles s’effectue ce bain ecclésial où la vocation baptismale s’ac-
complit et se régénère ? En d’autres termes, ainsi plongé, le marcheur
pose des questions sur l’impact que l’environnement exerce dans sa
vie. Quel corps, quel bain, et quels effets sur le baigneur comme sur
ceux qui en assurent les conditions de faisabilité ? Poser la question sur
le corps (au sens paulinien du terme), c’est s’interroger sur le condi-
tionnement existentiel de la personne en question. C’est l’attention

58

RÉFLEXIONS



portée à la personne accueillie qui en assure la légitimé. Mais s’inter-
roger sur la qualité du bain proposé – ce bain ecclésial, de quelle eau
est-il fait ? – ne peut se faire qu’en vertu de la claire distinction entre
ce qui est de l’ordre purement spirituel et perçu comme tel dans la foi
(théologie du salut) et ce qui relève de la condition humaine (théologie
de la création) ; les deux sont concernés par la réalité du péché en tant
qu’acte suprême de désobéissance et donc de rupture entre le
Créateur et la création. Pour la première, nous nous situons au niveau
théorique, celui des principes, alors que la seconde est prise en consi-
dération à partir et dans ses dimensions phénoménologiques. 

Le Texte national pour l’orientation de la catéchèse en France de
2006 3 parle de la nécessité de prendre en compte l’environnement
ecclésial dans le processus catéchétique. Sans vouloir enfoncer des
portes ouvertes, tellement cela est évident, notons que, si ce point
d’attention est ainsi mis en avant, c’est pour bien enraciner le triple
office du Christ dans la vie du baptisé… entreprise qui dépend en
grande partie de la qualité du « bain » proposé 4.

Bain des commencements

L’eau du baptême a été sanctifiée par « l’auteur » du baptême.
La tradition apostolique l’a vu naître, et la tradition patristique l’at-
teste. La vie nouvelle est ainsi née. Même si dans le baptême tout est
donné, tout y est cependant à recevoir. C’est dans cet espace-temps,
dans la durée d’une vie que se loge symboliquement (au sens théo-
logique du terme) la promesse avec toutes ses possibles fécondités, en
vertu de la valeur propre de ce bain. L’égalité des enfants de Dieu
ainsi symboliquement conférée, il faut alors passer de la reconnais-
sance d’une radicalité spécifique à un état de vie. La singularité de
l’expérience rend souvent difficile l’incorporation ecclésiale réelle, au
sens d’adhésion par participation active – et non pas seulement dans
sa dimension symbolique déployée lors de la célébration. Cette
singularité est à assumer dans le corps (et dans le cœur), dans l’âme
(et dans l’esprit). Les conditions du passage symbolique lors de la
célébration peuvent aider à entrer dans un processus de fécondité,
sans présager ni de la nature ni de la courbe d’une telle évolution. 

59

LA VOCATION BAPTISMALE COMME CONVERSATION CONTINUELLE



Par ce bain est conférée la mémoire nouvelle : « Tenons en éveil
la mémoire du Seigneur ! » Comment y parvenir ? Cette question, qui
constitue le centre de toute action pastorale, est la première que tout
acteur ecclésial se pose ; il sait que la qualité de la mémoire du sujet
– et cela quelle que soit la qualité de cette mémoire − va interférer sur
la mise en place de celle du Seigneur.

Le bain ecclésial permet cette jonction qui se réalise d’abord
dans la rencontre et la conversation. Timothy Radcliffe, qui dans un
article récent s’interroge sur l’avenir de l’Église 5, souligne l’importance
de la conversation de la vie trinitaire dans l’Église citant son confrère
dominicain Herbert Mc Cabe : « […] qui a comparé notre façon d’en-
trer dans la vie de la Trinité à un enfant qui entend des adultes en
pleine conversation dans un pub : « imaginez un groupe de trois ou
quatre adultes passant un bon moment à discuter gaiement. Ils sont
spirituels et se répondent du tac au tac – c’est ce que l’on appelle le
crack en Irlande. Le sujet abordé est peut-être sérieux mais personne
ne l’est. Pas de phrase pompeuse ou solennelle, pas de sermon. Des
idées folles fusent, sans compter les blaguent et les jeux de mots, les
propos ironiques et les grimaces, l’irrespect et l’autodérision… Cet
enfant est comme nous lorsque nous entendons parler de la Trinité 6. »
Cette citation a pour but de faire ressortir par analogie l’importance
de la mémoire du Seigneur face à la mémoire du baptisé. Ce
Seigneur, qui est en conversation trinitaire incessante ne cesse d’être
en conversation avec celui qui l’a accueilli dans le baptême. Or,
« toute véritable conversation mène à la conversion 7 ». Ainsi, sur le
plan purement théorique le tour est joué. Mais regardons de plus près
la qualité de ce bain et ses conséquences pour la mémoire. 

Bain de vie

Dans le processus de la réception, les conditions réelles d’un
bain ecclésial qui mène de la rencontre – et donc de la conversation –
à la conversion méritent que l’on s’y arrête. La sanctification des eaux
du baptême n’empêche pas le mélange avec d’autres éléments dans
lesquels le corps du baigneur est immergé et dont il porte des traces,
aussi bien extérieures et visibles qu’intérieures. Tout accompagnement

60

RÉFLEXIONS



spirituel, et en particulier celui des catéchumènes, permet de voir ce
mélange. La vie se présente alors comme un long fleuve pas tranquille
mais agité par des cours d’eaux qui charrient leurs alluvions, psycho-
logiques et culturelles, parfois si peu distinctes qu’on en viendrait à
oublier la nature de cette matière première ; elles sont tellement
mêlées qu’elles deviennent l’expression propre du sujet. La vie se
présente alors comme un large champ de possibles, allant de la
reconnaissance de la singularité de l’expérience spirituelle à la recon-
naissance des fruits provenant de l’acceptation de l’immersion ecclé-
siale considérée comme heureuse. 

Que le témoignage suivant, tout en gardant son caractère singu-
lier, soit une illustration éloquente d’un tel cheminement : « Au terme
de cette deuxième année d’accompagnement spirituel je ressens une
drôle d’unité intérieure qui peut se résumer ainsi : j’ai découvert un
truc formidable ! Le corps et l’âme ne font qu’un. Et avant j’avais aussi
découvert un truc formidable : je suis un enfant de Dieu, mais vrai-
ment son enfant, quoi qu’il arrive ! Quel bonheur cette filiation spiri-
tuelle qui m’allège et transcende mes filiations terrestres. Et mainte-
nant je sens comme une grande ouverture intérieure, et pour continuer
cette route vers Dieu, j’ai envie d’autre chose, je ne sais pas quoi,
quelque chose de plus vaste et de plus large, comme une lumière
immense, comme une unité jamais connue entre le travail et Dieu,
entre la vie familiale et Dieu, entre les autres que je côtoie et Dieu. 

C’est étonnant, ce chemin parcouru en cinq ans, d’abord en
groupe de “chercheurs de Dieu” puis en accompagnement indivi-
duel : c’est invraisemblable comme j’étais cadenassée au départ et
comment une minuscule ouverture, telle une toute petite infiltration
dans un mur, a produit de grands changements en moi, pour faire
apparaître puis faire grandir cette liberté intérieure et cette nouvelle
clarté. Je suis épatée par l’œuvre de Dieu en moi et à travers les
autres qui m’ont guidée, c’est la fois tout petit sans qu’il y paraisse et
tout grand dans ses effets. »

Une trajectoire belle et édifiante dont rêve tout accompagnateur
au bain de vie. Mais s’arrêter là c’est se contenter de décrire une
trajectoire idéalisée, sans correspondance authentique avec l’expé-
rience de la vie. Pour la plupart, et c’est le cas de la personne citée,
les adultes entrent dans l’immersion ecclésiale à la suite d’une longue

61

LA VOCATION BAPTISMALE COMME CONVERSATION CONTINUELLE



marche solitaire dans un désert d’errance affective et existentielle et,
qui plus est, si souvent précédée par une période de vie où on ne se
pose pas de questions. Reconnaître alors que Dieu écrit droit avec des
courbes, ce n’est pas seulement une évidence de plus, mais c’est
prendre au sérieux la vie telle qu’elle se présente, à cause même de
la sinuosité de sa trajectoire. Lourde et délicate tâche que celle de
l’accompagnateur soumis d’un côté aux exigences de solidarité
humaine et de l’autre à l’obligation de résultat dans la conduite de sa
mission ; ainsi écartelé, lui aussi fait son chemin. 

Certes, l’accompagnement au bain ecclésial est assuré par quel-
qu’un qui a déjà été plongé dans cette eau ; l’accompagnateur garde
la mémoire de ces effets – sur lui et son entourage ; il sait aussi la réac-
tiver au cours de son existence et pas uniquement à cause de l’ac-
compagnement qu’il procure. Le bain ecclésial du catéchumène sera,
entre autre, le résultat de ce que l’accompagnateur aura fait bouger
en lui, ou plus exactement de ce que Dieu fera en lui, et de ce qu’est
l’accompagné. Le bain ecclésial n’est donc pas uniquement fait de
l’eau sanctifiée par l’auteur du baptême. Il est fait aussi de ce qu’ap-
porte la communauté ecclésiale qui accueille et célèbre. Ce marquage
culturel, « civilisationnel » est loin d’être neutre car, en vertu de la théo-
logie de l’Incarnation du Fils de Dieu, la dimension humaine, dans son
épaisseur existentielle n’est pas purement et simplement le lieu de l’ac-
cueil du salut. Cette dimension humaine, par l’accueil de la grâce du
don total où Dieu seul a l’initiative et dispose de la totalité des moyens,
est également partie prenante de la révélation de sa véritable nature,
capable de Dieu. Avant même d’être « unifiée » grâce à la « filiation
spirituelle » qui procure « cette liberté intérieure et cette nouvelle
clarté », l’auteur de ce témoignage reconnaît une sorte de présence
agissante de Dieu – à travers une religiosité, héritée mais très mal
assumée, se présentant sous des aspects oppressants ; elle reconnaît
ne pas faire le lien entre sa conversion et la vocation baptismale. 

La mémoire du bain

Comment l’immersion ecclésiale conditionne-t-elle la mémoire
du bain ? La réponse à cette question sera indicielle de la nature de

62

RÉFLEXIONS



la vocation baptismale. Prenons deux exemples : celui de la mémoire
culturelle et celui de la mémoire du lieu. 

Dans le premier cas, nous ne pouvons que constater un mélange
entre ce qui appartient à la symbolique du bain dans la vie du Christ
et ce qu’on en accueille dans le processus continu d’une existence
humaine. La mémoire du bain est soumise à des influences existen-
tielles qui continuent à la façonner tout en façonnant l’existence du
croyant. C’est même dans les efforts constant, qui prennent souvent
des allures de combat, que se laisse apercevoir la véritable empreinte
d’un tel bain. L’auteur du témoignage reconnaît la nécessité à faire le
lien entre sa nouvelle conscience et la vocation baptismale. Réactiver
une telle mémoire est alors une nécessité vitale, sous peine d’amnésie
qui rendrait la vie spirituelle impotente. La forme la plus visible d’une
telle réactivation est la pratique religieuse comme lieu où la vocation
baptismale est vivifiée, même si cet enjeu n’est pas toujours vécu de
manière consciente. 

Nous touchons à la question de la mémoire du lieu.
L’importance de connaître le lieu du baptême, tout comme le lieu de
naissance ou de sépulture est culturellement amoindrie par sa relati-
visation, traduite le plus souvent par de multiples formes de négli-
gences. Et lorsque, durant les longues périodes estivales, dans bien
des lieux, l’assistance à la messe est moins nombreuse, ceux qui vien-
nent ne changent pas de lieu ; ils reviennent toujours au même
endroit, prennent toujours la même place. Comme s’ils ignoraient
l’absence des autres et en même temps, symboliquement, reconnais-
saient leur présence/absence dont les chaises vides seraient les
traces. Comment est donc activée la mémoire du bain ecclésial et
celle de la participation commune aux célébrations ? Et comment cela
renvoie-t-il à la mémoire du bain baptismal ? Ces deux questions se
posent ici ensemble car l’une conduit à l’autre. Ce n’est pas parce
que le bain ecclésial est, d’une manière ou d’une autre, assumé, qu’il
est vécu de façon consciente comme une conséquence du bain baptis-
mal. Dans un cas comme dans l’autre, réactiver ces mémoires, celle
des pratiquants présents à la célébration et celle de ceux qui n’y sont
pas, obéit au même impératif de l’accompagnement quand bien
même il prendrait des allures différentes. 

63

LA VOCATION BAPTISMALE COMME CONVERSATION CONTINUELLE



Il n’y a pas de vocation baptismale sans accompagnement au
bain, ce bain pris une fois pour toutes, mais dont la mémoire doit être
réactivée. C’est elle qui dira le rapport entre la valeur spirituelle de la
démarche symbolique de ce bain de principe et les conséquences
qu’il revêt pour celui qui le reçoit et pour son entourage. Il ne faut pas
négliger cet apport purement humain, venant tel quel de l’existence ;
se laisser envelopper, voire même « inonder » par l’amour infini de
Dieu, c’est entrer dans une dynamique pastorale fondée sur la corre-
lation entre la théologie de la création et la théologie du salut,
chacune ayant son épaisseur propre. La mémoire du corps
psychique, qui a déjà pris le bain spirituel, n’est pas effacée dans ce
qu’elle porte comme traces de son existence d’avant. L’homme
nouveau dont parle saint Paul, certes, a quitté le vieil homme, mais
ce qui a été opéré symboliquement, de façon principielle, est à
accomplir dans une vie réelle où une telle promesse peu à peu prend
corps. De toute évidence, tout comme il faut du temps pour devenir
chrétien, il faut du temps pour découvrir la vocation baptismale. n

64

RÉFLEXIONS

11 -- Au sens du das sein heideggérien du terme.

22 -- Lumen gentium (LG).

33 -- Conférence des évêques de France,Texte natio-
nal pour l’orientation de la catéchèse en France,
Bayard/Cerf/Fleurus-Mame, 2006.

44 -- Plusieurs autres documents témoignent de
l’attention portée sur la qualité du bain proposé

(Gaudium et spes, Lettre aux catholiques de
France, etc.).

55 -- DC, 18 octobre 2009, n° 2432, p. 933-940. Cet
article a été publié dans le numéro de la revue
jésuite America daté du 13 avril 2009.

66 -- Id., p. 934-935.

77 -- Id., p. 935.

NOTES



Leo Scherer
jésuite

Vatican II, dans la constitution Lumen Gentium, a rappelé au
chapitre 5 que « nous sommes tous appelés à la sainteté ». Cet appel
s’enracine dans notre baptême. Le baptême au nom du Seigneur Jésus
est une onction de l’Esprit qui nous unit à la mission du Christ. Il nous
configure au Christ dans l’Esprit. Cette configuration demandera du
temps, avec la douce pitié de Dieu, ami des hommes. 

Dès le début du christianisme, saint Pierre exhorte les commu-
nautés chrétiennes de la diaspora en ces termes : « Vous, vous êtes
une race élue, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple
acquis pour proclamer les louanges de Celui qui vous a appelés des
ténèbres à son admirable lumière » (1 P 2, 9). Cette extension de la
promesse faite à Israël, promesse qui n’est pas abolie, est maintenant
ouverte et étendue aux nations. En recevant cet enseignement de
l’Apôtre, les premières générations chrétiennes en ont tiré cette
conviction que, configurés au Christ par le baptême, nous sommes
tous appelés à vivre sa triple fonction : prophétique, sacerdotale et
royale. C’est cette référence traditionnelle qui va servir d’armature à
l’exhortation apostolique de Jean-Paul II sur « La vocation et la
mission des laïcs dans l’Église et dans le monde ». Je le cite : « La
participation des laïcs à la triple fonction de Jésus, prêtre, prophète
et roi, trouve d’abord sa racine dans l’onction du baptême puis son
développement dans la confirmation et son achèvement et son soutien
dans l’eucharistie… » (n° 14).

65

Accompagner 
la vocation baptismale

RÉFLEXIONS

 



Précisons encore que le baptême qui nous configure à la mission
du Christ prêtre, prophète et roi (serviteur), ces trois appels visent le
salut du monde : prêtres pour consacrer le monde à Dieu à travers « la
gérance des choses temporelles » (LG 31) ; prophètes pour annoncer
par la parole et l’exemple d’une vie féconde, la Bonne Nouvelle des
béatitudes évangéliques ; rois, serviteurs de la justice de Dieu dans les
conflits de l’histoire. En tout ceci, ce sont des générations d’acteurs de
l’avenir du monde que le baptême suscite et accompagne.

C’est sur cet horizon que se déploient le charisme et le service
de l’accompagnement spirituel. Si l’action de l’Esprit se poursuit au
plus profond du cœur, s’il poursuit son travail à travers le canal des
sacrements, s’il nous précède dans l’histoire des hommes, il est aussi
à l’œuvre dans ce service fraternel. C’est l’accompagnement humain
et spirituel qui va, peu à peu, permettre à la personne d’émerger à
elle-même selon sa vocation évangélique. En effet, à certains
moments de notre vie, lorsque des décisions importantes se prennent,
que nous traversons des périodes « de nuit » ou que nous sentons des
exigences nouvelles nous travailler, un accompagnement spirituel
personnel est très profitable, voire indispensable. Certaines étapes ne
peuvent se franchir seul. Il y a une lucidité spirituelle qui ne s’acquiert
que dans l’accompagnement spirituel personnel. Il s’inscrit dans une
certaine durée et dans une mission de l’Église. C’est l’Église qui nous
engendre par le baptême et ensuite nous invite à enter dans la vie
selon l’Esprit tout au long de notre vie.

Le contexte

Nous avons parlé de Vatican II, de la première lettre de saint
Pierre et de l’exhortation de Jean-Paul II ; il nous faut dire un mot sur
le contexte actuel. Il me semble que le rapport Dagens du 3 novem-
bre 2009, Entre épreuves et renouveaux, la passion de l’Évangile 1,
est significatif dans son analyse et sa présentation. Rappelons-en l’un
ou l’autre trait.

Tout d’abord habiter le paradoxe chrétien : passer de l’inquié-
tude au discernement et manifester la nouveauté chrétienne à l’inté-

66

RÉFLEXIONS



rieur de la foi… Dans cette perspective, je dirais qu’il nous faut évan-
géliser la soif du bonheur, enseigner comme des témoins et laisser le
Créateur agir avec sa créature.

Ensuite, à propos de la visibilité de l’Église : au-delà des images
réductrices, apprendre à la présenter dans son mystère et avec ses
faiblesses. En effet, dans le contexte culturel et social actuel, il y a une
mémoire sombre de l’Église ; elle fait surgir le négatif et occulte le
positif. Cette mémoire brouille la perception de ce qu’est effective-
ment l’Église. Cette situation nous invite à avoir soin de faire connaî-
tre ce qui se vit de bon dans l’Église et l’humanité, à la manière des
lettres de Paul. Ses lettres transmettaient des nouvelles de la bonté de
Dieu vécue, y compris dans les heurts des communautés. L’action de
grâces qui s’adresse au Père au début de la lettre se termine par une
salutation chaleureuse aux frères. Seule la filiation nous permet de
devenir véritablement frères les uns des autres.

D’où vient le terme d’accompagnement ? 

Aujourd’hui, nous sommes devant une mosaïque. Tout devient
de l’accompagnement : accompagnateur de voyages ou de moyenne
montagne. Dans un projet pédagogique, accompagnement des
jeunes et des équipes éducatives. Accompagnement des catéchumè-
nes, des couples qui se préparent au mariage. Accompagnement
fraternel d’une sœur ou d’un frère pour le dernier passage. Ou
encore accompagnement de jeunes pour une retraite de choix de vie. 

Il est indispensable de rappeler d’abord que, si le terme
« accompagnement » comporte des racines anthropologiques et
culturelles, il a pris, au cours du siècle dernier, ses lettres de noblesse
d’une part avec l’accompagnement des malades en fin de vie, et
d’autre part avec les Exercices spirituels de saint Ignace, personnel-
lement guidés. Il est donc nécessaire de le qualifier quand il s’agit de
« l’aide spirituelle ». Accompagner signifie qu’il s’agit « d’être
pour… et avec… un compagnon selon l’Évangile 2 ».

Ce qui n’annule pas les termes qui, dans l’histoire récente, pour
parler de ce ministère ont pris comme noms conducteur (avec

67

ACCOMPAGNER LA VOCATION BAPTISMALE



François de Sales), directeur de conscience un peu plus tard et enfin,
deux siècles plus tard, quand Paul VI publie l’encyclique Ecclésiam
suam 3, un livre emblématique prend comme titre Direction ou dialo-
gue spirituel ? (Chacun de ces termes peut induire un positionnement
différent de cette relation.) À la même époque, les sciences humaines
sont venues préciser les enjeux de toute relation d’aide. Enfin, du côté
des grandes traditions religieuses, ont surgi des figures comme celles
de starets ou de maîtres spirituels au service de la croissance humaine
et spirituelle des baptisés. 

Pour conclure cette brève approche historique 4, rappelons que
« l’accompagnateur est essentiellement celui qui fait la route avec et
permet à quelqu’un de naître à lui-même et de découvrir la voie qui
est la sienne dans l’Esprit Saint ». Il pourra cependant aussi, selon la
nécessité, « être un guide ou un éducateur de la conscience » mais
sera toujours celui qui, discrètement et à sa juste place, proposera les
conditions « pour que quelqu’un puisse naître à la parole et à la
Parole de Dieu ». Cet accompagnement spirituel, s’il est une aide
fraternelle pour le discernement des appels spirituels au cœur de
l’existence chrétienne, suppose de part et d’autre la conviction que la
vie chrétienne est une vie selon l’Esprit et que, là où est l’Esprit du
Seigneur, là est la liberté.

Quelques repères

Accueillir la personne avec toute son humanité

Il s’agit d’accueillir la personne avec toute son humanité. En
effet, chacun est unique, avec son histoire, voire sa préhistoire. En
disant cela, il faut dire d’emblée que l’accompagnateur est habité par
la certitude que l’Esprit est à l’œuvre dans cette histoire. Il écoute
comme celui qui obéit à l’Esprit de Dieu au travail dans l’existence de
celui qui vient le trouver. Peu à peu, ce dernier tentera d’ajuster son
agir, ses actes à cette voie qui se dessine comme une source qui lui
donne vie.

68

RÉFLEXIONS



Apprendre à l’autre ce qui se passe en lui

L’accompagnateur, attentif à ce chemin unique et singulier qui
apparaît, peut proposer une manière de faire : peut-être l’attention
au silence intérieur, la référence à un texte évangélique, noter telles
choses qui reviennent, expliciter une manière de prier, suggérer une
lecture… Il va proposer aussi de faire des essais. Il est important, à
certains moments, d’aider à poser des actes, à prendre peu à peu des
décisions avec un cœur large, sans calcul, sans attendre de retour.

À travers ces rappels élémentaires, il est possible de remarquer
qu’il y a une certaine souplesse qui relève de la manière de faire de
chaque accompagnateur et de son charisme propre.

Il s’agit essentiellement d’éveiller à une expérience spirituelle.
Les approches peuvent être diverses. Christoph Théobald 5, à partir de
son expérience et de sa réflexion, parlera d’un trépied nécessaire :
l’écoute de la Parole de Dieu, la relecture de la vie et l’accompagne-
ment spirituel. Ce sont les conditions que toutes les traditions spiri-
tuelles rappellent pour introduire à la véritable intériorité.

Aider à traverser l’épreuve de la durée

Accompagner quelqu’un dans la durée, c’est permettre à l’autre
de se trouver, découvrir le projet qui lui permet de tenir. Une distinction
importe : ne pas confondre ce à quoi je tiens et ce qui me fait tenir. Le
premier peut relever de la pression sociale ou autre, le second du don
reçu en lien avec une histoire et des capacités. Éprouver, mettre à
l’épreuve, faire ses preuves… dans le monde de l’émotionnel et du
« tout, tout de suite », cela fait partie de l’ajustement à l’œuvre de Dieu.

Un autre point, dans cette durée, c’est l’apprentissage au discer-
nement. Il y a des alternances dans nos vies. Apprendre à les
nommer, à les reconnaître, cela s’apprend. Dans la tradition des
Pères du désert, il y a cette maxime : « Sois le portier de ton cœur »
c’est-à-dire : interroge les pensées de ton cœur.

Cette pensée est-elle en harmonie avec le meilleur de moi-même
ou cela me conduit-il vers le trouble ? « Un frère disait à un ancien :
“Chez moi, il n’y a pas de combat !” “Bien sûr, chez toi, il n’y a pas
de porte ; n’importe qui peut entrer et sortir.” »

69

ACCOMPAGNER LA VOCATION BAPTISMALE



Révéler les ruses de l’Adversaire

L’adversaire, le Diabolos, est celui qui divise, trouble. Il est aussi
le père du mensonge, c’est-à-dire de ce qui autour de nous et en nous
est complice des forces de mort ; tout ce qui touche à l’aveuglement,
à la possession… Si l’adversaire est dans la répétition, Dieu, lui, est
toujours inattendu.

La Parole de Dieu est créatrice, première, celle de l’adversaire est
destructrice et seconde. Jésus fut conduit au désert par l’Esprit puis
tenté par le diable. Ainsi, lorsque la personne que nous accompa-
gnons vit un certain débat intérieur, un combat, une inquiétude, cela
doit être interprété. Quelque chose en elle peut s’opposer à l’alliance
avec Dieu qui cependant prend corps. La Parole de Dieu est en action ;
elle a retenti, porteuse d’une promesse de vie. Cette Parole qui est plus
incisive qu’un glaive à deux tranchants : elle sépare, elle opère un tri 6.

La tentation du Christ est éclairante pour nos propres combats.
Par sa victoire, il est là pour soutenir, redonner courage et force pour
l’avenir. Il nous aide à nous disposer, à nous préparer pour accueillir
la vie et aussi, la voie qui se dessine pour nous aujourd’hui. Témoin
du grand travail qui s’effectue, de la liberté qui se décide au cœur
des événements les plus concrets, l’accompagnateur sera le veilleur
qui voit l’aube paraître, confiant que le jour va se lever.

La confidentialité et l’effacement

Avant de parler de ces deux éléments de base : la confidentia-
lité et l’effacement, j’aimerais rappeler d’autres traits non moins
indispensables.

Ne pas avoir peur. Quand une aventure spirituelle se joue, l’ac-
compagnateur est appelé à en être témoin. Il y participe d’une
certaine façon et la tentation est grande de céder à la peur. Il nous faut
faire nôtre la prière d’Esther : « Seigneur, délivre-moi de ma peur. »

Ne pas être complice. Faire plaisir, rassurer, minimiser, n’est-ce
pas parfois échapper à la vérité. Avoir le courage de marquer une
distance, un doute, une question ou « faire un pas de côté ».

Ne pas être neutre. L’accompagnateur n’est pas le « psycholo-
gue de service ». Une certaine connaissance en psychologie reste très

70

RÉFLEXIONS



précieuse mais la personne qui a fait une demande d’accompagne-
ment spirituel s’adresse à un homme ou une femme qui a engagé sa
vie selon l’Évangile.

Enfin avoir l’expérience des phases d’une vie humaine.
L’accompagnateur devrait pouvoir tout entendre, sans gêne. Ne pas
s’affoler. Rester pourtant vulnérable. Maurice Bellet pouvait dire de
Gassain : « Il avait ce don, que je crois rarissime, d’entendre positi-
vement ce qui sort de l’être humain, même ce qui est réputé le plus
rare, le plus bizarre, le plus dangereux. Il écoutait toujours du côté où
l’on peut vivre 7. »

C’est avec cette épaisseur de vie que l’on comprend ce que j’ap-
pellerais « un contrat d’alliance » où la confidentialité vient, comme
un sceau, sceller la confiance indispensable d’une parole confiée et
reçue, qui permet aux trois acteurs d’être à leur juste place : « Dieu,
la conscience et le conseiller spirituel » comme le rappelle là encore
la Tradition (Guillaume de Saint-Thierry, Lettre d’or).

Je voudrais conclure cette partie intitulée : « Quelques repères »,
par un extrait d’une lettre d’Enzo Bianchi (moine de la communauté de
Boze) : « Très cher Jean, dans ta dernière lettre, tu poses une question
importante : peut on grandir dans la foi en la vivant seul ? […] Ce n’est
que dans la communion de l’Église que l’on devient chrétien. Pour
“devenir disciple”, il faut une transmission de la foi : seul, on peut
certes la découvrir intuitivement, au gré d’un événement ou d’une
lecture ; mais pour l’alimenter, on doit recevoir l’accompagnement
d’une personne plus avancée dans la foi. […] Dans l’Évangile, Jean-
Baptiste exerce ce rôle à l’égard des disciples : il leur indique Jésus et
les laisse libres de le suivre (Jn 1, 35-37). Ainsi sont-ils engendrés à la
foi. La tâche de tout accompagnateur spirituel est celle d’amener l’au-
tre à la rencontre personnelle avec le Seigneur, comme Jean-Baptiste. »

Notons cependant que l’auteur donne comme titre à cette lettre :
La paternité spirituelle puis parle, au fil du texte, de conseiller spiri-
tuel et enfin d’accompagnateur. Pour éviter des confusions, il est bon
de rappeler que l’accompagnement spirituel selon telle ou telle tradi-
tion s’inscrit toujours dans une cohérence. Dans la vie monastique
comme dans la tradition orientale, il est possible de parler de pater-
nité spirituelle. Pour un disciple de saint Ignace par exemple, très
attentif à la rencontre de deux libertés, celle de Dieu et celle de

71

ACCOMPAGNER LA VOCATION BAPTISMALE



l’homme, il s’agit essentiellement « d’aider une liberté à grandir dans
la foi et l’amour… »

Tenir compte du meilleur des sciences humaines

Au cours du siècle dernier, les sciences humaines sont interve-
nues dans l’approche anthropologique de la « relation d’aide ». Et de
fait, l’aide spirituelle a pu en tirer profit. En portant l’attention sur les
conditions d’une écoute profonde de l’autre et ses enjeux affectifs, la
psychologie moderne permet de clarifier les rôles et les interactions
entre les personnes. Elle enrichit la conscience de ce qui est vécu et
affine le discernement. Elle permet de nommer avec plus de justesse
ce qui advient dans cette relation. « Comment aider sans prendre en
charge ? », « Comment frustrer sans angoisser ? »

Trois éléments sont à souligner que nous pouvons rappeler briè-
vement.

L’importance du cadre. Si l’accompagnement spirituel comporte
des initiations, des étapes, des crises, elle passe par un cadre qui est
celui de l’entretien. C’est dans ces entretiens que pourront être abor-
dés par le biais de la parole, les différents secteurs de la vie : la
prière, la relation, le travail ou les études.

Dans une relation asymétrique, c’est-à-dire l’un est accompa-
gnateur et l’autre accompagné. Même si on se réclame d’être « l’aîné
dans la foi », il n’y pas normalement de réciprocité de confidences.
Comment gérer la proximité et la distance ? Comment être conscient
du poids de l’autorité de l’accompagnateur, selon son statut ou le rôle
dans lequel on veut l’enfermer. Il s’agit bien de la liberté des deux.

Enfin, cette relation s’inscrit dans une petite liturgie, le terme
technique peut s’appeler « triangulation théologale » mais, plus
simplement, cette relation est sous la présidence d’un tiers, qui pour
nous est le Dieu de Jésus Christ. C’est le même Esprit qui est au travail
dans l’un et l’autre.

Prendre en compte tout ce qu’il y a dans l’homme est, pour
chacun d’entre nous, un immense travail ; ce travail demande une
grande estime de l’être humain. En lui est inscrite une promesse et
nous avons foi en la présence de l’Esprit saint qui travaille au cœur

72

RÉFLEXIONS



du charnel. « Dans l’homme qui se sanctifie, tout le corps devient
visage et tout le visage devient regard » (saint Macaire le Grand).

Quelques remarques en guise de conclusion

Plus le paysage change, plus les choses s’accélèrent, plus il nous
faut trouver des repères pour tracer notre chemin. Pour cela, il nous
faut conjuguer deux lumières : celle de l’analyse de terrain et celle qui
vient d’en haut, à travers l’Évangile, la Tradition et les signes des temps.

Un contexte en évolution

Le contexte continue à évoluer au niveau et des jeunes et des
aînés dans la foi, avec ombres et lumières. J’aimerais reprendre du
côté des jeunes l’un ou l’autre trait qui me paraît significatif. Nous
découvrons chez un certain nombre, une grande générosité, une soif
de sortir de ce monde qui risque d’être enfermant et, par exemple,
avant d’entrer dans la vie active, de parcourir le monde. Ce qui va
être important pour eux, c’est de pouvoir tenir un journal de bord ou
faire le récit de ces rencontres. Un de mes amis disait : « Il est plus
important de tenir son journal de bord que de faire le voyage ! »
Autre trait encore : la soif de rencontrer des témoins, ceux qui ont fait
la traversée et qui sont capables de dire ce qui les anime, un secret
que l’on désire connaître. Enfin, quand il y a eu la possibilité de
remettre de l’ordre dans sa vie affective et dans sa vie intellectuelle
pour donner un sens à sa vie, une découverte vient au jour, la décou-
verte inouïe d’un Dieu qui est capable de surgir à l’improviste mais
jamais par effraction.

A la lumière de la pédagogie du Christ

S’il nous faut écouter les visages de nos frères, jeunes et moins
jeunes, comme nous venons de le rappeler, il nous faut longuement
contempler le mystère inépuisable du Christ tourné vers le Père, soli-

73

ACCOMPAGNER LA VOCATION BAPTISMALE



daire de ses frères. C’est à travers sa présence, ses paroles, ses silen-
ces que nous découvrons les attitudes fondamentales qui parcourent
tout accompagnement humain et spirituel : faire exister, être vrai et se
laisser affecter. Avec ces attitudes, surgissent des visages : celui du
jeune homme riche, celui de la Samaritaine en plein midi et enfin celui
de son ami Lazare et de ses sœurs affrontés aux questions ultimes.

« Connaître avec cette sûreté, mettre dans la vérité sans enfer-
mer dans le désespoir, être tout ensemble celui qui suscite la foi et
celui qui l’accueille, il faut le regard et l’attention du Fils de Dieu pour
atteindre l’homme dans le secret même de sa liberté. »

Avec cette contemplation, nous ne cessons de découvrir la
vulnérabilité comme mystère de toute rencontre.

A l’écoute du Maître intérieur

Il est bon de rappeler ce qu’Augustin écrivait à une jeune fille :
« Voilà ce que j’ai cru devoir t’écrire de peur de t’apprendre ce que
tu ne sais déjà. Mais surtout retiens ceci : même si mon enseignement
t’est de quelque utilité, il te faut apprendre de Celui qui est le Maître
de l’homme intérieur et qui, au plus profond de toi-même, te fera
sentir et discerner la vérité de ce que je t’aurai dit 8. » 

« Celui qui plante n’est rien comme celui qui arrose : c’est Dieu
qui donne la croissance… » n

74

RÉFLEXIONS

11 -- Rapport présenté par Mgr Claude Dagens à
l’assemblée des évêques le 3 novembre 2009.

22 -- Henri Madelin : « C’est-à-dire un homme de
conviction habité par le mystère trinitaire, sachant
se mettre au service des autres, hanté par l’élar-
gissement des frontières de l’Église, ouvert à qui
vient, croyant au travail de l’Esprit dans le monde
et l’Église. »

33 -- L’Église en dialogue avec ses frères séparés,
avec les grands hommes religieux et avec les
hommes de bonne volonté.

44 -- Pour plus de développements, cf. Église et
vocations n°7, « Accompagnement spirituel et
vocations », août 2009.

55 -- Christoph Théobald, Vous avez dit vocations ?,
Paris, Bayard, 2010.

66 -- Lettre aux Hébreux 4, 12.

77 -- Maurice Bellet, L’écoute, postface, Epi, 1989.

88 -- Saint Augustin, Lettre 266 à Florentine.

NOTES



Guy Delage
jésuite

La question des vocations ne peut se traiter indépendamment de
la question du choix. Dans un premier temps, il s’agit de se décider
pour Jésus Christ, de s’engager, pour la vie entière, à la suite du Christ.
Dans cette perspective, l’engagement s’entend comme se mettre au
service du Christ. Le service de Dieu n’est autre que la louange de Dieu
à travers toute la vie chrétienne. Il se traduit par le don de soi et va
jusqu’au don de sa vie à l’exemple du Christ qui, par la croix, nous a
ouvert le chemin. C’est ce qui constitue la finalité de toute vie humaine.
L’homme est créé pour cela et c’est cela qui donne sens à sa vie.

Le mariage ou la vie consacrée ne sont que des moyens pour
atteindre ce but auquel tout homme est appelé. Le choix ne pourra
s’opérer que si l’on regarde ce pour quoi l’homme est créé, à savoir
la louange de Dieu. Ainsi, quelque soit le choix qui est fait, il doit être
de nature à aider tout être humain en vue de la fin pour laquelle il est
créé, sans ordonner ni soumettre la fin au moyen, ni le moyen à la fin.

Il arrive, par exemple, que beaucoup choisissent en premier lieu
de se marier, ce qui est un moyen, et en second lieu de servir Dieu
notre Seigneur dans le mariage. On fait alors passer la charrue avant
les bœufs. Dans bien des cas le choix de vie n’est pas posé correcte-
ment. Il se fait dans la confusion. C’est souvent le cas pour le
mariage. Deux jeunes gens se rencontrent dans le cadre de leurs
études par exemple. Le passage à la vie professionnelle leur donne
une autonomie financière qui leur permet de quitter le domicile des

75

La vocation :
une affaire de choix

RÉFLEXIONS

 



parents et d’envisager une vie commune, une sorte de mariage à l’es-
sai avant de s’engager pour la vie. Ce n’est bien souvent qu’après
quelques années de vie commune et parfois la naissance d’au moins
un enfant que surgit au sein du couple la question du mariage. Il y a
là confusion entre la fin et le moyen.

La plupart des chrétiens ne prennent pas le temps de se repla-
cer dans la perspective de la fin pour laquelle ils sont créés. Résultat,
un engagement à la suite du Christ dans la vie consacrée est écarté
d’emblée. Cette attitude fait obstacle à l’action de l’Esprit qui appelle
à prendre tel état de vie plutôt que tel autre parce que Dieu en sera
mieux servi. 

L’homme est libre de choisir vie et bonheur, mort et malheur
(cf. Dt 30, 15). Or sa liberté ne se réalise que dans le choix du bien.
Vie consacrée ou mariage sont deux biens mis à sa disposition. Libre
à lui d’en user pour le service de Dieu ou pour lui-même. Dans le
premier cas tout le travail de discernement consistera à ajuster sa
volonté à celle de Dieu. Dans le second cas Dieu est convoqué à venir
le rejoindre à l’endroit même où il se trouve déjà. Or c’est bien Dieu,
en Jésus Christ, qui est chemin de vie et non pas l’homme. Il est donc
le mieux à même de conduire sa créature au bonheur. Autrement dit,
la liberté de l’homme s’accomplit dans l’acceptation de prendre la
main que Dieu tend et en reconnaissant ainsi que Dieu ne veut rien
d’autre que le bonheur de tout être humain.

Le libre arbitre permet d’entrer en relation avec Dieu, de saisir
la main tendue, mais l’homme peut ne pas vouloir servir Dieu sans le
savoir clairement. Il peut y avoir confusion entre volonté propre et
volonté de Dieu. « Ce n’est pas en me disant : “Seigneur, Seigneur,
qu’on entrera dans le Royaume des cieux, mais c’est en faisant la
volonté de mon Père qui est dans les cieux. Beaucoup me diront en
ce jour-là : “Seigneur, Seigneur, n’est-ce pas en ton nom que nous
avons prophétisé ? En ton nom que nous avons chassé les démons ?
En ton nom que nous avons fait de nombreux miracles ?” Alors je leur
dirai en face : “Jamais ne vous ai connus ; écartez-vous de moi, vous
qui commettez l’iniquité.” » Prophétiser, chasser les démons et faire
des miracles au nom de Jésus n’a rien de condamnable. Toutefois, si
Jésus écarte ces gens qui ont agi ainsi, c’est parce qu’ils ont confondu
leur volonté propre avec celle du Père. Ce qu’ils ont fait est bien, mais
ils ont fait ce qu’ils voulaient et non pas ce que le Père leur deman-

76

RÉFLEXIONS



dait. Ils ne se sont pas comportés comme des fils. La volonté propre,
lorsqu’elle n’est pas ajustée à la volonté du Père, est une injustice en
ce sens qu’elle est refus de ce qui est juste. 

Ainsi le choix ne peut se faire qu’en reconnaissant que Dieu seul
est maître de la vie et que c’est lui qui appelle et non pas l’homme.
Or l’homme moderne tend à considérer qu’il se suffit à lui-même et
sait mieux que personne ce qui est bon pour lui. Cela constitue sans
nul doute un obstacle. Ce n’est toutefois pas le seul. Un choix de vie
ne peut se faire en vérité que si le désir de rencontrer Jésus Christ, de
se livrer à lui comme lui s’est donné à l’humanité, est au rendez-vous.
Dans un monde où la transmission est de plus en plus difficile, les
baptisés persuadés que Jésus Christ est une présence vivante et agis-
sante au cœur de leur vie ne sont pas légion. Ceux pour qui c’est le
cas ont généralement fait une expérience spirituelle. Par ailleurs, le
désir de Dieu est sérieusement mis à mal par la société de consom-
mation qui encourage la recherche du plaisir et la satisfaction du tout,
tout de suite.

Par le baptême, nous faisons le choix de devenir disciples du
Christ, c’est-à-dire que nous orientons toute notre vie à la suite de
Jésus Christ. Dans cette perspective tous les moyens dont nous dispo-
sons (« les choses créées ») n’ont d’autre but que de nous conduire à
lui et ne servent qu’à marquer notre préférence pour lui. Toutefois,
notre cœur est divisé par le mal à l’œuvre en nous et dans le monde.
C’est donc tout au long de notre vie de baptisé que nous avons à
lutter contre les vents contraires. Tel est le sens de la prière de renon-
ciation au mal qui est dite lors de la liturgie baptismale : « Dieu éter-
nel et tout puissant, tu as envoyé ton Fils dans le monde pour nous
libérer du pouvoir de Satan, l’esprit du mal, et pour que l’homme,
arraché aux ténèbres, soit introduit dans l’admirable lumière de ton
royaume. Nous t’en supplions instamment : fais que N., racheté du
péché originel, resplendisse de ta présence : et que l’Esprit Saint
habite en lui. Par Jésus, le Christ, notre Seigneur. Amen. »

Notre libre arbitre se trouve inévitablement affecté par tous les
miroirs aux alouettes qui exercent un véritable pouvoir de séduction sur
chacun de nous. Pour que la liberté puisse s’exercer pleinement dans
l’unique but que la volonté humaine soit totalement ajustée à la volonté
de Dieu, il faudra se rendre indifférent à toutes les « choses créées ».
Mais tout d’abord entendons-nous bien sur le sens de ce mot « indiffé-

77

LA VOCATION, UNE AFFAIRE DE CHOIX



rent ». Il ne faut pas le confondre avec l’indifférence qui consiste à
supprimer la sensibilité en mettant tout en œuvre pour ne pas être
affecté par les choses (les paroles, les actes ou les événements de la
vie). Il s’agit au contraire de faire une différence entre les choses créées
et le créateur. La distinction des deux suppose de reconnaître que l’on
est sensible aux « choses créées » et à ce qu’elles viennent toucher en
nous. Il est important de sentir ces différences pour pouvoir nommer ce
qui nous attire et ce que nous repoussons, ce qui suscite en nous une
joie profonde ou un plaisir passager, ce qui nous laisse tristes ou
heureux… Il sera alors plus aisé de faire le tri et de nous détacher de
tout ce qui pourrait nous éloigner de l’unique désir d’être avec le Christ.
Dès lors qu’il aura été possible de vérifier l’attachement « aux choses
créées » qui recouvre aussi bien la santé, que la situation sociale, l’ar-
gent, la vie professionnelle ou bien d’autres choses, il sera possible de
choisir. Mais pour cela il faudra d’abord se rendre indifférent à toutes
ces choses créées, pour ensuite pouvoir désirer et choisir uniquement
ce qui nous conduit à la fin pour laquelle nous sommes créés. En un
mot, il s’agit de se rendre indifférent pour devenir libre de choisir.

La crise des vocations que nous traversons depuis la fin des
années 60 est d’abord à chercher dans la perte du goût de Dieu,
d’un Dieu incarné qui nous met en position de dépendance vis-à-vis
de lui. Christ obéissant jusqu’à la mort veut dire que le Christ est resté
dans la totale dépendance de la volonté du Père. Dans un monde où
l’individualisme qui porte à l’égocentrisme est mis en valeur, le don
gratuit de soi pour les autres a du mal à être reçu. Sans sous-estimer
ces obstacles prenons la situation actuelle comme un appel adressé à
tout baptisé pour œuvrer à donner le goût de Dieu aux jeunes géné-
rations. Les aînés dans la foi dont parle le Texte national pour l’orien-
tation de la catéchèse jouent déjà ce rôle là. Plus largement, ce même
texte invite, pour (re)donner le goût de Dieu, à mettre en œuvre une
pastorale de l’engendrement à la vie dans le Christ. L’éveil à la foi y
participe également en développant des moyens de transmission de
la Parole de Dieu qui passent par les cinq sens et touche autant les
parents que les petits enfants. Dans ce domaine, depuis quelques
années, la recherche est intense et les initiatives sont nombreuses. Tout
porte donc à espérer que ce qui est semé aujourd’hui portera du fruit
dans un futur proche, notamment sur le terrain des vocations. n

78

RÉFLEXIONS



Colette Savart
ancienne responsable du catéchuménat,
église Saint-Gervais - Saint-Protais (Paris)

Depuis 1988, j’accompagne des adultes dans leur cheminement
vers le baptême. Pendant quinze ans, j’ai été responsable avec mon
mari du catéchuménat de l’église Saint-Gervais à Paris. Cette église est
confiée, depuis 1975, aux Fraternités monastiques de Jérusalem. Il me
semble nécessaire de préciser que cette église n’est pas une paroisse,
mais un lieu où sont célébrés les offices monastiques, et où moines et
moniales rencontrent et accueillent des gens venant de toute la région
parisienne, attirés par la beauté et la ferveur des liturgies. Cela explique
le caractère un peu particulier du catéchuménat de Saint-Gervais : il
regroupe des personnes habitant souvent loin de Saint-Gervais, venant
des quatre coins de Paris ou de banlieue ; mais tous ont été touchés par
les célébrations liturgiques et la présence de moines et moniales qui ont
tout donné à Dieu. Le profil des catéchumènes est donc un peu différent
de ceux que l’on rencontre dans les paroisses.

Autre précision : le catéchuménat regroupe ceux qui demandent le
baptême et ceux qui demandent la confirmation. En effet, ces derniers,
pour la plupart, ont été baptisés tout petits, mais n’ont reçu aucune
éducation religieuse ; il y a aussi des « recommençants » : ceux qui,
ayant reçu les sacrements dans leur enfance, reviennent vers la foi qu’ils
ont abandonnée le plus souvent à partir de l’adolescence. Tous sont donc
dans la même démarche de conversion et de découverte que les non-
baptisés. Aussi, pour simplifier, au cours de cet article, j’appellerai tous
les membres du groupe catéchumènes (alors que ce terme, au sens strict,
désigne les non-baptisés à partir de la célébration liturgique de la
première étape de leur baptême : l’entrée en catéchuménat).

79

L’accompagnement 
des catéchumènes

PARTAGE DE PRATIQUES

 



Qui sont ces catéchumènes ? 
Pourquoi frappent-ils à la porte de l’Église ?

Notons d’abord que 80 % d’entre eux ont entre 18 et 45 ans ; les
deux tiers sont des femmes. Milieux sociaux, conditions professionnelles
et familiales, niveau intellectuel sont tellement différents qu’on ne peut les
caractériser ; mais cette diversité est une grande richesse pour le groupe.

Les points de départ de leur démarche sont aussi très variés. Il y
a quelques cas de conversions foudroyantes et inattendues, où l’exis-
tence d’un Dieu proche est devenue tout à coup une évidence. Mais
c’est rare. Le plus souvent, l’arrivée au catéchuménat est due soit à
l’aboutissement d’une longue quête de sens que la personne a parfois
d’abord cherché dans d’autres religions (Islam, bouddhisme) ; soit à
un bouleversement dans la vie, lié à des événements heureux comme
la découverte de l’amour, ou à des événements malheureux : deuils,
maladies, drames familiaux, etc. Ces bouleversements amènent à se
tourner vers Dieu qui peut donner sens à ce qui se vit. 

Dans tous les cas, il faut souligner un fait essentiel : à un moment
ou un autre de leur vie, chacune de ces personnes a rencontré des
chrétiens, et a été frappée par leur témoignage de charité, d’attention
aux autres, de paix, et de joie de croire et de prier. Quoi qu’il en soit,
vient un moment où la décision s’impose : il faut rencontrer ce Dieu qui
interpelle, qui appelle avec force, il faut le connaître. Pour certains,
cela veut dire être baptisé au plus vite ; d’autres souhaitent d’abord
faire connaissance avec le Dieu des chrétiens avant d’aller plus loin en
demandant le baptême.

Comment le catéchuménat 
répond-il à ces attentes ?

Il comporte deux volets aussi importants l’un que l’autre : les
réunions et l’accompagnement personnel.

À Saint-Gervais, les réunions ont lieu tous les quinze jours ; elles
rassemblent catéchumènes, confirmands, recommençants et leurs
accompagnateurs, au total vingt-cinq à quarante personnes. On y
entend un enseignement donné par un accompagnateur sur une étape

80

PARTAGE DE PRATIQUES



du parcours catéchétique de l’année, toujours suivi par un temps
d’échange et de questions. Ou bien c’est un partage libre autour de la
Parole de Dieu, à partir d’un passage généralement choisi dans
l’Évangile. Ces réunions font percevoir aux catéchumènes que la foi se
vit avec d’autres ; c’est pour eux une première expérience de ce qu’est
l’Église. Car, même si parfois il y a des tensions et des incompréhen-
sions – ce qui est bien normal dans un groupe humain – l’étonnant est
que naît très vite un climat d’amitié fraternelle entre des personnes
pourtant très différentes – comme je l’ai dit plus haut – mais soudées
par la même recherche de Dieu : vraiment l’Esprit Saint est à l’œuvre ! 

Deuxième volet : chaque catéchumène rencontre – en moyenne
tous les quinze jours – un accompagnateur : celui-ci est un chrétien,
appelé par un prêtre ou un responsable laïc, et qui s’est formé pour cette
mission ; il travaille en lien avec les autres accompagnateurs, et l’équipe
des accompagnateurs est en lien avec l’équipe diocésaine du catéchu-
ménat. La mission de l’accompagnateur comporte de multiples aspects.

Chaque catéchumène a son histoire, son expérience spirituelle,
son questionnement sur Dieu, la foi, l’Église : à l’accompagnateur
d’être avant tout à l’écoute de ses attentes, de répondre patiemment à
ses questions ; ce qui fait de chaque accompagnement une aventure
unique. Impossible de prédéterminer un programme ! Cela dit, l’ac-
compagnateur a trois tâches précises.

Il est d’abord un catéchiste : il doit transmettre la foi de l’Église,
en expliquant le contenu de la Révélation tel qu’il est exprimé dans le
Credo, en faisant comprendre ce que sont les sacrements et aussi les
exigences de la morale chrétienne. 

Il a en même temps la charge d’aider le catéchumène à entrer
dans la familiarité de la Parole de Dieu : apprendre à lire la Bible, à
écouter, à accueillir cette Parole comme une parole qui lui est directe-
ment adressée, à la méditer, la creuser, la prier.

À bien des égards, il est aussi un accompagnateur spirituel,
aidant celui qu’il accompagne à discerner la présence et les appels de
Dieu dans sa vie, à être de plus en plus un « priant ».

De tout cela, l’accompagnateur est lui-même un témoin, appelé à
témoigner de ce que le Seigneur a fait et fait chaque jour dans sa vie,
mais en évitant toutefois de trop parler de lui ! Au contraire, il a à s’ef-
facer, car il lui faut avant tout être à l’écoute de celui qu’il accompa-
gne, de ses besoins, de ses questions, de ses difficultés.

81

L’ACCOMPAGNEMENT DES CATÉCHUMÈNES



En réfléchissant sur ma longue expérience de l’accompagnement,
je peux dire qu’en m’appelant à cette mission, Dieu m’a fait un magni-
fique cadeau : j’ai reçu bien plus de ceux que j’ai accompagnés que
ce que j’ai pu leur donner. Car c’est une grâce de partager avec eux
la soif de Dieu qui les habite, l’expérience de sa présence aimante et
agissante dans leur vie. C’est une grâce de creuser, d’approfondir sans
cesse le contenu de sa foi, afin de le transmettre le mieux possible Bien
sûr, les épreuves n’ont pas manqué : quand ceux qu’on accompagne
décident de ne pas continuer, on ne peut s’empêcher de penser que,
pour une part, on a une responsabilité dans cet abandon : on n’a pas
su comprendre leurs attentes, il y a eu des maladresses, des malenten-
dus qui ont pu susciter la défiance… Il ne reste qu’à continuer à les
accompagner silencieusement, dans la prière. Mais au total, que de
rencontres émouvantes, que d’échanges d’une profondeur, d’une
vérité, d’une intensité impensables en d’autres circonstances, que de
moments où m’efforçant de répondre à une question de celui que j’ac-
compagnais, je m’émerveillais de la splendeur de notre foi, de la joie
de l’avoir reçue !

Un long cheminement vers le baptême

Long et difficile est le chemin qui conduit au baptême : long, car
l’Église, dans sa sagesse, demande que la préparation s’étende sur
environ deux ans, afin que celui qui reçoit le baptême soit solidement
ancré dans la foi et en ait perçu les exigences.

Difficile donc, et certains renoncent à aller jusqu’au bout :
parfois, c’est à regret, car il s’avère que certaines situations, notam-
ment de couple, sont incompatibles avec une vie sacramentelle. Pour
d’autres, la difficulté à croire, mais surtout la prise de conscience des
exigences d’une vie de disciple du Christ amènent à cet abandon. Il y
a aussi parfois la pression d’un entourage hostile, en particulier pour
ceux qui sont d’origine musulmane.

Mais la majorité persévère, et nous qui les accompagnons
sommes émerveillés par l’action de l’Esprit Saint dans les cœurs de nos
catéchumènes qui s’ouvrent à lui et se laissent conduire par lui. Il est
impossible de dire dans le cadre d’un simple article tout ce qui s’ac-
complit alors. Je me contenterai de citer les plus évidentes évolutions.

82

PARTAGE DE PRATIQUES



Certains de ceux qui viennent demander le baptême ont, avec
raison, la certitude qu’ils ont rencontré Dieu et qu’ils se sont convertis.
Ils pensent donc pouvoir être baptisés très vite et sont très déçus de
devoir attendre. Peu à peu ils comprennent qu’il leur faut apprendre à
le connaître, ce Dieu qui les appelés, et qu’il leur faudra consentir à
des bouleversements dans leur vie, s’ils veulent devenir des disciples.
Alors non seulement ils acceptent de prendre du temps, mais ils sont
heureux de le faire.

La personne de Jésus Christ, Fils de Dieu, incarné, homme et
Dieu, est une étape capitale du cheminement des catéchumènes.
Nombre d’entre eux ont lu un ou les quatre évangiles, ils sont séduits
par la personne de Jésus, ils le prient, mais c’est une immense joie pour
eux de prendre conscience de ce qu’il est : pleinement Dieu et pleine-
ment homme. À l’inverse, d’autres croient en Dieu, mais Jésus est pour
eux presque un inconnu. Il leur faudra du temps pour découvrir que cet
homme admirable est Dieu lui-même qui s‘est fait homme par amour
pour nous.

Autre évolution : la rencontre de Dieu, la conversion se font le
plus souvent dans un contexte émotionnel intense : c’est bouleversant
de découvrir l’amour inconditionnel du Seigneur, d’entrer en relation
avec lui par la prière. Mais peu à peu la prière et le recueillement
deviennent moins faciles, beaucoup d’interrogations surgissent à
mesure que se structure la foi, qu’elle se fonde sur la Révélation et non
plus sur l’émotion. Quelque chose de capital se joue alors : il faut
accepter de faire confiance à un Dieu parfois déroutant et dérangeant,
d’abandonner les images qu’on s’en était fait et accueillir ce qu’il
révèle de lui par l’Écriture et la Tradition ; il faut accepter de ne plus
chercher l’émotion dans la relation avec lui, de passer du « ressenti »
à l’abandon à ce que le Seigneur veut.

Cela s’accompagne en général de changements dans la manière
de prier du catéchumène : beaucoup disent que la prière est pour eux
indispensable, mais qu’ils ne savent pas bien comment faire, ils se
sentent maladroits. Bien sûr, les accompagnateurs n’ont pas de recettes
à leur donner ; cependant ils ont à aider les catéchumènes à entrer dans
l’adoration, la louange, l’intercession, la supplication dans leur prière
personnelle ; et aussi à goûter la beauté et la nécessité de la prière de
l’Église, avant tout dans la liturgie, mais aussi avec d’autres chrétiens.

Nous touchons là à une autre évolution, décisive elle aussi : je
veux parler de la relation avec l’Église. Très souvent l’Église est perçue

83

L’ACCOMPAGNEMENT DES CATÉCHUMÈNES



par les nouveaux convertis comme une institution humaine, lourde, très
centralisée, autoritaire, et qui a accumulé au cours des siècles des
erreurs et des fautes graves ; en somme elle apparaît au mieux comme
inutile, au pire comme un obstacle à la relation personnelle entre le
converti et Dieu. Que de fois nous entendons dire par des personnes
que nous côtoyons : « Je crois en Dieu, je prie, je n’ai pas besoin d’al-
ler à la messe, je n’ai pas besoin de l’Église. »  C’est en partie la réac-
tion de nombreux catéchumènes au début de leur démarche.
L’expérience vécue au sein du groupe du catéchuménat, la fréquenta-
tion des liturgies, en particulier de la messe, et la catéchèse qu’ils reçoi-
vent les font évoluer peu à peu vers une autre vision de l’Église : fondée
par le Christ, elle est le Corps du Christ, elle annonce au monde l’Évan-
gile, elle donne aux croyants la vie même de Dieu. Bien plus, ils pren-
nent conscience que par leur baptême et leur confirmation, ils seront
membres du Corps du Christ, enfants de l‘Église, et auront donc à
participer à sa vie et à sa mission.

Au bout du chemin : les sacrements

Quelle que soit la longueur de la route, un moment vient où,
guidé par son accompagnateur, le catéchumène se sent prêt à franchir
un premier pas : la célébration liturgique de l’entrée en catéchuménat,
par laquelle il est accueilli dans la communauté ecclésiale. Pour l’aider
à prendre cette décision, l’accompagnateur s’appuie sur des critères
objectifs : celui qu’il accompagne a une foi assurée en Jésus, homme
et Dieu, il est décidé à devenir disciple du Christ, même si c’est au prix
d’une remise en cause de certains aspects de sa vie, il a une relation
personnelle avec le Seigneur dans la prière. 

Cette célébration fait déjà du catéchumène un membre de
l’Église. Mais il lui reste à connaître de mieux en mieux le Seigneur, et
à l’aimer de plus en plus. L’accompagnateur a encore une fois mission
de discerner quand le baptême peut être célébré ; il ne s’agit pas de
fixer un niveau de connaissance : il s’agit avant tout de voir, avec le
catéchumène, si le désir qu’il a de recevoir le baptême et d’entrer ainsi
dans une vie sacramentelle, implique pour lui le projet de fonder sa vie
sur le Christ Jésus, de vivre de son mieux le commandement de l’amour
au sein de son Église. 

84

PARTAGE DE PRATIQUES



Alors vient la dernière étape. Ce n’est pas le propos de cet arti-
cle de rappeler comment l’Église célèbre le baptême et la confirmation
au cours de la Vigile pascale, après avoir soutenu les catéchumènes
tout au long du Carême par les rituels des « scrutins ». Les accompa-
gnateurs ont eux aussi à les soutenir, par leur présence aimante et
priante, dans cette ultime étape souvent marquée par un rude combat
contre le Malin.

C’est bien sûr une immense joie pour l’accompagnateur de voir
couler l’eau du baptême sur le front de ceux avec qui il a parcouru une
si longue route et partagé une si belle aventure spirituelle. Mais le
moment est venu alors de passer le relais aux parrains et marraines,
chargés d’aider les néophytes à vivre leur vocation de baptisés, et de
soutenir leurs premiers pas de chrétiens membres à part entière de la
communauté ecclésiale. Ce qui ne veut pas dire que les relations entre les
nouveaux baptisés et leurs accompagnateurs vont être brusquement
interrompues. Les néophytes ont souvent encore besoin pendant un temps
plus ou moins long de venir partager leurs découvertes, leur expérience,
leurs questions avec ceux avec qui ils ont tissé de forts liens d’amitié.

Pour ceux, déjà baptisés, qui ont demandé à recevoir le sacre-
ment de la confirmation, l’accompagnateur a la même mission : discer-
ner avec celui qu’il accompagne quand celui-ci est prêt, le soutenir
dans l’ultime préparation, et partager avec lui la joie de la célébration
du sacrement. 

Pour finir, je reviens à mon expérience personnelle. Il est vrai
qu’avec le temps, les liens se distendent – c’est inévitable – d’autant
que l’arrivée, chaque année, de nouveaux « chercheurs de Dieu » solli-
cite mon attention… et mon temps ! Aussi ai-je perdu le contact avec
nombre de ceux que j’ai accompagnés. Pas tous, heureusement ! Avec
beaucoup de joie, je les ai vuS prendre leur place dans l’Église, persé-
vérer dans leur foi à travers les épreuves et les difficultés. J’ai su aussi
que certains se décourageaient, et s’éloignaient peu à peu de
l’Église… Mais je sais que ce qu’ils ont vécu dans ce temps du caté-
chuménat les a profondément marqués, et que les sacrements qu’ils ont
reçus – baptême, confirmation, eucharistie – demeurent en eux source
inépuisable de grâces. Dieu ne reprend pas ses dons…

Et il est sûr que nombre de ceux qui ont été baptisés et confirmés
adultes, comme tous ceux qui ont vécu une conversion profonde,
donnent à l’Église, par leur foi ardente et agissante, une force et un
élan qui participent à sa jeunesse éternelle. n

85

L’ACCOMPAGNEMENT DES CATÉCHUMÈNES



Un baptême à vivre !

Extraits de la lettre pastorale de Mgr Eric Aumonier, 
évêque de Versailles pour le lancement du synode diocésain

Depuis la création des nouveaux diocèses d’Île-de-France il y a plus de quarante ans
[…], l’évangélisation, l’engagement social, l’approfondissement et la nourriture de la foi
ont été menés de front, comme peuvent en témoigner nombre d’entre vous. L’audace et la
fécondité de l’Évangile se sont manifestées. Un profond sillon a été tracé. Aujourd’hui, nous
sommes confrontés à de nouveaux défis. Notre région connaît des changements culturels,
économiques, sociaux et religieux importants, liés à ceux de notre pays, de l’Europe, de la
planète. […]

Nous sommes heureux, comme baptisés (cf.LG 40), de porter « le beau nom de chré-
tiens », ceux de « porte-Christ », « d’autre Christ »… parce que l’espérance a été répandue
en nos cœurs. Appelés à « garder le commandement » de l’amour (1 Jn 2, 3-4), nous cher-
chons à traduire la charité en actes, jusqu’au don de notre vie. Ceci nous stimule pour nous
adresser à Dieu dans la prière, faite au nom de notre responsabilité de baptisés à l’égard de
nos frères et sœurs chrétiens et de tous nos contemporains […]

Pour cela, allons ou retournons d’abord au centre. Apprenons du Christ comment il
veut son Église dans les Yvelines aujourd’hui et demain. Nous voulons nous laisser recon-
duire à lui, qui dit à ses disciples : « Je suis avec vous jusqu’à la fin des temps » (Mt 28, 20)
[…] Notre demande n’est pas anodine.[…] si le Christ est vraiment notre vie, la commu-
nion entre nous, de différentes “sensibilités” ou générations, progressera ; elle sera signe du
Christ et attirera vers lui.

Dans cet esprit, j’ai décidé de convoquer un synode diocésain. […] L’objet même du
synode diocésain sera précisément notre baptême. Il ne s’agit pas seulement du fait que
nous avons été baptisés, mais de notre existence même en tant que baptisés, de la grâce
du baptême. « Un baptême à vivre ! » C’est le thème central. […] Il s’agit en effet de la vie
concrète des personnes, de l’annonce et du témoignage rendus au Christ par des baptisés
vivant en ce monde leur baptême « à fond » […]

Dans un premier temps, des rencontres entre baptisés par petites équipes, échelon-
nées de septembre 2010 à fin janvier 2011, seront organisées au plus proche de la vie ordi-
naire paroissiale, […] sur le sujet central du synode, notre vie baptismale. Tous seront
conviés à voir si et comment notre vie chrétienne se déploie effectivement, et comment elle
pourrait se déployer plus pleinement ; et à quelles dispositions le Seigneur nous invite.

Dans un deuxième temps, à l’Ascension 2011, l’assemblée synodale […] se réunira.
Les apports et les propositions venant des groupes constitueront le « matériau » d’où se
dégageront des lignes de force et des convergences.

Au moment de conclure, ma prière pour nous tous et pour chacun d’entre vous
emprunte les mots de l’apôtre Paul : « Que Dieu daigne, selon la richesse de sa gloire, vous
armer de puissance, par son Esprit, pour que se fortifie en vous l’homme intérieur »
(Ep 3, 16). n



Samia
catéchumène

J’ai grandi dans un milieu familial croyant, musulman côté
paternel et chrétien côté maternel. 

L’existence de Dieu a très vite été une évidence pour moi.
Puisque l’être humain fait partie de la Création, il ne peut donc pas
tout comprendre dans les limites de ses cinq sens et de sa pensée.
Cette capacité de penser de l’être humain m’a toujours interrogée
dans sa place contradictoire. À la fois « petite » car tributaire d’un
organisme déterminé (le cerveau) et « divine » par la liberté infinie
qu’elle procure d’approfondir, de comprendre, de s’ouvrir et de
transcender, mais qui nécessite d’abord un choix, car cela représente
un effort d’organiser sa pensée au plus juste.

Je me suis ainsi dit que l’être humain ne peut pas appréhender
le monde dans sa globalité, dans sa totalité, même s’il comprend
beaucoup de choses. « Ce qui est incompréhensible, c’est que le
monde soit compréhensible » disait Einstein. Nous aurions donc un
regard quasiment « divin » sur le monde, alors que nous ne sommes
que des créatures passives dans la nature, nous faisons partie de la
Création. Beaucoup de choses nous échappent forcément. Il y a donc
un Dieu et l’être humain tient une place bien particulière dans cette
Création. C’est ainsi que j’ai toujours cru en Dieu, même si tout en
croyant, j’ai eu très jeune des questionnements sur l’intérêt et les
bienfaits de la Création ! (la pensée est aussi bien orgueilleuse…) !

87

Recevoir le baptême,
témoigner du Christ 

PARTAGE DE PRATIQUES

 



C’est avec le temps et les rencontres humaines que l’« humain »
dans sa fragilité et sa beauté m’ont touchée et j’ai ressenti une sorte
de transcendance émotionnelle à certains moments où j’étais en défi-
nitive entièrement « connectée » au plus profond de moi-même, à
quelque chose d’essentiel de mon âme, où l’on se sent  fragile, mortel,
presque rien du tout, et à la fois très fort car soi-même, en paix,
n’ayant plus peur de rien. Je me suis ainsi sentie concernée par le
message du Christ où l’amour tient une place essentielle, où les enjeux
de pouvoir et de prestige quand ils dictent une vie ne sont que le para-
sitage et la résistance à être soi-même, où le dogme hypocrite (sous-
tendu par une volonté de pouvoir) est rejeté en faveur de l’être vrai.

Je trouve ce message d’une signification magnifique : le Christ
n’avait pas de pouvoir. Par contre il avait (et a toujours) une autorité
et une sagesse guidées par l’amour du Créateur et de la Création, et
le rejet de la fausseté et de l’hypocrisie. Il n’a pas cherché à avoir du
pouvoir pour tenir un discours prestigieux sur la vérité et l’amour. Il a
« méprisé » le pouvoir car il avait (il était) mieux. Il n’a pas seulement
discouru sur l’amour, mais il a vécu et est mort pour l’amour. C’est
pour moi le plus beau modèle de sincérité, de beauté, d’amour et
d’essentiel pour la vie d’un être humain.

Dans ma vie professionnelle (je suis psychiatre), la question
d’être soi-même est bien entendu importante. Mais je rencontre des
personnes souvent prisonnières de leur « ego » qui est le terme
psychiatrique pour le « moi social », l’image que les autres ont de
moi, plus vitement dit : l’orgueil. Et les personnes confondent souvent
l’amour avec le respect de l’orgueil. Elles confondent aussi « être soi-
même » avec un égo fort ou une forte personnalité qui s’impose aux
autres. Tout cela est entretenu à mon avis socialement, depuis la révo-
lution industrielle (certaines abbayes avaient été transformées en
usines) où progressivement mais indéfectiblement, la production de
valeurs marchandes n’avait pas pour but d’échanger ces marchandi-
ses, mais d’avoir du capital, une masse monétaire. Amasser des
richesses est devenu LE but. Et qui dit richesses dit pouvoir. Qui ne se
plaint pas aujourd’hui de la société de consommation ? Et pourtant,
tout en s’en plaignant, on en est victime, car flatté par les publicitai-
res dans notre ego et dans notre imaginaire de perfection, on se

88

PARTAGE DE PRATIQUES



prend à croire être des dieux nous-mêmes, éternellement jeunes, tout
puissants et parfaits (cette « tyrannie » de la perfection entraîne en
même temps une culpabilité extrême et inadaptée en cas de faute,
puisque nous sommes sensés être parfaits. Le pardon n’a donc plus
sa place. Nous devons être parfaits (tout) ou rien.

Nous ne distinguons plus socialement l’âme (l’intime, le for inté-
rieur) de l’ego. Une personne est passée dans le langage courant de
personne (ou âme) à consommateur et maintenant usager ! (Ce qui
fait penser à « usagé » comme un bien de consommation jetable…)
Cette indifférenciation entre l’âme et l’ego rend plus difficile la
« respiration » interne, le travail intérieur, l’ouverture, l’élévation
voire la transcendance. Cette dimension est balayée. La matérialité
prend toute la place, dans un mode binaire en tout ou rien.

C’est ainsi que l’humilité, salvatrice car adaptée à notre vulné-
rabilité d’humains, n’est pas valorisée socialement, contrairement à
l’égo, et c’est dans les cabinets de psychiatres (dans le meilleur des
cas) que notre incomplétude et notre imperfection doivent non seule-
ment être acceptées avec bienveillance, mais qu’il est aussi question
de réaliser à quel point notre « fragilité » intégrée peut nous toucher
au plus profond de notre cœur et nous rendre plus beaux et plus forts.

Cela faisait longtemps que je voulais être baptisée et me recon-
naître comme chrétienne. Je suis maintenant prête car aussi plus
disponible à moi-même. Le respect et l’amour de Dieu, l’humilité
face à la vie, la grandeur d’âme dans les relations aux autres sont
pour moi les vraies valeurs. Etre baptisée c’est aussi témoigner de
mon attachement au modèle du Christ qui ne cesse de me fortifier
dans ma foi et de me rendre la vie que plus belle. n

89

RECEVOIR LE BAPTÊME, TÉMOIGNER DU CHRIST



RReennsseeiiggnneemmeennttss eett iinnssccrriippttiioonnss
Edition CRER
19 rue de la Saillerie
49180 St Barthelemy d’Anjou
02 41 68 91 40
decouvertebabba@editions-crer.fr
www.editions-crer.fr

LLiieeuu ddee llaa rreennccoonnttrree
Maison diocésaine
10 rue de la Trinité
86000 Poitiers



Michel Souchon
jésuite, délégué pour la pastorale 

des nouvelles croyances et dérives sectaires, diocèse de Saint-Denis

Dans les années 70, deux évêques français (Mgr Marcus et
Mgr Favreau) ont présenté leur réflexion sur la prospective ecclésiale,
compte tenu de la forte diminution du nombre des ordinations sacer-
dotales. Leur position était résolument optimiste : l’Église peut vivre
avec moins de prêtres, disaient-ils, à deux conditions : que les prêtres
fassent seulement ce à quoi ils sont « ordonnés », habilités par le
sacrement de leur ordination ; que les laïcs fassent tout ce à quoi ils
sont appelés par le sacrement de leur baptême qui les fait « membres
de Jésus Christ, prêtre, prophète et roi ».

J’étais, à ce moment, chargé de paroisses dans la ville nouvelle
de Saint-Quentin-en-Yvelines (dans le diocèse de Versailles). « Prêtre
au travail » pendant la semaine (sociologue dans les services d’étu-
des de la télévision française), j’entamais, le vendredi soir, une
« seconde vie », le service paroissial du week-end. Je vous parle d’un
temps très ancien où il ne paraissait pas scandaleux qu’un prêtre se
mêle à la vie, au travail et aux affaires des hommes. Et donc ne
fassent pas seulement ce à quoi les habilitait leur ordination sacer-
dotale. Bien entendu, mon absence du lundi matin au vendredi soir
supposait la présence de nombreux laïcs actifs, prêts à faire tout ce à
quoi ils se savaient appelés par leur baptême. 

91

Le sacerdoce des baptisés
Un témoignage

PARTAGE DE PRATIQUES

     



De plus en plus, des responsabilités partagées

Même lorsque le prêtre était présent de manière permanente, les
laïcs ont été de plus en plus invités à participer à la vie de leurs
communautés ecclésiales et ont répondu avec beaucoup de généro-
sité. La multiplication de rôles et de services diversifiés est visible
partout. De plus en plus, les responsabilités sont partagées. Entrez
dans n’importe quelle église : un panneau indique des mouvements,
des groupes, des calendriers, les noms et souvent les photos des
membres du « conseil pastoral » et des prêtres de la paroisse,
l’adresse des personnes qui ont la charge de la catéchèse, de celles
qui s’occupent du CCFD, du Secours catholique, des gens à rencon-
trer pour préparer un baptême, un mariage ou des funérailles, des
responsables des finances paroissiales… 

On craignait le vide ou l’absence de vie, on découvre plutôt le
foisonnement et la diversité. C’est dans le domaine de la catéchèse
que le changement est le plus marquant, mais n’oublions pas le caté-
chuménat, la préparation aux sacrements, l’animation des célébra-
tions liturgiques, la visite des malades, la préparation et, dans nombre
de cas, la célébration des obsèques, les organismes caritatifs. Il faut
citer encore l’aide apportée dans la gestion financière et immobilière
(à la suite des vieux « conseils de fabrique »). L’accueil des personnes
qui viennent sonner au presbytère, et en particulier celui des deman-
deurs de sacrements (prolongé par les rencontres de CPB, de CPM,
etc.), fait une place importante aux laïcs. Le témoignage qu’ils
donnent me semble capital pour parler du prolongement de la vie
dans le sacrement et du prolongement du sacrement dans la vie.

On est passé en quelques décennies d’une Église « gérée » par
les ministres ordonnés (les laïcs étant envoyé en mission dans « le
monde ») à une Église qui fait une place de plus en plus importante
à de nouveaux ministres « laïcs ». Que des ministères laïcs diversifiés
doivent intervenir dans la vie de l’Église ne relève pas seulement de
la suppléance, mais aussi d’une autre nécessité : traduire dans la
pratique des communautés une ecclésiologie de participation et de
délégation, à l’opposé d’une ecclésiologie de l’autorité hiérarchique
et de la centralisation des pouvoirs.

92

PARTAGE DE PRATIQUES



Alors que l’Instruction romaine de 1997 sur « la collaboration
des fidèles laïcs au ministère des prêtres » manifestait la crainte que
les laïcs prennent trop de place dans l’Église et ne viennent se substi-
tuer aux prêtres, le pape Jean-Paul II, dans la lettre apostolique Au
début du nouveau millénaire, a présenté avec force une vision diver-
sifiée des ministères dans une Église qui est communion : « Cette
perspective de communion est étroitement liée à la capacité de la
communauté chrétienne de donner une place à tous les dons de
l’Esprit. L’unité de l’Église n’est pas uniformité, mais intégration orga-
nique des légitimes diversités. C’est la réalité des nombreux membres
réunis en un seul corps, l’unique Corps du Christ (cf. 1 Co 12, 12). Il
est donc nécessaire que l’Église du troisième millénaire stimule tous
les baptisés et les confirmés à prendre conscience de leur responsa-
bilité active dans la vie ecclésiale. À côté du ministère ordonné, d’au-
tres ministères, institués ou simplement reconnus, peuvent fleurir au
bénéfice de toute la communauté, la soutenant dans ses multiples
besoins : de la catéchèse à l’animation liturgique, de l’éducation des
jeunes aux expressions les plus diverses de la charité » (Jean-Paul II,
Novo Millenio Ineunte § 46).

Un dossier théologique ouvert

Ainsi une nouvelle figure de l’Église s’est mise en place lente-
ment. Elle pose bien des questions. Des questions pratiques, d’abord.
Les relations sont parfois difficiles entre des laïcs accédant à des
postes de responsabilité et des prêtres que l’âge et les habitudes
préparent mal aux collaborations et aux délégations. Cet aspect des
changements en cours ne peut être nié, mais il ne doit certainement
pas être majoré.

Ce sont bien plutôt les questions théologiques qui doivent être
maintenant abordées avec inventivité et courage. L’une d’entre elles
me paraît particulièrement importante : multiplier les ministères laïcs
ou les offices assurés par les laïcs pour remédier à la diminution du
nombre de prêtres sans examiner la répercussion de ce nouveau
maillage en ce qui touche à l’administration des sacrements ne

93

LE SACERDOCE DES BAPTISÉS



risque-t-il pas de conduire à une diminution de la vie sacramentaire,
à une moindre place faite aux sacrements dans les communautés
(moins de prêtres signifiant moins de sacrements) ? Sans doute, « la
puissance de Dieu n’est-elle pas liée aux sacrements » (Thomas
d’Aquin), mais la place des sacrements est capitale pour signifier,
dans l’Église, la gratuité du don du salut par Dieu lui-même en son
amour tout-puissant.

Des ordinations diversifiées ?

Une voie évoquée, avec prudence mais non sans courage, par
des pasteurs et des théologiens consisterait à aller vers des ordina-
tions diversifiées 1. Rappelons que, jusqu’au concile Vatican II, avant
les ordinations au sous-diaconat, au diaconat et au presbytérat, des
« ordres mineurs » étaient conférés : « lecteur », « acolyte », « exor-
ciste »… Ne conviendrait-il pas de retrouver une certaine diversité
d’ordinations pour accompagner et conforter la diversité des ministè-
res confiés aux laïcs aujourd’hui ? Le cas le plus souvent cité est celui
des laïcs qui, aumôniers dans un hôpital ou dans une prison, reçoi-
vent des confidences et des aveux. Ils peuvent sans doute dire : « Je
suis envoyé auprès de vous en ambassadeur de la réconciliation
(2 Co 5, 20) et je peux, au titre de ma mission, vous assurer que Dieu
vous pardonne, qu’il “met loin de vous vos péchés.” » Mais ils ne
peuvent dire l’absolution sacramentelle. Une ordination spécifique,
propre à cette mission, pourrait leur en donner la possibilité. n

94

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- Voir, par exemple : Le Groupe de Voisins,
« Sacrements et ministères. Expériences et propo-
sitions », Études, janvier 1984 ; Bernard Sesboüé,
« Les animateurs pastoraux laïcs. Une prospective

théologique », Études, septembre 1992. Et, de
Bernard Sesboüé encore : N’ayez pas peur.
Regards sur l’Église et les ministères aujourd’hui,
Desclée De Brouwer, 1996.

NOTES



Dominique Olivier
laïque dominicaine, 

diocèse de Liège

Vous avez dit vocation ?

La réflexion que je vais développer dans cet article s’appuie sur
un ouvrage de Pierre Claverie, religieux dominicain, évêque d’Oran
assassiné en 1996. Dans son livre intitulé Je ne savais pas mon nom.
Mémoire d’un religieux anonyme 1, il développe sa propre vision de la
vocation religieuse. Sa pensée m’a ouvert des portes dans ma propre
conception et capacité d’expression sur ma vocation baptismale. Il y
explique que, baptisé dans le Christ, le Seigneur l’a saisi tout entier et
qu’il saisit les religieux et religieuses d’une façon toute particulière. 

À la lecture de ces lignes, je suis restée en arrêt, comme un bon
chien, le nez au vent, reniflant une nouvelle piste intéressante. J’étais
alors en plein questionnement sur l’orientation de ma vie, devant un
choix professionnel qui m’amenait à quitter le service de l’Église diocé-
saine pour le service social dans la vie civile. J’ai réalisé que, par mon
baptême, le Seigneur m’avait aussi saisie en entier dans toutes les
facettes de ma vie de laïque et que l’expression de ma vocation
complète était nécessairement différente de celles des religieux, reli-
gieuses et prêtres. J’ai compris que l’Église n’avait pas encore pris la
mesure de la dimension de la vocation baptismale des laïcs en lui
donnant un cadre qui permet de la déployer pleinement. C’est ce que
je voudrais développer dans cet article.

95

Kaléidoscope de la vocation
baptismale d’une laïque ordinaire

PARTAGE DE PRATIQUES

     



Mon baptême est premier

Issue d’une famille catholique par appartenance sociale plutôt que
par conviction, je fus baptisée enfant. Mais je ne peux pas dire que j’ai
baigné dans un milieu croyant dès mon jeune âge. Le témoignage intel-
ligent et cohérent d’une institutrice primaire a éveillé ma foi en piquant
ma curiosité. Enfant, j’ai répondu à cet appel dont j’ai compris plus tard
qu’il était l’écho de mon baptême : « Ainsi le baptême est le moment où
Dieu appelle, où Dieu prononce mon nom, où Dieu pose sur moi son
regard 2. » Et ma foi a poussé comme une herbe un peu folle, bien
cachée au creux de mon jardin secret, la plus belle plante de ma vie inté-
rieure. Pendant mes trente premières années, la force de mon baptême
était dans l’ombre de mes choix : Dieu présent, questionné à chaque
tournant fondamental, mais en secret. J’ai expérimenté la fidélité de sa
présence aimante dans le respect total de ma liberté. Ce fut – et ce l’est
toujours – le point d’appui de ma vie d’épouse et de mère. Au fil des
années la belle plante de ma foi a pris de la vigueur jusqu’au jour où
elle a poussé les portes du jardin pour s’exposer au regard d’autrui à
travers des engagements d’Église, d’abord de façon bénévole et puis
professionnelle.

Le kaléidoscope de ma vocation baptismale

Quand je regarde en arrière, je m’aperçois que ma vocation baptis-
male s’est déployée comme dans un kaléidoscope. La couleur, la forme et
la densité de son expression ont varié selon les moments et les composan-
tes de ma vie. Et c’est peut-être cela la particularité de la vocation baptis-
male d’un laïc : elle épouse les méandres d’une existence ordinaire faite de
choix familiaux, professionnels, sociaux, ecclésiaux.

J’ai choisi un métier de service par fidélité aux valeurs de l’Évangile
et j’ai professé dix-neuf ans comme assistante sociale au service des
familles et des jeunes en difficulté. J’ai expérimenté combien ma foi avait
alimenté mon engagement social. Dans un milieu pluraliste, non confes-
sionnel, j’avais à cœur de considérer chaque personne dans sa dignité
humaine. Au-delà de ce respect qui, fort heureusement, n’est pas exclu-
sivement chrétien, je crois que la force de mon baptême s’est aussi expri-
mée à travers la recherche de qualité de mes interventions psychosocia-
les. Cette aspiration profonde de bien faire et de mieux faire au bénéfice

96

PARTAGE DE PRATIQUES



des personnes est pour moi le résultat de l’action de l’Esprit-Saint. Un
jour, une amie m’a demandé : « D’où tires-tu ta force, de ta foi ou de ton
couple ? » J’ai répondu : « Ma force vient de ma foi. Elle me pousse en
avant. De mon couple, je tire mon équilibre. »

En 1997, j’ai eu la possibilité de mettre mon temps de travail
professionnel au service de l’Église en devenant assistante paroissiale 3.
J’ai eu l’impression que ma vocation baptismale pouvait enfin prendre sa
vraie dimension. C’était un réel bonheur de pouvoir explicitement parler
de Jésus-Christ, y consacrer l’essentiel de mon temps et voir d’autres
adultes s’engager avec le même désir de construire une Église ouverte et
dynamique. Pendant douze années, j’ai travaillé au niveau paroissial
auprès des jeunes et au niveau diocésain en collaborant à la formation
initiale et permanente des laïques et du clergé. Je fus aussi la responsa-
ble officieuse des assistants paroissiaux. Bien sûr, ce travail de pionnier
en tant que laïque et que femme fut difficile. Si j’ai pu bénéficier d’une
reconnaissance exceptionnelle de mes compétences professionnelles par
les autorités ecclésiales, force m’est de constater qu’il n’en était pas de
même pour beaucoup de mes collègues. En tant que responsable de
l’équipe diocésaine chargée de l’évaluation du travail des assistants
paroissiaux, j’ai mesuré toute la difficulté du partage réel des responsa-
bilités sur le terrain, avec un clergé peu formé au travail en équipe et des
chrétiens marqués par des modèles ecclésiaux du passé. Dans son bilan
d’août 2006, l’équipe d’évaluation du travail dégageait deux profils de
fonction pour les assistants paroissiaux, l’un correspondant à un poste de
responsable et l’autre à un poste d’exécutant. Elle dénonçait l’alternance
nocive du passage de l’un à l’autre de ces profils souvent de façon impré-
visible et dans le non-dit en fonction des attentes successives et des peurs
des acteurs pastoraux. L’équipe d’évaluation a également mis en lumière
l’impact négatif des modèles de travail calqués sur le modèle clérical
(dévouement et disponibilité maximale) et des conditions matérielles
précaires (niveau très bas des rémunérations) sur la vie globale des assis-
tants paroissiaux qui ont le plus souvent charge de famille. C’est à travers
ces éléments concrets que l’on peut évaluer l’écart entre l’accueil de la
vocation baptismale des laïcs dans l’Église et les réelles conditions de son
déploiement. Le lecteur pourrait reprocher à mon analyse qu’elle s’ap-
puie sur mon expérience, certes limitée à un diocèse de Belgique. Il est
intéressant de noter que Céline Béraud dans son livre Prêtres, diacres,
laïcs 4 fait les mêmes constats pour l’Église de France.

Après douze années passées au service de l’Église diocésaine, j’ai
été amenée à faire un nouveau choix professionnel pour des raisons

97

KALÉIDOSCOPE DE LA VOCATION BAPTISMALE D’UNE LAÏQUE ORDINAIRE



familiales. Depuis dix mois, j’ai quitté mon poste d’assistante paroissiale
et j’ai repris mon activité précédente d’assistante sociale. Ce choix fut
l’objet de tous les questionnements en regard de ma vocation baptismale.
Avec le temps, le recul sur mon expérience d’Église s’installe. J’y ai vécu
beaucoup de moments formidables dans une grande liberté. J’y ai souf-
fert aussi parfois. Je m’y suis battue beaucoup et je lui garde intact mon
attachement fondamental. J’y suis aidée par une autre forme de ma
vocation baptismale, mon engagement dominicain.

La couleur de ma spiritualité,
ma vocation dominicaine

Avant de m’engager professionnellement au service de l’Église, je
suis entrée dans l’ordre dominicain en tant que laïque. Comment et
pourquoi, à notre époque, un homme ou femme, s’engage-t-il à vivre
selon le projet apostolique de saint Dominique en messager de l’Évan-
gile ? À la source de mon engagement dans l’ordre des Prêcheurs, il y
avait le besoin d’enraciner davantage ma démarche de foi, de structu-
rer mieux ma prière, de trouver mon propre lieu de ressourcement et de
cheminer avec d’autres qui partagent la même sensibilité spirituelle. Dès
la première rencontre je me suis sentie dans ma maison spirituelle.
L’engagement dominicain a unifié ma vie de foi et ma personne, tout en
développant ma responsabilité dans la construction d’un monde plus
juste, projet de Dieu pour l’homme. 

La participation des laïcs à la mission de l’ordre dominicain a été
instaurée par saint Dominique au début du treizième siècle. Les
Fraternités laïques dominicaines ne sont pas un tiers-ordre. Elles consti-
tuent une branche de la famille dominicaine au même titre que les frères
et les sœurs moniales ou apostoliques. Les laïcs participent pleinement à
la mission de l’ordre des Prêcheurs comme en témoigne l’interrogation de
la formule d’engagement : « Voulez-vous, en servant Dieu et le prochain,
participer comme membres de l’Ordre à sa mission apostolique par la
prière, l’étude et la prédication, selon votre état de laïcs ? 5 »

Saint Dominique a doté les laïcs d’une règle novatrice dans sa
conception démocratique qui a permis aux Fraternités de traverser les
siècles en s’adaptant à la modernité de notre époque.

La vie dominicaine repose sur quatre piliers : la prière, l’étude, la
vie fraternelle et la prédication, le tout animé, relié par l’amour du
prochain. Le laïc s’y engage selon son état de vie. Etre laïc dominicain,

98

PARTAGE DE PRATIQUES



c’est prier chaque jour la liturgie des heures en communion avec les
autres membres de l’Ordre et avec toute l’Église. La régularité de ce
temps de prière pour un laïc est un combat de tous les instants, dans le
mode de vie actuel. Le laïc dominicain s’engage aussi à participer aux
réunions, le plus souvent mensuelles, de sa fraternité. C’est à travers ces
réunions que la vie fraternelle, l’étude et la formation se concrétisent.
Mais jusqu’à présent, ces caractéristiques s’appliquent à bien des enga-
gements. Alors qu’est-ce qui fait la spécificité dominicaine ? Elle tient à
l’articulation des trois premiers piliers en vue de la prédication, de l’an-
nonce de Celui qui nous fait vivre. Face à nos contemporains, on ne peut
annoncer la Parole sans de sérieuses compétences bibliques, d’où l’im-
portance de l’étude. Pas d’annonce efficace de la Parole sans la prière,
ce serait oublier que le Père construit la maison. Que serait la cohérence
d’un discours sur l’Évangile si la vie fraternelle était absente ? Bien sûr,
pour un laïc, la prédication est un défi. Sans être une spécialiste des Écri-
tures, j’en suis une amoureuse. Je pense qu’il est urgent d’oser une
parole explicite sur l’Évangile, une parole crédible, solide qui ouvre une
espérance. Le laïc qui partage la vie de ses contemporains est un pont
naturel, nécessaire à l’annonce de la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ et
sa participation à la mission de l’Ordre avec ses frères et ses sœurs
dominicains peut avoir une portée prophétique dans l’Église. Il est diffi-
cile de décrire la spiritualité dominicaine. Son fondateur a laissé peu
d’écrits. Et pourtant il suffit de venir et de voir ce qui fait l’esprit domini-
cain : un énorme intérêt pour notre monde jusqu’aux frontières des certi-
tudes, la liberté de mouvement dans l’itinérance des projets, et par-
dessus tout la joie d’être sauvé et de la partager !

Amour et justice, les deux ailes du baptême

À présent que j’ai quitté le service officiel de l’Église, comment
s’exprime ma fidélité à ma foi baptismale dans ce retour au travail
social ? En réintégrant des activités professionnelles dans le monde
profane, je dois avouer que j’avais très peur de me perdre et que je
cherche encore. Mais une image s’impose à moi, celle des deux anges,
amour et justice, au-dessus de l’arche d’alliance. Je les imagine s’accor-
dant au-dessus du lieu d’alliance de Dieu avec l’homme comme deux
fées au-dessus d’un berceau, deux ailes qui donnent du souffle. Et pour-
quoi pas au-dessus de chaque baptisé ? Le travail social quel qu’il soit
cherche à réduire les inégalités, à soulager les injustices, à rendre la

99

KALÉIDOSCOPE DE LA VOCATION BAPTISMALE D’UNE LAÏQUE ORDINAIRE



dignité et la cohérence de vie aux personnes en rupture, en marge, en
souffrance. Il est éminemment relationnel et œuvre de justice. Dieu peut
y trouver son compte et ma foi aussi. Vivre son baptême ou vivre de son
baptême, n’est pas lié à des tâches particulières mais à la manière dont
on les accomplit quand Dieu est présent. Et il ne tient qu’à moi de l’y
mettre. Il attend. Actuellement, la force de mon baptême peut s’exprimer
à travers la douceur des moments de vie familiale, la qualité de ma
présence auprès de chacun, la réparation des injustices sociales, le
soutien ponctuel en paroisse et la fidélité à mes engagements domini-
cains qui me font prêcher discrètement. Rien d’exceptionnel. Toutes
choses qui font partie de la vie d’une laïque ordinaire, mais qui deman-
dent un oui permanent à son baptême.

En terme de conclusions

Sur le plan ecclésial, le Seigneur saisit chacun par son baptême
dans toutes les facettes de sa vie. La vocation baptismale se déploie de
multiples façons à condition d’y répondre pour permettre à l’Esprit créa-
teur d’être à l’œuvre. Ainsi chaque baptisé peut être levain dans la pâte
du monde. Si l’engagement des laïcs est primordial pour l’Église de
demain, alors il est temps qu’elle prenne pleinement la mesure de leur
vocation baptismale et qu’elle en favorise les conditions de son déploie-
ment dans les tâches d’Église comme dans la vie.

Sur le plan personnel, qu’est devenue la plus belle plante de mon
jardin ? Je pense qu’elle évolue vers une nouvelle fécondité. J’ai la certi-
tude que le Seigneur m’a saisie par mon baptême, qu’amour et justice
se sont penchés sur le berceau de ma vie spirituelle. Un jour mon mari
m’a dit : « Je ne savais pas que la foi te mènerait aussi loin. » Je lui ai
répondu : « Moi non plus. » n

100

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- Pierre Claverie, Je ne savais pas mon nom,
Paris, Cerf, 2006.

22 -- Ibid. p. 51.

33 -- Poste d’animateur pastoral attaché à la pasto-
rale territoriale dont la rémunération est prise en
charge par l’État.

44 -- Céline Beraud, Prêtres, diacres, laïcs, Paris, PUF,
Coll. « Lien social », 2007.

55 -- Propre de l’Ordre des Prêcheurs, IV - Rituel du
rite de profession. Quatrième partie.

NOTES



Marie-Laure Dénès
religieuse dominicaine, 

secrétaire générale de Justice et Paix France et Europe

Nous rencontrons de nos jours beaucoup de scepticisme, de
réticences voire de méfiance ou de rejet lorsqu’est évoqué l’engage-
ment politique des chrétiens et plus encore le travail pour la justice et
la paix. Il y aurait là, aux yeux de certains, comme une sorte de
compromission, de mélange des genres, les sphères politiques et reli-
gieuses devant être tenues à bonne distance, rejoignant sur ce point
les tenants d’une laïcité d’exclusion. La vocation baptismale est avant
tout à leurs yeux conversion personnelle et évangélisation. Certes,
mais nous voudrions montrer comment l’engagement dans la cité est
justement un lieu privilégié pour vivre sa vocation baptismale.  

Regards sur l’histoire

Toute la prédication évangélique annonce la venue du Royaume
de Dieu déjà présent et en marche dans notre histoire, mais pas
encore manifesté dans sa plénitude. Notre temps historique est celui
du « déjà là/pas encore » selon l’expression aujourd’hui bien
connue. Nous avons constamment à vivre cette tension. Le danger,
particulièrement pour le sujet qui nous intéresse, celui de la compré-
hension des implications sociales et politiques de l’Évangile, est de
surestimer l’un ou l’autre pôle, voire de supprimer complètement la
tension en ne faisant droit qu’à l’un de ces pôles.

101

Vivre sa vocation baptismale 
en politique ?

PARTAGE DE PRATIQUES

     



Historiquement, les deux excès se sont manifestés. Certaines
périodes, plus ou moins longues, ont tellement accentué le « déjà là »
qu’elles ont cru, d’une certaine façon, réaliser le Royaume de Dieu
sur terre. Pour simplifier à l’extrême les choses, deux moments dans
l’histoire sont l’expression de cette dérive : l’un a duré des siècles,
c’est le temps que l’on a appelé « la chrétienté » ; l’autre a été plus
circonscrit. C’est la période où certains aspiraient à des changements
révolutionnaires pour mettre fin à l’oppression sociale ; ils présen-
taient le renouveau de la société qu’ils désiraient comme impliquant
ni plus ni moins l’établissement du Royaume de justice, le Royaume
de Dieu, sur terre. Ces deux dérives se situent aux deux extrêmes sur
le plan politique mais partagent finalement une conception théolo-
gique proche : la réalisation historique du Royaume.

À l’opposé, et souvent en réaction, on a connu des moments et
des situations où les aspects transcendants du message chrétien
étaient tellement privilégiés que l’Évangile apparaissait complètement
déconnecté de la réalité, étranger aux événements de l’histoire de
l’humanité. Jean-Paul II parle de cette période comme étant « tour-
née, vers un salut purement situé dans l’au-delà, et qui n’apportait ni
lumière ni orientations pour la vie sur terre 1. »

Dimension politique et sociétale de l’Évangile

Pourtant, la préoccupation politique et sociétale est, si l’on prend
l’Évangile au sérieux, une évidence. Il ne saurait être question ici de
faire le tour du sujet mais plusieurs aspects peuvent être soulignés.

L’attention aux réalités humaines fait partie intégrante de l’Évan-
gile 2. Depuis que Dieu s’est fait homme, en effet, rien de ce qui
concerne l’homme ne peut désintéresser un chrétien et être extérieur
à sa foi. Le champ social et politique ne fait pas exception. Cette
tradition est d’ailleurs déjà bien établie dans l’Ancien Testament où
l’on voit les prophètes poser des actes et intervenir dans le champs
social et politique (Michée par exemple). S’intéresser à ces domaines,
s’y engager, c’est faire droit jusqu’au bout à l’Incarnation.  

Mais cela va plus loin encore. L’amour de Dieu révélé en Jésus-
Christ est inséparable de l’amour du prochain. En faisant de nous des

102

PARTAGE DE PRATIQUES



fils, il fait de nous des frères dans le Christ, jamais indifférents au sort
de l’autre : « Qu’as-tu fait de ton frère ? » (Gn 4, 9). Dans un même
mouvement, l’alliance avec Dieu nous fait entrer dans une alliance avec
les hommes, tous les hommes. Et d’ailleurs, à celui qui lui demande
quel est le plus grand commandement, Jésus répond en liant deux
commandements : l’amour de Dieu et l’amour du prochain sont insé-
parables. Nous sommes d’entrée de jeu constitués comme personnes et
pas seulement comme individus, particules isolées, mais comme des
êtres en lien. La foi empêche de se clore sur soi-même. L’engagement
social et politique est justifié par un lien très fort entre la foi du croyant
et l’existence de son prochain. C’est ce qu’a compris l’Église au fil du
temps en proposant à partir de l’encyclique Rerum Novarum (1891) un
enseignement social cohérent. Elle manifeste ainsi son souhait d’incar-
ner ce lien en se confrontant aux défis du monde moderne. 

Enfin, et c’est un point que l’on aborde peu souvent aujourd’hui,
le salut revêt une dimension collective. Mon baptême ne concerne pas
seulement ma relation personnelle à Dieu mais elle m’intègre dans un
peuple en marche vers une humanité réconciliée. Parce que le
Royaume de Dieu est préfiguré par ce que nous réalisons ici et main-
tenant dans nos sociétés, il nous faut contribuer à construire une
communauté humaine, un vivre ensemble où se tissent les solidarités ;
un vivre ensemble où chacun est respecté pour lui-même, de façon
inconditionnelle, dans sa condition de fils de Dieu ; un vivre ensem-
ble qui humanise. L’Église, comme communauté de croyants en la
résurrection, a ainsi une vocation spéciale à inviter tous ses membres
à l’action sociale, économique et politique qui construit la justice.
Mais comment le faire ? Entre les excès d’hier excluant toute préoc-
cupation politique et la foi dans le Royaume déjà advenu sur terre,
comment se frayer un juste chemin ? Il nous faut faire un détour,
explorer quelques textes scripturaires.

Juste place du politique 

Et là, surprise ou déception ! D’une façon qui peut sembler
paradoxale avec ce qui précède, le rapport au politique n’est pas le
cœur du Nouveau Testament. Bien plus, l’indifférence que Jésus

103

VIVRE SA VOCATION BAPTISMALE EN POLITIQUE ?



manifeste à l’égard du politique ne laisse pas de surprendre, créant
la déception parmi ceux qui attendaient un Messie libérateur devant
bouter l’occupant hors du pays. Ainsi, au seuil des Évangiles synop-
tiques, Jésus refuse de rechercher le pouvoir 3. Ailleurs, il relativise le
politique en affirmant que son Royaume n’est pas de ce monde
(Jn 18, 36) et « inaugure une communauté appelée à rendre à Dieu
un culte en esprit et en vérité (Jn 4, 23) qui n’est pas chargé de
donner au politique sa loi 4 ».

Tous ces gestes ne sont cependant pas le signe d’une négation
du politique mais la reconnaissance de son autonomie ; ainsi, le prin-
cipe de laïcité 5 se trouve affirmé. Mais distinction ne signifie pas cloi-
sonnement hermétique et indifférence : le champ politique demeure
important dans le plan de Salut. Deux textes parlant explicitement du
politique serviront ici d’appui.

Le premier est la célèbre formule de Jésus : « Rendez à César ce
qui est à César et à Dieu ce qui est à Dieu » (Mc 12, 17). À ceux qui,
venus lui demander de se prononcer sur la légitimité de payer ou non
l’impôt à César, lui tendent un piège, Jésus répond en termes quelque
peu cinglants par une injonction à respecter l’autonomie des pouvoirs
de ce monde, en remettant à César ce qui lui est propre. Mais dans le
même mouvement, c’est le rejet d’un pouvoir politique qui se revendi-
querait comme absolu. Dès lors, si le politique peut légitimement reven-
diquer son autonomie, Dieu n’en demeure pas moins l’unique absolu. 

Un second passage du Nouveau Testament a abondamment
alimenté la réflexion sur les rapports entre foi et politique. Il s’agit de
la lettre de Paul aux Romains (Rm 13, 1-7) qui affirme qu’« il n’y a
point d’autorité qui ne vienne de Dieu, et celles qui existent sont cons-
tituées par Dieu » (Rm 13, 1). On ne saurait entrer dans les détails de
l’interprétation 6, mais Paul Ricœur souligne, c’est que « c’est par son
caractère d’institution et non par son caractère personnel que l’auto-
rité est dite “venir de Dieu” 7 ». L’autorité en question, c’est celle du
« magistrat » (Rm 13, 3), de la justice et non du premier détenteur du
pouvoir venu. Ainsi, ces versets ne sauraient être utilisés pour justifier
n’importe quelle dictature. Ce que signifie ainsi saint Paul, c’est « là
où l’État est État, à travers ou malgré la méchanceté du titulaire du
pouvoir, quelque chose fonctionne qui est bon pour l’homme 8 ». En
d’autres termes, il serait faux de déduire de ce passage qu’il y a
dépendance directe du politique à l’égard de Dieu. Cependant, le

104

PARTAGE DE PRATIQUES



champ politique n’est pas indifférent au plan du Salut. En effet, même
si cette dimension est trop souvent oubliée, l’un des sens fondamen-
taux de la rédemption est « la croissance de l’humanité, son accès à
la maturité, à l’âge adulte. […] Or, l’institution la plus laïque, la
magistrature la moins ecclésiastique, si elle est juste, si elle est
conforme à la fonction, comme dit Paul, coopère à cette croissance 9 ».

De ces textes importants, on ne saurait ni inférer une dépen-
dance du politique au religieux, ni un désintérêt à l’égard du champ
politique au profit d’une fuite eschatologique. Le champ politique est
au contraire reconnu dans son autonomie mais également dans sa
participation au plan du Salut. Là se dessinent les contours d’un
possible agir chrétien en politique.

Le rôle du chrétien en politique

Cela étant, l’Évangile ne saurait tenir lieu de programme poli-
tique. Claude Bruaire l’exprime avec force : « Le propos et l’action
politique d’un chrétien ne peuvent revendiquer qu’une seule référence
directe à l’Évangile : la liberté d’action, d’imaginer et d’inventer pour
œuvrer la raison, et par là la justice, et par là la liberté. Sa foi ne lui
donne rien d’autre, mais cela complètement. Inversement, on recon-
naît le non-christianisme dans le christianisme à ceci qu’on invoque
le contenu de l’Évangile comme prémisse d’une politique. »

Etre chrétien en politique ou dans le champ social, ce n’est pas
appliquer un programme tout fait. C’est un appel à la responsabilité.
La pluralité des opinions politiques est reconnue 10 parce qu’il n’y a
jamais une bonne solution qui s’impose, mais le chrétien est amené à
prendre ses distances par rapport aux idéologies et systèmes. Le travail
politique est un travail de discernement. Il n’est pas immuable mais se
construit, toujours sur le métier pour répondre aux nouveaux défis qui
sont devant nous. La doctrine sociale ou l’enseignement social 11,
élaborés en réponse aux questions sociales et politiques nouvelles de
chaque époque – et pour cela toujours en chantier – n’est donc pas un
programme construit et précis que l’on aurait qu’à appliquer pour un
bon fonctionnement de la société. Ce sont des repères, des balises à
disposition d’un chrétien qui s’engage en politique. On ne prescrit

105

VIVRE SA VOCATION BAPTISMALE EN POLITIQUE ?



rien, on pose des limites qui, lorsqu’elles sont franchies, éloignent du
cœur de l’Évangile et de la conception de l’homme et de la société qui
en découle. On ne saurait pas plus rechercher dans les Écritures des
recettes toutes faites 12 pour l’action. Une telle lecture immédiate ne
respecte ni le texte biblique, ni la spécificité du champ politique 13.

Cela peut parfois être déconcertant, certains attendant des
réponses assurées aux nouvelles questions. Mais il y a du « jeu » et du
« je » dans la vie des baptisés. Il ne s’agit pas de tenter d’imiter Jésus
servilement. Jésus n’est pas un modèle à reproduire. L’agir du chrétien,
en politique comme ailleurs, se veut inventif et créatif. Non que le
serviteur soit plus grand que son maître (cf. Jn 13, 16), mais il aura à
faire face à des situations ignorées par Jésus lui-même et aura à y
répondre de façon appropriée : « Celui qui croit en moi fera lui aussi
les œuvres que je fais ; il en fera même de plus grandes, parce que je
vais au Père » (Jn 14, 12). Jésus n’entend pas dicter des conduites.
C’est pourquoi il recourt si fréquemment aux paraboles. Le récit para-
bolique n’est en effet jamais clos : ni conclusion, ni conseil de sagesse,
ni impératif catégorique, il reste ouvert et rejoint chacun. Le récit ne
prend sens que dans sa relation au lecteur, de façon singulière.
D’ailleurs, on note combien Jésus rechigne à expliciter les paraboles.
C’est l’indétermination même du récit qui en fait son intérêt, car il
n’appelle pas une répétition monotone mais « porte en lui une puis-
sance de renouvellement et de fécondation » 14. L’Évangile dans son
ensemble, ne cesse ainsi de susciter une liberté et une responsabilité. 

Pour autant, être chrétien en politique, ce n’est pas se laisser
ballotter au gré des vents. Vivre son baptême en politique, ce n’est
pas agir selon une morale de situation, que l’on pourrait dire oppor-
tuniste, mais en situation, c’est-à-dire ancrée dans la réalité avec ses
contingences, sa particularité.

La politique : un lieu pour vivre 
la vocation baptismale ? 

Peut-on affirmer que cette façon d’être chrétien en politique est
une manière de vivre sa vocation baptismale ? Cette question n’est pas
nouvelle : l’engagement dans la transformation du monde a-t-il sa

106

PARTAGE DE PRATIQUES



place dans la tâche centrale de l’Église et du chrétien, celle de l’évan-
gélisation ? Il ne faut pas remonter bien loin pour s’apercevoir que
l’engagement du chrétien en politique et dans le champ social, bien
que valorisé, a longtemps été considéré comme parallèle à la « vraie »
évangélisation. On lui a parfois accordé le statut de pré-évangélisa-
tion. La question fut abordée au concile Vatican II qui s’est interrogé
sur la relation entre les progrès du monde et la construction du
Royaume pour aboutir à une position en demi-teinte, mais permettant
de poursuivre la réflexion : « S’il faut soigneusement distinguer le
progrès terrestre de la croissance du Règne du Christ, ce progrès a
cependant beaucoup d’importance pour le Royaume du Christ, dans
la mesure où il peut contribuer à une meilleure organisation de la
société humaine 15. » Et pas à pas, la réflexion s’est approfondie. Le
défi de l’évangélisation lancée à l’Église par les situations de pauvreté
extrême a donné un coup d’accélérateur. La conférence des évêques
sud-américains à Medellin en 1968, suivie du synode des évêques de
1971 ont précédé en cela l’exhortation apostolique de Paul VI sur
l’évangélisation du monde moderne 16. Dans ce texte, la position du
Pape est sans appel : « Entre évangélisation et promotion humaine –
développement, libération – il y a en effet des liens profonds. Liens
d’ordre anthropologique, parce que l’homme à évangéliser n’est pas
un être abstrait, mais qu’il est sujet aux questions sociales et écono-
miques. Liens d’ordre théologique, puisqu’on ne peut pas dissocier le
plan de la création du plan de la Rédemption qui, lui, atteint les situa-
tions très concrètes de l’injustice à combattre et de la justice à restau-
rer. Liens de cet ordre éminemment évangélique qui est celui de la
charité : comment en effet proclamer le commandement nouveau sans
promouvoir dans la justice et la paix la véritable, l’authentique crois-
sance de l’homme ? Nous avons tenu à le signaler Nous-même en
rappelant qu’il est impossible d’accepter “que l’œuvre d’évangélisa-
tion puisse ou doive négliger les questions extrêmement graves, telle-
ment agitées aujourd’hui, concernant la justice, la libération, le déve-
loppement et la paix dans le monde. Si cela arrivait, ce serait ignorer
la doctrine de l’Évangile sur l’amour envers le prochain qui souffre ou
est dans le besoin” 17. » On ne saurait être plus clair. Cette position
sera sans cesse reprise et réaffirmée par les papes successifs, de Jean-
Paul II à la conférence de Puebla en 1998 à Benoît XVI dans la
dernière encyclique sociale Caritas in veritate 18 : « Le témoignage de

107

VIVRE SA VOCATION BAPTISMALE EN POLITIQUE ?



la charité du Christ à travers des œuvres de justice, de paix et de
développement fait partie de l’évangélisation 19. »

Conclusion

Pour beaucoup encore, même après ce trop bref parcours, l’en-
gagement politique n’apparaîtra sans doute pas comme le lieu où
peut se vivre pleinement une vie de baptisé. On l’a vu, il aura fallu
du temps à l’Église elle-même, au cours des siècles, pour en préciser
les conditions. Pourtant, l’engagement politique, le travail pour la
justice et la paix, font non seulement partie intégrante de l’évangéli-
sation mais peuvent même être chemin de sainteté. Le procès en
béatification de Robert Schuman, l’un des pères de l’Europe, témoi-
gne de ce chemin possible… n

108

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- Centesimus annus, n° 5.

22 -- Cf. par exemple Lc 4, 18.

33 -- Cf. les récits de tentations en Mt 4,1-11 ; Mc
1,12-13 ; Lc 4, 1-13.

44 -- Paul Valadier, « Approche chrétienne du poli-
tique », Croire Aujourd’hui, n° 64, 1er février 1999.

55 -- Même si le terme n’apparaît pas.

66 -- Pour aller plus loin, Cf. Paul Ricoeur, Histoire et
Vérité, Le Seuil, 1955.

77 -- Paul Ricoeur, op. cit., p. 141.

88 -- Ibid., p. 141.

99 -- Ibid., p. 142.

1100 -- Cf. Gaudium et Spes n° 75-5.

1111 -- L’Église utilise plutôt « doctrine sociale » (cf.
le compendium). Mais il ne faut pas pour autant
être mal interprétée. La doctrine sociale peut être
ainsi qualifiée parce qu’elle forme un ensemble
cohérent, articulé. Elle n’évolue pas au gré des
modes ou des sensibilités. Elle repose sur un
certain nombre de principes, posés au nom de
notre compréhension de l’Évangile en Église. La

doctrine sociale n’existe pas comme une doctrine
obligatoire et fermée. L’appellation « doctrine »
ne doit pas induire en erreur : elle se situe dans
l’ordre de la proposition.

1122 -- Cf. Dei Verbum, n° 12 et Commission biblique
pontificale, L’interprétation de la Bible dans
l’Église, Paris, Cerf, 1999.

1133 -- Paul Valadier, La condition chrétienne, op. cit.,
p. 95.

1144 -- Cf. Gaudium et Spes, n° 39-2.

1155 -- Evangelii Nuntiandi, 1975.

1166 -- Ibid. n° 31.

1177 -- Caritas in Veritate, n° 15 :« Le témoignage de
la charité du Christ à travers des œuvres de justice,
de paix et de développement fait partie de l’évan-
gélisation car, pour Jésus Christ, qui nous aime,
l’homme tout entier est important. C’est sur ces
enseignements importants que se fonde l’aspect
missionnaire de la doctrine sociale de l’Église en
tant que composante essentielle de l’évangélisa-
tion. La doctrine sociale de l’Église est annonce et
témoignage de foi. C’est un instrument et un lieu
indispensable de l’éducation de la foi. »

NOTES



Anne Raoul
Enseignant-chercheur, assistant doctorant

Institut catholique de Lille / Institut de droit canonique de Strasbourg

« Par le baptême, le Dieu tout-puissant […] vous marque de
l’huile sainte pour que vous demeuriez éternellement les membres de
Jésus Christ, prêtre, prophète et roi » (Rituel du baptême, 1984).

Par conséquent, le Code de droit canonique donne la définition
suivante : « Les fidèles du Christ sont ceux qui, en tant qu’incorporés
au Christ par le baptême, sont constitués en peuple de Dieu et qui,
pour cette raison, faits participants à leur manière à la fonction sacer-
dotale, prophétique et royale du Christ, sont appelés à exercer,
chacun selon sa condition propre, la mission que Dieu a confiée à
l’Église pour qu’elle l’accomplisse dans le monde » (canon 204 § 1).

Baptisés, nous avons donc tous le droit de participer à la triple
fonction du Christ et aussi le devoir de répondre à notre vocation
personnelle. Jean-Paul II souligne que cette participation se déve-
loppe dans la confirmation et trouve achèvement et soutien dans l’eu-
charistie 1.

Cependant, une personne handicapée peut-elle recevoir les
sacrements de l’initiation en cas de déficiences très importantes ? Est-
elle en mesure de vivre sa vocation baptismale ? Peut-elle selon ses
capacités envisager un projet de vie en Église ?

109

La vocation baptismale 
de la personne handicapée

PARTAGE DE PRATIQUES

     



L’accès de la personne handicapée
aux sacrements de l’initiation

Le handicap est le désavantage social qui résulte de la malfor-
mation, de la déficience et des incapacités entraînées par celles-ci 2.
En effet, le handicap n’est pas un attribut de la personne mais il est
généré par l’environnement dans lequel elle évolue : ce qui rend la
personne sourde handicapée, ce n’est pas un problème médical, une
déficience, mais c’est que le monde dans lequel elle évolue est
façonné, prévu par et pour des entendants. Cela n’enlève rien à la
réalité : la personne n’entend pas et c’est une souffrance, mais si tout
le monde était sourd aussi, les choses seraient plus simples pour elle 3.
De même, se rendre au quatrième étage d’un immeuble avec ascen-
seur présentera une situation de handicap moindre pour quelqu’un
qui se déplace en fauteuil roulant que s’il n’y a pas d’ascenseur. Mais
il est clair que le mieux serait bien sûr de ne pas avoir besoin du
fauteuil ! La solution au problème du handicap passe donc par une
prise de conscience collective de la société pour apporter les modifi-
cations environnementales nécessaires à une pleine participation de
tous à la vie sociale 4.

Dès lors, repère-t-on dans la vie de l’Église et les exigences de
la vie chrétienne des éléments qui constituent un handicap pour
certaines personnes ?

Le Code de droit canonique est clair : « Les fidèles ont le droit
de recevoir de la part des Pasteurs sacrés l’aide provenant des biens
spirituels de l’Église, surtout de la parole de Dieu et des sacrements »
(can. 213). Et réciproquement : « Les ministres sacrés ne peuvent pas
refuser les sacrements aux personnes qui les leur demandent oppor-
tunément, sont dûment disposées et ne sont pas empêchées par le
droit de les recevoir » (can. 843 § 1).

Pour le baptême, l’Église considère que la personne qui souffre
d’une déficience mentale ou psychique et n’est par conséquent maître
de lui est assimilée à l’enfant 5 ; il est simplement demandé l’accord
d’un parent et un espoir que la personne soit élevée (ou accompa-
gnée) dans la foi catholique (can. 852 § 2 et 868).

Pour la confirmation, le canon 890 § 2 requiert que, « si elle a
l’usage de la raison », la personne « soit convenablement instruite,

110

PARTAGE DE PRATIQUES



dûment disposée et en état de renouveler les promesses baptisma-
les ». Mais le ministre reste juge de la situation puisqu’il peut confir-
mer si une cause grave le conseille (can. 891). Par conséquent, le
handicap peut être tellement lourd… qu’il est conseillé par le droit de
confirmer la personne.

Concernant l’eucharistie, la loi stipule au canon 913 les condi-
tions minimales ordinaires de réception : connaissance suffisante,
préparation soignée pour une compréhension du mystère « à la
mesure de leur capacité », foi et dévotion. En cas de danger de mort,
il suffit d’être capable « de distinguer le Corps du Christ de l’aliment
ordinaire et de recevoir la communion avec respect ». Les conditions
sont peut-être plus strictes pour la communion, elles demandent à
première vue une certaine conscience et maîtrise de la raison.
Cependant, deux autres canons nous éclairent : « Tout baptisé qui
n’en est pas empêché par le droit peut et doit être admis à la sainte
communion » (can. 912) Qui est empêché ? Selon le canon 915, « les
excommuniés et les interdits » donc des fidèles sanctionnés. Ce qui
n’est évidemment pas le cas de personnes atteintes de pathologies très
lourdes qui affectent leurs capacités intellectuelles et relationnelles.

Mais il arrive que des parents n’osent pas demander le baptême
pour leur enfant handicapé. De même, des prêtres hésitent parfois face
à une personne qui, à première vue, ne comprend pas, ne réagit à rien.
Ils sont par exemple décontenancés par l’enfant autiste qui refuse tout
contact physique autre que ceux, techniques, nécessités par les soins
quotidiens. De même que l’on s’interroge : lorsque la personne handi-
capée manifeste elle-même son souhait de recevoir les sacrements, est-
ce par simple mimétisme ? On ne peut se permettre de juger et de géné-
raliser, le mimétisme étant parfois un moyen d’apprentissage. Et même
si c’était le cas, cette demande traduit de toute façon un souhait de
communier plus pleinement à ce qui se vit dans la communauté qui
célèbre. En outre, la pédagogie développée par le Christ et par l’Église
autour des sacrements fait appel à des moyens concrets (eau, huile,
pain) issus de l’expérience quotidienne pour rendre l’action spirituelle
palpable et compréhensible par tous et par l’intelligence du cœur6.

Des évêques de différents pays anglo-saxons se sont prononcés
sur ces questions pastorales. En 1982, « L’épiscopat australien a
annoncé de nouvelles directives pour l’administration des sacrements
aux enfants handicapés mentaux. Monseigneur Rush, archevêque de

111

LA VOCATION BAPTISMALE DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



Brisbane, a déclaré : “L’Église doit accueillir tout enfant dans la
communauté chrétienne, même s’il ne manifeste pas une activité intel-
lectuelle normale. Il convient d’avoir conscience de ce que l’enfant qui
apparaît intellectuellement ‘en retard’ est une personne ayant, comme
toutes les autres, un destin éternel et une dignité inestimable “ 7.»

Pour l’archevêque de Chicago, Monseigneur Bernardin, la
personne handicapée répond à sa vocation baptismale dès la célé-
bration des sacrements : lors du baptême d’un bébé handicapé, la
famille, encore sous le choc de l’annonce du handicap, a spéciale-
ment besoin d’être écoutée, soutenue et entourée par les paroissiens
et des liens plus profonds peuvent se nouer grâce à l’enfant, même s’il
n’en est pas conscient. Sa présence est source, chemin pour que Dieu
dise sa tendresse à la famille, par le biais de la communauté. À l’oc-
casion de la confirmation, une personne incapable de parler ou de
se déplacer, rappelle à travers ses capacités sa présence aimante et
la présence du Christ en elle. Son témoignage de fidèle confirmé ne
consiste ni en de grands discours ni en un « faire » mais en une rela-
tion, un « être » avec une paroisse. Enfin, même si la personne n’a
pas la possibilité d’exprimer verbalement la différence entre Corps et
Sang du Christ et pain et vin ordinaires, son attitude de recueillement,
de respect, de calme quand elle participe à une Eucharistie, peut en
dire plus long que toute parole. En outre, on peut présumer que Dieu
le premier désire être en communion avec la personne ; il revient à
son entourage (famille, communauté…) de susciter et d’entretenir
aussi chez elle ce désir dans un dialogue de foi 8. Le baptême est l’en-
trée dans un cheminement de foi personnel, certes, et peut-être que
l’on peut parfois se demander de quelle démarche intérieure la
personne sera réellement capable pour recevoir d’autres sacrements.
Mais il ne nous appartient pas d’en juger car dans ces sacrements,
c’est Dieu qui fait le premier pas, qui suscite et initie.

La conférence épiscopale catholique des États-Unis a promulgué
en 1995 des directives pour la célébration des sacrements avec les
personnes handicapées. Ils y affirment leur volonté de « promouvoir
l’accessibilité d’esprit et de cœur pour que les personnes handicapées
soient accueillies dans la célébration et à tous les niveaux de services
comme pleinement membre du Corps du Christ » en s’appuyant sur
les livres rituels, la tradition canonique et l’expérience du ministère
vécu pour et avec les personnes handicapées 9. Concernant

112

PARTAGE DE PRATIQUES



l’Eucharistie, il est demandé qu’en cas de doute, on résolve celui-ci
en faveur du droit de la personne baptisée à recevoir le sacrement,
l’existence d’un handicap ne devant pas être considéré en soi comme
un empêchement à sa réception 10.

La conférence épiscopale d’Angleterre et du Pays de Galles, dans
le document pastoral Valuing Difference, de 1998 écrit : « Alors que la
loi de l’Église détermine que des individus dans des circonstances
particulières ne peuvent pas recevoir certains sacrements, chaque cas
spécifique exige la perspicacité pastorale. Un grand soin est nécessaire
car ce que Dieu souhaite donner est rendu disponible à tous. Dans des
cas très rares, un prêtre hésite : doit-il retarder la réception d’un sacre-
ment particulier pour une personne particulière ? Il est important dans
de telles circonstances qu’un conseil expert soit disponible11. »

Rien ne s’oppose finalement à l’accès aux sacrements de l’ini-
tiation pour les personnes handicapées. Les sacrements de l’initiation
sont célébrés par et dans la foi de l’Église et, même dans le cas de
personnes très gravement handicapées mentales, les sacrements sont
également célébrés pour la foi de la communauté qu’ils confirment
dans sa vocation. 

Les personnes handicapées sont donc pleinement prêtre,
prophète et roi, cela ne dépend pas des capacités physiques ou de
l’usage de la raison, de l’intelligence, de la maturité. Elles ont le droit
et le devoir de répondre à leur vocation baptismale. Une vocation est
un appel et en l’occurrence, l’auteur de cet appel, c’est Dieu 
lui-même à travers les sacrements de l’initiation 12.

La personne handicapée : prêtre, prophète et roi

Le cardinal Joseph Bernardin, archevêque de Chicago, déclarait
en 1985 aux personnes handicapées mentales : « Vous êtes de plein
droit membres de l’Église. Par le baptême et la confirmation, vous
avez dans l’Église une place que personne ne peut vous enlever 13. »

Selon le canon 208, « Entre tous les fidèles, du fait de leur régé-
nération dans le Christ, il existe quant à la dignité et à l’activité, une
véritable égalité en vertu de laquelle tous coopèrent à l’édification du
Corps du Christ, selon la condition et la fonction propre de chacun. »

113

LA VOCATION BAPTISMALE DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



Le concile Vatican II soulignait déjà : « Assurément, tous les
hommes ne sont pas égaux quant à leur capacité physique qui est
variée, ni quant à leurs forces intellectuelles et morales qui sont diver-
ses. Mais toute forme de discrimination touchant les droits fonda-
mentaux de la personne, […] doit être dépassée et éliminée, comme
contraire au dessein de Dieu 14. » « Si donc, dans l’Église, tous ne
marchent pas par le même chemin, tous, cependant, sont appelés à
la sainteté et ont reçu à titre égal la foi qui introduit dans la justice de
Dieu (cf. 2 P 1, 1). Même si certains, par la volonté du Christ, sont
institués docteurs, dispensateurs des mystères et pasteurs pour le bien
des autres, cependant, quant à la dignité et à l’activité commune à
tous les fidèles dans l’édification du Corps du Christ, il règne entre
tous une véritable égalité 15. »

La personne handicapée a donc un rôle à jouer comme prêtre.
Le canon 210 rappelle que « tous les fidèles doivent, chacun selon sa
condition propre, s’efforcer de mener une vie sainte, et promouvoir
la croissance et la sanctification continuelle de l’Église ». Cela passe
notamment par une participation active à la liturgie et la prière. 

Le canon 214 prévoit en effet que : « Les fidèles ont le droit de
rendre le culte à Dieu […] et de suivre leur forme propre de vie spiri-
tuelle qui soit toutefois conforme à la doctrine de l’Église. »

La personne handicapée nous amène à nous interroger sur la
place que nous lui faisons dans nos liturgies : « Participer à une célé-
bration […] c’est aussi y contracter une responsabilité envers ceux
que l’on accueille 16. » Le rôle de la liturgie est essentiel pour une
personne handicapée : « La liturgie est la gardienne de la dignité de
l’homme », déclarait le cardinal Carlo Caffarra, le 22 mai 2010,
durant la remise du prix Defensor fidei. Par le don et le seul fait de
se sentir aimé, elle adore, loue et rend grâce, implore de n’être
jamais rejetée d’un tel banquet de noces 17.

Cette responsabilité ne se limite pas à des aménagements tech-
niques tel un plan incliné ou une boucle magnétique : à quoi bon si
la personne handicapée ne se sent pas accueillie, attendue par la
communauté ? Qui célébrons-nous si les plus vulnérables restent en
marge ? Certes pas le Christ.

Les évêques catholiques américains et anglais incitent à donner
des responsabilités liturgiques aux personnes handicapées : il n’est

114

PARTAGE DE PRATIQUES



pas nécessaire de savoir marcher pour proclamer la Parole de Dieu,
ni de pouvoir se tenir debout pour donner la communion, ni de savoir
lire et écrire pour être servant d’autel.

La personne handicapée a pour mission la prière, et c’est
parfois dans certains cas extrêmes la seule chose qu’elle puisse
encore faire, pour elle, pour les autres, pour le monde : n’hésitons
pas à la lui demander et à l’accompagner dans cette démarche en
proposant de prier ensemble. 

Dès lors qu’elle est accueillie, la personne handicapée devient
prophète car « tous les fidèles ont le devoir et le droit de travailler à
ce que le message divin du salut atteigne sans cesse davantage tous
les hommes de tous les temps et de tout l’univers » (can. 211). Selon
ses capacités, elle peut participer à l’animation de la catéchèse.
Pourquoi par exemple ne pas proposer à une personne qui souffre
d’une déficience mentale d’aider à la catéchèse des petits ? Ou à une
personne gravement atteinte dans ses capacités physiques d’intégrer
une équipe d’accompagnement d’un futur ordonné ?

Elle nous annonce au cœur même de ses limites les Béatitudes
du Royaume de Dieu, à travers les contraintes de sa vie. Elle ne peut
« faire » autant qu’elle le souhaiterait mais elle « est », comme le
Christ en Croix, et nous invite, à la manière de Dieu, à l’aimer pour
ce qu’elle est, gratuitement. Ici se joue le Mystère de la contempla-
tion : « Je l’avise et il m’avise » répondait un paysan au Curé d’Ars,
au sujet de l’Adoration eucharistique. Le philosophe Emmanuel
Mounier disait de sa fille gravement handicapée : « Cette blanche
hostie au cœur de notre maison. » Mais ce Mystère n’est vivable que
parce que nous croyons que tout ne s’arrête pas à la Croix, que suit
la Résurrection et que le scandale du handicap n’est pas le dernier
mot de Dieu. La présence auprès de la personne handicapée, la vie
avec elle, est alors pour le monde un témoignage de foi 18.

Enfin, la foi ne peut rester inactive et elle mène sur le chemin du
service, celui du Roi tout puissant d’amour. L’entourage de la
personne handicapée est appelé à être serviteur de la fragilité. Mais,
comme dit Jean-Christophe Parisot, diacre et atteint d’une myopa-
thie : « Celui qui est serviteur, c’est aussi celui qui va permettre à l’au-
tre de se révéler. Le service n’est pas forcément visible. D’un point de
vue spirituel, c’est faire charité à l’autre que de lui demander son

115

LA VOCATION BAPTISMALE DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



aide. Les personnes handicapées permettent à leurs familles, à leurs
proches (parfois dans des souffrances intolérables, c’est vrai) de se
révéler 19. » Rien n’est plus gratifiant pour bon nombre de personnes
handicapées que de se voir demander un service à leur mesure, révé-
lation ou rappelle qu’elles ne sont pas inutiles. C’est parfois aussi l’oc-
casion d’une prise de conscience qu’il n’y a pas que des droits à des
soins, à une sollicitude mais, comme tout à chacun, des devoirs
envers les autres. Cela peut se résumer parfois à un sourire, une
parole toute simple mais c’est peut-être la seule chose que la
personne lourdement déficiente peut donner et s’en devient un
cadeau royal qui redonne courage pour celui qui le reçoit. 

Cette triple vocation doit se vivre nécessairement en Église. Elle
est source et fruit d’un échange. Nous avons besoin les uns des autres
pour être prêtre, prophète et roi : ce sont les relations que nous entre-
tenons avec les autres qui nous font devenir ce que nous sommes,
nous sommes le produit d’une communauté et responsables de la
construction de la personnalité de ceux que nous côtoyons 20. Dès lors,
on peut affirmer que la personne handicapée et son entourage se
reçoivent l’un de l’autre comme prêtre, prophète et roi.

La vocation baptismale : un projet de vie

La dernière loi française en matière de handicap met l’accent
sur la notion de « projet de vie 21 » : il y a celui de l’établissement, de
l’institution qui accueille, mais aussi celui, personnel, de la personne
handicapée. Le but est de donner les moyens à toute personne handi-
capée d’accéder à une meilleure participation sociale et citoyenne.
De son côté, que propose l’Église aux personnes handicapées pour
exprimer et réaliser leur projet de vie spirituelle, pour vivre en
« citoyens » de l’Église et participer à sa vie ?

Certaines paroisses ou des diocèses déploient des efforts pour
œuvrer dans cette direction mais, malheureusement, bien trop
souvent on pense uniquement la question du handicap comme une
problématique, à résoudre dans la charité et la générosité, un « faire

116

PARTAGE DE PRATIQUES



pour… » (ce qui est cependant louable), mais non comme un projet
de vie, un « faire avec… » communautaire et à long terme ! 

Il s’agit dans un premier temps d’envisager la place et le rôle
des personnes handicapées sous un nouvel angle afin qu’elles puis-
sent simplement vivre leur vocation baptismale dans leur communauté
locale : « Notre tâche, comme les membres de l’Église, est de traduire
le message d’inclusion du Christ  dans l’action pratique, pour que la
contribution de chaque membre soit respectée et élevée. C’est notre
mission partagée. De même que chacun d’entre nous reçoit le cadeau
de l’Esprit Saint par le baptême, nous pouvons grandir comme Église
par les cadeaux chacun d’entre nous apporte au corps du Christ. La
participation active doit donc être accessible pour tous » rappelle la
Conférence épiscopale d’Angleterre et du Pays de Galles 22.

Ensuite, il sera bon de se poser dans un deuxième temps la
question de l’état de vie : mariage (de nombreuses personnes handi-
capées y aspirent profondément), célibat (le célibat, très souvent le lot
de la personne handicapée, a besoin d’être accompagné afin qu’un
sens puisse lui être donné : ce n’est pas une option et les équipes de
pastorale des personnes handicapées ont là un rôle d’écoute très
important à jouer) ; mais aussi diaconat, presbytérat, vie religieuse.
L’expérience montre que tout n’est pas fermé et que, si tout n’est pas
possible, un cheminement vocationnel n’est pas forcément impossible
sur l’une ou l’autre voie, selon les capacités de chacun. Nous abor-
derons ces questions des appels plus spécifiques, en l’occurrence
sacrement de l’ordre et vie consacrée, dans un prochain article. n

117

LA VOCATION BAPTISMALE DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



11 -- Jean-Paul II, Exhortation apostolique
Christifideles Laici, n°14.

22 -- Il s’agit ici du sens scientifique du terme
« handicap », universellement admis depuis les
travaux de Philip H.N. Wood, épidémiologiste et
rhumatologue de Manchester, et de Patrick
Fougeyrollas, anthropologue à l’Université Laval à
Québec,de la Société canadienne de la CIDIH et du
Comité québécois de la CIDIH (Classification inter-
nationale des déficiences, incapacités et handi-
caps).

33 -- C’est ainsi que des personnes sourdes de nais-
sance revendiquent une « culture sourde » qui
leur est propre et la possibilité de vivre entre eux,
avec leur langage, leurs codes. Mais cela pose la
question d’une certaine ghettoïsation volontaire
de ces personnes.

44 -- Introduction à la Classification Internationale
des Fonctionnements des handicaps et de la
santé, OMS, 2001.

55 -- D’un point de vue humain et pastoral, cette
assimilation à l’enfant n’est pas acceptable en
l’état car une personne adulte n’est jamais un
grand enfant, elle a une affectivité qui évolue, son
corps et sa sexualité deviennent adulte. Le
discours qui lui est tenu doit être simple, mais la
présentation (mots, livres, images entre 
autres…) ne doit pas être enfantine.

66 -- Henri Bissonnier,« Si tu savais le don de Dieu »,
Ombres et Lumière, n° 100, juin 1995, p. 8-10.

77 -- Ombres et Lumière, n° 60, hiver 1982, p. 35.

88 -- Cardinal Joseph Bernardin, archevêque de
Chicago : « Directives pastorales sur l’accès aux
sacrements de l’initiation et de réconciliation pour
les personnes ayant un handicap mental »,
1er novembre 1985,Ombres et Lumière n° 89,mars
1990, p. 38-40.

99 -- National Conference of catholic Bishops,
« Guidelines for the celebration of the sacraments
with Persons with disabilities », Washington,

NCCB/USCC, 1995. Préface.Consulté le 27mai 2010
sur : www.ncpd.org/views-news-policy/policy/
church/bishops/sacraments 

1100 -- Ibid., § 20.

1111 -- Bishops’ conference of England and Wales,
« Valuing Difference. People with disabilities in
the life and missions of the Church », 1998.
Consulté le 27 mai 2010 sur :http://www.catholic-
ew.org.uk/Catholic-Church/publications.

1122 -- Dominique Crèvecœur, Admission des
personnes avec un handicap mental aux sacre-
ments de l’initiation chrétienne, Équipe de
Coordination et d’Animation de la pastorale des
personnes handicapées, Vicariat du Brabant
Wallon, avril 1988.

1133 -- Cardinal Joseph Bernardin, op. cit.

1144 -- Gaudium et spes n° 29.

1155 -- Lumen gentium n° 32.

1166 -- P. de Clerck et al., Confirmation et commu-
nautés de foi, Paris, Cerf, 1980, p. 59-60.

1177 -- Zenit, 25 mai 2010.

1188 -- John Swinton, « Le corps du Christ souffre de
trisomie 21 », in Les cahiers de l’école pastorale,
hors série n° 10, 2006. Consulté le 25 mai 2010
sur : http://www2.ecolepastorale.com/cahiers/ 

1199 -- Jean-Christophe Parisot, « Déranger les
autres, c’est prophétique ! », Ombres et Lumière
n° 140, 4e trimestre 2002, p. 10-13.

2200 -- John MacMurray,Persons in Relation,London,
Faber, 1995, p. 28.

2211 -- Loi n° 2005-102 du 11 février 2005 pour l’éga-
lité des droits et des chances, la participation et la
citoyenneté des personnes handicapées, art. 11.
Consulté le 28 mai 2010 sur :
www.legifrance.gouv.fr

2222 -- Bishops’conference of England and Wales,op.
cit.

NOTES



Anne-Marie Philippe
Responsable de la pastorale des personnes handicapées 

et de la pédagogie catéchétique spécialisée du diocèse de Poitiers

« Si tu diffères de moi, loin de me léser, tu m’enrichis » (Saint-
Exupéry). Telle est l’expérience que notre équipe diocésaine de pasto-
rale des personnes handicapées vit régulièrement. Les personnes
porteuses d’un handicap, particulièrement celles qui ont un handicap
mental, dont nous avons plus particulièrement la charge, nous
apprennent la gratuité. Elles vivent le moment présent comme le
temps de l’espérance et elles vont à l’essentiel. 

Reconnaître la dignité de chaque personne

Au préalable, il convient de se rappeler deux éléments fondamen-
taux : la dignité de toute personne humaine et l’importance de connaî-
tre la personne à qui l’on s’adresse ou de qui nous parlons.
Fondamentalement, il est très important de se rappeler que « handi-
capé » n’est qu’un qualificatif : ce qui est premier, c’est la personne avec
ses dons, ses défauts, ses richesses et ses limites, son histoire, ses désirs. 

Connaître et comprendre

Cette première reconnaissance appelle ensuite à mieux la
connaître plus particulièrement et à se poser cette question : par quoi

119

La vocation 
de la personne handicapée

PARTAGE DE PRATIQUES

 



la personne est-elle handicapée ? Pourquoi ? Ces deux questions, nous
dit Michel Billé, sociologue, ont permis la classification internationale.
Il y a toujours une déficience qui entraîne une incapacité et les deux
entraînent un désavantage. C’est ainsi qu’est évaluée pour chacun la
déficience (mentale, physique, sensorielle, motrice…) puis est évaluée
l’incapacité (légère, moyenne ou profonde). Les deux ensemble créent
un désavantage social (par exemple, des difficultés scolaires). À
chaque personne, compte tenu de la nature et du degré de son handi-
cap, devra être apportée une aide pour une meilleure adaptation. 

Une histoire de regard

Depuis quelques années, nous parlons de « personnes en situa-
tion de handicap » : expression non retenue dans le texte législatif de
2005, Pour l’égalité des droits et des chances, la participation et la
citoyenneté des personnes handicapées. Elle souligne néanmoins une
volonté plus importante d’intégration. « En effet, l’image que chaque
personne peut avoir d’elle même se forge dans le rapport aux autres.
Il y a parfois une différence entre l’image que nous avons de nous-
mêmes et ce que les autres saisissent de nous. Quand l’écart est trop
grand, nous souffrons. Nous pouvons retrouver les paroles du Christ :
“Et vous qui dites-vous que je suis ?” (Mc 8, 29). C’est dans le miroir
des autres que souvent nous pouvons nous reconnaître, nous cons-
truire ou au contraire nous détruire » (Michel Billé, sociologue).

Il convient de mesurer l’importance du regard posé sur l’autre :
regard d’amour, de bienveillance, de compassion qui « relève et
réchauffe » ou regard de mépris, de condescendance, de pitié qui
écrase, condamne et « tue ». Là aussi le Christ nous montre le chemin :
« Posant alors son regard sur lui, Jésus se mit à l’aimer » (Mc 10, 21).

À l’image de Dieu et à sa ressemblance

La Genèse nous rappelle que toute personne est créée à l’image
de Dieu et non l’inverse. Tout être humain est un être de relation.
Puissions-nous aider les personnes en situation de handicap à vivre un
chemin de croissance humaine et spirituelle ! Les personnes handica-

120

PARTAGE DE PRATIQUES



pées nous interpellent sur leur manière de vivre la fragilité. Accepter
de vivre avec le manque et ainsi consentir à ce que du positif surgisse
du négatif. Il ne s’agit ni de se résigner pour ne pas se laisser enva-
hir par son handicap ni de le nier pour vivre au mieux avec ces diffi-
cultés inhérentes à la personne. Vivre un passage et devenir à son tour
« passeur » montrant à d’autres les chemins du possible.

Accepter de vivre avec le manque, c’est consentir à avoir besoin
des autres et de Dieu. Ce qui nous appelle à vivre en relation les uns
avec les autres. C’est consentir aussi à être en devenir. « Faisons
l’homme à notre image, selon notre ressemblance » (Gn 26). Saint
Irénée rappelle que c’est bien sur cette ressemblance que se fonde
notre espérance qui ouvre sur d’autres possibles.

La vie en Christ

Sur ce chemin de vie, les sacrements de l’initiation chrétienne
(baptême, eucharistie et confirmation) permettent à chacun de parve-
nir à la stature du Christ : « Par les sacrements de l’initiation chrétienne,
les hommes délivrés de la puissance des ténèbres, morts avec le Christ,
ensevelis avec lui et ressuscités avec lui, reçoivent l’Esprit d’adoption
des fils et célèbrent avec tout le peuple de Dieu, le mémorial de la mort
et de la résurrection du Seigneur. Par le baptême, ils deviennent un seul
corps dans le Christ pour former le peuple de Dieu […]

Dans la confirmation, marqués par le don de l’Esprit, ils sont
pleinement configurés au Seigneur et remplis de l’Esprit Saint pour
être capables de rendre témoignage devant tous et d’amener le plus
tôt possible le Corps du Christ dans sa plénitude. 

En participant à l’assemblée eucharistique, ils mangent la chair
et boivent le sang du Fils de l’homme pour avoir en eux la vie éter-
nelle et manifester l’unité du peuple de Dieu ; en s’offrant eux-mêmes
avec le Christ, ils prennent part au sacrifice universel, qui est l’of-
frande à Dieu par le Christ. […] 

C’est ainsi que les trois sacrements de l’initiation chrétienne
conduisent ensemble à la pleine stature les fidèles qui exercent, dans
l’Église et dans le monde, la mission de tout le peuple chrétien »
(Rituel de l’initiation chrétienne des adultes).

121

LA VOCATION DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



Portés par la foi de l’Église

C’est dire l’importance de la préparation des sacrements de
l’initiation chrétienne. En France, la pédagogie catéchétique spéciali-
sée existe au sein de chaque service diocésain de pastorale catéché-
tique. Comme son nom l’indique, c’est la pédagogie qui est spéciali-
sée et non la catéchèse qui, elle, reste la même pour tous. 

Certes, reconnaissons qu’avec des personnes autistes profondes
ou polyhandicapées, cette préparation aux sacrements de l’initiation
chrétienne est parfois très limitée, de toute façon à adapter en s’ap-
puyant sur la foi de ceux qui l’accompagnent et sur la foi de l’Église.
Les sacrements, conférés dans la foi de l’Église, restent les mêmes
pour tous. Par le baptême, nous appartenons au Christ. Nous croyons
aussi que « l’Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts
donnera aussi la vie à [nos] corps mortels » (Rm 8, 11).

Pierres vivantes de l’Église

Les Orientations diocésaines pour l’annonce de la foi de notre
diocèse stipulent que : « Le corps de l’Église honore et sert en premier
les personnes fragiles, les exclus, les malades, les personnes handi-
capées. En chaque pauvre, le Christ se révèle tel qu’Il a voulu être
parmi nous, le plus petit. »

Baptiser une personne très handicapée ou lui donner un autre
sacrement de l’initiation chrétienne est signe de l’Amour de Dieu pour
cette personne, pour la famille éprouvée mais aussi la communauté,
d’où l’importance de l’y associer ou tout au moins d’inviter quelques
personnes, témoins de cet événement. Les personnes handicapées
sont « des pierres vivantes l’Église » et, si nous les oublions, nous
manquons à notre propre vocation ecclésiale. Dans nos diocèses,
nous savons que les baptêmes d’adolescents et d’adultes sont confé-
rés sous la responsabilité de l’évêque : il y a demande et appel déci-
sif. Les personnes handicapées n’échappent pas à la règle. Même si,
pour certains, la demande est faite pour eux, une démarche est
nécessaire, car elle permet un chemin de fraternité et de communion

122

PARTAGE DE PRATIQUES



qui nous fait entrer les uns par les autres dans ce Corps du Christ qui
est l’Église. C’est beaucoup plus qu’une formalité. 

Permettre à une personne handicapée de prendre sa place dans
l’Église, c’est croire, avec elle, en la fécondité de sa vie telle qu’elle
est. Parler de « vocation baptismale », c’est prendre conscience que
la personne handicapée est appelée à participer au mystère de
l’Église et donc à la croissance du Royaume de Dieu. Là, il ne s’agit
pas d’une reconnaissance affective ou d’une simple bienveillance. 

« Nous reconnaissons l’activité cachée et efficace de nombre de
personnes – spécialement des personnes malades, handicapées,
âgées… pour la mission » (Serviteurs d’Évangile n° 3114, Actes
synodaux du diocèse de Poitiers, 2003).

Une interpellation diocésaine

L’engagement d’une personne dans une vocation spécifique est
signe pour la personne elle-même et pour les autres. Forts de ce cons-
tat, nous avons pris conscience, dans le diocèse de Poitiers, d’un
manque concernant les personnes en situation de handicap mental. 

En effet, dans notre diocèse, les Oblates de la Sagesse
accueillent des personnes sourdes. La Fraternité Marie Immaculée
accueille des personnes ayant des difficultés psychiques et les sœurs
de l’Agneau de Dieu, des personnes avec un handicap physique. Par
ailleurs, des hommes porteurs d’un handicap physique ont eu accès
au diaconat permanent. 

Rien n’existait pour les personnes ayant un handicap mental et
certaines d’entre elles manifestaient le désir de servir et de vivre un
engagement dans l’Église.

Vers un engagement

Après des années de réflexion et d’expérimentation, la
Fraternité diocésaine des amis de saint André-Hubert Fournet a pris
naissance, comme association privée de fidèles selon le droit de

123

LA VOCATION DE LA PERSONNE HANDICAPÉE



l’Église. Ce groupe permet à des personnes ayant un handicap
mental de s’engager par une consécration sans vœux religieux ou/et
pour un service d’Église. Il n’y a pas de vie communautaire. Les enga-
gements se font après un temps de probation et de formation. Le
discernement s’inspire des quatre critères de la tradition de l’Église : 

• qualités de vie évangélique,
• qualités requises pour la mission,
• droiture d’intention,
• liberté de la personne.
Cependant, ce discernement prend en compte le handicap : il

est donc adapté. « L’égale dignité des enfants de Dieu nous invite à
appeler, pour donner à chacun, quel qu’il soit, d’être acteur dans la
mission de l’Église. N’ayons pas peur d’avoir besoin des autres :
osons appeler pour cheminer ensemble. » Ainsi en est-il d’une des
dix paroles de la dernière assemblée synodale de 2010. 

Les actes synodaux de 2003, Serviteurs d’Évangile précisent :
« L’égalité de tous les fidèles du Christ n’enlève pas les différences de
fonction des personnes dans la vie de l’Église, mais elle rappelle la
nécessaire solidarité de tous face à la mission » (Serviteurs d’Évan-
gile n° 3112)

Continuons la route

Puis-je me permettre, maintenant, de dire qu’il revient à chacun
de nous de conclure ? Comment prendrons-nous en compte ceux qui,
avec des difficultés, désirent servir le Christ ? Comment préparer nos
communautés à l’accueil de tous ? Comment nos services diocésains
des vocations, de la catéchèse, du catéchuménat, pastorale des
personnes handicapées… vont-ils permettre d’avancer en Église ? n

124

PARTAGE DE PRATIQUES



C O N T R I B U T I O N S

    



LLee DDVVDD 

““AAnnnnééee SSaacceerrddoottaallee””
vviieenntt ddee ssoorrttiirr..

Il est disponible au SNV.
Prix unitaire (frais de port compris) :

14,90 € 



Stéphane Lognon - Anne Benoist
pastorale des choix de vie, 

Frères des écoles chrétiennes

« 50% professeur, 50% éducateur, 100% frère » (Frère
Vincent de Léglise)

Au cœur du projet lasallien se trouve cette double et ambitieuse
mission éducative de « construire l’homme et dire Dieu 1 ». Cette
conviction, unifiée en Christ, s’enracine dans le Mémoire des
commencements où saint Jean-Baptiste de La Salle jette les bases
innovantes de ce qui donnera la Conduite des écoles chrétiennes, fruit
elle-même, de l’expérience communautaire des Frères « pour que
l’école aille toujours bien 2 ».

« Non seulement Dieu veut que tous les hommes parviennent à
la connaissance de la vérité, mais il veut que tous soient sauvés, et il
ne peut pas le vouloir véritablement sans leur en donner des moyens,
et par conséquent, sans donner aux enfants des maîtres qui contri-
buent à leur égard à l’exécution de ce dessein […] Et c’est vous qu’il
a choisis pour l’aider dans cet ouvrage, en annonçant à ces enfants
l’Évangile de son Fils et les vérités qui y sont contenues 3. »

Ainsi, dès le début de l’aventure lasallienne 4, il y a plus de 300
ans, saint Jean-Baptiste de La Salle et les Frères des écoles chrétien-
nes ont privilégié comme moyen apostolique l’éducation, par la
culture et l’école. 

Toutefois, engagé presque à son insu dans l’œuvre des écoles
rémoises, Jean-Baptiste de La Salle se rend vite compte des insuffi-

127

Plus qu’un métier, un apostolat,
un ministère

CONTRIBUTIONS



sances des maîtres, insuffisances de nature à compromettre le succès
apostolique de l’œuvre et même, plus radicalement encore sa péren-
nité. Insuffisances spirituelles, insuffisances pédagogiques qui vont
l’amener à créer, en amont, une communauté de formation profes-
sionnelle et spirituelle des maîtres au service de la jeunesse déshéri-
tée et abandonnée et dont le service évangélique des pauvres va
donner naissance à une société religieuse d’un type nouveau : des
religieux, juste « frères », car la mission d’éducation demande une
totale disponibilité : « un homme tout entier 5 ».

Ce souci de formation des éducateurs reste un axe prioritaire de
l’école lasallienne du XXIe siècle. L’enseignement catholique, d’une
manière généralisée, se trouve confrontée aujourd’hui à des élèves et
des enseignants qui ne sont plus majoritairement catholiques.
Beaucoup de jeunes enseignants arrivent sans connaissance des
valeurs évangéliques. Il est donc primordial, comme le fit Jean-
Baptiste de La Salle dans la société en son temps, de les accompa-
gner et de donner du sens à leur métier d’éducateur.

Cela demande, pour chaque entrant, tout comme pour chaque
élève, une attention personnelle et bienveillante pour que chacun se
trouve accueilli, reconnu, respecté et soutenu pour ce qu’il est, car
faisant partie intégrante de la communauté éducative. 

C’est par ce climat d’accueil que très souvent une première prise
de conscience s’opère : qu’est-ce qui fait la différence ici par rapport
à ailleurs ? Une première relecture où la notion d’un travail « ensem-
ble et par association 6 », pour et avec les enfants, contre toutes leurs
pauvretés, invite à percevoir une dimension essentielle du charisme
lasallien : la communauté éducative, l’école, ne sont pas des lieux
refuge, qui permettraient d’éviter de regarder le monde tel qu’il est,
en particulier avec son lot de mauvaises nouvelles quotidiennes, mais
il existe au contraire un souhait de vouloir le regarder avec les yeux
de la foi.

Une invitation à sentir que c’est par la foi que nous découvrons
Dieu à l’œuvre dans l’enfant qui grandit, dans le jeune qui se cons-
truit jour après jour. Sur leurs routes, nous tentons d’être des éduca-
teurs laïcs : « grand frère ou grande sœur » associés aux Frères.

Un appel à se laisser engendrer à une double fraternité : frères des
jeunes par la proximité des liens avec eux, mais aussi frères en Christ
par l’identité même de Celui qui anime la communauté éducative. 

128

CONTRIBUTIONS



« Ayez une foi qui soit telle qu’elle soit capable de toucher les
cœurs de vos élèves et de leur inspirer l’esprit chrétien. C’est le plus
grand miracle que vous puissiez faire et celui que Dieu demande de
vous puisque c’est la fin de votre emploi 7. »

Jean-Baptiste de La Salle rappelait la présence de Dieu au
milieu de chaque heure de classe par cette phrase : « Souvenons-
nous que nous sommes en la Sainte Présence de Dieu. Et adorons-
le ! » Ce rappel introduit le plus souvent les rencontres communautai-
res invitant chacun à porter sur le monde un regard de foi qui
discerne Dieu dans ceux vers qui nous sommes envoyés. C’est en
unissant nos itinéraires personnels dans un itinéraire communautaire
de foi : foi en l’enfant, foi dans l’éducation, foi en Dieu, que chacun
peut grandir et faire grandir et se laisser engendrer à la vie même de
Dieu « pour que les jeunes aient la vie 8 ». 

« Le Verbe s’est fait chair » (Jn 1, 14) et non pas discours théo-
logique. De même chacun et ensemble, nous sommes appelés à faire
parler la Parole de Dieu par le biais des disciplines scolaires, par les
tâches de vie scolaire et de gestion. C’est de cette manière que s’ex-
prime concrètement la Bonne Nouvelle de Jésus et c’est la raison pour
laquelle tout acte éducatif est acte d’apôtre, et que tout projet éduca-
tif est indissociable du projet pastoral.

Encore faut-il que cette Parole de Dieu soit connue, entendue,
reconnue par la communauté éducative. D’où l’importance de temps
de prière, de partage où chaque membre est invité à venir exprimer :
joies, difficultés, peines des jeunes. Ces moments sont essentiels car
ils permettent de libérer la parole et d’accompagner les jeunes éduca-
teurs dans leur métier à la lumière du Christ pédagogue.

Dans notre réseau, les enseignants et les éducateurs sont les
premiers acteurs de la pastorale. Ces temps de rencontres avec les
élèves sont toujours une source d’enrichissement partagé. Relire son
propre chemin de foi, oser un engagement dans la cour de la récréa-
tion, prendre une équipe lors d’un temps de retraite, accompagner
des jeunes aux sacrements d’initiation contribuent à une maturation
personnelle de la foi.

Comment ne pas évoquer l’accompagnement individuel au
baptême d’une jeune élève de 6e atteinte d’une récidive de cancer par

129

PLUS QU’UN MÉTIER, UN APOSTOLAT, UN MINISTÈRE



son professeur principal (professeur de mathématiques et animatrice
de culture chrétienne de la classe) et le professeur d’arts plastiques,
et lors de son baptême réunissant une partie de la communauté
éducative, la célébration animée à la guitare par le CPE (conseiller
principal d’éducation). Prêtre, prophète, roi : oui ces trois dimensions
furent données à vivre par ces différents éducateurs et ce baptême
entraîna la demande de celui d’une autre élève de la classe.

Accompagnement parfois conflictuel car toute croissance néces-
site des tuteurs. Cas d’une classe de 3e, où sous l’intimidation de
quelques élèves, la classe entière refusa de se rendre à une relecture
sur l’engagement (thème de leur année en culture chrétienne). Un
refus qui entraîna trois sanctions : un devoir de mathématiques, une
lettre d’excuses au professeur, une rédaction sur le respect. Une atti-
tude solidaire du corps enseignant pour interpeller ces jeunes – en
leur année de confirmation pour plusieurs d’entre eux – sur la liberté
de l’homme dans le témoignage et les dangers du réflexe grégaire.
Cette cohésion et le refus de céder à la facilité du dernier cours sont
essentiels dans une éducation aux choix de vie. 

Communion fraternelle lors du décès accidentel d’un chef cuisi-
nier d’un des établissements du réseau. Une visite tôt le matin à
l’équipe de la restauration sous le choc juste pour pleurer avec eux la
perte d’un ami qui, par son métier, aimait la convivialité et leur dire
une présence à leur côté pour l’hommage qu’ils voudraient rendre à
celui qui nous avait quitté. Leur appel dans la journée souhaitant
préparer ce temps de l’Adieu. Venait le choix du lieu : le réfectoire,
lieu de sa présence ? La réponse de cette équipe majoritairement
musulmane fut : « Non, à la chapelle, c’est le lieu sacré de Dieu où
vous priez. » La chapelle fut pleine, la prière fervente à ce même Dieu
que nous invoquions pour l’ami commun. Depuis, chaque jour, en
arrivant tôt le matin, un signe de la main nous rappelle la fraternité.

La vocation baptismale appelle à vivre en alliance avec Dieu et
avec son prochain. Elle s’incarne donc dans des actes simples qui
créent des liens dans la communauté éducative. Liens de confidence,
d’entraide, d’amitié, partagés dans les joies et dans les peines.

Indéniablement, si l’intuition de Jean-Baptiste de La Salle de
créer une communauté de frères au service des écoles perdure, c’est
que les Frères des écoles chrétiennes ont compris que le propre d’un

130

CONTRIBUTIONS



charisme est de s’adapter et d’innover aux besoins du temps et des
lieux, et ils n’ont cessé, d’« un engagement […] dans un autre 9 » d’in-
venter ensemble pour le service des jeunes. L’appellation « Frères des
écoles chrétiennes » dit bien où Dieu envoie les frères. Or, comme
dans beaucoup de congrégations, le nombre de frères diminuant, le
défi pour l’école lasallienne de notre époque est de permettre à cette
tradition tricentenaire de poursuivre la mission avec un nombre crois-
sant de laïcs se reconnaissant « lasalliens ».

Première congrégation enseignante de France, le réseau lasal-
lien représente 105 000 élèves de tous les âges rejoints par 13 000
adultes. Face à cette laïcisation d’une œuvre éducative où, par la
consécration religieuse des frères, le métier d’éducateur est un
authentique « ministère 10 », comment faire vivre ce charisme
d’Église ? Comment permettre que ces « écoles chrétiennes » le
demeure, par les valeurs évangéliques de la communauté éducative,
dans un contexte général de déchristianisation des familles, des
enfants et des enseignants ?

Foi, Fraternité, Service sont les trois ancrages du charisme des
frères. Pour les éveiller ou les réveiller, l’Equipe nationale d’animation
pastorale (ENAP) du réseau lasallien propose des temps de rassem-
blement annuels à vivre à des échelles différentes pour ne citer que les
derniers : en 2009, « L’Engagement » fut célébré dans les établisse-
ments ; en 2010 « La Fraternité » rassembla 1 300 jeunes du réseau à
Passy-Buzenval ; en 2011 « La Confiance » sera proposée à l’échelle
des bassins de proximité. Des rassemblements qui autour de thèmes
fondamentaux invitent toutes les communautés éducatives à s’interpel-
ler, à s’interroger sur ce qui fonde son essence même, sa vitalité.

La question de la transmission d’un charisme est au cœur de la
pérennité même de toute œuvre. Mgr François Marty l’évoquait avec
pertinence en disant : « Vous êtes des héritiers, soyez des fondateurs. »

On ne peut être héritiers qu’à partir du moment où l’on a reçu
et plus on a reçu, plus on est appelé à redonner, cf. la parabole des
talents (Mt 25, 14-30). C’est pourquoi la formation en profondeur
des personnes est une des clefs de la transmission du charisme. Une
formation qui veut prendre en compte les dimensions évangéliques,
spirituelles, personnelles et professionnelles du charisme. C’est la

131

PLUS QU’UN MÉTIER, UN APOSTOLAT, UN MINISTÈRE



fonction même du CLF (Centre lasallien français) d’accompagner,
pendant deux années, cette réflexion des laïcs dans leurs missions
respectives et de relire leurs engagements « ensemble et par associa-
tion » au travers d’actes, d’histoires communes, partagées, de
personnes rencontrées.

« Vive Jésus dans nos cœurs ! À jamais. » Cette courte prière,
héritée du fondateur, ponctue les prières communautaires et rappelle
que nous avons à porter aux jeunes ce qui habite le plus intime de
nous-mêmes.  Elle traverse les siècles et par là montre que toute trans-
mission s’inscrit dans une mémoire vivante, celle d’une histoire qui se
raconte, un récit de salut qui s’accomplit, une vie qui prend sens en
compagnie d’autres vies « pour que les jeunes aient la vie ! », en réfé-
rence à Jean 10, 10 : « Je suis venu pour qu’ils aient la vie et qu’ils
l’aient en abondance 11. » n

132

CONTRIBUTIONS

11 -- Projet éducatif Lasallien, édition 99/2000.

22 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle (1651-1719),
Œuvres complètes, Lettres autographes 57, 12 :
Lettre pour le Frère Robert. Ce 26e février [1709]

33 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Méditations pour le temps de la
retraite 193, 3, 1

44 -- Adjectif formé à partir du nom du fondateur
des Frères des écoles chrétiennes.

55 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Mémoire sur l’habit 0.0.10. Cf. 3.

66 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Écrits personnels, Formule des vœux
2.03.

77 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Méditations pour les fêtes 139, 3, 2.

88 -- Cf. Titre de la brochure expliquant les caracté-
ristiques fondamentales de la vocation de frère :
pastorale des choix de vie, décembre 2006.

99 -- In « Mémoire des Commencements », docu-
ment autobiographique, rapporté par deux
biographes de Jean-Baptiste de La Salle, Blain et
Bernard.

1100 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Méditations pour le temps de la
retraite 193.

1111 -- Saint Jean-Baptiste de La Salle, Œuvres
complètes : Méditations pour le temps de la
retraite 201, 3, 3.

NOTES



Agnès de Lagoutte - Hervé de Lagoutte
Josette Girardon

La famille Lagoutte est une famille… nombreuse ! Elle nous
livre deux témoignages sur la route de Compostelle.
D’abord Agnès, la célibataire, puis Hervé et sa famille.

Témoignage d’Agnès

Compostelle est une longue histoire, débutée en 1986, par
hasard. J’ai démarré le chemin pour accompagner du Puy-en-Velay
jusqu’à Conques un couple d’amis qui s’apprêtait à faire la totalité
du trajet. Ma deuxième étape s’est faite… sept ans plus tard de
Conques à Moissac avec quatre autres amis… puis ce projet est resté
« lettre morte » pendant sept autres années, soit jusqu’en 2001. Cet
été-là, j’ai repris ma marche à la faveur d’une rencontre avec une
amie, Isabelle, qui continuait son pèlerinage à partir de Moissac. Je
ne savais pas où ce chemin me mènerait ni comment il se termine-
rait… Quelque chose de fort me poussait à continuer… Peut-être
avais-je simplement l’envie d’expérimenter.

Ce nouveau départ de pèlerinage s’est déroulé par étapes : en
2001, Moissac-Nogaro (groupe de 5 amis) ; en 2002, Nogaro-
Saint-Jean Pied-de-Port (groupe de 5) ; en 2003 : Saint-Jean Pied-
de-Port–Santo-Domingo de la Calzada (groupe de 5) ; en 2004,
Santo-Domingo de la Calzada-Sahagun : nous continuons à deux

133

Pélérinages 
à Saint-Jacques de Compostelle

CONTRIBUTIONS

 



(avec Isabelle) ; en 2006, Sahagun-Santiago de Compostela, soit
environ la moitié du trajet espagnol du Camino Frances (360 km) : je
continue seule notre marche. C’est cette année-là que la véritable
aventure démarre enfin, cinq ans après avoir repris mon périple. Le
Seigneur avait sans doute pensé que j’étais prête…

L’expérience en solitaire 

À l’été 2005, je m’étais dit qu’il en était fini de mon chemin…
qu’il m’était impossible d’envisager de le continuer en solitaire.
Pendant l’hiver 2005-2006, j’ai réalisé combien il était dommage de
l’interrompre si près du but (restaient quinze jours de marche)… L’idée
a cheminé et début mai, durant le temps pascal et avec le renouveau
du printemps, je suis partie pour aller au bout de mon chemin.

Cela peut paraître naturel à d’autres de partir seul mais pour moi,
c’était une première expérience ; jusque-là, j’avais toujours eu besoin
de partir entourée mes repères (affectifs, sociaux, etc.). Durant les
quinze jours qui précédèrent mon départ, j’ai très mal dormi, inquiète
de ce que j’allais trouver… je ressentais de véritables attaques.

Mes trois premiers jours de marche, de Sahagun jusqu’à Leon,
furent trois jours de désert : pas de contacts, une langue dont je ne
parlais que trois mots. Arrivée à Leon, j’ai pleuré ma solitude derrière
mes lunettes de soleil, me promenant dans la foule du samedi après-
midi. Le soir même, en pénétrant dans un bar à tapas, j’ai été appe-
lée par un pèlerin qui m’avait croisée. À partir de ce moment-là, j’ai
appris progressivement, au jour le jour, à m’abandonner à la
Providence : elle me faisait faire les rencontres qui allaient nourrir
mes soirées à un point incroyable (j’avais fait le choix de marcher
seule durant les journées). Dès le matin, je faisais la rencontre au
détour d’un village ou d’un croisement, de la personne avec laquelle
je partagerais mon dîner ! La première semaine, un trio de jeunes
retraités français m’a pris sous son aile puis ce fut un trio de catalans
(collègues de bureau dans une banque). Je pourrais vous raconter
moult anecdotes et exemples marquants. […]

Je bénéficiais d’une formidable chaîne d’amitié de la part de
mes proches amis parisiens. J’avais deux SMS quotidiens (mon seul
moyen de communication avec la France) pour me soutenir par la

134

CONTRIBUTIONS



prière et prendre de mes nouvelles (j’avais décidé de ne pas télépho-
ner ni d’utiliser Internet). À l’arrivée à Santiago, j’ai pleuré d’émotion
d’avoir pu aller au bout de mon chemin.

Le pèlerinage est un extraordinaire « concentré de vie » avec
ses bonheurs et ses misères : les moments où le moral est en berne (on
peste, on doute de l’utilité de sa marche ; on souffre de la fatigue, de
la chaleur ou des ampoules), les moments de joie intense face au
spectacle de la Création (j’ai encore en tête l’image d’un oiseau, au
petit matin, perché sur un tronc, contemplant l’éternité paisiblement).
Le pèlerinage, c’est aussi un « paradis terrestre » sur le plan humain :
nous sommes tous vêtus de la même façon (pantalon et godillots),
notre programme quotidien est identique (la marche) et nous allons
dans la même direction… il règne une grande solidarité (les gens
s’échangent des « tuyaux », se dépannent avec un médicament…) et
une grande fraternité. Ce qui m’a marquée, c’est l’acceptation
profonde de l’autre dans sa différence. Il peut être catholique prati-
quant ou pas (80 % des marcheurs viennent pour l’intérêt culturel de
ce chemin chargé d’histoire… mais nul ne peut savoir ce qui se
produit dans les cœurs !), européen ou australien, bourgeois ou
ouvrier, riche ou pauvre… toutes ces différences s’effacent. Les juge-
ments, la « catégorisation » qui a cours dans la vie quotidienne
disparaissent complètement. Reste simplement une personne
humaine. Cela réconcilie avec ses frères… l’homme est profondément
bon… il redevient lui-même dès qu’il retrouve une authenticité. 

En rentrant, tout d’abord, une action de grâce… Autour de moi,
mes amis me disaient : « Comme tu es courageuse de partir seule,
avec ton sac. » Pour moi, avoir la santé, la capacité physique de
partir sac au dos (« maison sur le dos »), sentiment de liberté inouï
est déjà une grâce.

Les visages connus sur le chemin ont habité mes rêves pendant
de longues semaines. Extraordinaires liens tissés à partir d’un sourire,
d’une parole, d’un bout de marche, d’un repas partagés dans la
simplicité et la vérité. Des rencontres incroyablement présentes
malgré l’éloignement géographique…

Les fruits ? Pour moi, ils étaient contenus dans mon départ :
partir en solitaire puisque là était mon appel. Ce cheminement
sinueux vers Compostelle a été un chemin de liberté intérieure, de
dépouillement et de lâcher prise… liberté intérieure car six mois

135

PÈLERINAGES À SAINT-JACQUES DE COMPOSTELLE



avant de partir, je n’aurais pas imaginé un instant partir en solitaire.
Cela m’était tout simplement inconcevable. La grâce a œuvré… sans
doute le fruit d’un pèlerinage au Puy-en-Velay à l’été 2005 à l’occa-
sion du Jubilé. Dépouillement progressif sur tous les plans : amical
(partie avec un groupe d’amis, je me suis retrouvée seule face à moi-
même) ; matériel (d’un hébergement en petits hôtels avec réservation
possible, j’ai rejoint la foule des dortoirs – non réservables – qui
peuvent héberger parfois plus de cinquante personnes « ronflant et
bruissant » dans une grande salle) ; « organisationnel » (se mettre en
marche dès potron minet, à « l’heure du pèlerin », et non plus tard
par choix de confort) ; lâcher prise : faire confiance, accueillir tout ce
qui me serait donné à vivre dans la journée.

Un pèlerinage fractionné (en particulier par tranches de 8-10
jours), ne permet pas de s’abandonner sur la durée. De l’avis de
beaucoup, il faut le temps de « rentrer dans le pèlerinage », de
perdre sa peau de « vieil homme »… alors, j’espère de tout cœur
pouvoir renouveler l’expérience d’un seul trait du Puy vers
Compostelle. Deo Gracias !

Témoignage de la famille de Lagoutte 

Hervé (frère d’Agnès), le père de famille, juriste, 48 ans

Compostelle, comment cela a-t-il démarré ? Je ne sais plus trop.
Un livre, un article et mettre ses pas dans ceux des pèlerins des siècles
passés devint un rêve à réaliser impérieusement. Quinze jours
chaque année pendant quatre ans pour réaliser Le Puy - Saint-
Jacques… ne restaient que cinquante semaines à les revivre et à
attendre l’année suivante.

Comme compagnons de marche, un ou deux amis ou cousins,
plus les rencontres au hasard du chemin. Je revois encore ce bénédi-
cité, dans les Pyrénées, en compagnie d’une Américaine bouddhiste,
qui était en méditation (presque) transcendantale.

Dix ans après, un projet un peu fou : le faire en famille, d’abord
avec huit puis neuf enfants, le tout en totale autonomie et sans voiture

136

CONTRIBUTIONS



accompagnatrice. Intense interrogation, mais finalement, nous nous
lançons dans l’aventure avec confiance. Pari gagné, car nous avons
déjà réalisé trois étapes, la Providence ayant toujours su nous prodi-
guer une aide dans les moments difficiles. Nous reste encore à parcou-
rir la partie espagnole du Camino, et donc encore quelques années.

Madeleine-Sophie, l’aînée (17 ans 1/2), en Terminale

Je suis l’aînée d’une famille de neuf enfants et par trois fois déjà
nous avons marché sur les routes de Compostelle. Nous n’avons
d’ailleurs pas l’intention de nous arrêter de si bon chemin, puisque
nous continuons cet été, cette fois-ci en Espagne. « Quelle équipée ! »
me direz-vous. Ou encore : « Comment faites-vous ? »

Il est vrai que j’ai souvent admiré mes petits frères et sœurs pour
leur courage. Malgré leur jeune âge, ils se plaignaient peu souvent,
et n’ont jamais rechigné à continuer chaque année. En outre, je pense
que l’unité de notre famille a été renforcée par ce pèlerinage.

La marche sur les pas de Saint-Jacques permet de s’éloigner,
pour un temps, du confort matériel auquel nous sommes si attachés,
et de nous rapprocher de Dieu. Ce pèlerinage m’a personnellement
permis d’enrichir ma foi et de découvrir les beautés du patrimoine reli-
gieux que possède la France, puisque nous avons visité plusieurs égli-
ses ou chapelles. Il fallait voir avec quelle précipitation Quiterie (10
ans) et Laurie (9 ans) se dépêchaient de rédiger un mot sur le cahier
de chaque chapelle, heureuses de laisser une trace de notre passage. 

Le chemin est non seulement un temps de retraite, somme toute
agréable malgré les difficultés que l’on peut si souvent rencontrer
– surtout avec deux poussettes – mais aussi un moyen de communi-
quer sa foi. C’est un véritable témoignage, puisque Saint-Jacques
n’appelle pas seulement les chrétiens ; il est ouvert à tous, et c’est
justement cette convivialité qui permet à chacun de découvrir la foi au
Dieu unique. Chaque homme est en quête d’idéal et Saint-Jacques
nous en présente un si beau. Compostelle est aussi un temps de
rencontres. Il faut  dire qu’il était difficile pour nous de passer iaper-
çus, mais justement c’est aussi un des charmes de la marche. Je garde
en mémoire, non sans émotion, ce spectacle de comptines fait par les
plus jeunes avec un joueur de flûte. 

137

PÈLERINAGES À SAINT-JACQUES DE COMPOSTELLE



Les routes de Compostelle sont une expérience à ne pas
manquer, aussi bien spirituellement qu’humainement, et je souhaite à
tous de la faire un jour. Que Dieu vous garde ! Ultreïa !

Témoignage de quatre des petits frères et sœurs

Compostelle, c’est bien, parce qu’on découvre les paysages et
on voit plein de belles choses. On marche et on s’entraîne en famille.
On est très courageux. On a rencontré des gens très gentils. C’est le
chemin de Saint-Jacques, un pèlerinage. On visite les églises.

Laurie, Constance et Gaspard (9, 7 et 5 ans)

C’est un moment où on prie en famille. Tout le monde est là et
on voit des personnes qui nous donnent du courage pour aller
jusqu’au bout. On demande des grâces à saint Jacques. Les gens sont
accueillants. 

Quiterie (10 ans et demi)

Témoignage de Josette 

Mariée, en retraite active, familière de la congrégation des
Chanoines réguliers de Saint-Augustin, elle a effectué son pèlerinage
à Compostelle d’une traite en 2002 avec un groupe de pèlerins, en
alternant trajets à pieds et trajets en bus. En 2009, elle a effectué le
« retour » d’Estella (Espagne) vers Le Puy-en-Velay, également avec la
congrégation. 

Lorsque, en novembre 2001, le Père Luc Ravel nous a proposé,
à mon mari et moi-même, de l’aider à organiser un pèlerinage vers
Saint-Jacques de Compostelle, avec un groupe de 150 pèlerins, au
format « peuple de Dieu », c’est-à-dire rassemblant des personnes de
tous âges, jeunes, célibataires, religieux, couples, familles, solos,
nous avons été un peu surpris mais immédiatement enthousiasmés
par ce projet d’aventure un peu folle. Nous savions que partir avec
le père Luc et la communauté des chanoines de Saint-Augustin

138

CONTRIBUTIONS



donnerait à cette aventure sa dimension spirituelle. Ce pèlerinage
s’appellera :« Prends le chemin des étoiles ».

Partir aussi nombreux sur les sentiers et les routes vers
Compostelle a demandé une préparation et une organisation sans
faille ; j’ai eu pleinement conscience de cela.

Au cours du premier semestre 2002, le père Luc, deux autres
personnes et nous-mêmes avons fait trois reconnaissances de quatre
jours pour repérer les chemins et sentiers, le passage des Pyrénées,
pour rencontrer des maires, chefs d’établissements scolaires religieux
ou publics, des aubergistes, des prêtres, pour réserver des lieux d’hé-
bergement, gymnases, pour programmer des rencontres, retenir des
lieux de prière. Nous avions décidé de préparer la plupart de nos
repas ce qui impliquait de passer des commandes de pain, fruits,
légumes… ; nous emporterions dans les soutes des cars toutes les
conserves au départ de l’abbaye de Champagne ; nous commande-
rions deux ou trois repas de plats régionaux plus festifs à des trai-
teurs. Il faut, de temps à autre, remonter le moral des pèlerins fatigués
et cela passe aussi par la nourriture… J’insiste peut-être un peu trop
sur le rôle de l’organisation mais rien ne peut se faire sans elle.

Toutes nos démarches ont été positives, tout s’est révélé possible
et nous avons avancé avec une confiance de plus en plus grande. Je
sentais que l’aventure allait réussir avec l’aide de la Providence ; l’at-
tente se faisait sereine. Dieu, qui a aussi besoin de nous, nous aidait
et cela ne faisait aucun doute. Les difficultés s’aplanissaient et nous
trouvions toujours la bonne personne au bon moment.

Le jour du départ du Puy, en arrivant sur le lieu de rendez-vous
et en découvrant la réalité d’un groupe de finalement 182 pèlerins, j’ai
paniqué ; la tâche m’a semblé insurmontable… La distribution à tous
du même bourdon, du même foulard, du même tee-shirt, d’un même
carnet de textes et chants, la création des équipes m’ont fait compren-
dre concrètement que je faisais moi aussi partie prenante de ce peuple
de Dieu qui se mettait en marche. J’étais un pèlerin comme les autres
au même  titre que ceux qui n’avaient pas eu la chance de préparer
et d’organiser. Nous allions vivre ensemble pendant deux semaines. 

J’ai toutefois trouvé la première semaine difficile et parfois la
belle confiance de la préparation s’est effritée devant la réalité :
comportements jugés individualistes de ceux qui semblaient vouloir la

139

PÈLERINAGES À SAINT-JACQUES DE COMPOSTELLE



meilleure part ou le meilleur rang, ceux qui avaient négligé de prépa-
rer leur corps et surtout leurs pieds à la rude épreuve de la marche,
de ceux à qui il manquait toujours quelque chose. Certes j’ai été trop
impatiente. Au fil du temps, tout s’est amélioré ; des gestes de
partage, d’attente ou d’attention aux autres se manifestaient. Nous
avons tous été aidés et touchés par la rencontre avec Tim Guénard et
son épouse, par la fervente veillée d’adoration dans l’abbatiale de
Conques, par le passage à Lourdes… 

Le point d’orgue de notre pèlerinage a été le passage vers
l’Espagne par le Port du Mercadeau, à 2541 mètres d’altitude, après
une montée, la veille, vers le refuge Wallon sous la pluie, une nuit
sous tente pluvieuse puis neigeuse et enfin la montée vers le col, char-
gés de nos sacs à dos, lestés eux-mêmes de nos tentes, duvets et nour-
ritures. Après cette épreuve les pèlerins se sont retrouvés soudés à
jamais. Et lorsque, en arrivant au col, à la queue leu-leu, le soleil s’est
montré, les plus jeunes – sans doute moins fatigués – ont entonné des
chants de louange et de feu, une joie dilatante m’a submergée : le
pèlerinage était « gagné ». Malgré la fatigue et les souffrances, les
sourires illuminaient les visages. Notre communion était tangible…
elle s’est confirmée en Espagne jusqu’à notre arrivée à Saint-Jacques.
Le rythme était pris, nous nous connaissions les uns les autres avec
nos forces et nos fragilités. 

J’affirme que de tels moments de bonheur sont une des carac-
téristiques des pèlerinages et sont d’autant plus forts que nous
sommes plus nombreux : la joie se démultiplie. Elle naît de la commu-
nion des cœurs dans l’effort, dans une recherche de Dieu.

Pour ma part, je m’étais engagée dans la fonction d’intendance
aidée par une amie très compétente dans ce domaine, et lorsque jour
après jour j’ai constaté que tout « roulait » (commandes préparées
dans les délais, pain livré...), j’ai remercié tout autant que pour une
célébration ou une prière particulièrement ferventes.

En 2009,  le père Luc a lancé le pèlerinage « Reviens par le
chemin des étoiles ». J’ai repris en charge l’intendance, aidée par la
même amie.

Sur notre groupe d’une centaine de personnes nous n’étions que
dix-sept à être partis en 2002. Les plus jeunes étaient peut-être déjà
mariés avec des enfants, les plus âgés marchaient moins longtemps,
d’autres ne s’étaient pas sentis appelés sur un chemin de retour sur

140

CONTRIBUTIONS



soi. Pour ma part, en faisant cette relecture des années passées, j’ai
pu m’apercevoir que rien n’est jamais acquis quand il s’agit de vivre
ensemble. J’ai trouvé que les efforts à fournir étaient même plus durs
car le retour ne se fait pas forcément dans l’enthousiasme, dans
l’émerveillement de la découverte, comme si nous avions déjà vécu le
meilleur. J’ai fait ce retour en regrettant que la majorité des autres
n’ait pas vécu l’aller : nous n’étions pas sur la même longueur
d’onde, ne vivant pas d’une même expérience. Un « Reviens » plus
proche dans le temps, avec les mêmes pèlerins aurait été plus
réconfortant du fait de l’addition des grâces reçues, mais le nôtre a
été enrichissant d’une autre façon dans l’abandon, l’attention aux
autres plus profonde et sereine.

Etre chrétienne pour les autres c’est ce que j’ai été amenée à
être dans cette vie de pèlerinage que j’ai choisie et aimée. Il y a beau-
coup d’autres formes de vie chrétienne bien plus exigeantes que je ne
suis pas sûre d’être capable de mener. C’est au cours de « Prends le
chemin des étoiles » que j’ai appris à connaître mes faiblesses.

Ce pèlerinage accompagné par le père Luc et sa congrégation
a consolidé ma foi dans la mesure où j’ai touché de façon concrète
la présence de Dieu. Il a été la source d’amitiés nées de l’effort
soutenu et partagé, de l’écoute spontanée, de la plénitude du carac-
tère sacré des célébrations, de l’attention aux autres même par un
simple regard. Cela ne s’oublie pas.

J’ai touché le simple bonheur de vivre ensemble, inexplicable
même à nos proches. Il faut vivre ces moments rares dans la cons-
cience que Dieu est avec nous. Je prie pour que tout cela se sache et
éclate au grand jour ! n

141

PÈLERINAGES À SAINT-JACQUES DE COMPOSTELLE



Benoît XVI 
Pensées sur la souffrance et la maladie
Parole et Silence, 8 €

Benoît XVI évoque souvent dans ses
discours la maladie et la condition du
malade. En union avec les souffrances du
Christ, la douleur humaine « se fond avec
l’amour rédempteur et devient une force
contre le mal dans le monde ».

Seule l’ouverture au mystère de Dieu
qui, dans la maladie vient visiter l’homme

de manière insondable, et l’abandon confiant à sa volonté, peuvent
rendre au malade la paix qu’il cherche ; cette paix trouve son fonde-
ment dans la certitude de l’amour de Dieu qui veut toujours le bien
de sa créature et ne se sépare jamais d’elle.

Bernard Peyrous
Histoire de la spiritualité chrétienne
Éditions de l’Emmanuel, 17 €

Comment le monde chrétien a-t-il
expérimenté la vie spirituelle ? Comment
les hommes ont-ils dialogué avec l’invisi-
ble au fil des siècles ? Comment est-on
passé des commandements de l’Ancien
Testament à la mise en œuvre du concile
Vatican II ?

En s'appuyant sur l’exemple des
témoins, la réflexion des auteurs, l’ana-
lyse des grandes tendances spirituelles, cet ouvrage nous fait chemi-
ner à travers la spiritualité chrétienne pour mieux nous en faire
connaître l’extraordinaire contenu. 



Abonnements 
ÉÉgglliissee eett VVooccaattiioonnss 22001100

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le règlement se fait par chèque
en euros, payable dans une banque française ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d’Église et Vocations sont à 12 € l’unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € l’exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris. 

Nom

Prénom

Adresse

Code Ville

Courriel

Règlement joint à l’ordre de UADF / Église et Vocations
par chèque bancaire ou postal adressé à :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

ABONNEMENTS
"

        



N° 11   Août 2010
Trimestriel

La vocation baptismale

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

La
vo

ca
tio

n
ba

pt
ism

ale
N

°
11

2010

Anne Benoist n Monique Brulin n Guy Delage

Marie-Laure Dénès n Josette Girardon n Sébastien Guiziou

Izabela Jurasz n Rémy Kurowski n Agnès et Hervé de Lagoutte

Stéphane Lognon n Dominique Olivier n Anne-Marie Philippe

Anne Raoul n Samia n Colette Savart n Leo Scherer

Michel Souchon n Marie-Noëlle Thabut 

Nous avons choisi de vous proposer, amis lecteurs, des
contributions rédigées par des hommes et des femmes qui
tous se savent engagés par leur baptême. Ils ouvrent de très
nombreuses perspectives  pour approcher la vocation bap-
tismale et les mille manières de la vivre. Parmi les nom-
breuses questions que posent la modernité et la sécularisa-
tion à la vocation baptismale, celle d’une théologie du laï-
cat et des ministères, qui s’essaierait à ne plus élaborer de
définitions catégorielles par défaut ou en creux. 


	00 Couv 1
	01 Ouverture
	02 Thabut
	03 Brulin
	04 Jurasz
	05 Guiziou
	06 Kurowski
	07 Scherer
	08 Delage
	09 Savart
	10 Samia
	11 Souchon
	12 Olivier
	13 Denès
	14 Raoul
	15 Philippe
	16 FEC
	17 Compostelle
	18 Abonnement
	19 Couv 4

