
N° 10   Mai 2010
Trimestriel

La pastorale des temps forts

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

La
pa

sto
ra

le
de

st
em

ps
fo

rts
N

°
10

2010

François Anteblian n Pierre-Denis Autric n Jean-Yves Baziou

Matthieu Bernard n Aurélie Cadot n Raphaël Clément

Roselyne Dupont-Roc n Arnaud Favart n Chrisophe Guégan

Stéphane Haar n Silvère Jauny n Sébastien Leclerc

Marguerite Léna n Dominique de la Maisonneuve

Philippe Marsset n Frère Maxime n Anne Righini-Tapie

Bernard Robert n Jean-Sébastien Strumia n Clémence Thiollier

Quinze ans après les JMJ de Paris, le temps est peut-être
venu d’évaluer l’ensemble des pratiques qui ont suivi ; ce
numéro est un premier jalon. Le sujet est loin d’être épuisé ;
des théologiens-chercheurs relèveront-ils ce défi : proposer
une évaluation critique de ces événements ? Ici, des appro-
ches vétérotestamentaires et néotestamentaires, sociolo-
giques et phénoménologiques, de multiples partages de
pratiques et des témoignages se répondent. Ces contribu-
tions laissent le lecteur devant la tâche qui l’attend : analy-
ser ce qui est fait, pointer les enjeux… pour inventer de nou-
velles voies !





N° 10     Mai 2010
Église et Vocations

LA
RE

VU
E

D
E

LA
PA

ST
O

RA
LE

D
ES

VO
C

AT
IO

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Éric Poinsot, 

Paule Zellitch, Sœur Anne-Marie David

Abonnements 2010 :
France : 37 € (le numéro : 12 €)
Europe : 39 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0410 G 82818
© UADF, Service National des Vocations, 2010
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70
E-mail : snv@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



La pastorale des temps forts

ÉDITO 5
Paule Zellitch

RÉFLEXIONS

Temps forts : une palette de significations 9
Jean-Yves Baziou

Temps forts et hauts lieux : une réflexion sur le pèlerinage 15
Anne Righini-Tapie

Temps forts, temps faibles 21
Arnaud Favart

Des temps forts au quotidien : pour une pastorale des passages 29
Jean-Sébastien Strumia

La pédagogie du pèlerinage “Aux sources – Terre sainte 2009” 35
Raphaël Clément

Itinérance et premières communautés 45
Roselyne Dupont-Roc

Le pèlerinage dans la Bible 55
Dominique de la Maisonneuve

PARTAGE DE PRATIQUES

Rien de plus urgent que la bienveillance 63
Frère Maxime



N° 10 Mai 2010

La JOC et ses temps forts 69
Bernard Robert – Stéphane Haar

La place des temps forts dans la pédagogie du MEJ 77
Silvère Jauny

JPentecôte 89
Clémence Thiollier

Ta vie est une Terre sainte 95
Philippe Marsset

De CGE au séminaire 101
Matthieu Bernard

Chartres, la “route Abraham” 105
Pierre-Denis Autric

JMJ : un appel pour un envoi 109
Sébastien Leclerc

Marcher au désert au pas des goums 111
François Anteblian – Aurélie Cadot

CONTRIBUTIONS

Former aujourd’hui les prêtres de demain 117
Marguerite Léna

Le Foyer Jean-Paul II à Sainte-Anne d’Auray 131
Christophe Guégan



Éléments de bibliographie

• CHELINI Jean, BRANTHOMME Henry, Les chemins de Dieu, histoi-
re des pèlerinages chrétiens des origines à nos jours, Paris,
Hachette, 1982.

• PERRIER Jacques, Lourdes, pourquoi je l’aime, NDL Éditions /
Bayard, 2007.

• STAVROU Michel, Valmigère Jean-Marie, Le pèlerinage comme
démarche ecclésiale, Paris, Thélès, 2004.

• Revue Communio, « Le pèlerinage », XXII, 4 – n° 132, 1997.
• Concilium, spiritualité, V. ELIZONDO et C. DUQUOC, dir., n° 266,

1996.

Prochains numéros d’Église et vocations :
• La vocation baptismale
• “Proposer les vocations dans l’Église locale” 

(thème de la JMV 2011)
• La vie consacrée



ÉDITO

Comme vous le savez, à la tête du Service national des vocations
et du Service pour l’évangélisation des jeunes, il y a désormais un seul
et même directeur. Cela inaugure ou renforce des collaborations, des
réflexions et des mises en œuvre. Le thème de ce numéro d’Église et
vocations, élaboré par le Service national des Vocations, s’inscrit résolu-
ment dans cette nouvelle dynamique.

« La pastorale des temps forts » est transversale ; elle concerne la
pastorale des jeunes et la pastorale des adultes. Elle est souvent perçue
comme une pastorale du plus grand nombre (grands rassemblements,
pèlerinages, etc.) mais le temps fort est-il, au plan émotionnel, tout à fait
absent d’autres expériences vécues de manière plus personnelle (pèleri-
nages « en solitaire », retraites, etc.) ?

Parler de « temps forts » sous-entend qu’il est d’autres temps qui
eux sont « faibles ». D’un côté des moments « forts », vécus dans et avec
une foule et de l’autre des temps « faibles », qui renverraient à l’idée de
solitude. Or l’expérience montre que force et faiblesse sont au cœur de
tout événement vécu en vérité.

La multiplicité des propositions – dans notre l’Église comme dans
nos Églises-sœurs, pourrait laisser affleurer le soupçon d’actions compul-
sives, voire mimétiques. D’ailleurs certains s’en font l’écho. Quinze ans
après les JMJ de Paris, le temps est peut-être venu d’évaluer l’ensemble
des pratiques avec la distance qu’il faut ; ce numéro est un premier jalon ;
il s’attache à aborder un ensemble de questions, entre articles de fond et
pratiques. Le sujet est loin d’être épuisé ! Des théologiens, des chercheurs
relèveront-ils le défi de poursuivre ces premières élaborations ?

Bien que les grands rassemblements aient le vent en poupe, ils ne
devraient pas échapper à l’impérieuse nécessité d’un travail d’analyse
car nous savons qu’en cette matière la naïveté est à proscrire. L’histoire
du XXe siècle est saturée de manifestations de masse dont nous savons ce
qu’elles ont produit. Le nombre ne fait ni vérité, ni liberté. En Église, nous
déclarons volontiers : « Nous sommes du Christ, nos rassemblements
sont d’un autre ordre. » Certes nous avons raison de dire et de procla-
mer la différence, mais jusqu’où la manifestons-nous ? Je suis souvent
saisie dans les discours et les pratiques, par ce mélange – parfois incons-
cient, entre identité, volonté de maîtrise et nombre. Mais qu’en est-il de
cet autre critère, proprement évangélique qui manque cruellement dans
nos sociétés du spectacle et de la performance : celui de la relation à
hauteur d’homme, de personne à personne.

Le Christ ne fait pas nombre ; il s’adresse à chaque être, à son désir
particulier et profond. Le Christ est celui qui aide chaque individu à



renouer avec son élan vital originel. Les foules qu’il réunit, sont des fou-
les constituées de personnes a minima au bord de leur désir propre. La
Parole du Christ ne s’adresse pas à des « sépulcres blanchis » ; c’est une
parole qui opère de vivant à vivant aussi blessé soit-il. 

La sequela Christi s’inscrit dans le baptême ; elle est relation dans et
par l’incarnation. Jésus le Christ est avec les hommes ; il est pour eux ; ce
pour est « le » marqueur de tous ceux qui proclament appartenir au Fils,
Celui qui n’est jamais séparé ; le seul Grand Prêtre est présent à chacun. 

Le Christ ne s’intéresse pas à l’identité comme marqueur social et
culturel. Il ne se soucie pas davantage de maîtrise. Il est dans la trans-
mission au sens radical du terme : celle qui conduit à sa/la démaîtrise,
celle qui se retire pour faire place à la créativité et à l’intelligence des
disciples, frères et sœurs. L’ensemble des hommes et des femmes qu’il a
reçu du Père est pour lui objet d’une préoccupation constante, d’une
responsabilité inextinguible. Elle est si grande que seule la Croix peut
dire aux générations qui se succèdent, dans la faiblesse de leur enten-
dement, quelque chose du don ultime de soi. Lorsque, dans les évangi-
les, le Christ réinterprète la figure du berger, c’est pour subvertir totale-
ment cette allégorie. Il n’est pas celui qui pense à la place de la brebis,
qui la mène au bâton ou sous la morsure des chiens ; le bon berger est
celui qui la conduit « en de verts pâturages 1 » (Ps 22).

Les temps forts s’inscrivent dans la mission reçue du Christ ; en
conséquence, ils ne peuvent être un en soi, voire un entre soi, mais un
envoi perpétuel. Certes, il faut des fêtes mais des fêtes ordonnées au
Salut selon le Père : un fruit de relation ; le Père s’est remis, par son Fils,
entre nos mains. Il nous attend, renonçant « à faire » malgré nous. Il
nous faut donc veiller à ce que ces rassemblements ne soient pas exté-
rieurs aux foules, miroir que les organisateurs se tendent à eux-mêmes
ou aux masses qu’ils « animent ». Pour que la voix de la foule soit enten-
due, il ne suffit pas que des laïcs soient impliqués dans l’organisation des
manifestations. Il faut que la parole du peuple de Dieu, peuple de média-
teurs, soit portée en tous lieux et dans les différentes propositions qui se
succèdent. Si nous acceptons l’invitation du Christ, l’idée d’une foule de
« déliés » (Cf. Jn 11, 43-44 ; Jn 20, 3-8) en constante constitution, ne
nous fait pas peur. Déliée selon le Fils, elle est missionnaire, capable
d’une parole de vie car chacun de ses membres est unifié au désir du
Père. Le Bon pasteur est venu pour rendre ses brebis à la liberté des
enfants de Dieu. Savons-nous résister à la tentation de les parquer dans
un enclos réduit à nos maigres proportions ? n



R É F L E X I O N S





Jean-Yves Baziou
professeur,

doyen de la faculté de théologie de Lille

En histoire, on parle de temps forts pour désigner des périodes
de mutations, de changements : la Renaissance, les grands voyages
qui mènent à la découverte du Nouveau Monde (1492), les révolu-
tions, les Lumières, etc.

Dans le récit d’une vie, un temps fort désigne souvent un passage,
éventuellement marqué par un acte rituel (sacral ou social) : adoles-
cence, mariage, conversion, mutation professionnelle, naissance, perte
de l’être aimé, etc. Il peut indiquer une transition autant qu’une rupture
(il y a un « avant » et un « après »). Il peut être vécu plutôt comme posi-
tif (cause d’un progrès) ou plutôt comme négatif (régression). Un temps
fort n’est pas mécaniquement synonyme de bonheur.

Un temps fort peut être opposé au temps routinier : moment
exceptionnel, qui sort de l’ordinaire, comme une fête, une célébra-
tion… Ouverture d’une altérité dans le temps. Ouverture sur une alté-
rité : l’Autre, l’imaginé, le rêvé, l’utopie. Ouverture sur les autres :
relations différentes pour un moment avec les autres. Surgissement
même de l’Autre au cœur de l’habitude. Le temps fort peut donner un
avant-goût dans le présent de ce qui est espéré pour l’avenir (quelque
chose de l’eschatologie s’est approché).

Le temps fort est « dynamogénique » (cf. Durkheim) : il redonne
énergie, courage, il console, réconcilie… Il permet de repartir dans
l’ordinaire avec une force retrouvée ou renouvelée. Tel est l’intérêt par
exemple de temps d’interruption, de retraite, de désert.

9

Temps forts :
une palette de significations

RÉFLEXIONS



Une année est rythmée par des temps forts, comme l’est une
nation ou telle ou telle communauté spécifique (religieuse, familiale,
villageoise, associative…) : anniversaires à des dates régulières,
commémorations, vacances, jours fériés. Le temps fort peut être dans
ce cas « répétitif » ou au moins « réitératif » : on sait à l’avance que
tel jour sera un temps fort… comme d’habitude ! Mais pour qu’il soit
fort il suppose travail, énergie, préparation, organisation : c’est donc
un temps structuré.

Un temps fort a un lieu et est un lien. Dessine-t-il ou suppose-t-
il un espace « sacré » (à part) ? Des temps sont vécus comme forts
dans un espace fort, par exemple un pèlerinage (cf. les études
d’A. Dupront). Est-il structurant de lien social et de quel type de lien ? 

Par temps fort on peut comprendre une intensité vécue : intério-
risation, proximité avec les autres, avec un(e) autre, émotion, plaisir,
passion… On dit bien : « c’était fort » ! L’intérêt va au ressenti, à
l’éprouvé. Quelles traces un tel moment est-il susceptible de laisser en
profondeur ? 

Mais un temps fort peut durer longtemps aussi : c’est le cas
d’une randonnée, d’un chemin de pèlerinage. C’est son caractère
« extensif », persévérant, qui marque. C’est une durée, une marche,
plus qu’une instantanéité.

Un moment peut n’apparaître fort qu’après coup : c’est un
retour, ou une relecture qui en fait émerger le sens. Il y a comme un
retard du comprendre sur ce qui est vécu. Ainsi un moment appa-
remment banal peut-il, à travers un acte herméneutique, être transfi-
guré en un temps fort. De ce fait des événements peuvent changer de
sens au fur et à mesure de leur relecture. Ainsi peut-on discerner du
« fort » dans l’ordinaire et aussi du futile ou du faible dans ce que
l’on avait cru fort…

Il y a des temps forts que l’on choisit et d’autres qui nous obli-
gent. Le temps fort peut être libre et/ou contraint.

Un temps fort peut transformer quelqu’un : il peut être occasion
d’une mutation intérieure (conversion), d’une transformation
physique ou psychique (guérison), d’un changement de comporte-
ment (ravissement, joie, chagrin)

Un même temps peut être vécu comme fort par certains et pas
du tout par d’autres. Il y a une subjectivité de la perception de ce qui
est fort. n

10

RÉFLEXIONS



La force des moments éphémères

Le langage des « temps forts » est de plus en plus employé en
diverses occasions et institutions pour désigner un moment ponctuel de
rassemblement en vue ou autour d’une activité commune. Les formes
en sont multiples, les significations données aussi. Je m’arrête ici sur
quelques modalités de temps forts vécus dans l’Église catholique pour
en dégager des incidences existentielles, pastorales, spirituelles.

L’expérience de la foule

Une des expériences faites dans les temps forts est celle de la
foule. Gens anonymes, passagers transitant dans des sites religieux,
des sanctuaires, des festivités publiques, des assemblées ecclésiales,
de quoi sont-ils en recherche ? C’est si divers : est-ce un hâvre de
paix, un moment de bonheur, une consolation, un courage, un
guide ? Parmi tant d’autres expériences, je remarque qu’un temps fort
ensemble est souvent vécu sur le mode d’une expérience émotionnelle
ou affective : il s’agit d’un bonheur éprouvé avec d’autres. Des
accents sont mis sur la convivialité, la fête, le ludique ou le récréatif,
l’expression spirituelle. On cherche à y vivre une proximité, sur le
mode d’un être « avec » ou « parmi » les autres. La foi chrétienne est
vécue comme un ressenti, un sentiment ou une sensation.

Le temps fort peut aussi articuler le temps particulier de l’Église
avec le temps social global, par exemple lorsque l’Église participe en
tant que telle à une fête locale. Il peut encore permettre à des indivi-
dus de s’inscrire, par la médiation de notre religion, dans le temps
d’une tradition, dans des profondeurs historiques qui les transcendent.
Dans un monde où la vie se fragmente en une poussière de moments,

11



il est précieux d’avoir un espace d’expérience où les personnes
peuvent lier harmonieusement présent, passé et avenir. Le temps de la
liturgie chrétienne ou de la fête semble fournir un « horizon de
temps » qui permet cette intégration personnelle ou collective des
traditions, souvent inconscientes et impensées, mais qui continuent à
structurer aujourd’hui les sujets humains. Nous sommes tous pris dans
une mémoire qui nous lie en une communion avec les lignées qui nous
précèdent. Peut-être un temps fort rend-t-il capable d’exhumer aussi
les espérances passées qui attendent encore leur accomplissement
dans ce présent qui est leur avenir. Il permet alors de tisser, avec un
art de la couture des temps, une trame entre passé, présent et futur. 

Les traces de l’instant fugitif

Les temps forts révèlent combien la foule est mobile dans ses
rapports avec l’Église. Des mots comme « accueil » ou « proximité » y
sont facilement employés pour dire la disponibilité aux passagers. Car
on assiste à une mobilisation ponctuelle, occasionnelle, à des rapports
de plus ou moins grande intensité avec les pratiques religieuses, ce qui
témoigne d’une fréquentation de l’Église qui est partielle, limitée, fluide
aussi. Le contraste est patent avec un passé récent. L’inscription du
temps chrétien dans une culture agraire, rurale, avait conduit à valori-
ser la dimension de la durée. Or dans un monde qui évolue vite,
demeurer durablement dans un engagement, participer régulièrement
à une assemblée religieuse, sont des réalités devenues difficiles à
beaucoup. On privilégie le présent, l’intensité de l’instant et la mobilité
des choix. Le temps chrétien apparaît ainsi comme une succession
discontinue de rassemblements exceptionnels, de rencontres, de célé-
brations, d’activités vécues sans engagement définitif. Des moments
importants de la vie individuelle sont aussi l’occasion de faire appel à
la liturgie chrétienne : baptême, mariage, funérailles. Il en va de même
pour certaines fêtes comme Noël, le 15 août ou la Toussaint, ou pour
certains lieux de pèlerinages, qui sont devenus un patrimoine commun.
Ces moments sont d’autant plus signifiants qu’ils sont sources d’émo-
tion ou de sensation intenses et qu’ils font événement en marquant la
conscience, le cœur, le groupe. Il convient ici de savoir établir un pont

12

RÉFLEXIONS



entre le ponctuel et la durée : il y a du ponctuel qui laisse des traces
durables. Être alors particulièrement attentif à la dimension qualitative
des rendez-vous des gens avec la Parole de Jésus, avec l’Église. Ainsi
une parole qui touche au cœur lors d’une assemblée ou d’une rencon-
tre peut bousculer et modifier une vie, ce qui suppose une proposition
de moments de qualité. Reconnaître également une place dans l’Église
à ceux ou celles qui ne la fréquentent que pour un moment. Être en
conséquence sensible à une Église qui se définit de façon dynamique,
comme un peuple en marche dans l’histoire, de façon à permettre à
quiconque de faire quelques pas avec cette Église.

L’esthétique

Bien des récits de temps forts mettent en scène des activités, des
manifestations, des réalisations qui renvoient à la dimension esthé-
tique. L’accent est mis sur le qualitatif, la valeur du beau, la créativité.
Il est aussi mis sur l’introduction dans le temps d’intervalles qui
opèrent une rupture avec le nécessaire et l’utilitaire. Un temps fort
s’incruste souvent comme une pause dans un temps surchargé par les
activités, comme un moment de rupture qui insère de la gratuité dans
le temps compté : fêtes, jours importants d’une vie, pèlerinage, halte
spirituelle, exposition ouvrent des brèches dans nos occupations.
L’expérience du beau peut encore être une liturgie de qualité dans un
lieu de belle facture, ou une découverte et une mise en valeur du
patrimoine religieux. L’art demeure sans doute un chemin de dialo-
gue entre les hommes de différentes croyances. L’esthétique, c’est
aussi le temps pris pour la contemplation des choses, de la nature ou
des êtres dans le silence et la paix lors de moments de recueillement.
En inscrivant de tels intervalles rompant avec les activités utilitaires,
n’est-ce pas à un art de vivre le temps qu’initient les chrétiens ? Le
temps chrétien est l’éloge du temps perdu : savoir s’asseoir et perdre
son temps pour écouter l’autre gratuitement, sans assurance de résul-
tat. Savoir sortir de soi pour s’aventurer au mystère de l’Autre. Savoir
perdre ses certitudes dans la rencontre avec l’étranger. Inscrire des
temps de réflexion, de méditation, de silence est une manière de creu-
ser un vide qui ouvre l’être à la disponibilité et au désintéressement. 

13

LA FORCE DES MOMENTS ÉPHÉMÈRES



Itinérance

En matière de suite de Jésus, la décision est peut-être devenue
aujourd’hui difficile. La multitude actuelle des possibilités religieuses
ne facilite pas ce type de choix : elle peut laisser perplexe, engendrer
le relativisme et conduire à l’hésitation. Beaucoup préfèrent attendre
et différer la décision, en laissant ouvert le maximum de possibilités.
Chacun prend son temps, s’insérant dans le christianisme comme
dans un cheminement patient. Le temps de la foi va au rythme de sa
propre vie. Être chrétien est le devenir. La démarche de foi en son
ensemble apparaît donc « catéchuménale » et évolutive. Trois sortes
de moments privilégiés permettent cependant d’avancer vers une
décision plus affirmée ou de mûrir le chemin déjà parcouru : les
moments de plus grande disponibilité comme les temps libérés des
obligations professionnelles et familiales, les moments de crises
comme des événements difficiles et imprévus (décès, séparation,
chômage) qui conduisent à s’interroger sur son devenir, et enfin les
moments où l’on éprouve un besoin de synthèse, de reprise de son
parcours passé avant d’affronter une autre tranche de vie. 

Ainsi vont souvent nos vies : elles sont faites de pulsations, de
moments éphémères qui sont un peu comme des cristaux, ou des scin-
tillements qui se remarquent au milieu du temps contraint ou routinier.
Et à bien y regarder, ces moments si vite passés comptent parmi ceux
qui exigent une grande mobilisation, une vivacité créatrice, et beau-
coup de dépense de soi. Qu’ils nous emplissent de joie ou embuent
nos yeux de larmes d’émotion, ils s’installent parfois pour longtemps
dans nos mémoires. Il arrive que l’on se retrouve avec d’autres pour
les raconter et c’est en ces récits de souvenirs partagés que nous
découvrons qu’un même temps fort aura été investi de façon extrê-
mement diverse par les participants. Ainsi son sens se démultiplie-t-il
à l’horizon de chacun. Il redit peut-être que toute foule demeure une
foule d’individus uniques et… tellement éphémères, eux aussi. n

14

RÉFLEXIONS



Anne Righini-Tapie
doctorante à l’Institut catholique de Paris

Festival de Pâques à Chartres, « Frat » à Lourdes, marche des
jeunes vers le Mont Saint-Michel ou les Saintes-Maries de la Mer, la
pastorale des « temps forts » investit sans hésiter les « hauts lieux » de
la tradition chrétienne, jadis et de nouveau lieux de pèlerinages. 

Le pèlerinage, quoique attesté très tôt dans l’histoire du christia-
nisme, ne fait pas partie des obligations de celui-ci. Malgré l’impor-
tance de sa pratique, ce phénomène a parfois été considéré comme
marginal, voire hétérodoxe, au moins depuis l’époque tridentine. Le
pèlerinage, particulièrement le pèlerinage chrétien dans le monde
occidental, apparaissait dans le monde des années 1970 comme une
forme de piété liée aux sociétés archaïques et en voie de disparition.
Pour certains, cette pratique traditionnelle, un peu folklorique, n’était
que le vestige d’une religiosité que la sécularisation allait définitive-
ment éliminer. Pour nombre de responsables de pastorale, les
pratiques dévotionnelles liées au pèlerinage étaient ambiguës, restes
de superstitions païennes, entachées de pratiques magiques.
Cependant, depuis une trentaine d’années, on assiste à un renouveau
des pratiques pèlerines – l’affluence sur les chemins de Saint-Jacques
de Compostelle en est peut-être l’expression la plus voyante – et la
pastorale s’appuie de plus en plus sur les hauts lieux de la tradition
chrétienne. Réfléchir sur le sens anthropologique et théologique du
pèlerinage peut nous aider à comprendre quelque chose du sens des
temps forts. 

15

Temps forts et hauts lieux :
une réflexion sur le pèlerinage

RÉFLEXIONS

 



Le pèlerinage vu par les sciences humaines

Le pèlerinage est un fait planétaire, présent dans toutes les cultu-
res. Il peut être défini comme le déplacement, la marche, vers un lieu
sacré, un ailleurs. Ce lieu sacré donne tout son sens à la démarche,
il constitue une portion d’espace et de temps, domaine propre de
Dieu, qui y attend les pèlerins. Il existe des multitudes de lieux sacrés
dans le monde mais, par-delà les différentes formes, il existe
quelques grandes constantes : lieux naturels marquants, grottes, sour-
ces, fleuves ; lieux où ont vécu et sont inhumés des personnages
exceptionnels ; lieux de manifestation particulière du surnaturel.

L’histoire montre que l’édification d’un lieu comme sanctuaire de
pèlerinage est une alchimie complexe, fruit d’une appropriation
collective des croyants. Il s’ensuit que, dans le cas du pèlerinage chré-
tien, la relation à l’institution ecclésiale est complexe, les Églises entre-
tenant une certaine suspicion vis-à-vis du pèlerinage. La présence
mêlée, dans et aux abords des sanctuaires, de la dévotion, du
marché et de la fête entretient l’idée d’une impureté du fait pèlerin.
Du fait de leur caractère populaire, de l’égalité foncière de tous les
pèlerins, du rapport intime que tous peuvent avoir avec le surnaturel,
des pratiques dévotionnelles en perpétuel renouvellement, les pèleri-
nages échappent au contrôle ecclésial. Cependant, la hiérarchie
catholique est loin d’interdire les pèlerinages, et consciente de l’im-
portance de l’expérience mystique qu’ils permettent, en exploite les
potentialités pastorales tout en tentant de les structurer par le rite et
les sacrements. 

Chaque pèlerinage est marqué par un rituel propre, en évolu-
tion permanente. Le mystère de la rencontre avec le divin est média-
tisé par les mouvements et les gestes effectués par la foule des pèle-
rins en procession. Le pèlerinage est un acte collectif, par lequel le
pèlerin solitaire participe d’un groupe poussé par une pulsion
commune, qui constitue une société extraordinaire autant qu’éphé-
mère. Dans cette masse pèlerine, pas de distinction entre le profane
et le sacré, le pèlerinage, la foire et la fête sont intimement liés.

La société pèlerine est différente de la société dont les pèlerins
sont issus, les groupes sont conjoncturels et ne constituent pas une
sociabilité structurée. Entre les pèlerins, dans l’humilité de la vie provi-

16

RÉFLEXIONS



soire et hors des enjeux habituels, une qualité de relation immédiate
apparaît spontanément, qui libère le sens de la camaraderie, de la
communion, du sacré. Ce type de société provisoire peut devenir une
instance critique des structures sociales en générant des sentiments de
plénitude et de puissance, mais elle peut également devenir norma-
tive, tentant de capturer et préserver la spontanéité qui semble être
l’essence même de la communauté dans un système de règles
éthiques et légales. 

Dans les faits, il existe une multitude de types de pèlerinages. Il est
impossible de proposer une interprétation univoque car le pèlerinage
et son sanctuaire constituent le lieu de la rencontre entre les discours
religieux et séculiers, du conflit entre les orthodoxies. C’est un lieu où
s’élaborent à la fois des consensus et des contre-mouvements de divi-
sion. En effet, le pèlerinage constituant un vide pour le religieux insti-
tué, il peut devenir une arène pour les interprétations en concurrence.

Dans cette présentation anthropologique du pèlerinage, des
questions fondamentales pour la théologie sont posées. Qu’est-ce
qu’un lieu sacré ? Cette notion est-elle chrétienne ? Le pèlerinage est-
il ecclésial ? L’expérience d’unité et de toute-puissance du pèlerinage
peut-elle rencontrer le projet chrétien ?

Réflexion théologique sur le pèlerinage

Pour comprendre la richesse de l’expérience du pèlerinage,
commençons pas considérer le terme employé pour désigner l’objet
« pèlerinage » par les grandes langues de la tradition chrétienne. Le
Hag des langues sémitiques renvoie à l’idée de fête (terme par lequel
on explique la présence de Jésus à Jérusalem dans l’Évangile de
Jean). Le grec utilise proskunèma qui signifie : adoration, vénération.
Quant au latin, il emploie le terme peregrinatio qui porte les idées du
déplacement, de l’errance, de la rupture. Ainsi, le pèlerinage contient
les notions complémentaires de déplacement, de fête et d’adoration.
Dans la tradition chrétienne en effet, un pèlerinage comprend à la
fois la rupture avec le quotidien, le voyage particulier à destination
d’un lieu saint et, à l’arrivée au sanctuaire, la vénération accordée au
« centre » spirituel du lieu.

17

TEMPS FORTS ET HAUTS LIEUX : UNE RÉFLEXION SUR LE PÈLERINAGE



Pour le pèlerin, l’événement décisif est la rupture, qui permet
l’appréhension d’un « ailleurs », physique et métaphysique. Il s’agit
de quitter sa vie habituelle, de se faire étranger à cause de Dieu, de
suivre le Christ le plus concrètement possible. Le monachisme est dans
le christianisme la forme la plus absolue de la rupture pour le Christ.
L’histoire de l’Église est en particulier marquée par la figure des
moines errant, « en exil sur la terre ». A la suite des martyrs et des
moines, le pèlerin chrétien s’efforce lui aussi d’incarner la liberté des
« enfants de Dieu » (Rm 8, 16). Ainsi, la rupture avec la vie quoti-
dienne manifeste le détachement chrétien, le témoignage de l’aspira-
tion à une patrie céleste. 

Les routes vers Saint-Jacques de Compostelle témoignent de la
marche comme composante essentielle du pèlerinage. La marche est
une épreuve pour le pèlerin, mais également une forme de victoire,
une confirmation de la rupture avec la vie ordinaire, une anticipation
prophétique du Royaume. La route renvoie au Christ, qui est l’alpha
et l’oméga, mais également le chemin. La route, parcourue depuis
des siècles par des millions de pèlerins, permet également d’appré-
hender la dimension ecclésiale du pèlerinage : le groupe des pèlerins
est à l’image de l’Église « au long de son chemin sur la terre » (prière
eucharistique n° 3).

Le but de la route est le sanctuaire, le lieu saint qui constitue
toutefois un paradoxe pour le christianisme : après la Résurrection et
l’Ascension, Dieu n’a plus de résidence sur la terre, il est présent dans
son Corps, qui est l’Église, ou dans son Corps eucharistique. Dans ces
conditions, pourquoi aller en pèlerinage vers un lieu saint, un sanc-
tuaire ? En quoi la présence de Dieu y est-elle différente de celle que
nous pouvons trouver dans l’Église paroissiale et l’assemblée domini-
cale ? C’est qu’à l’inverse d’une église, construite par des hommes
pour permettre le commerce avec le Divin, dans un sanctuaire de
pèlerinage, le chrétien perçoit que c’est Dieu qui a pris l’initiative de
mettre à part ce lieu pour en faire le lieu de la rencontre. Un lieu
devient saint par l’expérience qu’on y a faite de la présence du sacré
à un degré extraordinaire. Ainsi, ceux qui ont soif de voir la face de
Dieu prendront-ils toujours le chemin de ces lieux : à l’image de
Jérusalem d’où le Christ a disparu, le lieu saint chrétien est chargé de
mystère et d’attente : en célébrant l’eucharistie dans ces lieux histo-
riques et eschatologiques, l’Église exprime son appartenance à la vie

18

RÉFLEXIONS



nouvelle et son désir de la plénitude du Royaume. C’est cette cons-
cience qui permet de faire la différence entre le lieu saint chrétien et
le sacré païen. 

Revenons sur la métaphore de l’Église pérégrinante et de la
condition pèlerine du chrétien sur la terre, largement utilisée dans la
liturgie et la théologie spirituelle de l’Église. La rupture avec le quoti-
dien permet au pèlerin de prendre conscience de sa condition : dans
le monde, mais non pas du monde. La marche qui ignore la destina-
tion constitue un accent mis sur la nature historique de l’Église, igno-
rant ses fins dernières. Le sanctuaire, but du voyage, lieu du rassem-
blement des pèlerins, nous parle du Royaume, qui grandit
mystérieusement aujourd’hui et se trouve au terme de notre route.
Approfondir la notion de pèlerinage dans tous ses aspects permet
donc d’approfondir le sens de l’Église. 

Le pèlerinage contemporain 
et ses implications pastorales

Comment comprendre le réinvestissement contemporain du
pèlerinage, forme de dévotion médiévale idéalisée par nos contem-
porains ? On pourrait penser au premier abord que la démarche est
essentiellement individuelle. Ressourcement de la foi, démarche péni-
tentielle, affirmation identitaire, approfondissement culturel, ces diffé-
rentes facettes du pèlerinage peuvent contribuer à la découverte et la
reconstruction de soi, participer à l’élaboration de réponses aux
formes contemporaines de la question du sens. Par les médiations du
temps, de l’espace, de la rupture, du chemin, du haut lieu, c’est
autour du « soi » que se construit le pèlerinage de l’homme d’au-
jourd’hui. Les rites chrétiens sont en effet actuellement dans une situa-
tion paradoxale : alors que la pratique sacramentelle normée semble
en voie de raréfaction, on assiste à une sorte de relocalisation des
rites. Ceux qui ont perdu leurs racines et se sentent étrangers dans les
bâtiments églises se tournent vers de nouveaux rituels. Le pèlerinage
et les temps forts en font partie : la tradition revisitée permet un
contraste avec l’expérience quotidienne et devient le lieu pour la
recherche de l’identité et la qualité de vie. En ce sens, le pèlerinage

19

TEMPS FORTS ET HAUTS LIEUX : UNE RÉFLEXION SUR LE PÈLERINAGE



fonctionne comme un « rituel réceptacle », permettant des expérien-
ces porteuses de sens. Aujourd’hui comme autrefois, le pèlerin rompt
avec ses habitudes parce qu’il cherche un avenir. Celui qui part en
pèlerinage, aujourd’hui comme hier, entre dans un autre temps, celui
de la conversion. Mais il n’est jamais seul dans sa démarche. Sur les
routes ou au sanctuaire, il rejoint des milliers d’autres pèlerins qui
partagent sa recherche, peuple de Dieu en marche vers son Seigneur. 

L’Église dans le monde actuel doit trouver la façon d’aider le
pèlerin à déchiffrer ce qui le travaille. C’est pourquoi la pastorale
n’hésite pas à réinvestir les lieux que la foi a perçus comme saints :
un parmi tant d’autres, le pèlerin y fait l’expérience que ce n’est plus
lui qui agit, mais Dieu qui agit en lui : l’Esprit infuse ses dons au sanc-
tuaire. Lorsque longtemps après, au retour, le miracle ignoré produit
ses effets, l’Église peut proposer de participer à sa mission. Le pèleri-
nage est à la fois accomplissement et envoi. Dans la mission, le chré-
tien est appelé vers l’extérieur par Dieu. En vivant la mission comme
un pèlerinage, le chrétien a en vue le Royaume et non l’agrandisse-
ment de l’Église. Dans le cadre du pèlerinage comme dans celui de
la mission, comme il a appelé ses disciples en Galilée, le Christ nous
fait signe et nous précède sur les chemins, nous indiquant l’étape
suivante où il nous a devancés. Pèlerinage et mission sont les deux
modalités de la rencontre avec Dieu, inspiration et expiration de la
respiration dans l’Esprit. Mission et pèlerinage sont liés dans la
passion pour l’Église : le pèlerin ne peut opérer qu’aux marges de la
culture pour la déstabiliser et la projeter vers un avenir, qu’il entrevoit
et ne connaît pas. Pour les individus comme pour l’Église, profonde
spiritualité et désir de changer le monde sont indissociablement liés
dans la vie dans et vers le Christ. n

20

RÉFLEXIONS



Arnaud Favart
prêtre de la Mission de France,

ancien délégué général des Scouts et Guides de France

« Il est heureux que nous soyons ici. Dressons trois tentes. » A la
manière de Pierre, Jacques et Jean sur la montagne de la
Transfiguration, scouts et guides pourraient raconter le bonheur des
sommets, les délices de la rencontre avec de nouveaux visages, et le
rêve improbable de prolonger la douceur de l’instant présent. Il est bon
de vivre ces temps forts qui délivrent une bouffée d’oxygène dans un
quotidien morose. Il est bon d’ouvrir une fenêtre sur des horizons plus
fraternels. Il est bon d’offrir le détour du buisson ardent, et de vibrer aux
paroles enflammées d’un Dieu amoureux de l’humanité. Il est bon aussi
d’apprendre à redescendre sur terre, même si ce n’est jamais facile pour
soi-même, ni pour l’entourage qui n’a pas vécu ces moments de grâce.

Que reste-t-il de tout ce que le christianisme a investi dans le
rythme des saisons et la célébration des grandes étapes de l’exis-
tence ? Nous commençons tout juste à assimiler ce que la modernité a
profondément modifié dans une phénoménale accélération du temps :

• l’éclatement d’un rythme traditionnel ancré dans le cycle d’un
monde rural ;

• l’éclatement des rythmes de la semaine et du travail ;
• le rapport à l’immédiateté (téléphone, internet, produits en

toute saison venus de tous pays…) ;
• la performance des transports qui favorisent les déplacements

et raccourcissent les trajets.
Les rythmes sont désormais au tempo des périodes scolaires, des

congés, des temps forts de la consommation ou des loisirs. Des

21

Temps forts, temps faibles

RÉFLEXIONS

 



circonstances viennent parfois ouvrir une brèche dans la clôture reli-
gieuse privée. Faute d’un accompagnement progressif, nous avons
reporté nos espoirs sur une pastorale des temps forts. Malgré ses
réussites et ses atouts, se greffe sur elle un incontournable soupçon.
Est-elle capable d’irriguer la foi au quotidien, et d’écrire une histoire
« sainte » durable ? Les temps forts peuvent-ils tenir la promesse d’une
foi qui chante des lendemains crédibles, à plus ou moins long terme ? 

Une dizaine d’année au service de l’aumônerie nationale des
Scouts de France, puis presque autant en monde rural creusois, m’ont
permis de moissonner les fruits de quelques initiatives.

Le temps d’un glaçon

Lors des Journées mondiales de la jeunesse de l’an 2000, les
scouts et guides venus du monde entier étaient conviés à se retrouver
un après-midi dans un stade de Rome. Diversité des langues, des
origines et des couleurs de chemises, mais grande fraternité scoute.
Après quelques discours convenus et quelques chants traditionnels,
les organisateurs ont proposé un défi particulièrement original. Sortis
de centaines de glacières, des petits glaçons ont été distribués dans
les mains. Ceux-ci fondaient naturellement assez vite dans la torpeur
estivale romaine. Que faire, qu’improviser pendant ce court laps de
temps ? Malgré les barrières de la langue, nous avons alors assisté à
des milliers de gestes de fraternité, de sourires, et d’échanges impro-
visés. Les mains ont lâché ce glaçon promis à la mort, elles se sont
ouvertes pour offrir, dans le défi pressant de l’instant, des gestes
furtifs de joies partagées avec des voisins le plus souvent inconnus. 

Que faire le temps d’un glaçon ? Nous nous sommes retrouvés
dans le temps de l’urgence si caractéristique de nos sociétés. La
valeur de l’instant présent nous commandait d’agir vite, sans retenue
et sans prise apparente sur l’événement. 

En abordant une réflexion sur la pastorale des temps forts, c’est
l’Esprit à l’œuvre dans cette expérience inédite que je commence par
livrer à notre méditation. Un mouvement éducatif peut-il se contenter
de ces temps forts si prisés, si enthousiasmants, sans s’inscrire dans la
durée ? Pourtant n’y a-t-il pas une belle leçon à recevoir dans le temps

22

RÉFLEXIONS



compté et provisoire d’un glaçon ? Retenir l’eau entre nos mains était
notre vouloir, mais pas en notre pouvoir. Voilà ce que réalise l’œuvre
de l’Esprit : il nous libère d’une mainmise, il nous délivre notre propen-
sion à nous accaparer de biens, pour préférer des gestes libérateurs
de vie et de paix. Je n’ai pas connu de meilleure illustration de la
parole du Christ dans l’Évangile : « Qui veut sauver sa vie la perdra,
mais celui qui perd sa vie à cause moi la trouvera » (Mc 8, 35).

Comment trouver sa vie, quand nous ne cessons de la voir se
dérober à notre emprise ? Comment penser une pastorale de la vie,
un projet éducatif salutaire, en prenant en compte le rapport nouveau
de nos contemporains au temps ? On sait le contexte qui nous
affecte : l’inquiétude de l’avenir, l’effacement des institutions tradi-
tionnelles, et le manque de confiance quand l’individu est sommé de
compter sur lui-même avant tout. Bref, tout ce qui a affaibli une culture
de la promesse et de l’engagement. Plus on s’affranchit de l’héritage
du passé et plus on peine à se projeter dans un avenir. Malgré d’in-
contestables réussites, une pastorale des temps forts ne peut perdre de
vue l’enjeu de resituer la foi, la personne et la vie d’une communauté,
dans une histoire sainte ou à sanctifier, alors que la culture exalte la
primauté de l’immédiateté, la performance et la consommation. 

Faisons un détour par l’Évangile : Jésus proclamait l’Évangile en
disant : « Les temps sont accomplis » (Mc 1, 15). En période de muta-
tion ou d’épreuve, quand les temps prennent-ils la tournure d’un
accomplissement ? Dans le grand chamboulement des références, la
multiplicité des rapports au temps génère des attentes à géométrie
variable. Nous sommes est très loin des périodes normatives, autour de
la semaine et du dimanche, comme des cycles agricoles de la maturité.

« Vous ne savez ni le jour, ni l’heure » remarque Jésus.
L’expérience pastorale montre que ce n’est plus l’Église qui fixe
l’heure, le moment de célébrer le temps accompli. Ce sont des person-
nes qui, à un moment donné de leur histoire, décident de frapper à
la porte. L’exemple des mariages est typique et pour les baptêmes,
cela commence à être extrêmement variable dans le temps. Songeons
également aux parcours des « recommençants ». Le discernement
demande doigté, écoute, et regard bienveillant sur ce qui vient alors
à maturité. Comment articuler les demandes sacramentelles et spiri-
tuelles dans une histoire qui s’accomplit, et qui fait sens dans un
parcours plus individuel que collectif, plus tourmenté que linéaire ?

23

TEMPS FORTS, TEMPS FAIBLES



Le temps d’un match

Allons un peu plus loin dans la durée que le temps d’un glaçon.
Ici, c’est l’éducateur sportif qui parle après vingt-cinq ans de pratique
du football amateur et douze ans d’animation dans une école de foot-
ball. On a longtemps analysé les ressorts d’un match à l’aune de la
performance réalisée. Si l’on ne reste pas obnubilé par le seul résul-
tat, le déroulement d’une compétition passe par l’alternance de temps
forts et de temps faibles. Ni le corps ni l’esprit ne peuvent être en
permanence au sommet de leurs possibilités. Il est intéressant de noter
aujourd’hui un changement radical dans le discours des entraîneurs.
Le sportif doit apprendre à gérer les temps forts où il exprime ses
charismes, son potentiel, aussi bien que les temps faibles où il subit
l’effort de l’adversité. Il traverse des moments de grâce et de réussite,
et des moments de faiblesse et de vulnérabilité. Les entraîneurs n’in-
terprètent plus les temps faibles comme une défaillance, mais comme
l’opportunité d’un investissement différent. Cette alternance est néces-
saire, et permettra de reprendre souffle, voire dans certains cas, d’en-
dormir et de fatiguer l’adversaire. La grâce des temps forts permet de
cultiver la confiance, l’audace et la créativité. Les temps faibles sont
ces périodes où l’on subit, où la force de caractère et la solidarité sont
mises à l’épreuve. C’est là que l’équipe éducative peut, par des exer-
cices appropriés, stimuler la cohésion du groupe, la restructurer
autour de certaines valeurs, et encourager la persévérance (le dura-
ble, n’est-ce pas…).

Une pastorale de l’alternance

Nos existences connaissent bien cette alternance sous les coups
de boutoir d’une maladie, d’un deuil, d’une séparation, d’un déraci-
nement, d’une période de chômage, ou encore de l’inquiétude née des
difficultés traversées par nos proches. Nous ne sommes plus dans la
perspective d’une croissance linéaire, mais sur les chemins sinueux de
l’adversité, de la contrariété ou de la dépendance. Les temps accom-
plis sont les durées nécessaires à la guérison, au deuil surmonté, à la

24

RÉFLEXIONS



patiente traversée d’une épreuve, à la sortie libératrice du désert, à
l’aube guettée dans la nuit du doute. Nous quittons le temps des
images liées à la croissance. Nous sommes passés aux temps de la
crise, du mal-être général, sans cesse étalé dans les médias.
L’effervescence des temps forts n’est pas qu’une stratégie face à la
désaffection des rythmes traditionnels. Elle est à comprendre dans ce
monde en crise, en attente de délivrance ou de renaissance. L’appel
salutaire à la guérison, déjà entendu au temps de Jean-Baptiste et
Jésus, retentit à nouveau. Un rapport nouveau au temps vient prendre
place dans cette alternance existentielle où la vie semble trouver sa
vérité dans les intervalles et les détours, où le salut est recherché dans
la voie d’une réconciliation avec soi-même, avec les autres, avec la
nature, avec la terre et son créateur.

Dans le fil de la croissance, les sacrements étaient rattachés aux
grandes étapes de l’existence. Désormais ils retrouvent pertinence
dans le dénouement d’une crise, dans la réconciliation d’une histoire
au corps blessé, de l’âme en souffrance, ou de liens de famille brisés.
L’Esprit est à l’œuvre dans l’alternance des creux et des bosses, des
élans et des fragilités, des solitudes et des rassemblements. L’Esprit est
à l’œuvre dans la relecture d’itinéraires tourmentés où s’accomplit un
travail vital de réconciliation et d’apaisement. Ne croyons pas que la
crise était absente autrefois. Ce qui fait défaut aujourd’hui c’est l’en-
cadrement social, religieux, voire familial, pour la porter.

Célébrer une culture de la vie

On me demande souvent de bénir. Le discernement est néces-
saire. Lorsque Jésus bénit les pains au désert, il ne gère pas la pénu-
rie, il prodigue l’abondance. Bénir, c’est reconnaître une profusion
salutaire de vie, confesser une biodiversité à l’œuvre dans la créa-
tion. Les deux récits qui suivent rapportent deux temps forts vécus
dans un territoire rural en mal d’avenir. L’un est circonstanciel, l’autre
est profondément ancré dans le rite printanier des Rameaux. 

La Marche limousine, où j’habite, est ce pays « vert et bleu »
accroché au versant ouest du Massif central. Loin des concentrations
urbaines, on y cultive passionnément le mystère de ces paysages de

25

TEMPS FORTS, TEMPS FAIBLES



verdure et du bleu des étangs. On y observe également combien les
modèles économiques en cours promettent les territoires ruraux au
désert. 

En ce samedi d’été, un air d’Évangile baigne l’assistance inon-
dée par le soleil du soir. Les regards convergent vers un radeau ancré
au milieu de la crique. Depuis l’hiver, les vingt-deux associations de
cette communauté de communes de Creuse préparent une grande
fête de la nature. Chasseurs, pêcheurs, moucheurs, apiculteurs,
piégeurs, colombophiles, éleveurs, boulangers… ont installé leur
stand tout au long de la berge. Chacun dans son domaine fait parta-
ger sa connaissance du milieu naturel, expose son savoir-faire et ses
outils, explique ses traditions. Entre les ânes et les chevaux, les meutes
de chiens et les brebis, les ruches et les fleurs de talus, les poissons et
les têtards, les colombes en liberté et les pies en cage, il se dégage
une impression grouillante de vie. Même la farine, dans les mots du
boulanger, transpire de vie. On s’inquiète des menaces d’une agri-
culture productiviste, d’une écologie aux grands discours déracinés
d’un savoir faire concret. On s’encourage à cultiver la biodiversité, à
mieux communiquer entre producteurs et consommateurs. A ma
grande surprise, les organisateurs demandent une messe dans ce
cadre naturel. Les scouts de Boussac ayant choisi le radeau comme
thème d’année, l’idée d’une messe de l’arche de Noé rallie les suffra-
ges. N’est-il pas inscrit dans nos mémoires comme celui qui reçoit la
mission de protéger les espèces vivantes ? Cela veut dire : prendre
soin de la biodiversité, veiller aux insectes pollinisateurs, donner de
l’avenir à nos villages ruraux, rapprocher laitiers, éleveurs, maraî-
chers et consommateurs, pour ne pas manger n’importe quoi, à n’im-
porte quel prix. A la fin de l’eucharistie, les scouts lâchent une
colombe. Tous témoignent d’une belle célébration de la vie, et d’une
présence sur la rive : le « Vivant » était là, au milieu de nous !

Le retour de mission des Rameaux

Malgré l’érosion religieuse, le rendez-vous printanier des
Rameaux reste encore bien ancré dans la pratique des Limousins. Le
maire d’une des quarante-huit communes que je dessers me confia

26

RÉFLEXIONS



ceci : « Depuis que vous avez décentralisé les Rameaux, l’église a
repris sa place dans la vie de la commune. » Garder la proximité ou
centraliser. La pastorale est tiraillée entre ces deux alternatives. La
société civile peine aussi à assurer le maillage des territoires ruraux.
Elle ne cesse de restructurer les services vers les grands pôles urbains. 

Considérant que la bénédiction a toujours été un signe d’abon-
dance, et non de pénurie, la célébration des Rameaux a été l’occa-
sion d’innover. Voilà cinq ans que nous procédons à un large envoi
en mission d’équipes capables d’animer ce temps fort de la tradition,
où le peuple de Dieu aime à se rassembler. Chaque communauté qui
le souhaite doit fournir une équipe composée d’une « Samaritaine »
qui portera l’eau, d’un « Simon de Cyrène » qui portera la croix, et
d’un « Nathanaël » qui recevra le lectionnaire de l’Évangile.
Quelques jours avant, nous rassemblons les délégués de la Semaine
sainte pour un temps de prière et d’envoi en mission. En signe d’unité,
nous invoquons l’Esprit Saint pour tous les acteurs des célébrations ;
en signe d’abondance je confie la croix et l’Évangile, puis je bénis
l’eau qui sera répartie entre les « samaritaines ».

Ce qui frappe, c’est la qualité des retours de mission. Tous les
délégués racontent avec étonnement la gratitude manifestée par les
croyants qui les remercient de ces célébrations. Ils ne s’attendaient
pas à être investis d’autant de confiance, et finalement accomplissent
leur part pour le bien des communautés locales.

Conclusion 

« Il guérissait les malades et chassait les démons » (Mc 1, 34). Le
début du ministère de Jésus en Galilée est marqué par un engouement
dans les villages. Il est remarquable de voir comment l’évangile prend
en compte à la fois la fascination de tous pour ce qui est immédiat et
enthousiasmant (ici, la guérison), et la lente maturation que demande
tout itinéraire de vie, qui plus est toute vie spirituelle. Gageons que
l’histoire sainte de ce siècle s’écrit au prix d’une alternance, parfois
décousue, de temps forts, et de temps rudes et silencieux. n

27

TEMPS FORTS, TEMPS FAIBLES



“Mon frère en religion” : ainsi Jacques
Lacan qualifiait-il son frère cadet Marc, qui était
entré au monastère sous le nom de Marc-
François. L’expression dit la complicité profonde
qui liait le discret bénédictin et le célébrissime
psychanalyste. Adolescents, ils avaient fait le vœu
commun de consacrer leur vie à la recherche de
la vérité.Tout au long de son parcours d’exégète,
de traducteur de la Bible et de théologien, Marc-
François Lacan (1908-1994) poursuivra cette
vérité avec la même liberté d’esprit que son
frère, la même attention à la parole comme lieu
de fondation du sujet. Ce premier volume, édité
et préfacé par Jacques Sédat, regroupe les écrits

de Marc-François Lacan sur l’anthropologie chrétienne et la psychanalyse. On y
perçoit la visée d’une pensée aussi anticonformiste que celle de son frère, et une
invitation à “demeurer en marche”. n

« Parfois j’ai prié davant les morts, les cata-
strophes, les désastres et les injustices jusqu’à dire
follement l’impossible injonction : “Mon Dieu,
faites que je ne croie plus en vous – car si vous
existez, vous ne pouvez pas permettre cela.” »

C’est sur ce ton de vérité que Xavier
Emmanuelli, cofondateur de MSF, pionnier du
Samu, fondateur du Samu social, nous livre son
testament spirituel. Évoquant ses nombreuses
rencontres avec la mort, ennemie jurée et en
même temps intime, il revoit tous ceux qu’il a
tenté d’arracher à ses griffes – détenus, réfugiés, SDF, victimes anomynes des guer-
res et des cataclysmes. Mais au-delà de ces combats modestes ou épiques, il s’in-
terrroge aussi sur l’arrogance du sauveteur, des dérives médiatiques de l’humani-
taire, les dévoiements d’une médecine oublieuse du soin de l’être. Témoignant de
sa soif de Dieu et de ses visions peu communes du surhumain, l’auteur de Dernier
Avis avant la fin du monde nous fait découvrir comment un humanisme totalement
engagé dans l’action peut ouvrir aussi sur une dimension sacrée. n

PPRRIIXX ““SSPPIIRRIITTUUAALLIITTÉÉ AAUUJJOOUURRDD’’HHUUII”” 22001100



Jean-Sébastien Strumia
prêtre du diocèse de Montpellier,

coordinateur de la pastorale de la mission étudiante

Chaque semaine ou presque, un grand rassemblement est prévu
quelque part en France. Les temps forts font partie intégrante de la vie
de notre Église. A travers temps de partage, louange et célébration des
sacrements, ils déploient le sensus fidei de tous ces jeunes qui y parti-
cipent avec générosité. L’Esprit Saint, qui habite la vie de l’Église, à
l’évidence s’y manifeste. Mais si certains y constatent l’action de l’Esprit
Saint dans le cœur des jeunes, d’autres y voient aussi des obstacles à
l’édification d’une communauté ecclésiale 1. Une relecture de cette
pratique pastorale s’impose donc afin d’envisager une pastorale des
jeunes plus intégrale. 

Il s’agit de dépasser le clivage des acteurs de la pastorale – des
laïcs aux évêques – entre ceux qui sont favorables à ces grands
rassemblements et leurs opposants. Aux premiers, qui défendent la
vitalité de l’Église exprimée dans ces temps forts, les seconds opposent
l’oubli du quotidien et l’émiettement des communautés de base ;
l’image du feu de paille est ici abondamment employée. Est-il judicieux
d’opposer des conceptions et des pratiques pastorales qui poursuivent
un même but : l’accompagnement des jeunes générations afin qu’elles
découvrent et vivent la sequela Christi ?

Il convient plutôt d’envisager la nouvelle évangélisation en arti-
culant la pastorale des temps forts à celle du quotidien. Une analyse
des éléments qui constituent la pastorale des temps forts et leur contexte
ecclésial permettra dans un premier temps de comprendre le succès de
ces rendez-vous. A la suite de cela, je propose une évaluation de la

29

Des temps forts au quotidien :
pour une pastorale des passages

RÉFLEXIONS

 



pastorale des temps forts dans un espace ecclésial bien plus large. Ce
second moment ouvrira la réflexion sur ce que l’on appellera une
pastorale des passages, vers une unification du chemin de foi des
jeunes et leur meilleure insertion dans la communion de l’Église.

Le succès des temps forts 
et leur contexte ecclésial 

Si l’on est bien obligé de reconnaître que nos assemblées domi-
nicales ne sont pas toujours étoffées, il faut admettre également que les
chrétiens – quel que soit leur degré d’appartenance à l’Église – souhai-
tent vivre des temps forts. La caractéristique de ces propositions
consiste en effet à offrir une large ouverture à l’intérieur d’une relation
triangulaire entre foi de l’Église, communauté ecclésiale et personne. A
l’intérieur de cette relation, chaque jeune se trouve libre de se posi-
tionner comme il l’entend, tout en étant porté par une démarche collec-
tive et guidé par une vigueur ecclésiale toujours reliée à la Tradition de
l’Église nourrie des Écritures. En ce sens, une pastorale des temps forts
s’axe prioritairement sur une figure à la mode : le chercheur de Dieu.
Cette figure à la fois humble et désireuse de rencontrer le Seigneur
trouve en effet un écho favorable chez nos contemporains.  

Dans une France en crise avec son christianisme, la découverte
du patrimoine spirituel, mis en valeur dans les grands rassemblements,
reçoit ainsi un accueil très positif. Dans une période où l’affirmation de
l’identité chrétienne ne va pas de soi, où la culture chrétienne n’est plus
transmise, ces rencontres permettent de recevoir l’héritage spirituel de
l’Église. Bien des jeunes s’y sentent à nouveau accueillis dans une
communauté 2. J’ai entendu, lors d’un temps fort, un jeune de 17 ans
me dire : « Aujourd’hui, je reviens à la maison. » Ces propositions
réussissent, car elles répondent à un besoin de notre temps. 

Pour comprendre cette pastorale, il importe de dégager quelques
aspects de son terrain missionnaire. Actuellement l’institution ecclé-
siale, en France, accuse une faillite générale. Les raisons qui l’expli-
quent ne font pas l’objet de notre étude. Contentons-nous de noter, en
plus de notre insertion dans une culture postmoderne, le resserrement
des contraintes budgétaires, la crise des ressources humaines, le
manque de perspectives et une rupture intergénérationnelle. Tout cela

30

RÉFLEXIONS



est encore amplifié par l’élan de la nouvelle évangélisation qui induit
une attente de résultats. Dans ce contexte, la pastorale des temps forts
apparaît facilement comme une solution rapide à la crise. 

La réussite visible des grands rassemblements rassure car ils s’éla-
borent autour de projets fédérateurs ; ils favorisent une communication
plus facile et plus attractive ; enfin, ils éclipsent nos assemblées domini-
cales vieillissantes. Cependant, même s’il est incontestable que la pasto-
rale des temps forts redonne sens et efficacité à la mission, la réalité du
quotidien exige de penser la pastorale selon un horizon plus large.

Vers une pastorale des passages

Avec la fin, lente mais certaine, d’un modèle pastoral périmé, le
piège serait de prétendre que les grands rassemblements sont la solu-
tion unique. Cette méthode d’évangélisation et de ressourcement de la
vie chrétienne constitue-t-elle le remède à la déchristianisation ?
Comme souvent dans l’Église, il faut revenir au bon sens. Tout d’abord,
une attitude bienveillante s’impose à l’égard de toute initiative qui fait
connaître le Christ et reste fidèle à la Tradition. Ensuite, le bon sens
exige d’insérer tout temps fort dans une continuité pastorale, avant et
après. Enfin, méfions-nous du choix entre temps fort et quotidien, car
en vérité ces deux dimensions sont comme les deux faces d’une même
pièce de monnaie. Que l’un porte l’autre, voilà le génie pastoral que
nous devons cultiver.

En fin de compte, le succès de la pastorale des temps forts nous
conduit à cette interrogation cruciale : de quelle manière les jeunes
peuvent-ils appréhender leur vie chrétienne au quotidien ? Que leur
propose-t-on entre deux temps forts ? Il y a deux approches pour envi-
sager la question de l’après. La première est celle de « l’amicale des
anciens ». On se retrouve parce que l’on se connaît. On prie ensem-
ble parce que l’on a vécu la même chose. On a des projets parce
qu’on ne veut pas se perdre de vue. Le danger est alors de devenir un
club plus qu’une cellule d’Église 1. Et puis, il y a la deuxième voie, celle
de l’envoi : exhorter chaque fidèle à devenir un signe d’espérance
pour ce monde. Si à la suite d’un temps fort on ne rentre pas chez soi
exactement de la même manière, cela signifie que nous portons la
capacité de témoigner de ce déplacement. Si le Christ grandit en moi,

31

DES TEMPS FORTS AU QUOTIDIEN : POUR UNE PASTORALE DES PASSAGES



c’est pour le donner au monde ! Les véritables fruits d’un grand
rassemblement se mesurent à la capacité des personnes à susciter et à
animer la vie ecclésiale, mais aussi à promouvoir le bien commun au
service de ce monde.

Quels passages instituer entre la pastorale des temps forts et la
pastorale du quotidien ? Si l’on ne veut pas opposer ces deux dyna-
miques, leur lien doit être structurel. Dans ce paradigme, l’enjeu est en
tout premier lieu celui de l’initiative évangélique, où la relation à la
Parole de Dieu et le quotidien sont structurés par des expériences
singulières, proches de celles vécues lors d’un grand rassemblement. Il
est pour cela indispensable de mettre en place un enseignement caté-
chétique favorable, d’avoir le souci de l’animation des communautés
chrétiennes, en tenant compte de la pastorale des temps forts.
Autrement dit, la réalité la plus essentielle et la plus fragile est bien celle
de la communion ecclésiale qu’il faut enrichir des acquis des temps
forts pour la maintenir dans le quotidien.

Expérimenter pendant le temps fort que le Christ et son Église font
confiance est le premier seuil. Le projet « flash » qui germe au cours du
temps fort et qui sera réalisé dans une continuité permettra ensuite aux
jeunes d’être apôtres de Jésus Christ. Un acte d’apostolat humble est
décisif pour assurer la transition. A la suite de « Aux Sources : Terre
sainte 2009 », une quinzaine d’étudiants de Montpellier se lancent dans
la distribution à la sortie de leurs facs de 10 000 exemplaires d’une
revue qui présente les aumôneries étudiantes : un engagement de seule-
ment deux heures pour des chrétiens sans attaches. Résultat : sortir de
l’anonymat, découvrir cette fierté d’être chrétien, risquer sa parole, oser
le témoignage  devient autant de possibles dont la saveur fonde une vie
en Église. Par une pastorale développant ce type de passages, une
aumônerie qui avait 7 étudiants devient en deux ans une communauté
vivante et appelante de 55 étudiants. Si l’ordinaire du quotidien dévoile
l’extraordinaire de la foi vécue dans les temps forts, alors c’est gagné !
Une pastorale des passages, c’est aussi quand la préparation des JMJ
de Madrid n’efface pas les actions habituelles. Au contraire, il faut cher-
cher, dans la pastorale de base, la profondeur d’un temps aussi fort que
les JMJ à venir, en offrant déjà à nos jeunes tous les éléments pour
unifier leur foi. Ils pourront les retrouver, selon leur sensibilité, intensé-
ment dans quelques mois en Espagne. 

En général, pour construire cette pastorale des passages entre
quotidien et temps forts, quatre points d’attention sont à respecter. Le

32

RÉFLEXIONS



premier est de constituer de bonnes équipes de travail : les échanges,
la répartition des tâches, la formation, le renouvellement des membres,
la bonne ambiance sont les clefs pour donner envie de travailler
ensemble dans un horizon à double détente. Le deuxième concerne
l’importance du maillage entre les différents savoir-faire : il est avanta-
geux d’apprendre à combiner nos compétences et à mutualiser nos
forces dans des structures dont l’action s’étend sur le long terme.
L’importance de la catéchèse constitue le troisième point. Une pastorale
des passages doit prendre en compte l’enseignement de la doctrine de
l’Église selon une manière adaptée. Et enfin, dernier point capital, la
place centrale de la Parole de Dieu. « C’est la parole de salut qui
éveille la foi dans le cœur des non-chrétiens, et qui la nourrit dans le
cœur des chrétiens ; c’est elle qui donne naissance et croissance à la
communauté des chrétiens ; comme le dit l’Apôtre : “La foi vient de ce
qu’on entend, ce qu’on entend vient par la parole du Christ”
(Rm 10, 17) » (Concile Vatican II, Presbyterorum ordinis n°4).

Des célèbres JMJ aux initiatives diocésaines les plus humbles, je
ne compte plus le nombre de grands rassemblements dans lesquels j’ai
vu les beautés de notre Église. Notre responsabilité exige que nous
accompagnions la grande variété de démarches de nos contempo-
rains. Face à cela, les grands rassemblements demeurent des terrains
d’espérance privilégiés pour les jeunes générations. Cette proposition
devient un outil au profit de la nouvelle évangélisation permettant
d’orienter les sentiments et les pratiques religieuses en conformité avec
la vérité de la foi. Mais cet aujourd’hui de Dieu nécessite une pastorale
des passages, afin d’échapper à la dispersion et de véritablement
recentrer la vie chrétienne sur la Parole de Dieu. n

33

DES TEMPS FORTS AU QUOTIDIEN : POUR UNE PASTORALE DES PASSAGES

11 -- Il est assez aisé d’établir une liste des limites de
la pastorale des temps forts : les situations où la
dimension psychologique prend le dessus sur le
spirituel ; les phénomènes de groupe affaiblissant
la liberté personnelle et la pensée critique ; le
renforcement de cette distinction néfaste de la
sphère du privé et de la sphère du public en ce qui
concerne la dimension religieuse de la vie sociale ;
le risque de se fondre dans un grand tout et de
« consommer du religieux ». Ces expériences
survalorisent le sentimentalisme religieux et le
règne de l’affectivité.

La limite actuelle,c’est un peu comme les trains au
passage à niveau : un grand rassemblement peut
en cacher un autre. Le grand nombre de temps
forts risque aussi de sombrer dans une pastorale
des « chapelles »,et de créer la division. Il est facile
de constater que chaque diocèse,mouvement, lieu
de pèlerinage, communauté nouvelle ou courant
de spiritualité, organise un ou plusieurs grands
rassemblements annuels. C’est un peu devenu
une obligation sur la carte de visite ecclésiale de
tous ceux qui souhaitent être compris comme
jouant un rôle dans la nouvelle évangélisation.

NOTES



Cet ouvrage paraît au moment où se pose avec
acuité la question du travail dominical. Interpellé par
la fragilisation progressive des pratiques dominicales,
François Wernert les “photographie” sous tous les
angles : exégétique, liturgique, historique, sociolo-
gique. Spécialiste de théologie pratique, il s’appuie
sur une riche documentation, sur l’observation des
pratiques liturgiques en France depuis quinze ans.

Les méthodes de théologie pratique condui-
sent l’auteur à s’interroger sur les choix opérés par
l’Église de France et l’évolution de la société. En effet,
la sécularisation n’est pas l’unique responsable de la

désaffection dominicale. Ainsi, il montre la rupture entraînée par le manque de
soutien de beaucoup d'évêques, à partir des années 1990, à l’égard des assemblées
dominicales en l’absence de prêtre. L’étude prend également en compte les réorga-
nisations paroissiales dans les différents diocèses, notamment l’invitation au regrou-
pement eucharistique en un seul lieu au détriment des anciennes paroisses rurales.

Enfin, l’auteur ne se contente pas d’une analyse fouillée des documents, des
situations, de leurs interprétations diverses. Il développe des propositions théolo-
giques et pastorales pour permettre une évaluation sans cesse adaptée des
pratiques dominicales et vivifier le désir communautaire, l’être ensemble des chré-
tiens le dimanche. n

Tout le monde connaît la légende du Mont Athos,
cette presqu’île grecque constituée en république
monastique autonome, difficile d’accès et totalement
interdite aux femmes. Mais il existe très peu de témoi-
gnages sur la vie quotidienne de ces moines orthodoxes
isolés du monde. Le récit que fait Alain Durel de ses trois
séjours à l’Athos est donc rare, et d’autant plus précieux
qu’il y est arrivé en total néophyte, homme de théâtre et
de voyages plutôt attiré jusque-là par la mystique
indienne.

Cette découverte d’un monde très divers, peuplé à
la fois d’ermites hauts en couleur et de monastères bruis-
sants de prières, de pères spirituels géniaux et de groupes exaltés, est également une
introduction passionnante à la mystique du christianisme oriental. A travers l’histoire
de ces rencontre improbables, Alain Durel nous transmet l’enseignement qu’il a
reçu, issu des Pères de l’Église, et qui nous ouvre à une spiritualité universelle. n



Raphaël Clément
prêtre du diocèse de Dijon,

responsable de la Mission étudiante

« Mieux vaut allumer une chandelle, que de maudire l’ob-
scurité » (proverbe chinois).

Il m’a été demandé de rassembler dans un article quelques
réflexions concernant la pastorale des temps forts. Je m’exécute volon-
tiers, alors que d’autres seraient plus à même de le faire, eu égard à
leur expérience auprès des jeunes ou même à leur compétence en théo-
logie pastorale. Chacun part d’une expérience singulière. Ici, ce sera
celle d’un aumônier d’étudiants ; ma participation au pèlerinage « Aux
Sources – Terre Sainte 2009 », au titre de la commission pédagogie,
servira de matériau à cette réflexion.

Une pastorale des « temps forts » ?

Une précision préalable : c’est l’expression « temps fort » qu’il
faut d’abord interroger. Les calendriers des différents groupes de
jeunes, aumôneries, mouvements… connaissent cette alternance de
rencontres régulières, à fréquence variable, hebdomadaires ou
mensuelles (avec la fréquentation que l’on sait, ou que l’on désire) et
de rendez-vous ponctuels annuels, d’un week-end ou de plusieurs
jours : les Journées mondiales de la jeunesse, un pèlerinage étudiant

35

La pédagogie du pèlerinage 
“Aux sources - Terre sainte 2009”

RÉFLEXIONS

     



ou de jeunes professionnels, un rassemblement national ou provincial
d’un mouvement ou d’aumôneries. Tous semblent entrer dans la caté-
gorie des temps forts. 

Reste l’adjectif qualificatif « fort » : tient-il à l’intensité émotion-
nelle souhaitée ou vécue ? Tient-il à une pointe spirituelle ou ecclésiale
propre ? Tient-il encore à l’ampleur numérique de ces rassemble-
ments – pour lesquels les organisateurs ont voulu attirer un public
cible plus large que celui des petits groupes habituels ? Par ailleurs,
une réunion hebdomadaire n’est-elle pas déjà un temps « fort » ?
Une célébration eucharistique, un témoignage, un enseignement ne
sont-ils pas en eux-mêmes des temps forts ?

Toujours est-il que l’imprécision relative du terme suppose une
alternative ; ce sera celle de l’événement. Le risque est grand ; c’est
celui de la culture événementielle, avec son ampleur marchande
connue : on crée, on produit de l’événement ; la communication
autour de l’événement devient elle-même un événement.

Les enjeux d’une pastorale de l’événement

Le projet « Aux Sources – Terre Sainte 2009 » s’est voulu, dès
sa conception, un événement unique dans sa réalisation. Certes, ce
pélé n’était pas dans l’illusion d’être le premier ni le dernier. Les
évêques et l’équipe initiatrice du projet ont voulu un événement pour
la pastorale étudiante en France, créateur d’une mémoire ecclésiale
forte, aux sources de la foi et de la Parole de Dieu. Quatre temps
signalent les enjeux pastoraux d’un tel événement.

Partir

A la différence des rencontres habituelles, marquées par une
certaine sédentarité, le pèlerinage suppose de partir, de devenir
nomade. L’arrachement que l’événement implique ne va pas de soi.
Il suppose d’être intégré dans la préparation : quitter un univers fami-
lier et laisser derrière soi son cadre habituel ; vivre au rythme d’un
groupe dont les autres membres n’ont pas été choisis ; découvrir un

36

RÉFLEXIONS



autre lieu. Un pèlerinage en Terre Sainte se confronte à la réalité
concrète d’une géographie, déconcertante à de nombreux points de
vue, qui va servir de cadre à l’actualisation de la Parole de Dieu. J’y
reviendrai.

Mais, dans la démarche de partir, il y a un enjeu, celui d’une
pédagogie qui fait faire un détour, qui altère, qui rend autre. Dans le
livret « Aux Sources – Terre Sainte 2009 », un texte de Hans Scholl 1

explicite ce point : « Tout ce à quoi l’on s’accroche désespérément, le
pays natal (Heimat), la patrie ou la profession, tombe pour ainsi dire
en lambeaux, le sol se dérobe sous les pas, on tombe et l’on tombe
encore, et alors même qu’on ne sait plus où l’on est, et que tous les
fidèles compagnons désertent leur maître brisé parce qu’il n’y a plus
rien à espérer, voici que contre toute attente et en douceur, comme
porté par des anges, vous vous retrouvez sur la terre russe, sur la
plaine, qui n’appartient qu’à Dieu, ainsi qu’à ses nuages et à ses vents.
Dieu est plus proche quand on s’éloigne du pays natal, d’où le désir
ardent qu’a le jeune d’aller de l’avant, de tout laisser derrière lui et
d’errer sans but jusqu’à ce qu’il ait coupé le dernier fil qui le retenait
captif - jusqu’à ce qu’il affronte Dieu dans la vaste plaine, seul et nu.
C’est alors les yeux transfigurés qu’il redécouvrira sa vieille terre 2. »

Partir suppose de s’être préparé à partir. Au-delà de l’évidence,
c’est un enjeu pastoral. Le choix avait été fait de proposer des fiches
pédagogiques (8 fiches, mensuelles) pour les groupes diocésains qui
se constituaient. Or, pour ces groupes, la priorité de leur constitution
fait que la préparation à l’événement semble être un événement en
soi : on fait du « buzz » pour se faire entendre dans la cacophonie
des multiples propositions faites à cette population cible ; on fait du
« buzz » pour provisionner un budget qui prendra en charge une
partie des frais d’inscription demandés aux étudiants ; on fait du
« buzz » parce qu’il est difficile de ne pas en faire pour une propo-
sition dont on pressent l’importance pastorale. Pour le reste, on verra
sur place. Du coup, l’utilité pédagogique de ces fiches reste à vérifier.

Cheminer

L’événement fait cheminer. Il nous fait passer par différentes
étapes qui ont leur portée pédagogique propre. Pour le pélé « Aux

37

LA PÉDAGOGIE DU PÈLERINAGE



Sources – Terre Sainte 2009 », ce fut la séquence désert-Galilée-
Bethléem-Jérusalem, avec un parcours propre à chacun des 36 grou-
pes diocésains (1 800 pèlerins représentant 72 diocèses), accompa-
gnés par leurs pasteurs (évêques, prêtres, religieux ou religieuses,
animateurs ou animatrices d’aumônerie…). Une pédagogie d’en-
semble prévoyait également quelques « temps forts », événements
dans l’événement : colloques universitaires à Bethléem et à Jérusalem,
grandes liturgies communes (eucharistiques ou non), soirée et nuit
dans les familles en Galilée, soirée festive, etc.

L’importance du cheminement est de taille, parce qu’il construit
un itinéraire qui met nécessairement en marche. Pour un pèlerinage,
mais également pour nombre de « temps forts », la pédagogie de la
marche a ici toute son importance, car elle renvoie au pèlerinage de
la vie elle-même vers la patrie céleste. C’est également une pédago-
gie de la prédication itinérante qui est à l’œuvre : celle de Dieu avec
son peuple, celle du Christ avec ses apôtres depuis la Galilée jusqu’à
Emmaüs. L’introduction, au deuxième jour du pèlerinage, le disait à
sa manière dans le carnet du pèlerin :

« La Bible nous donne beaucoup de figures de pèlerins. Ce sont
des hommes et des femmes qui marchent vers la terre que Dieu leur
donne en héritage. Abraham et Sarah, Jacob et toute sa famille,
Moïse et tout le peuple, Israël dans son exil, et enfin les disciples et
les foules de Galilée ou de Judée, accompagnant Jésus dans sa
montée à Jérusalem. Pour tous, cette marche physique est tendue vers
la possession de ce qui est promis : la terre, la Loi, le bonheur. Toutes
ces marches sont l’image d’une autre, plus intérieure et plus person-
nelle : celle de notre vie, vers le bonheur sans fin qui nous est promis. 
Tantôt facile ou tantôt rude, tantôt accompagné ou tantôt seul,
marcher implique de ne pas s’arrêter, parce qu’on n’est pas encore
arrivé. Les étapes ne sont pas encore le but du pèlerinage.
L’installation n’est pas encore au programme. Pour nous, ces jours de
pèlerinage nous aident à nous désencombrer, un peu comme
pendant notre marche de Carême.

Cette journée peut contribuer à ce travail, en nous rendant
disponible à Celui qui marche avec nous, Dieu pèlerin dans le désert
comme à Emmaüs. Accepteras-tu ce compagnon discret ? 3 »

38

RÉFLEXIONS



Accompagner

L’autre enjeu de ce cheminement est celui de la vie du groupe lui-
même. Rien de tel que l’expérience communautaire pour permettre à
chacun la nécessaire sortie de soi que la suite du Christ, mais égale-
ment toute vie humaine, implique. Sortir des affinités de tribu pour
rencontrer d’autres personnes ; élargir ses modes de penser, de prier
ou de célébrer, pour entrer dans une expérience ecclésiale moins
singulière et plus universelle. C’est dire à quel point le groupe chemine,
passant par les différentes étapes dynamiques de l’apprentissage
d’une vie commune en vue d’une plus grande conscience ecclésiale.

Un dernier élément est celui de la nécessaire durée qui offre à
chacun la possibilité de se laisser faire, de s’abandonner avec
confiance au travail spirituel qui est à l’œuvre. Il donne également la
possibilité pastorale d’accompagner des jeunes sur une période plus
longue (autre caractéristique du « temps fort »), élément précieux
dans une pastorale des jeunes où le facteur temps se révèle décisif
pour un apprivoisement réciproque, une connaissance plus délicate
une présence dans les moments inéluctables de questionnement, les
passages plus anguleux, dans les doutes et dans l’ouverture de soi à
la grâce du moment. 

La marche, mais plus largement le déroulement de l’événement,
permet aux cœurs de s’alléger, aux langues de se délier, à l’âme d’être
approchée par une Parole de Dieu qui prend vie parce qu’elle prend
toute sa place, mais à condition que le guide ou l’aumônier ne comble
pas les silences ou les temps qu’il juge vides par des commentaires
archéologiques sans fin ou des visites supplémentaires superflues.

Rentrer

Tôt ou tard, il faut partir, descendre du Thabor. La pédagogie du
pélé « Aux Sources – Terre Sainte 2009 » a laissé cette dimension
essentielle de ce type d’événement aux groupes diocésains et, finale-
ment à chacun, le choix des moyens concrets de ce « retour ». Tout
au plus, le dernier jour était placé sous le thème spirituel du « témoi-
gnage », comme le précise l’introduction du jour dans le carnet du

39

LA PÉDAGOGIE DU PÈLERINAGE



pèlerin : « Tout comme l’eau qui s’écoule (cf. l’eau du côté du Temple)
ou le feu qui se diffuse, la Bonne Nouvelle ne peut rester enfermée :
elle veut se répandre. Les apôtres qui restent encore au Cénacle, sont
remplis de l’Esprit-Saint qui les pousse à parler, eux qui étaient si
timorés au moment de la Passion.

Ce qui a été reçu est donc appelé à être transmis. Il nous faut
l’entendre au moment où notre pèlerinage « Aux sources » touche à
son terme. Témoigner, transmettre, donner... sont au programme de
l’après pèlerinage qui commence dès cet instant. Pour cela, il s’agit
de vivre pleinement de cet Esprit que nous recevons et qui va nous
animer. Nous ne repartons pas identiques à ce que nous étions en
arrivant. La Parole de Dieu a fait son chemin en nous. La vie en
groupe nous a façonnés. Les paysages et les sites visités habitent
notre mémoire. Les visages rencontrés continuent à être présents en
nous. Ce pèlerinage est donc devenu un chemin qui ne peut que
continuer, bien au-delà de notre retour dans nos lieux familiers.
L’Esprit-Saint ne nous manque pas. Ne lui faisons pas défaut. 4 »

Pourtant, la question du retour est suffisamment importante pour
s’y arrêter et représente comme un point de vérification de la péda-
gogie de l’événement. C’est le retour au quotidien qui va vérifier la
pérennité de ce qui aura été reçu et vécu. Comment passer du carac-
tère extra-ordinaire de l’événement à l’ordinaire de la vie, en parti-
culier sur le plan de la foi ?

L’événement a-t-il permis de sensibiliser les jeunes aux réalités
ecclésiales, mais plus largement humaines, rencontrées ? Il est difficile
d’être pèlerins en Terre Sainte, en restant étanche à la situation des
chrétiens arabes, au conflit israélo-palestinien, aux efforts de solida-
rité et de paix de différents groupes, etc.

L’événement a-t-il permis d’entrer, certes de façon particulière,
dans les moyens simples et communs d’une vie de foi : initiation et
goût pour la prière personnelle, introduction propédeutique à la
lecture de la Parole de Dieu, célébration et participation à
l’Eucharistie dominicale mais aussi fériale, proposition sans détours
du sacrement de la réconciliation, etc. Cette question interroge néces-
sairement la pastorale des temps « ordinaires », celle du retour au
quotidien dans la vie ordinaire de l’Église et de ses communautés,
telles qu’elles sont. 

40

RÉFLEXIONS



L’événement a-t-il gardé la saveur de l’objectif visé, sans que les
moyens mis en œuvre (liturgiques, logistiques, communicationnels,
financiers, ou autres) soient devenus un but en eux-mêmes ? Autrement
dit, ces moyens sont-ils restés au service de ce que l’événement vise ?
Finalement, la question paraît anodine, alors que tout repose sur elle :
quelle est l’intention pastorale de l’événement ? La reproduction de
l’édition précédente (de ce point de vue, le pélé « Aux Sources – Terre
Sainte 2009 » en était libéré) ? Un parcours touristique et archéolo-
gique pieux à 4 500 km de chez soi ? Un événement qui se sait la
mémoire d’une nouvelle génération ? Une expérience communautaire
et ecclésiale forte ? Une plongée dans la Parole de Dieu ? 

L’événement

Finalement, l’enjeu d’une pastorale de l’événement renvoie à
cette question initiale : quel est l’objectif visé ? Le pélé « Aux Sources –
Terre Sainte 2009 » a pu recevoir différents objectifs pastoraux de la
Conférence des évêques : dynamiser le réseau des pastorales univer-
sitaires, créer une mémoire ecclésiale forte pour une génération
d’étudiants, donner les moyens d’entrer dans la Parole de Dieu écou-
tée en célébrée en Église.

L’événement par excellence : la rencontre avec Dieu

Reste à expliquer une autre visée : « l’événement ». L’ensemble
de la pédagogie d’un tel événement vise à créer les conditions favo-
rables à l’événement de la rencontre avec Dieu, dans sa Parole trans-
mise par son Église. Le déroulement des journées, les liturgies eucha-
ristiques, les veillées de prière, les rencontres, les colloques, les temps
festifs… bref tout ce qui a pu faire le quotidien extraordinaire de ces
dix jours passés en Terre sainte sont l’écrin chatoyant de la perle rare
qu’est cette Rencontre décisive avec le seul Maître de nos vies. 

A ce moment si particulier de la vie humaine que sont les études
supérieures, la vie de foi est également marquée par ce passage
d’une foi reçue à une foi vécue. Les conditions de ce passage ne sont

41

LA PÉDAGOGIE DU PÈLERINAGE



pas toujours identifiables, tant les vecteurs en sont divers. Pourtant, a
posteriori, nombreux sont ceux qui « rentrèrent par un autre chemin »
(Mt 2, 12). Pour chacun d’eux, la Parole s’est faite chair. Pour un tel,
la méditation si originale de la Passion dans le cadre nocturne du
jardin de Gethsémani aura été l’occasion inédite de la célébration du
sacrement de la réconciliation. Pour un autre, le dépouillement aride
du désert aura été le moment inouï d’une prise de conscience de soi,
avec les décisions qui s’en suivent. Pour encore un autre, la « galerie
des portraits » de Charles de Foucauld dans le petit musée des claris-
ses de Nazareth a permis l’interrogation profonde sur ce pas décisif
à faire, entrer dans la vie monastique. 

L’introduction du P. Benoist de Sinéty, coordinateur du pélé
« Aux Sources – Terre Sainte 2009 » évoquait cet aspect de l’événe-
ment de la rencontre dès l’introduction au carnet du pèlerin : « La
Terre sur laquelle vous vous trouvez ne se visite pas, car le visiteur ne
peut que se heurter aux apparences et par elles, se laisser enfermer ;
seul celui qui accepte de se mettre en route “trouve ce chemin secret
qui rend toutes les pierres vivantes”. Marcher sur “ce chemin secret
qui rend toutes les pierres vivantes”, comme l’écrivait le Père Lustiger
dans la préface d’un guide pour des pèlerins étudiants en 1973, c’est
s’inscrire dans la confiance en celui qui ouvre cette route et qui la
rend sûre. Vous n’êtes pas des visiteurs, des touristes, mais des
marcheurs en quête de la Rencontre 5. »

Être des serviteurs de la rencontre

Du coup, l’événement a pu créer l’Événement, ou, pour être plus
juste, le permettre. Beaucoup de bruit (au sens physique du terme)
aurait pu en empêcher l’Épiphanie : les soucis et les techniques
communicationnels ou logistiques qui font écran ; les paroles parasi-
tes parce que trop humaines ou trop marginales par rapport au cœur
de l’Événement, les mille retards, contrariétés ou tracasseries qui
encombrent et quelquefois font obstacle, les conflits de personnes ou
les tensions croissantes et cela quelles qu’en soient les causes. Au
total, même ces multiples bruits peuvent servir de matrice à l’événe-
ment de la rencontre avec Dieu, parce que « l’Esprit souffle où il veut
[…] et tu ne sais pas d’où il vient, ni où il va » (Jn 3, 8)

42

RÉFLEXIONS



Le choix d’être au service du pèlerinage des groupes et de
chacun des pèlerins s’est imposé à l’équipe centrale du pélé « Aux
Sources – Terre Sainte 2009 », non sans une certaine conversion des
comportements, notamment au regard de l’organisation d’événe-
ments précédents (JMJ, pélé étudiants,…). Être au service des grou-
pes diocésains supposait de mettre en œuvre le principe de subsidia-
rité, cher à la doctrine sociale de l’Église et qui ici trouvait un domaine
d’application. L’équipe centrale mettait son savoir faire et ses compé-
tences au service de la logistique, de la liturgie, de la pédagogie de
chacun des groupes diocésains. Sur place, deux groupes de pèlerins
serviteurs (pour la logistique, une trentaine de scouts des trois princi-
paux mouvements du scoutisme catholique ; pour la liturgie, une
quinzaine de musiciens, chanteurs, séminaristes…) sont entrés dans
la posture de celui qui vit le pèlerinage au service des groupes et de
chacun des participants. D’ailleurs, pour les soixante-dix personnes,
pèlerins serviteurs et équipe centrale, l’entrée en matière s’est concré-
tisée avec la liturgie du lavement des pieds dans les jardins de la
Maison d’Abraham au premier soir de notre arrivée en Terre sainte.

La pastorale des temps forts, ou de l’événement (chacun choi-
sira), est une réalité qui prend de l’ampleur. Une lecture soupçon-
neuse de cette réalité a pu en faire l’exemple pastoral typique d’une
culture du zapping des jeunes générations. Une telle lecture est
injuste ; elle ne fait pas droit à la pastorale qui peut rejoindre cette
culture, jusqu’à y inculturer l’annonce de l’Évangile. Ce travail reste
à faire. De nombreuses semences du Verbe y sont sans doute semées
pour qui saura les faire germer, à condition d’être à la fois créatif et
enraciné. Un travail de responsabilisation des jeunes eux-mêmes
serait en cohérence avec un tel enjeu.

La culture contemporaine de l’événement, ainsi que les moyens
accrus en matière d’information et de communication sont des outils
précieux que l’Église intègre dans cette pastorale des « temps forts ».
Le philosophe Martin Heidegger peut nous rappeler utilement que le
risque de la technique est toujours d’arraisonner l’homme 6. Pour lui,
les moyens risquent de prendre la place de la fin visée. Voici un point
de discernement précieux, pour laisser à ces temps forts la place que
la pastorale veut leur donner ; permettre la mise en présence de Dieu,
sinon les pêcheurs auront pêché toute la nuit en vain. 

43

LA PÉDAGOGIE DU PÈLERINAGE



Dans la scène évangélique des Noces de Cana, le maître du
repas, ami de l’époux, intervient. Dans les usages juifs du Ier siècle, il
est également appelé le serviteur de la tente nuptiale. Cette posture
de serviteur revêt une importance pastorale décisive, tout comme
Jean-Baptiste permet la rencontre des premiers disciples avec le
Maître. C’est elle qui permet que ceux qui auront fait aujourd’hui
cette rencontre transformante deviennent les serviteurs et les témoins
de demain.

« Il ne peut rien arriver de meilleur à quelqu’un que de rencon-
trer, de connaître et d’aimer Jésus-Christ. Il transforme ta vie pour
qu’elle devienne un Évangile vivant. Ainsi en te regardant vivre, en
t’écoutant parler, c’est en toi que les autres vont entendre la voix du
Seigneur et goûter à Sa Vie. C’est l’aventure missionnaire qu’ont vécu
ces grands géants de la foi : Pierre, Jean et tous les autres.

Plus ta vie est nourrie par les paroles de l’Évangile, plus elle
devient Bonne Nouvelle et nourriture pour les autres.

Le monde d’aujourd’hui a besoin de paroles fortes qui fondent et
construisent solidement une existence. Si le Christ est l’amour et le roc
de ta vie, elle parlera à d’autres et beaucoup pourront s’appuyer sur
toi. Tu deviendras leur force comme le Christ est la tienne. Peut-être
découvriront-ils que cette force tu la reçois d’un Autre qui te fait toujours
avancer dans le sens de Sa Vie, qui est aussi le sens du vrai bonheur.

Ton témoignage, c’est ta propre vie humaine et chrétienne péné-
trée par l’amour du Christ au point qu’elle parle d’elle-même et qu’en
te voyant, on ne puisse pas douter un seul instant que Dieu n’existe
pas 7. » n

44

RÉFLEXIONS

11 -- Hans et Sophie Scholl ont appartenu au réseau
de résistance de la Rose Blanche, avant d’être
exécutés en février 1943.

22 -- Hans Scholl, journal de Russie, 30 juillet 1942 ;
« Aux Sources – Terre Sainte 2009 », Carnet du
pèlerin, p. 45.

33 -- « Aux Sources – Terre Sainte 2009 », Carnet du
pèlerin, p. 48.

44 -- « Aux Sources – Terre Sainte 2009 », Carnet du
pèlerin, p. 183.

55 -- « Aux Sources – Terre Sainte 2009 », Carnet du
pèlerin, p. 6.

66 -- Martin HEIDEGGER, La question de la technique
(1954), Essais et conférences, Trad. André Préau,
Paris, Gallimard, 1958, p. 9-48.

77 -- Mgr Norbert Turini, évêque de Cahors, caté-
chèse de Carême 2009, in « Aux Sources – Terre
Sainte 2009 », Carnet du pèlerin, p. 191.

NOTES



Roselyne Dupont-Roc
bibliste, 

Institut catholique de Paris

La lettre aux Hébreux décrit la condition chrétienne comme
pérégrinante, puisqu’à la suite des grands ancêtres, les chrétiens
doivent se reconnaître « comme étrangers et voyageurs sur la terre »,
en marche vers une « autre patrie » (He 11, 13). Ailleurs dans le
Nouveau Testament, les nouveaux chrétiens sont au contraire invités
à former des églises stables et durables, ils font partie de la famille
de Dieu, et forment sa maison (Ep 2, 19-22 ; 1 P 2, 5).

Mais dans un cas comme dans l’autre, il est constitutif de l’ek-
klèsia, l’assemblée ou église des chrétiens, d’être missionnaire.
Qu’elle soit installée ou itinérante, c’est la qualité de vie d’une
communauté qui devient témoignage et dont la renommée « caté-
chise » d’autres régions (1 Th 1, 7-10). D’ailleurs ce sont des apôtres
itinérants et au premier chef Paul, qui ont porté la Bonne Nouvelle
jusqu’aux extrémités de la terre. La mission est envoi, l’apostolat – qui
en est la première expression en grec – est toujours départ de messa-
gers en ambassade au dehors du premier lieu ou du premier cercle
de la foi, qui est le groupe chrétien de Jérusalem.

Je voudrais m’appuyer ici sur la toute première mission chré-
tienne dont nous ayons l’écho par un témoin oculaire, et même un
acteur incontournable, la mission paulinienne. Dans un premier
temps, je montrerai que, pour Paul, l’annonce et la réception de
l’Évangile prennent toujours la forme d’une convocation, et donc
d’une mise en route. Puis je m’arrêterai sur la façon dont Paul lui-
même, dans ses lettres, décrit le projet et l’itinéraire de sa mission,

45

Itinérance 
et premières communautés

RÉFLEXIONS

     



pour enfin interroger dans les Actes des Apôtres la relecture plus
globale de ce projet dans le récit que Luc nous offre de la course de
la Parole jusqu’aux extrémités de la terre.

“Vous vous rassemblez…” (1 Co 11)

La première lettre de Paul aux Thessaloniciens (vers 49 av. J-C)
est, de l’avis général, le premier écrit chrétien. Or, les destinataires de
la lettre sont désignés de la façon suivante : « A l’Église (ekklèsia) des
Thessaloniciens qui est en Dieu Père et Jésus-Christ Seigneur ». Le
terme d’« église », ekklèsia, a une résonance forte aux oreilles des
grecs auxquels la lettre est adressée. L’ekklèsia, dans le monde des
cités grecques, c’est l’assemblée des citoyens convoqués pour discu-
ter et voter les lois. Organe législatif de la cité, l’ekklésia offre la
figure d’un peuple rassemblé, un peuple constitué d’hommes libres à
l’exclusion des esclaves et des commerçants de passage. Dire d’un
groupe chrétien qu’il forme une ekklésia, c’est dire d’abord que ceux
qui y sont convoqués sont désormais des hommes libres, alors même
qu’ils viennent de tous les milieux sociaux et sont certainement en
partie des esclaves et des affranchis. C’est surtout les appeler à se
rassembler : le terme même d’ekklésia est un nom d’action, formé sur
la racine du verbe « appeler », signifiant convocation et rassemble-
ment. D’ailleurs le rassemblement chrétien caractéristique, celui qui
invite au repas du Seigneur, se trouve désigné dans la première lettre
aux Corinthiens par l’expression plusieurs fois reprises, presque tech-
nique : « vous vous rassemblez ensemble », « vous vous rassemblez
en église » (1 Co 11, 17.18.20.33). Pour chacun il s’agit de quitter
son cadre de vie, ses occupations et ses obligations, pour répondre à
l’appel du Seigneur qui invite, et venir retrouver d’autres chrétiens
pour partager son repas. Or, ce rassemblement garde toujours un
caractère ouvert, il n’est régulé par aucune obligation sociale, reli-
gieuse ou ethnique : « il n’y a ni juif ni grec, ni esclave homme libre,
il n’y a pas l’homme et la femme » (Ga 3, 28) ; il n’est le lieu d’au-
cune discrimination ni d’aucune exclusion 1.

Rassemblement, église, la nouvelle assemblée ne prend jamais
le nom de « communauté » ; d’ailleurs ce mot existe-t-il dans le grec

46

RÉFLEXIONS



du Nouveau Testament ? Il faut plutôt dire qu’elle est fondée sur une
communion (koinônia) qui est participation à l’esprit même du Christ
abaissé et relevé (Ph 2, 1) ; mais ses frontières sont toujours poreu-
ses, elles ouvrent toujours plus large, toujours plus loin, au point que
la lettre aux Éphésiens y verra le lieu où se constitue l’humanité
nouvelle, parce que le mur de la haine y a été abattu par le Christ,
parce que les frontières de la séparation religieuse, sociale et poli-
tique y sont définitivement abolies (Ep 2, 11-18).

Sans jamais être envoyés par l’apôtre sur les routes de la
mission, les nouveaux groupes chrétiens n’en sont pas moins d’em-
blée, et constitutivement, missionnaires. Qu’il suffise à nouveau
d’évoquer la première lettre aux Thessaloniciens ; l’apôtre se félicite
d’une communauté qui, à son imitation, a reçu la parole de Dieu
dans une grande détresse, avec la joie de l’Esprit Saint, « en sorte
que vous êtes devenu un modèle pour tous les croyants en Macédoine
et en Achaïe » (1 Th 1, 7). Le « modèle » (tupos) évoque en grec le
moule en creux, la matrice dans laquelle on coule la cire ou le métal,
pour que naisse une forme nouvelle, en plein celle-ci. « C’est à partir
de vous que la parole du Seigneur a retenti avec écho non seulement
en Macédoine et en Achaïe ; mais en tout lieu votre foi en Dieu s’est
répandue en sorte que nous n’avons plus besoin de rien dire »
(1 Th 1, 8). Matrice, moule en creux, ou source d’un écho qui répand
au loin la Bonne Nouvelle, les images pauliniennes disent à quel
point une petite église chrétienne qui se rassemble annonce de ce fait
même la Parole, bien au-delà de son propre lieu !

Révélation, envoi et annonce

On le sait, Paul, l’apôtre des nations, n’a cessé de voyager, par
la mer et à pied, sur les routes romaines pour annoncer l’Évangile
dans l’Empire romain, traversant le Taurus pour atteindre le pays
Galate, parcourant vers l’ouest l’Asie Mineure, pour passer enfin en
Europe et en Macédoine jusqu’en Grèce, où il atteint Athènes et
Corinthe. Paul séjourne quelques mois dans les églises chrétiennes
qu’il fonde, un an et demi au maximum à Corinthe, mais à peine 
a-t-il rassemblé et enseigné un groupe de chrétiens qu’il repart

47

ITINÉRANCE ET PREMIÈRES COMMUNAUTÉS



toujours ailleurs, pour ne repasser qu’une fois ou deux visiter telle ou
telle église. On a souvent dit, et ce n’est pas totalement faux, que la
passion de Paul et son caractère emporté rendaient une plus longue
cohabitation difficile. Paul s’éloigne et il écrit. D’une certaine façon,
l’apôtre en se retirant laisse la place pour que le groupe chrétien
prenne toute sa taille et toute son autonomie ; les images de paternité
et de maternité, d’enfantement et d’éducation avec lesquelles Paul
décrit sa relation aux églises prennent ici toute leur force. Le fonda-
teur diminue pour que de nouvelles générations croissent. Plus
encore, l’apôtre s’efface pour que les églises grandissent, et comme
il le dit dans la deuxième lettre aux Corinthiens (2 Co 4, 12), l’usure
et la mort agissent en lui pour que la vie progresse chez d’autres. Paul
met en œuvre ce qu’il appelle une « imitation de Jésus-Christ », une
véritable conformation à l’abaissement et à la mort du Christ, pour
que triomphe la vie du Christ dans les églises qu’il a rassemblées.

Mais l’itinérance de l’apôtre s’explique aussi par le projet même
de la mission, par l’appel et l’envoi de Dieu. Lisons la présentation
qu’il fait dans la lettre aux Galates de ce qui sera appelé son
« chemin de Damas » : « Lorsque Dieu qui m’a mis à part dès le
ventre de ma mère a jugé bon de révéler son Fils en moi pour que je
l’annonce aux païens » (Ga 1, 15-16). La phrase, d’une seule venue,
montre que la révélation que Paul a reçue est entièrement focalisée
sur un envoi et une annonce : annoncer le Fils aux païens. Aussitôt
d’ailleurs, sans demander conseil ni authentification à quiconque,
Paul part en Arabie, et pendant trois ans se livre sans doute à une
première activité missionnaire intense dans le royaume du roi naba-
téen de Petra. Un premier bref séjour à Jérusalem lui permet de pren-
dre contact avec Pierre et avec Jacques, le frère du Seigneur (Ga 1,
18-19). Mais Paul attendra encore quatorze ans, pour accepter,
d’après une révélation du Seigneur, de monter une seconde fois à
Jérusalem. Alors a lieu entre Paul et les apôtres Jacques, Pierre et
Jean, une rencontre difficile, dont Paul évoque avec émotion la
tension et l’intensité (Ga 2, 1-10). Et la reconnaissance mutuelle qui
enfin leur permet d’échanger « une main de communion » se traduit
par un partage clair des terres de mission 2 : « Voyant que l’évangé-
lisation des incirconcis m’était confiée comme à Pierre celle des
circoncis […], Jacques, Céphas, Jean, ceux que l’on considère

48

RÉFLEXIONS



comme des colonnes, nous tendirent, à moi et à Barnabé, une main
de communion, afin que nous allions, nous aux païens, eux à la
circoncision » (Ga 2, 7-9). Si on considère la répartition de la
diaspora juive dans l’Empire romain à l’époque, on comprend aussi-
tôt que Céphas-Pierre, loin de rester en Palestine, se voyait attribuer
les immenses territoires où s’était depuis plusieurs siècles répandue la
diaspora juive vers l’est, notamment jusqu’à Babylone et au-delà. Au
contraire Paul devait partir vers l’ouest, par la Turquie et la Grèce,
vers la partie occidentale de l’empire romain où le judaïsme était
moins bien représenté au milieu d’une immense majorité de païens.

Paul reprendra ce propos à la fin de la lettre aux Romains, lors-
qu’il confiera aux chrétiens de Rome ses projets missionnaires : « En
sorte que, à partir de Jérusalem, et en traçant des cercles jusqu’à
l’Illyrie, j’ai accompli pleinement l’annonce de l’Évangile du Christ.
Ainsi je me fais un point d’honneur d’annoncer l’Évangile là où le
nom du Christ n’a pas été prononcé » (Rm 15, 19-20). Ce n’est pas
seulement dans le conflit avec d’autres missionnaires itinérants que
Paul déploie ainsi le terrain mesuré de sa mission ; il a été envoyé par
Dieu pour que ceux qui jamais n’ont reçu l’annonce entendent, et
pour que ceux qui ne l’ont jamais entendue la saisissent et l’ac-
cueillent (Rm 15, 21). L’idée d’une mission en cercles concentriques
de plus en plus larges sera reprise par Luc dans les Actes des Apôtres.
Ici, Paul vise surtout à désigner le point extrême qu’il a atteint, l’Illyrie,
au nord-ouest de la Macédoine alors même qu’il veut aller plus loin,
jusqu’à Rome. Et au-delà. Si la lettre aux Romains est le résultat de
bien des préoccupations et des motivations, il est au moins un but que
Paul énonce clairement : utiliser la communauté romaine comme base
pour atteindre l’Espagne, l’extrémité occidentale de l’Empire romain
et de la terre habitée : « J’ai un vif désir d’aller chez vous, quand
j’irai en Espagne. J’espère en effet vous voir, lors de mon passage, et
recevoir votre aide pour m’y rendre… » (Rm 15, 23-24). De la
communauté romaine, Paul attend un soutien logistique pour pour-
suivre plus loin encore sa mission.

Une mission qu’il décrit volontiers en termes cultuels : « Je vous
le rappelle par la grâce qui m’a été donnée par Dieu, pour que je sois
liturge de Christ Jésus pour les nations, accomplissant l’œuvre sacrée
de l’Évangile de Dieu, afin que votre offrande soit agréable à Dieu,
sanctifiée par l’Esprit-Saint… » Pour l’apôtre, il n’y a d’autre culte

49

ITINÉRANCE ET PREMIÈRES COMMUNAUTÉS



chrétien que l’annonce de l’Évangile, et le signe de l’Évangile annoncé
et reçu, est la constitution de petites églises, ekklesiai, qui se rassem-
blent pour vivre de l’écoute attentive de la Parole et de l’amour mutuel.

L’Esprit Saint et la croissance de l’Église

Les lettres de Paul ne nous permettent guère de reconstituer ce
que furent exactement ses déplacements incessants et ses voyages.
Quelques décennies plus tard, utilisant probablement des documents
précédents, journal de voyage et récits de disciples, Luc reprend et
systématise dans les Actes des Apôtres la geste de Paul. Mais le projet
de Luc est plus vaste, il s’agit d’une présentation théologique finalisée
de la croissance de l’Église, née de la Parole, conduite par la force
de l’Esprit. 

Au début des Actes des Apôtres, Luc met en scène Jésus ressus-
cité qui envoie ses disciples annoncer la Bonne Nouvelle, et il lui fait
énoncer le programme de la mission, qui est aussi la ligne de force
de son livre : « Vous recevrez l’Esprit Saint qui viendra sur vous, et
vous serez mes témoins à Jérusalem, dans toute la Judée et la
Samarie, et jusqu’aux extrémités de la terre » (Ac 1, 8). Les Actes en
effet se présentent, après le récit de la Pentecôte, comme une marche
de la Parole, portée par les apôtres et guidée par l’Esprit Saint depuis
Jérusalem jusqu’à Rome, c’est-à-dire le centre de l’Empire romain, le
centre de la terre habitée. Cette grande trajectoire qui conduit l’Évan-
gile de Jérusalem, centre du monde juif, à Rome, centre du monde
païen, s’articule en deux temps.

Le premier a pour héros le personnage de Pierre. Certes, la
persécution des chrétiens de langue grecque (« les Hellénistes ») a
d’abord poussé Philippe et les autres hellénistes choisis comme servi-
teurs, à se disperser et à porter la Bonne Nouvelle, au-delà de la
Judée, jusqu’en Samarie (Ac 8, 1-25), puis sur la route du sud (route
de Gaza : Ac 8, 26-40), enfin à Chypre et jusqu’à Antioche de Syrie
(Ac 11, 19-27). A leur suite, Pierre et Jean viennent d’abord invoquer
l’Esprit Saint sur les Samaritains. Mais l’événement majeur de cette
première mission est la conversion de Pierre. Organisée par l’Esprit
Saint, la rencontre entre Pierre et le centurion païen Corneille conduit

50

RÉFLEXIONS



Pierre à passer le pas et à baptiser un païen sans lui imposer la
circoncision ni l’observation de la Loi de Moïse : « L’Esprit Saint est
tombé sur eux comme sur nous au commencement. Si donc Dieu leur
a fait le même don qu’à nous pour avoir cru au Seigneur Jésus Christ,
moi, qui étais-je pour faire obstacle à Dieu ? » (Ac 11, 7).

La geste de Pierre se termine sur cette ouverture aux païens,
événement considérable et décisif qui devait transformer l’Église,
d’abord groupe juif parmi d’autres, en une réalité nouvelle, un
rassemblement opéré par l’Esprit jusqu’aux extrémités de la terre.

La construction du récit des Actes est d’une grande subtilité ; Luc
fait en sorte que Saul, déjà renversé sur le chemin de Damas par la
rencontre du Ressuscité et déjà proclamant Jésus Seigneur dans les
synagogues (Ac 9, 1-13), ne prenne que très progressivement la
route pour une mission auprès des païens. Ainsi, selon l’ordonnan-
cement systématique et unifié de la mission telle que Luc la conçoit, il
faut attendre la décision et le geste de Pierre baptisant Corneille pour
que Saul, devenu Paul, soit envoyé en mission avec Barnabé, à partir
de l’Église d’Antioche (Ac 13, 1). Plus encore : Luc, au mépris de la
chronologie la plus évidente, situe la rencontre de Jérusalem dès la
fin du premier voyage missionnaire de Paul. Il faut en effet que
Jacques de Jérusalem, à la suite de Pierre, donne son aval à une
évangélisation des païens sans exigence de circoncision et donc sans
passer par la Loi de Moïse, pour que Paul et Barnabé, qui sont venus
poser la question à Jérusalem, puissent repartir avec la lettre qui
décide de ne pas charger outre mesure ceux qui se convertissent au
Dieu unique (Ac 15, 4-35).

Dès lors le récit des Actes des Apôtres, empruntant probable-
ment à de plus anciens récits des voyages pauliniens, suit la route de
Paul, selon deux périples successifs qui le conduisent d’abord à
travers le pays galate jusqu’en Macédoine et en Grèce (Ac 16-18),
puis, après un bref retour à Jérusalem (Ac 18, 22), une deuxième fois
à partir de Césarée jusqu’en Galatie, à Ephèse puis en Grèce, avec
un retour par les montagnes sur Ephèse, d’où Paul embarquera pour
Jérusalem (20, 38 – 21, 15). Luc souligne avec force le fait que la
trajectoire de Paul est sans cesse guidée par la force de l’Esprit saint.
Ainsi à peine engagés dans la Phrygie et le pays galate, Paul et Silas
« furent empêchés par l’Esprit Saint d’annoncer la Parle en Asie. Et
comme ils entraient en Mysie et s’efforçaient d’avancer vers la

51

ITINÉRANCE ET PREMIÈRES COMMUNAUTÉS



Bithynie, l’Esprit de Jésus le leur interdit » (Ac 16, 7-8). Et lorsque les
apôtres avancent vers Troas, une vision apparaît en rêve à Paul, un
Macédonien qui le supplie de descendre en Macédoine pour leur
porter l’Évangile (Ac 16, 9-10).

La mission de Paul comme celle de Pierre est donc l’œuvre de
Celui qui agit au milieu des hommes pour faite retentir la Parole,
c’est-à-dire la Bonne Nouvelle de Jésus-Christ Seigneur. C’est le don
de l’Esprit qui permet à Pierre et à Jean d’ouvrir largement aux
Samaritains la porte de la foi chrétienne, puis qui contraint Pierre à
reconnaître en Corneille le païen un croyant semblable à lui, et
d’abandonner toutes les barrières que la Loi élevait entre le peuple
juif et le reste des nations. C’est la force de l’Esprit reçue par l’impo-
sition des mains des prophètes et des docteurs d’Antioche qui lance
Paul sur les routes de l’Asie mineure et de l’Europe.

Peut-être cela nous permet-il de mieux comprendre pourquoi
Luc abandonne ses héros, Pierre et Paul au milieu de leur course, sans
raconter ni la fin de leur périple ni leur mort. Au chapitre 12 des
Actes, Pierre est arraché à sa prison par l’ange du Seigneur qui le
relève et l’entraîne dehors avant de s’éloigner. Le récit est saturé de
verbes indiquant l’illumination et la résurrection (« l’ange le réveilla
en lui disant : lève-toi », v. 7), la sortie de Pierre à travers les portes
de fer qui s’ouvrent d’elle-même évoque une remontée du monde des
morts (v. 10), et Pierre peine à retrouver ses repères et à reprendre
pied dans le monde des vivants (v. 11-12). L’hésitation de la commu-
nauté réunie chez la mère de Jean-Marc, leur difficulté à le recon-
naître (« c’est son ange ! », v. 15), tout indique que Pierre est désor-
mais entré dans la vie éternelle. D’ailleurs après avoir procédé à une
rapide passation de pouvoir (« rapportez cela à Jacques et aux
frères »), Pierre « s’en alla par un autre chemin », v. 17). En langue
sémitique, aujourd’hui encore, cette dernière expression désigne la
mort. Luc laisse Pierre poursuivre un voyage qui le conduira certes à
la mort, mais dont tous savent qu’il s’agit d’un passage vers une
résurrection déjà à l’œuvre dans la vie et le parcours missionnaire de
l’apôtre.

De même à la fin des Actes, Luc laisse Paul en semi-liberté à
Rome, recevant chez lui des notables juifs à qui il annonce la venue
du Royaume de Dieu en Jésus Christ et Seigneur (Ac 28, 17-31). En

52

RÉFLEXIONS



quelques mots tirés du prophète Isaïe, Paul rappelle que l’Évangile,
d’abord et toujours annoncée aux juifs, traverse les frontières reli-
gieuses pour offrir le salut à tous les païens. Luc n’ignore rien de
l’échec de Paul auprès de son propre peuple, comme de la réussite
de sa mission sans cesse relancée auprès des païens, mais il montre
que la mission de Paul se poursuivra au-delà même de la vie de
l’apôtre et que le projet de Dieu qui veut sauver son peuple pour le
salut des païens sera porté toujours plus loin par les successeurs de
l’apôtre, dont la vie désormais coïncide avec l’Évangile.

La trop rapide traversée que nous venons de faire permet au
moins de confirmer ce que nous disions du caractère nécessairement
itinérant de la vie chrétienne, qu’il s’agisse d’une mission explicite-
ment portée par certains, ou d’un témoignage plus implicite vécu
dans la vie quotidienne des communautés. Pour les uns comme pour
les autres, il y a plusieurs façons d’être chrétien et de témoigner de la
Bonne Nouvelle. Là où Pierre et d’autres apôtres, conformément à
l’ordre de Jésus lui-même, s’installent dans des maisons chrétiennes
qui pourvoient quelques jours à leurs besoins, Paul travaille de ses
mains comme fabricant de tentes, pour manifester la gratuité de
l’Évangile (1 Co 9, 5-18). De même si Paul invite la petite Église de
Thessalonique à se garder du monde, « en vivant de façon honora-
ble vis-à-vis de ceux du dehors, et en n’ayant besoin de personne »
(1 Th 4, 12), il n’en affirme pas moins que les Thessaloniciens sont
devenus un modèle pour les autres Églises (1 Th 1, 7), parce que leur
façon de vivre annonce l’Évangile autour d’eux, et que la rumeur s’en
répand. Aussi bien invitera-t-il au contraire les Corinthiens à parta-
ger librement la table des païens si cela est nécessaire à manifester
la liberté de l’Évangile !

Dans tous les cas, si divers soient-ils, une constante se dessine :
aucun groupe chrétien ne vit pour lui-même, aucun disciple ne peut
se contenter de vivre sa foi pour lui-même et pour les siens. Tous et
chacun sont appelés à prendre la route à la suite du Christ pour
entrer dans sa Pâque, en une traversée de la mort jusqu’à la vie ! Tous
et chacun sont appelés à porter à d’autres, sur place ou ailleurs, mais
toujours à nouveau, la Bonne Nouvelle de l’amour de Dieu qui donne
et redonne la vie. Une Bonne Nouvelle qui déplace, décentre, conduit

53

ITINÉRANCE ET PREMIÈRES COMMUNAUTÉS



toujours ailleurs qu’à soi-même et à sa propre existence ; une Bonne
Nouvelle qui travaille le cœur et la vie de chaque chrétien et de
chaque communauté chrétienne pour les inciter à se mettre en route
et, puisque déjà ils sont entrés dans la Pâque du Christ, à devenir
chaque jour davantage Bonne Nouvelle pour d’autres. n

54

RÉFLEXIONS

11 -- La prière eucharistique n° 3 l’évoque dans son
invocation : « Toi qui ne cesses de rassembler ton
peuple ».

22 -- Lire à ce sujet la passionnante étude de
L. Legrand,L’apôtre des nations ? Paul et la straté-
gie missionnaire des églises apostoliques, Paris,
Les éditions du Cerf, LD 184, 2001.

NOTES



Dominique de la Maisonneuve
sœur de Notre-Dame de Sion,

professeur d’hébreu à l’Institut catholique de Paris

Il est une manière de lire la Bible comme un chemin à parcou-
rir. D’un chemin, on demande comment il est : pentu, rocailleux…
Mais d’abord où il mène. La Parole de Dieu dit, à chacun de ceux qui
l’abordent comme un livre de vie, que ce chemin mène à Dieu. Dieu
qui attend chacun de ses enfants – tel le père de l’enfant prodigue,
Dieu qui accompagne chacun de nos pas, qui « donne mission à ses
anges de te garder sur tous tes chemins » (Ps 91, 11) et qui ne cesse
de répéter : « Je serai avec toi. »

Comme toute rencontre se prépare, il y aura, au cours de la vie
terrestre, des avant-goûts de celle qui nous est promise au bout du
chemin. Le pèlerinage est une anticipation de la rencontre définitive. 

Origine du pèlerinage 
dans le Premier Testament

La Tora (au sens des cinq premiers livres de la Bible) ordonne
au peuple d’Israël : « Trois fois par an, tout mâle sera vu à la face du
Maître Seigneur » (Ex 23, 17). Aux trois fêtes dites « de pèlerinage »
(littéralement « marches à pied ») que sont Pesah (la Pâque),
Chavouot (la Pentecôte) et Soukkot (la fête des Tentes), le peuple
(particulièrement les hommes en raison des difficultés que la marche
à pied pourrait occasionner aux femmes et aux enfants) était convo-

55

Le pèlerinage dans la Bible

RÉFLEXIONS

 



qué par Dieu. Lors de ce rendez-vous fixé par Dieu lui-même, dans
sa demeure qu’est le Temple de Jérusalem, chacun sera vu par Dieu
et verra Dieu (seul l’hébreu permet cette double lecture). Dans cette
rencontre, il y a donc « vision réciproque ». Mais Dieu n’ayant pas
de corps, donc pas d’yeux, l’être humain ne peut le voir de ses
yeux… c’est d’une autre « vision » qu’il s’agit : « comme s’il voyait
l’invisible » dira la lettre aux Hébreux (11, 27).

Où était fixé ce rendez-vous avec Dieu ? « Au lieu qu’il a
choisi… » (Dt 16, 16), c’est-à-dire au Temple de Jérusalem. Dieu a
choisi d’y demeurer, d’y faire habiter sa Présence, très précisément
dans le « Saint des saints » où était déposée l’arche d’Alliance avec
les Tables de la Loi et où le Grand Prêtre pénétrait une fois l’an, le
jour de Kippour, le Grand Pardon.

Ainsi, chaque année, trois fois l’an, le peuple « s’avançait…
vers la maison de Dieu, parmi les cris de joie, l’action de grâces, la
rumeur de la fête » (Ps 42, 5). 

L’appellation « Psaumes des montées » (Ps 120-134) vient sans
doute, entre autres sens, de ce que ces psaumes étaient chantés lors
des « montées » du peuple à Jérusalem pour ces fêtes de pèlerinage.
(Jérusalem est entourée de collines, ce qui justifie le terme montée.)
« Quelle joie quand on m’a dit : Allons à la maison du Seigneur !
Enfin nos pieds s’arrêtent dans tes portes, Jérusalem ! » (Ps 122, 1-2).

Le fait que la montée à Jérusalem ait lieu trois fois par an et qui
plus est tous les ans manifeste bien que cet événement n’est pas d’un
moment, risquant ainsi de s’effacer avec le temps, mais comme un
besoin de la vie avec Dieu : on ne se suffit pas d’une seule rencontre
avec celui qu’on aime…

Le Premier Testament nous apprend deux choses essentielles sur
le pèlerinage. Tout d’abord il est pour Dieu : « Trois fêtes de pèleri-
nage tu célébreras pour moi dans l’année » (Ex 23, 14). La démar-
che est pour le Seigneur. Par ailleurs, le précepte s’adresse soit à l’in-
dividu : « Tu célébreras… » soit au peuple – dans les textes
parallèles – « …les solennités auxquelles vous les convoquerez… »
(Lv 23). Ce changement de personne veut peut-être nous enseigner
que si la démarche de pèlerinage se fait en communauté, chacun, à

56

RÉFLEXIONS



titre personnel, doit s’y engager. L’individu ne peut se satisfaire de ce
que le groupe assume : il doit y prendre sa part, y engager sa liberté.

Dans le Nouveau Testament

Les trois fêtes de pèlerinage sont observées par Jésus comme
par ses disciples.

« Ses parents se rendaient chaque année à Jérusalem pour la
fête de la Pâque » (Lc 2, 41). Ils venaient alors de Nazareth où ils
habitaient. C’est durant un de ces pèlerinages que « Jésus, âgé de
douze ans » – l’âge légal dans le judaïsme pour l’observance des
préceptes – les accompagna : « A l’insu de ses parents, il resta à
Jérusalem… et il advint, au bout de trois jours, qu’ils le trouvèrent
dans le Temple, assis au milieu des docteurs, les écoutant et les inter-
rogeant… » (Lc 2, 46).

L’évangéliste Jean mentionne lui aussi l’observance du pèlerinage
par Jésus et ses disciples. « Il y eut la fête des juifs [et “la fête” désigne
Soukkot, la fête des Tentes] et Jésus monta à Jérusalem » (5, 1).

« Jésus parcourait la Galilée […] Or la fête juive des Tentes était
proche […] Jésus dit [à ses disciples] : Vous, montez à la fête ; moi,
je ne monte pas à cette fête parce que mon temps n’est pas encore
accompli […] Mais quand ses frères furent montés à la fête, alors il y
monta lui aussi […] en secret […] On était déjà au milieu de la fête
[celle-ci dure huit jours] lorsque Jésus monta au Temple et se mit à
enseigner » (Jn 7, 1…14).

« Le jour de la Pentecôte étant arrivé [il s’agit bien sûr de
Chavouot, la Pentecôte juive] ils se trouvaient tous ensemble dans un
même lieu […] et tous furent remplis de l’Esprit Saint » (Ac 2, 1-5).

Nous avons donc le témoignage que chacune des trois fêtes de
pèlerinage était observée par Jésus, ses parents et ses disciples. Leur
démarche était bien communautaire : « Le croyant dans la caravane
[…] ils se mirent à le rechercher parmi leurs parents et connaissan-
ces… » (Lc 2, 44) et elles étaient dirigées vers Dieu : « Ne saviez-vous
pas que je dois être dans la maison de mon Père ? » (Lc 2, 49).

57

LE PÈLERINAGE DANS LA BIBLE



Aujourd’hui, qu’en est-il, pour le peuple juif,
de ces « montées » à Jérusalem ?

En effet il n’y a plus de Temple : le second Temple a été détruit
par les Romains en l’an 70. Pour les juifs, la Présence de Dieu s’est
alors « retirée » et cette absence est célébrée dans le deuil, le 9 av
qui, selon le calendrier juif, tombe généralement au mois d’août. Pas
seulement dans le deuil, mais aussi dans la prière d’espérance que
Dieu reviendra demeurer au milieu de son peuple.

Du Temple, « il ne reste pas pierre sur pierre » (Mt 24, 2) ; ce
qu’il en reste jusqu’à aujourd’hui, c’est un mur de soutènement : le
mur occidental – parce que tourné vers l’occident – appelé plus
communément et improprement mur des Lamentations. C’est le lieu
saint du peuple juif, le seul lieu saint, vers lequel affluent les commu-
nautés comme les individus, le shabbat et les jours de fête. Il soutient
l’esplanade du Temple sur laquelle, indépendamment de toute raison
politique, les juifs religieux ne peuvent marcher de peur de fouler le
sol de ce qui fut le Saint des saints où seul pénétrait le Grand Prêtre,
une fois l’an. C’est pour cela que le lieu de pèlerinage se limite au
terrain attenant au mur de soutènement. 

On y vient du pays certes, mais aussi de tous les coins de la
diaspora pour célébrer bar-mitswa (l’accès à la majorité religieuse à
l’âge de 13 ans pour les garçons, 12 pour les filles. Aussi à l’occa-
sion de mariages, sans parler des shabbat de l’année, qui sont autant
d’occasions d’anticiper la rencontre définitive avec Dieu.

Car le Mur symbolise vraiment pour les croyants la présence de
Dieu à travers son absence. Dans les fissures de ses pierres ils glissent
des petits papiers sur lesquels sont notées leurs intentions de prière.
C’est ainsi que lors de son dernier voyage  en Terre sainte, le dimanche
26 mars 2000, le pape Jean-Paul II a introduit entre les pierres du mur
une feuille sur laquelle il avait formulé une demande de repentance de
l’Église en ces termes : « Dieu de nos Pères, tu as choisi Abraham et sa
descendance pour que ton Nom soit apporté aux nations. Nous
sommes profondément attristés par le comportement de ceux qui, au
cours de l’histoire, les ont fait souffrir, eux qui sont tes fils et, en deman-
dant pardon, nous voulons nous engager à vivre une authentique
fraternité avec le Peuple de l’Alliance. Par Jésus, le Christ… »

58

RÉFLEXIONS



Le mur occidental demeure à travers les âges le haut-lieu où le
juif rencontre Dieu (il voit Dieu selon les termes bibliques) car c’est là
que Dieu, pour la première fois, a manifesté sa Présence ; c’est là
encore qu’il rassemblera l’humanité à la fin des temps, dans la Cité
sainte, Jérusalem (cf. Ap 21-22)

Pèlerinage chrétien en Terre sainte

Grandement facilités par les moyens de communication
moderne, les voyages sont aujourd’hui le fait de nombreux habitants
de la planète. La Terre sainte est une destination très fréquente pour
les chrétiens qui affluent à Jérusalem d’Europe, des Amériques et
d’Australie. Depuis quelques années les visiteurs arrivent même
d’Asie, le plus souvent avec un intérêt purement culturel puisque les
chrétiens sont très minoritaires en Orient.

Les pèlerins européens, toutes générations confondues, sont
habituellement attirés par le « pays de Jésus », soucieux qu’ils sont de
mettre leurs pas dans les siens. Et le pèlerinage type va de Bethléem
à Nazareth pour revenir à Jérusalem en ayant fait, bien sûr, le
« détour » par la Galilée. Il arrive pourtant que la première étape soit
celle du désert du Néguev, dans les meilleurs cas en venant du mont
Sinaï. 

En effet l’histoire du salut, accomplie (mais non achevée) en
Jésus de Nazareth commence avec l’élection du peuple juif et
l’Alliance scellée avec Abraham. La liturgie de la nuit pascale
propose comme première lecture la sortie d’Égypte, la libération de
l’esclavage, sans laquelle le service de Dieu, signifié par les Dix
Paroles du Sinaï, resterait lettre morte. Jésus n’est pas né en « géné-
ration spontanée », mais au sein d’un peuple, le peuple juif et ce
peuple a une histoire, une histoire avec Dieu… Si un pèlerinage est
une rencontre avec Dieu, elle ne peut faire l’économie de l’histoire de
ce peuple sans laquelle la vie de Jésus est coupée à la racine ! 

Et puisque notre foi chrétienne nous fait professer que Dieu s’est
incarné, comment ne pas s’intéresser au peuple de Jésus vivant sur
cette terre ? Depuis soixante-deux ans, deux peuples-frères s’affron-
tent en Israël. 

59

LE PÈLERINAGE DANS LA BIBLE



N’y habitant pas et ne pouvant comprendre le lien viscéral qui
unit tout juif à la Terre de ses ancêtres, nous devons nous garder de
juger les événements dramatiques qui s’y déroulent, désinformés que
nous sommes souvent par des medias en quête de sensationnel. Quoi
qu’il en soit, nous sommes marqués par la situation politique telle que
nous la connaissons. Pourtant, dès que nous sommes là-bas, force
nous est de reconnaître que cette situation n’est pas celle que nous
envisagions de loin. On peut rencontrer des Palestiniens, on peut
rencontrer des Israéliens, bien sûr à condition de l’avoir prévu :
comme ailleurs, les uns et les autres ont leurs occupations : ils n’at-
tendent pas le pèlerin !

Rencontrer les habitants est important à plusieurs titres. Toute
rencontre fait avancer dans la connaissance. On peut par exemple
assister à un office dans une synagogue : Jésus s’y rendait le shabbat
(Mt 13, 53). La rencontre permet souvent de voir chanceler les préju-
gés… les uns et les autres sont des êtres humains avec leurs soucis,
leurs craintes, leurs amours, leurs défauts et leur grandeur, leur
instinct de violence et leur aspiration à la paix. Puisque nous profes-
sons l’incarnation de notre Dieu, il nous faut aller à la rencontre de
l’humanité qui, aujourd’hui, vit sur cette terre de souffrance : les
Israéliens comme les Palestiniens nous montreront un visage à la fois
moins repoussant et moins pur que nous ne le pensions de loin.

Depuis Jésus, la rencontre de Dieu, pour les chrétiens, passe par
des hommes. Le pèlerinage en Terre sainte se doit d’être une rencon-
tre avec les hommes, tous les hommes qui y habitent, et pas seulement
une visite de lieux dont on sait que, pour la plupart, ils ne peuvent
être authentiques. Il est vrai que, malgré cette incertitude historique,
le message délivré « sur les lieux » frappe davantage les esprits et,
par là, pénètre plus profondément dans les cœurs. 

Si la rencontre avec Dieu est la finalité de la vie de tout homme,
le pèlerinage est un temps fort qui redonne souffle, élan et joie à celui
qui est fatigué…  Le pèlerinage est aussi lumière sur la route. 

Pour la majorité des chrétiens, cette rencontre de Dieu se
prépare dans la rencontre avec les hommes. n

60

RÉFLEXIONS



P A R T A G E D E P R A T I Q U E S





Frère Maxime
frère de Taizé

A Taizé, Dieu nous a donné cet immense cadeau de recevoir la
confiance des jeunes. Nous, les frères, passons beaucoup de temps
dans notre église après la prière du soir à écouter ceux qui viennent
se confier à nous. 

Alors que toute l’Église d’Europe occidentale semble traverser
une « crise des vocations », nous sommes, quant à nous, étonnés
semaine après semaine d’entendre autant parler de vocation dans les
entretiens que nous avons avec les jeunes. 

Est-il possible que tant de questionnements radicaux dans leur
générosité n’aboutissent pas à des engagements effectifs ? Il y a une
grande joie à accueillir ces confidences, mais aussi une forme de
tristesse à pressentir que certains, tel le jeune homme riche de l’Évan-
gile, ne sauront pas faire le pas de la disponibilité vis-à-vis de l’ap-
pel de Dieu. 

Pour autant, que ce mélange de joie et de tristesse ne nous
déconcerte pas. L’Église vit de la croix et de la résurrection de son
Seigneur. Là où il y a appel, il y a aussi crainte, paresse et paralysie.
Nous laisserons-nous impressionner par les obstacles qui se dressent
sur le chemin de vie de tant de jeunes ? Osons plutôt leur faire
confiance jusqu’au bout. Osons leur redire qu’ils ont, dans l’Église,
un potentiel inexploité. Osons les confronter à des appels concrets.
Osons leur demander de l’aide. Osons les solliciter dans des gestes
très matériels ; c’est aussi par cela que Dieu bâtit son Église. Comme
le dit souvent ma mère : l’amour, c’est aussi de la logistique. 

63

Rien de plus urgent 
que la bienveillance

PARTAGE DE PRATIQUES



A Taizé, Dieu nous a donc donné un double cadeau : la
présence de jeunes, avec des questionnements forts, à nos côtés et
l’audace de leur lancer des défis. Dans ce cadeau, il y a une grande
part d’exigence pour eux comme pour nous. Pour eux tout d’abord :
eux qui sont très travaillés par la question du sens de la vie, sont
confrontés à une communauté concrète de personnes qui ont fait
confiance à ce paradoxe évangélique : « Qui voudra sauver sa vie la
perdra, qui perdra sa vie à cause de moi et de l’Évangile la
sauvera. »

L’identité sociale est en grande partie donnée par le métier
exercé, l’accès à l’argent et à la propriété, l’affectivité. A Taizé,
comme dans toutes les autres communautés d’origine monastique, on
se trouve nez à nez avec des gens qui, par leurs vœux, ont refusé une
réponse directe à ces trois grandes composantes de l’identité sociale.
Qu’ils le veuillent ou non, qu’ils nous aiment ou non, qu’ils soient
évangélisés ou non, ce triple refus fascine les jeunes. Ce pied de nez
fait aux « cases » de la société les laisse perplexes. D’autant plus
perplexes qu’ils font parfois la découverte de notre bonheur. Non
seulement Dieu nous a un peu « décalés » des cases, mais en plus,
nous en sommes heureux ! 

Cette fascination est dure à digérer pour les nombreux jeunes qui
la ressentent. Peu oseront en effet se dire questionnés, encore moins
fascinés. Ce paradoxe évangélique du « sauver pour perdre » et du
« perdre pour sauver » les travaille plus, bien plus qu’ils ne le pensent
eux-mêmes. Il est vrai qu’être confronté à ce travail de l’Esprit n’est pas
chose aisée : laisser son identité être élargie, au point de ne plus tenir
dans ce qui semble être le tissu de la société… il y a de quoi avoir peur.

Dans ce cadeau de la présence des jeunes à nos côtés se trouve
aussi une immense exigence pour nous, celle de ne pas les accapa-
rer ni les retenir. Ne pas les accaparer implique de leur préparer un
chemin, de l’aplanir et de niveler, sans savoir où il les mènera. 

C’est un travail passionnant qui nous prend, à nous les frères,
beaucoup de temps et d’énergie. Pour tenir dans la paix, une seule
chose aide : se dire que c’est l’Église tout entière qui transmet l’appel
et qui accompagne les lentes germinations. Dans ce travail nous avons
la chance d’être soutenus par plusieurs autres « cadeaux » : la Parole
de Dieu, la simplicité, la bienveillance, la patience, la visibilité des
vocations, l’Esprit Saint. Quelques mots suivent sur chacun de ces dons.

64

PARTAGE DE PRATIQUES



Soutenus par la Parole de Dieu

Pour désensabler les sources, pour creuser les désirs, pour étan-
cher la soif et donner plus soif encore, il n’y a rien d’autre que la
Parole de Dieu. A Taizé, comme dans toute l’Église, nous faisons l’ef-
fort quotidien de nous y confronter : trois fois par jour à la prière
commune, mais aussi plus lentement, plus profondément dans le
silence personnel. Un certain nombre de jeunes font le choix de
passer toute une semaine en silence à nos côtés. Beaucoup décou-
vrent alors le pouvoir de questionnement de la Parole. La lecture de
la Bible, la méditation lente d’un texte biblique, des psaumes en parti-
culier, est souvent l’occasion de recevoir un mot, un verset qui reste
au cœur et qui affine la pointe du discernement. 

Soutenus par la simplicité

La simplicité matérielle est une aide étonnante à l’approfondisse-
ment des désirs. Et la simplicité de la liturgie, en particulier grâce au
chant répétitif, offre une caisse de résonance aux désirs et à l’appel.
Elle donne aussi l’espace pour rétablir l’ordre des priorités par ces
simples questions de bon sens qui après quelques jours de retraite
viennent frapper à la porte de notre jugement : est-ce si important que
cela ? Est-ce si grave que cela ? Et si finalement j’avais le courage de… 

Soutenus par la bienveillance

L’être humain est faillible, empêtré dans ses contradictions et ses
doutes, et somme toute profondément décousu. Qui ne le sait pas ? Est-
ce encore urgent de le lui répéter ? A l’heure de la morosité comme
mode de pensée quasi unique, faut-il réinsister auprès des jeunes pour
faire étalage de tout leur chaos ? L’Église est-elle si sûre d’elle pour oser
pointer du doigt la salissure des gens ? Gare aux poutres qui traînent
dans les yeux de certains… Après les maîtres du soupçon qui, parfois
à juste titre, ont balayé la foi d’un revers de main, après Nietzsche,
Freud et Marx, le travail d’humilité est déjà fait. Maintenant, c’est l’en-
thousiasme qui manque. Il faut du goût, il faut de l’humour, il faut de

65

RIEN DE PLUS URGENT QUE LA BIENVEILLANCE



la joie, il faut de la légèreté. Et surtout, surtout, il ne faut rien d’autre
que le regard de profonde bienveillance qu’a Jésus quand il ose dire
à la foule des pauvres étendus sur la berge : « Heureux êtes-vous ! »

Soutenus par la patience

Comme on dit en arabe, la patience est la clef de la délivrance.
Dans l’accompagnement, nous sommes parfois tout étonnés de voir
qu’au fil des entretiens le chaos intérieur de certains jeunes se met
doucement en place. A Taizé, comme dans tous les lieux d’Église ou
même de la société dans lesquels les oreilles sont tendues pour écou-
ter, nous recevons notre lot de souffrances à entendre. Pour autant la
jeunesse qui se présente à nous, de beaucoup de pays d’Europe, ne
va pas trop mal. Osons le dire ! Le danger ne vient pas toujours de
ce dont les jeunes sont victimes. En réalité, le danger est parfois plutôt
de les cajoler, de prendre leurs problèmes un tout petit peu trop au
sérieux et finalement de les transformer en poules mouillées. Dire cela
n’est pas très politiquement correct, en particulier dans des sociétés
où le droit des victimes est fortement mis en avant. Pourtant, l’ac-
compagnement des adolescents ou des jeunes adultes nécessite aussi
un grand nettoyage des « tempêtes de verre d’eau ». Sans bien sûr
endurcir les jeunes à l’extrême, ne faut-il pas oser leur souligner de
temps en temps que tout ce qui ne tue pas rend plus fort ? A trop pleu-
rer sur leur sort, on les enferme dans un statut de victimes qui parfois,
bien que justifié, peut sonner comme une double peine. 

Rien de plus dur que de balayer les tempêtes dans des verres
d’eau sans humilier son interlocuteur. Rien de plus dur que de taqui-
ner sans blesser et de gratter un peu là où une certaine immaturité
s’est cristallisée. Une seule option pour cela : la patience, et même
plus, la patience bienveillante. 

Soutenus par la visibilité et la diversité des vocations

A Taizé, nous avons la chance d’accueillir une grande diversité
de personnes engagées à la suite du Christ : dans les grandes semai-
nes, les prêtres sont très nombreux à rester dans l’église le soir pour

66

PARTAGE DE PRATIQUES



le sacrement de réconciliation ; très souvent, les jeunes de certains
pays sont accompagnés de religieuses en habit ; beaucoup d’adoles-
cents viennent à Taizé à l’invitation d’adultes accompagnateurs en
aumônerie : passer une semaine en dehors de chez soi, sous le regard
bienveillant d’adultes qui ne sont pas de leur famille, est pour certains
une immense bouffée d’air qui peut leur redonner goût à la paternité,
à la maternité et les aider à se projeter dans l’avenir dans cette
période si importante de leur construction personnelle ; beaucoup de
jeunes des pays de l’Europe du Nord viennent à Taizé dans le cadre
de leurs études de théologie à l’université : faire la connaissance de
jeunes qui ont choisi de consacrer leur énergie et leur parcours profes-
sionnel à l’intelligence de la foi étonne et donne à penser…

D’une manière générale, Taizé, comme d’autres lieux d’Église,
a la chance de donner une visibilité aux vocations. Cette visibilité est
devenue très importante : trop de jeunes pensent être seuls dans leur
questionnement. 

Soutenus par l’Esprit Saint

Celui qui accompagne avec douceur et vigueur, celui qui souf-
fle sur ce qui est fragile en nous, celui qui redonne vie à nos séche-
resses, c’est l’Esprit Saint. C’est aussi lui qui nous rattache au grand
et vigoureux fleuve de la Tradition. Voir l’Esprit Saint à l’œuvre à
Taizé, c’est être émerveillé par le nombre de personnes qui sont
venues à nous pour réfléchir à une vocation et qui, comme les trois
mages, sont reparties « par un autre chemin ». L’un est devenu
jésuite, l’autre est devenu prêtre diocésain. L’une a découvert les
Xavières, l’autre, souvent venue accompagnée par une fille de la
Charité, a finalement rejoint sa communauté. Une troisième a rencon-
tré les sœurs de Saint-André qui nous aident à l’accueil des jeunes
depuis plus de quarante ans. De jeunes catholiques ont découvert
avec étonnement de jolies jeunes femmes blondes se préparant
ardemment à devenir pasteures de l’Église de Suède. D’autres ont
découvert des laïcs profondément engagés dans leur vie profession-
nelle, dans le monde associatif…

Dans certains cas, ce n’est pas seulement l’appel qui est visible,
mais la capacité de transfiguration qu’a l’Esprit Saint. A Taizé, nous

67

RIEN DE PLUS URGENT QUE LA BIENVEILLANCE



aimons profondément les icônes orientales. Représenter l’humanité
transfigurée en Dieu, représenter les visages « pneumatophores »,
porteurs de l’Esprit, représenter la plus pure vocation de l’être humain
appelé à devenir à l’image et à la ressemblance de son créateur,
autrement dit aussi créateur que lui : il n’y a rien de plus urgent face
au désenchantement généralisé.

Que nous disent les icônes ? Que Dieu s’est fait porteur de la
chair pour que nous puissions devenir porteurs de l’Esprit. Que Dieu
s’est fait ce que nous sommes pour que nous puissions devenir ce qu’il
est. Qu’il s’est fait mortel pour que nous puissions devenir Vivants. Qu’il
est descendu avec nous pour que nous puissions remonter avec lui. 

Quelles conséquences peut bien avoir cet « admirable
échange », tel qu’on le nomme dans la liturgie de Pâques ? N’est-il
pas le signe que nous sommes bénis dans notre fragilité ? Que notre
vulnérabilité ne peut plus être un obstacle à l’ambition dans le don de
soi mais, bien au contraire, le lieu même de ce don ? Puisque, selon
saint Paul, plus rien ne peut nous séparer de l’amour de Dieu révélé
dans le Christ (même pas nous-mêmes), nous reste-t-il de bons prétex-
tes pour ne pas aimer jusqu’au bout ? Si Dieu n’a pas peur de moi,
comment pourrais-je encore avoir peur de moi-même ? 

C’est un fait : les choix sont ardus. Lâcher, se fermer des portes,
couper des sarments, laisser Dieu les couper… tout cela, c’est certain,
est devenu plus dur à l’heure de l’hypercommunication d’Internet et
des portables, à l’heure de la prétention (illusoire ?) de rester en
contact avec tout le monde et d’avoir accès à tout. 

Plutôt que de se lamenter sur la vie comme elle va, une redé-
couverte des immenses capacités de recréation et de transfiguration
de l’Esprit Saint pourrait, plus qu’on ne le pense, soutenir des voca-
tions audacieuses. Certes le souffle manque, mais la générosité est là.
Plutôt que de parler de crises des vocations, regardons déjà ce qui
nous est donné : une jeunesse pleine de générosité et de doutes.
Acceptons les deux bagages. Apprenons doucement à les aider à
faire le tri. Dieu a déjà commencé à les alléger. n

68

PARTAGE DE PRATIQUES



Bernard Robert, aumônier général de la JOC
Stéphane Haar, président national de la JOC

La Jeunesse ouvrière chrétienne (JOC) est un mouvement
qui existe en France depuis 1927, un mouvement de
jeunes de milieux populaires conduit par les jeunes eux-
mêmes. Ainsi, si j’ose écrire ces lignes, c’est à partir de ce
que vois et vis comme accompagnateur national. Ces
lignes ont par conséquent, l’accord des responsables du
mouvement.

J’y étais !

Ce qui caractérise souvent un temps fort, c’est qu’il est média-
tisé et qu’il rentre dans la mémoire du mouvement, si bien qu’on peut
se redire des mois ou des années plus tard : « Oui, j’y étais ! Je m’en
souviens bien ! » Mais est-ce que ce souvenir suffit à faire de chacun-
chacune, un sujet croyant ? La Jeunesse ouvrière chrétienne (JOC)
pose des conditions pour que les temps forts soient constitutifs de la
foi chrétienne. Disons d’abord que les temps forts (fêtes départemen-
tales tous les ans, régionales ou nationales tous les cinq ou six ans),
week-ends récollection ou retraites fédérales s’inscrivent dans une
pratique régulière.

69

La JOC et ses temps forts

PARTAGE DE PRATIQUES

 



Une pratique régulière

La vie d’équipe

La base de la vie en JOC, c’est la vie d’équipe : une bande de
quatre ou cinq copains qui se retrouvent de manière naturelle ou une
équipe constituée à partir de relations diverses. L’essentiel est de se
retrouver régulièrement (deux fois par mois ou une fois tous les deux
mois) et de partager ce qui fait l’essentiel de la vie, de grandir les uns
avec les autres dans la confiance, de devenir solidaires comme des
enfants d’une même famille. Certains jeunes l’avouent : « A la JOC,
je peux tout dire et me confier. On me respecte. C’est ma deuxième
famille ! » En équipe, les jeunes construisent des projets pour eux-
mêmes, des projets qu’ils réalisent eux-mêmes. Pour cela il faut de
l’organisation, alors ils se responsabilisent. Et cela les fait grandir ; ils
prennent confiance en eux, ils font confiance aux autres. 

Cela nous dit quelque chose de la dimension ecclésiale soute-
nue par la JOC. On n’est pas chrétien tout seul, et un chrétien isolé
est un croyant en danger ! La vie d’Église nécessite une vie d’équipe
à taille humaine, selon l’âge de chacun ! Les jeunes s’évangélisent les
uns les autres. Il y a donc priorité à la vie d’équipe, pour tous les
responsables de la JOC, à quelque niveau que ce soit.

La révision de vie

Se retrouver entre copains de manière régulière, oui, mais pour
quoi faire ? En JOC, comme dans d’autres mouvements d’action
catholique, la finalité de l’équipe c’est d’être une « équipe de révision
de vie », une équipe qui prend le temps de :

Voir ce qui fait la vie de chacun(e), voir en quoi l’actualité poli-
tique, économique ou sociale marque les uns ou les autres dans leur
vie quotidienne, voir « le tout de la vie » avec le même regard que
Dieu, un regard d’Amour qui accueille chaque joie ou chaque souf-
france, chaque projet ou chaque galère, avec bienveillance.

70

PARTAGE DE PRATIQUES



Juger. Un mot compliqué pour exprimer une démarche finale-
ment assez simple. Il s’agit de comprendre ce qui se passe, ce qui
nous arrive, d’en chercher les causes dans l’environnement, dans les
autres ou en nous-même ; d’en mesurer les conséquences ; de faire le
lien avec la « volonté de Dieu » sur nous, sur le monde ; de se « lais-
ser juger par Celui qui a été jugé comme un criminel au nom de
l’Amour qu’il incarnait ». Il s’agit donc de se laisser entraîner sur son
chemin, un chemin de mort-résurrection, qui nécessite un passage,
celui de la conversion.

Agir. Les jocistes sont convaincus que l’Esprit de Dieu est à l’œu-
vre dans ce monde… convaincus que Dieu compte sur eux pour bâtir
un monde de plus grande justice et de fraternité. En équipe, les jocistes
se décident pour passer aux actes, personnellement ou collectivement.

Qu’est-ce que cette démarche de révision de vie dit de notre
spiritualité, sinon l’affirmation que c’est dans notre vie concrète et
quotidienne – individuelle ou collective – que se réalise le Royaume
de Dieu ? Notre vie est « pleine de Dieu » ! Notre existence humaine
avec ses beautés et ses laideurs est « terre sainte » habitée par Dieu,
« histoire sacrée » toujours à construire avec la force de l’Esprit.

Beaucoup de jocistes le disent : « La JOC m’a appris à regarder
ma vie autrement. Grâce à la révision de vie avec les copains, j’ai
repris confiance en moi, je me suis dit que ma vie avait un sens. J’ai
trouvé ma place dans la société et dans l’Église. Aujourd’hui c’est
grâce à la JOC et à la révision de vie que je suis encore chrétien ! »

Bien sûr, il faut du temps, un cheminement qui se fait au fil des
années, dans des histoires calmes ou chaotiques, à l’image de l’Évan-
gile : dans l’euphorie du passage au sommet du Thabor ou dans la
désespérance du chemin vers Emmaüs. 

Aller vers

Une expression qui ressemble à du jargon jociste, et pourtant si
proche de : « Allez vers toutes les nations » (Mt 28, 19) ou « Allez dire
à mes frères » (Mt 28, 10) ! Comme le disait le Père Guérin (1891-
1972), premier aumônier général de la JOC : « La JOC existe d’abord
pour ceux qui n’y sont pas encore ! » Conclusion : nul jociste, nul

71

LA JOC ET SES TEMPS FORTS



responsable jociste ne peut se satisfaire de sa vie d’équipe, de ce qui
existe comme dynamisme dans sa ville ou sa région. Tout jociste se
doit d’être missionnaire. Cela redit que l’Amour de Dieu n’est pas
réservé à celles et ceux qui le connaissent, mais que toute personne a
droit à la Bonne Nouvelle.

Pédagogie et spiritualité d’un temps fort

Cela passe par plusieurs étapes, nous semble-t-il. Quand un
temps fort est programmé, que ce soit au plan local ou national, il
requiert toujours la mobilisation de tous les jocistes. Ce doit être l’af-
faire de tous ! Tous responsables ! On n’y vient pas en consommateur
comme à une « grande kermesse ».

Première mise en action ; chaque jeune est invité à partager aux
autres ce qu’est sa « carte de relations » c’est-à-dire la liste des
copains qu’il rencontre dans les différents domaines de sa vie (travail-
école, sport-loisirs, famille, engagements…). Chacun est invité ensuite
à partager le projet qu’il peut avoir pour chaque copain-copine.
L’étape du regard sur ses propres relations fait partie de la pastorale
des temps forts, car elle implique que chaque personne ait une mission
propre, non seulement pour réussir cet événement ecclésial, mais plus
largement pour participer à l’évangélisation des jeunes de milieux
populaires.

Vient ensuite l’étape de la proposition et de l’invitation : c’est un
temps qui engage toute la personne. Pas facile, en effet, d’inviter à
une fête même ses bons copains, si on doit avouer qu’on se reconnaît
chrétien. « Je n’inviterai pas mes copains, car ils se moqueront de
moi ! Ils disent qu’être chrétien, c’est ringard ! » Pourtant des jocistes
osent inviter, en affirmant ainsi leurs convictions, leur foi. D’autres
« s’en sortent » en évitant d’insister sur le côté chrétien de la JOC,
mais en sachant bien qu’ils auront droit ensuite à des questions
embarrassantes, si leurs copains viennent ! Quoi qu’il en soit, l’invi-
tation est toujours un acte engageant qui oblige à sortir de soi, à
dépasser ses peurs, à envisager un avenir. C’est, pastoralement
parlant, un acte missionnaire et fondateur.

72

PARTAGE DE PRATIQUES



La troisième mise en action est plus classique ; elle se joue le jour
même du temps fort ou dans les heures qui précèdent ; c’est l’étape
du vécu et de son accompagnement. Dans un temps fort, les propo-
sitions sont multiples et de divers ordres : il y a l’expression de la vie,
des actions et du projet de la JOC ; les temps et moyens offerts pour
la détente ; les lieux pour dire, débattre ou célébrer la foi qui nous
anime… Il faut choisir ; parfois ce n’est pas possible de tout faire !
Quoi choisir ? Ce qui nous plaît le plus ou ce qui nous est le plus
étrange ou étranger ? Ce qui m’apporte quelque chose personnelle-
ment ou ce qui plaît à toute l’équipe de copains ?

Là, l’adulte accompagnateur peut aider à discerner ce qui est
préférable pour chacun et pour l’équipe… Et dans la journée, dans
le déroulement de la fête, il arrive parfois que le temps que l’on atten-
dait et espérait avec impatience, soit super décevant ou exaltant plus
pour sa forme que pour son contenu. Il faut alors « faire une relec-
ture » à chaud, un « debriefing ». C’est un moment où les jocistes sont
invités à positiver, à intérioriser ce qu’ils ont vu et entendu, ce qui leur
a plu comme ce qui les a choqués. Cette étape est indispensable
pastoralement, car elle permet à chacun de s’affirmer, de ne pas se
contenter de répéter des formules toutes faites, celles du mouvement,
de l’Église ou de l’organisme qui organise le temps fort. Cette étape
est constitutive du sujet croyant ; elle lui permet de dire « je ».

La fête, le temps fort est toujours un événement exceptionnel,
surtout quand il a lieu au plan national, c’est-à-dire une fois tous les
six ou sept ans ! Il rassemble un peuple divers, comme le 2 mai 2009
où la JOC a rassemblé environ 25 000 jeunes. C’est un événement
sociétal car un tel rassemblement est conduit par les jeunes eux-
mêmes, ce qui n’est pas courant dans la société française ; c’est aussi
un événement ecclésial : des jeunes chrétiens qui invitent leurs
copains, qu’ils soient croyants ou fâchés avec l’Église, d’une autre
religion ou indifférents à toute spiritualité, ce n’est pas banal ! Un tel
rassemblement est l’occasion de dire une parole originale, « la parole
du mouvement », un moment où sont affirmées des convictions socia-
les et religieuses fortes, qui engagent tout le mouvement. Ces
moments-là, comme la célébration proposée à tous, sont particulière-
ment soignés car ils sont le cœur de notre action pastorale. Comme
le disait Stéphane (permanent national en charge de la célébration,

73

LA JOC ET SES TEMPS FORTS



le 2 mai) : « Je ne veux pas qu’on fasse la messe parce que ça doit
être dans le programme d’un rassemblement de chrétiens convaincus,
mais je veux proposer une célébration qui “ait de la gueule”, qui
sorte de l’ordinaire, et surtout qui montre à nos copains incroyants ou
fâchés avec l’Église, qu’il y a de la joie à être chrétien aujourd’hui et
à célébrer Jésus-Christ, et que ce n’est pas déconnecté de notre vie
de jeune. Je veux qu’on fasse une célébration comprise par tous les
jeunes, même ceux qui ne sont pas initiés à la foi chrétienne. J’ai
envie qu’ils s’y intéressent et que ça leur donne envie. Je souhaite une
célébration qui convertit. » Cela a permis d’imaginer ce geste de
communion entre tous – quelle que soit la religion de chacun – avec
le désormais célèbre « lâcher de bandana » sur lequel on écrit ses
convictions, son envie d’être acteur (animé par l’Esprit de Dieu),
qu’on lance comme un cri d’espoir dans un geste de communion
fraternelle, en acceptant de s’en dessaisir et qu’on reçoit avec un
message de bonheur (cadeau de Dieu). De tels temps forts vécus en
JOC sont des moments d’évangélisation par le geste de communion
qui s’y vit : on adhère à une idée, un projet, à un dynamisme.

Le retour et la relecture

Une autre étape indispensable, pour les jocistes, dans la pasto-
rale des temps forts, est celle du retour et de la relecture. Sans elle, le
temps fort n’est qu’une belle fête sans lendemain ! Le temps de relec-
ture permet d’abord à chacun(e) de dire ses découvertes, ses ressen-
timents, ses joies, ses déceptions. La relecture permet aussi de se dire
comment, personnellement ou collectivement, on va s’engager dans
une action, dans une suite.

Cette relecture a permis, par exemple, la naissance de plus de
180 équipes JOC (4-5 membres par équipes) en France depuis le
2 mai. On peut dire alors que ce temps fort est vraiment un acte
fondateur en Église. Bien sûr, il y a ce qu’on mesure quantitativement
mais il y a aussi tout le cheminement psychologique et spirituel qui est
incalculable ! Ainsi s’exprime Hélène : « Quand je suis venue au
rassemblement national de la JOC en 2003, je ne connaissais rien de
la JOC, et j’ai vraiment été choquée de voir qu’on y chantait “Le chif-

74

PARTAGE DE PRATIQUES



fon rouge” (chanson de Michel Fugain), qu’on y avait invité des
syndicats et qu’on parlait politique. Quand je suis revenue, avec les
copines qui m’avaient invitée et avec le prêtre accompagnateur, j’ai
pu poser mes questions. On a réfléchi, discuté. Ils m’ont appris à
m’intéresser aux autres, à avoir un projet pour eux. Et aujourd’hui me
voilà responsable fédérale (diocésaine) de la JOC ! Heureusement
que les autres ont été patients et ont su m’écouter telle que j’étais. »

Ce temps de relecture est donc indispensable ! Relire pour relier,
pour aider les jeunes à faire l’unité de leur vie. Relire pour délier
aussi, pour les aider à dépasser ce qui bloque leur cheminement.
Pour ce temps-là, la place de l’adulte est primordiale. Il est celui qui
permet de décrisper, de faire patienter, d’espérer, de donner
confiance, de responsabiliser. Il est aussi celui qui témoigne de l’his-
toire sociale et ecclésiale ; il est le rappel que la vie nous est donnée,
et qu’on entre dans une histoire à la fois donnée et à construire. En
étant « donné au mouvement », l’adulte accompagnateur – qui n’est
ni responsable de ce mouvement, ni animateur de ces jeunes – signi-
fie aussi par sa présence que le Dieu de Jésus-Christ s’intéresse folle-
ment à la vie quotidienne de chaque jeune. Ce temps de relecture,
dans une pastorale de temps forts, va donc permettre à chaque jeune
de trouver sa place dans la société ou dans l’Église (par la JOC ou
d’autres mouvements), et de voir ce qu’il peut faire, en quoi il peut
être utile. Comme le disait Daniel Pizivin (vicaire général du diocèse
de Saint-Denis) à Lourdes pendant la 3e rencontre nationale des adul-
tes en JOC : « Nous devons aller à la rencontre des jeunes des quar-
tiers et cités, non pas parce qu’ils manquent dans nos églises, mais
parce qu’ils ont besoin de trouver un sens à leur vie, qu’ils cherchent
leur place dans notre société. »

En guise de conclusion

Il est indispensable de garder des équilibres dans la pastorale
des temps forts. Équilibre entre le « côté jeune » : on veut faire la fête,
on veut qu’il y ait de l’ambiance, on veut s’éclater, retrouver les
copains. Normal ! Nous avons tous besoin de fête. Et la fête fait gran-
dir la vie… à condition qu’elle ne soit pas une fuite de la vie !

75

LA JOC ET SES TEMPS FORTS



Et avec le « côté militant » : nous avons une place à prendre
dans la société dans nos différents lieux de vie. Le temps fort doit
permettre d’analyser ce qui se passe dans le quartier, dans le pays,
dans le monde. C’est aussi le lieu qui permet d’entendre des témoins
de l’engagement sociétal, petits ou grands.

Et avec le « côté croyant, chrétien » : le temps fort est souvent le
temps du témoignage. Donner son témoignage de croyant n’est
jamais un acte banal. Il situe dans la dynamique des apôtres après
la résurrection du Christ. C’est un acte militant qui engage toute la
personne, pour qu’elle oser annoncer quelque chose qui la dépasse.
Mieux encore, Quelqu’un nous entraîne ! Écouter attentivement et
recevoir un témoignage est aussi un acte important et fondateur.
Combien de jeunes sont « nés à la JOC et en Église » grâce au témoi-
gnage de copains lors d’une fête ! Comme le dit Freddo Krumnov :
« Nous ressuscitons les uns par les autres ! », ou le Père Joseph
Cardijn : « Les premiers apôtres des jeunes, se sont les jeunes eux-
mêmes ! »

Équilibre entre « l’avant », le « pendant » et l’« après ». Il faut
du temps pour préparer un temps fort (recherche de lieux, finances,
préparation du contenu) mais cela ne doit pas faire oublier l’impor-
tance de l’invitation comme acte d’évangélisation.

Et après la fête, nous ne devons pas nous limiter à une relec-
ture du fonctionnement, à un bilan chiffré des personnes ou des
finances, ou au rangement de matériel ou de documents. Notre sens
de la pastorale doit renvoyer vers les personnes elles-mêmes pour
que le temps fort, momentané et limité, se transforme en « Force
pour la vie ». n

76

PARTAGE DE PRATIQUES



Silvère Jauny
directeur du centre national du MEJ

Le projet du MEJ est d’accompagner les jeunes pour les aider
à grandir dans tous les aspects de leur personne (au niveau
affectif, social, spirituel…) et leur permettre de prendre leur
place dans la société et l’Église. 

Au MEJ, les jeunes de 7 à 25 ans vivent un parcours d’année
conçu spécialement pour leur âge. A chaque tranche d’âge, appelée
branche, sont proposées diverses activités : vie d’équipe, temps forts,
rassemblements ou camps, à vivre tout au long de l’année !

En équipe MEJ, les années se suivent mais ne se ressemblent pas
vraiment. En effet, les propositions du mouvement sont construites à
partir d’un thème renouvellé chaque année et qui colore la vie du MEJ.
Puis, pour chaque tranche d’âge, un parcours d’année est créé pour
soutenir la vie d’équipe, en lien avec ce thème et le projet du MEJ. 

Une équipe, c’est 5 à 8 jeunes d’une même tranche d’âge réunis
régulièrement avec un animateur (par semaine, quinzaine ou mois) pour
partager, faire équipe, agir, prier, relire, jouer. Une revue adaptée à
chaque tranche d’âge (4 ou 5 numéros par an) soutient et construit la vie
d’équipe : temps de rencontre, de prière, d’échange, de relecture y sont
proposés.

Cette vie d’équipe, au cœur de la pédagogie du MEJ, ne permet
pas à elle seule de répondre à toutes les dimensions éducatives des

77

La place des temps forts 
dans la pédagogie du MEJ

PARTAGE DE PRATIQUES

 



jeunes et du mouvement. C’est pourquoi, au cours de l’année, des temps
forts ont lieu. Ils sont un moment d’ouverture et de rencontre formidables
où les jeunes expriment ce qu’ils vivent par le chant, la prière, la fête, les
célébrations, la rencontre de témoins ou des jeux. Tout cela dans un
esprit de rencontre, de découverte et de fête qui tiennent une place
importante dans le mouvement.

Tous les deux ans, un rassemblement national (RN) est organisé
pour les jeunes à partir de 12 ans et tout au long de l’année des rassem-
blements au niveau local sont proposés pour toutes les branches. L’été,
une quarantaine de camps nationaux 1 organisés aux quatre coins de la
France sont ouverts à tous, pour tous les goûts (sport, randonnée,
musique, spectacle…). 

Un RN est donc une des trois propositions pédagogiques du MEJ,
une manière particulière de vivre le projet éducatif et spirituel, en
complémentarité avec la vie d’équipe, les camps et les rassemblements
locaux. Nous allons maintenant présenter cette proposition. 

Pendant un RN la vie d’équipe est spécifique car les jeunes ne se
retrouvent pas dans leur équipe d’année. Il s’agit donc d’offrir un climat
d’hospitalité où chacun peut trouver sa place, au point où il en est, et
relever un défi : faire équipe rapidement dans un nouveau contexte,
s’accueillir mutuellement en ne se connaissant pas ; se rencontrer sur ce
qui est commun ; consolider l’appartenance au mouvement ; savoir se
quitter et repartir chez soi enrichi de la rencontre

Il s’agit naturellement d’un événement d’une ampleur particulière,
et chaque RN est un projet unique. Il est par conséquence important d’en
percevoir les différents enjeux et aspects, bases de la mise en place du
projet pédagogique et spirituel du RN. C’est ce que nous allons déve-
lopper maintenant.

Un rassemblement national du MEJ

Tout d’abord, un rassemblement national

• Des jeunes et des responsables venus de tous les diocèses et de
toutes les composantes du mouvement (paroisses, établissements
de l’enseignement catholique, enfants d’anciens méjistes, camps,

78

PARTAGE DE PRATIQUES



jeunes de nos réseaux…), se retrouvent nombreux afin de décou-
vrir qu’ils sont loin d’être seuls à croire et à vivre leur foi. 

• Par sa visibilité, une dimension qui a valeur d’exemple, d’inspi-
ration et de source pour tout le mouvement et pour l’Église.

• Une dimension qui dit le mouvement et le définit en même temps. 
Cette dimension nationale présente donc des défis et des spécifici-

tés qui demandent des réponses pédagogiques et organisationnelles
particulières, adaptées à cette réalité. 

Un rassemblement du MEJ

Au Mouvement eucharistique des jeunes, avant tout il s’agit de vivre
et faire vivre l’esprit du MEJ, simple, joyeux, profond, original et unifié.
Un style où la musique et l’expression artistique ont une place particu-
lière, et qui doit se repérer immédiatement. Un RN est un moment privi-
légié pour cultiver la spécificité et la pédagogie du mouvement.

Un mouvement qui fait mouvement
Un RN favorise la participation à une communauté vivante qui

témoigne de sa vitalité et de sa foi dans des célébrations, des temps de
fête et d’ouverture. Un RN permet de vivre ensemble l’expérience de
l’entre-soi, de consolider un sentiment d’appartenance, d’encourager.
Ceci permet alors au cœur de l’Église de se tourner vers le monde, là où
se joue la rencontre de Dieu, dans lequel les jeunes sont amenés à tenir
leur place de chrétien. 

Un RN est un moment et un lieu unique pour en dynamiser toutes
les composantes et leur faire une place : vie en région, musique, expres-
sion artistique, engagement des jeunes et des responsables… C’est une
occasion de participation de tous les acteurs directs ou indirects de ce
mouvement (diocèses, établissements catholiques, responsables,
anciens, amis, réseaux CVX, RJI, SMI…), afin de continuer à faire gran-
dir les relations, les enrichissements mutuels. 

Un mouvement eucharistique
Un RN signifie que le Christ nous rassemble. Nous entrons dans son

attitude d’offrande, le reconnaissons pour rester avec lui et fonder notre
vie en Lui. Cette place centrale de l’eucharistie, vécue et célébrée, donne

79

LA PLACE DES TEMPS FORTS DANS LA PÉDOGOGIE DU MEJ



sens, fait le lien entre la Parole de Dieu et nos vies. Un RN pour nourrir,
prendre des forces, recevoir Son souffle, vivre de Lui pour nous offrir à
notre tour dans le monde, avec discernement, à la lumière de sa Parole. 

Dire merci pour tout ce que nous avons reçu, apprendre à donner,
tel est le sens de notre démarche. Pour cela, le MEJ veut aider les jeunes
à reconnaître les dons de Dieu et des autres dans leur vie. Ils peuvent
ainsi rendre grâce, dire merci et, ensuite, tout naturellement, en retour,
offrir aux autres et à Dieu le meilleur d’eux-mêmes. Ils entrent ainsi dans
une dimension eucharistique vécue au quotidien.

« Apprends-nous Seigneur, à Te choisir tous les jours, à redire ton oui
en chacun de nos actes » (début de la prière MEJ). Le MEJ invite les jeunes
à fonder leur vie sur Jésus, à le connaître, pour mieux l’aimer et le suivre.
Reconnaître le style de Jésus pour vivre comme lui, pour aimer comme lui,
conduit à servir comme lui, d’un cœur libre, passionné par l’humanité…

Un mouvement de jeunes
Un rassemblement MEJ permet aux jeunes de « partager ensemble

leur foi, d’être avec d’autres ». L’ouverture et la joie y sont à l’honneur.
Il tient compte des jeunes tels qu’ils sont, avec leur culture ; il leur permet
de tisser des amitiés nouvelles, de se retrouver, de pouvoir s’identifier, de
trouver des repères, de se construire pour trouver leur place. Il propose
des chemins à leurs questions, leur donne la parole, les rend acteurs, les
entraîne plus loin vers d’autres rives, en profitant de l’ambiance amicale
du MEJ. 

De plus, un RN du MEJ est tout autant un événement d’Église à
dimension catéchétique.Un RN doit donc apporter sa pierre à
l’« édifice », proposer une façon spécifique et adaptée de faire les
choses en Église. Dans un rassemblement les jeunes font l’expérience
d’une vie heureuse en Église, dans une dimension festive d’ouverture et
un cheminement personnel dans la foi à la rencontre du Christ, dans une
vie reçue et donnée au quotidien. Le MEJ a une place à tenir dans et
pour l’Église de France qui lui en donne la mission. 

La pédagogie du MEJ est en phase avec l’orientation de la caté-
chèse et sa pédagogie d’initiation. Le MEJ, en tant que mouvement apos-
tolique et éducatif, entend y répondre de manière originale et particu-
lière à travers ses propositions. Chacun est invité à se laisser initier par
le Christ.

80

PARTAGE DE PRATIQUES



Une pédagogie choisie par les évêques

Liberté des personnes 

« Le respect de la liberté est la condition même de l’initiation, à la
manière du Christ qui cherche à éveiller la liberté intérieure de ceux et
celles qu’il rencontre. Dans la catéchèse, le destinataire doit pouvoir se
manifester comme un sujet actif, conscient et coresponsable, et non
comme un récepteur silencieux et passif. Cela suppose d’entendre les
vraies demandes, de prévoir des portes d’entrée diversifiées et de se
situer soi-même comme disciple en chemin à la suite du Christ. » 

Au MEJ, cela s’exprime : 
• à travers des temps de parole et de partage, 
• par la responsabilisation des jeunes, appelés à s’engager

personnellement et collectivement,
• par l’équilibre entre les différentes propositions répondant aussi

aux besoins éducatifs des jeunes (parler, bouger, se reposer,
avoir de la liberté, avoir des repères, un cadre, des personnes
référentes…). 

Cheminement comme aventure intérieure

« Une pédagogie d’initiation se doit d’organiser des démarches
qui font faire du chemin et donnent le goût d’aller plus loin. “L’aîné dans
la foi” est au service d’une démarche qu’il doit guider mais qui ne lui
appartient pas. Sur le chemin, celui qui avance doit pouvoir partager ses
joies, ses questions, ses doutes et même ses crises sans se sentir prison-
nier de celui qui l’accompagne. Cette démarche doit se faire sous la
conduite de l’Esprit qui est le véritable “maître intérieur”. »

Au MEJ, cela s’exprime : 
• à travers une courbe de rassemblement pensée pour faire vivre

une démarche à la fois personnelle et collective. Une courbe avec

81

LA PLACE DES TEMPS FORTS DANS LA PÉDOGOGIE DU MEJ



des étapes, des objectifs spécifiques à chaque tranche d’âge, qui
intègre l’avant et l’après RN et qui a un sommet ;

• à travers une vie d’équipe, des accompagnements et la référence
aux démarches de choix, enracinés dans la prière : offrande,
alliance, chantée, gestuée…

• par une dimension sociale, indispensable à la construction d’un
être humain en devenir et au partage de la foi dans sa dimen-
sion ecclésiale ; 

• à travers une variété de propositions, construites et articulées, qui
honorent toutes les dimensions de la vie des jeunes (physique,
psychologique, affective, sociale, spirituelle) dans un souci d’uni-
fication et qui cherchent à éveiller.

L’Écriture comme source

« Une pédagogie d’initiation passe par la méditation des textes
bibliques pour faire éprouver la présence fidèle et bienveillante avec
laquelle Dieu ne cesse de se manifester aux hommes. Il est important de
laisser la Parole faire son travail, de rendre possible le dialogue avec
Dieu et de conduire à la prière chrétienne. »

Au MEJ, cela s’exprime : 
• par la référence permanente à un récit évangélique à partir

duquel se déroule la progression d’un RN, nous nous laissons
rejoindre par le Christ qui nous parle aujourd’hui, nous appelant
à mettre notre vie en jeu, à sa suite ;

• à travers des manières différentes de se laisser façonner par la
Parole tout au long du RN. 

Médiation d’une tradition vivante

« Une vie de foi a besoin d’être stimulée et encouragée par des
exemples. Une vie de foi a besoin d’exemples : celui des saints et des
martyrs qui par toute leur vie “ont chanté Jésus sur les routes du monde”.
Une vie de foi a aussi besoin de se nourrir de la connaissance de ceux

82

PARTAGE DE PRATIQUES



qui témoignent aujourd’hui du Christ pour faciliter l’entrée dans l’expé-
rience chrétienne. »

Au MEJ, cela s’exprime : 
• à travers la posture d’aînés dans la foi des responsables, accom-

pagnateurs, éducateurs et animateurs ;
• à travers des invités qui témoignent sur le mode du récit 3, dans

le style du MEJ ;
• à travers les témoignages successifs des jeunes ; 
• à travers la découverte d’une région, d’une vie locale, d’une

histoire.

Des cheminements de type catéchuménal

« L’expérience chrétienne repose sur la découverte bouleversante
d’être attendu, désiré, appelé et aimé gratuitement. 

Introduire dans cette expérience de gratuité est particulièrement
important pour la pédagogie d’initiation. Les enfants, les jeunes et les
adultes attendent que la foi leur soit proposée avec respect et gratuité, et
en même temps avec fermeté et détermination, pour ne pas passer à côté
des exigences de l’Evangile et de la nécessité de la conversion. Il est
nécessaire de proposer des cheminements qui font vivre aux personnes
la dynamique spirituelle dont la célébration sacramentelle sera l’expres-
sion et l’accomplissement. Toute démarche catéchuménale comporte des
seuils et des étapes en lien avec la célébration des sacrements de l’ini-
tiation. Chacun y marche à son rythme tout en étant relié à une commu-
nauté ecclésiale. » 

Au MEJ, cela s’exprime : 
• par l’intégration des dimensions sacramentelles du RN, de la

mystagogie (déploiement dans la vie concrète du ou des sacre-
ments que les jeunes ont reçus) et la proposition des sacrements
d’initiation ;

• par la place particulière des sacrements de chaque branche
(réconciliation pour les TA et confirmation pour les ES) ;

• par le lien avec la communauté chrétienne locale.

83

LA PLACE DES TEMPS FORTS DANS LA PÉDOGOGIE DU MEJ



Une dynamique du choix

« Une pédagogie d’initiation éduque à un agir chrétien qui trouve
ses racines dans la grâce de Dieu. Elle doit enraciner la vie chrétienne
dans la promesse qui donne à une vie chrétienne sa force et son dyna-
misme. Ainsi la pédagogie d’initiation aide-t-elle les personnes à s’aven-
turer dans l’existence avec confiance pour agir avec justesse et vivre
selon l’esprit de l’Évangile. » 

Au MEJ, cela s’exprime : 
• par la dimension d’engagement personnel et collectif qui est le

résultat d’un cheminement, d’une vraie dynamique ;
• par un accompagnement à partir du point où chaque jeune en

est, pour qu’il grandisse sur son chemin de vie et de foi ;
• par la relecture en vue du choix.

Une ouverture à la diversité culturelle 

« L’éclatement et la diversité du monde contemporain rendent
parfois difficile aux personnes de construire leur identité et de trouver le
sens de leur vie […]. La pédagogie d’initiation vise à l’éclosion d’un
homme qui accepte de vivre pleinement et de naître à lui-même, à son
identité singulière et incomparable. 

La catéchèse cherche des moyens pédagogiques qui favorisent l’ex-
pression personnelle et le dialogue en équilibrant le langage de l’image
(audiovisuel, multimédia et Internet) et celui de la parole. La beauté est un
chemin et l’art est une médiation particulièrement riche et prometteuse. Il
n’est pas seulement un patrimoine du passé, il est aussi un carrefour cultu-
rel de la tradition vivante qui nous relie aujourd’hui à l’Évangile. » 

Au MEJ, cela s’exprime : 
• par l’expression artistique, corporelle, la parole les chants du

MEJ, la musique, la danse, le théâtre, le spectacle et l’utilisation
d’outils adaptés : vidéos, multimédia, etc. 

• dans la dimension festive, 
• par la diversité du peuple de Dieu – socio économique, régio-

nale, etc. Les équipes sont constituées spécialement pour cet
événement, afin d’assurer cette diversité culturelle. 

84

PARTAGE DE PRATIQUES



Objectifs pédagogiques et éducatifs d’un RN 

Comme toute proposition du MEJ, le RN va s’appuyer sur la grille
pédagogique du mouvement spécifique aux TA (12-15 ans) et aux ES
(15-18 ans), les six savoir-faire.

En effet, un RN TA/ES présente des particularités car il regroupe
(pour des raisons pratiques) deux branches. Il doit donc s’adresser d’une
manière particulière à chacune d’elles, tout en construisant une unité et
en essayant, si possible, d’en dégager toute la richesse. 

Le MEJ est un mouvement de spiritualité ignatienne et il semble
important, avant d’aller plus loin, d’en présenter quelques aspects pour
mieux comprendre la pédagogie du MEJ. La spiritualité ignatienne se
réfère à l’expérience de saint Ignace de Loyola (1490-1556), qu’il
résume ainsi : « Chercher et trouver Dieu en toutes choses. » Au fil de sa
vie, Ignace découvre petit à petit combien la rencontre de Dieu en toute
liberté peut produire en chacun joie profonde et confiance. L’Évangile et
la personne de Jésus, humain, incarné, proche et serviteur, ne cessent de
l’inspirer, de le mener toujours davantage vers Dieu.

Ainsi, de l’expérience de saint Ignace, découlent :
• une grande confiance en chaque homme, à qui la rencontre de

Dieu est offerte ;
• la foi placée au cœur de notre vie quotidienne par la prière, la

fréquentation de la Parole de Dieu, l’accompagnement ou
encore la découverte des mouvements intérieurs et le discerne-
ment spirituel ;

• l’ouverture sur le monde, où Dieu a manifesté son amour (en
envoyant le Fils) et le manifeste encore dans nos vies. Le fait que
Dieu se soit fait homme nous invite à nous impliquer dans le
monde, à nous mettre au service des autres et de l’Église ; 

• un grand désir de lien (cohérence) entre notre vie et notre foi,
entre ce que « nous croyons et ce que nous vivons », entre la
prière et l’action, entre l’amour de Dieu et celui de notre monde.

Le but de cette recherche (« Chercher et trouver Dieu en toutes
choses ») est de pouvoir poser des choix librement.

85

LA PLACE DES TEMPS FORTS DANS LA PÉDOGOGIE DU MEJ



Objectifs pédagogiques généraux par branche

Un RN MEJ pour les 12-15 ans (Témoins aujourd’hui)

Des objectifs à faire vivre dans un rassemblement national : 
• Faire équipe : apprendre à s’exprimer en confiance ;
• Faire Église : commencer à se situer dans l’Église ;
• Prier et célébrer : tisser une relation personnelle avec Dieu ;
• Vivre ensemble avec un regard bienveillant : s’ouvrir au monde 
• Comprendre les Écritures, la foi et l’Église : chercher à compren-

dre la foi et l’Église ;
• Relire leur vie et faire des choix : apprivoiser la relecture en vue

de poser des choix.

Un point clé pour les 12-15 ans (TA)
« Apprendre à s’exprimer en confiance », c’est oser prendre la

parole seul, en équipe ou avec d’autres. Les TA sont invités à « s‘ouvrir
au monde », occasion de vivre l’ouverture mais aussi d’oser agir dans le
monde. Pour les TA, « apprivoiser la relecture en vue de poser des
choix », c’est découvrir l’importance de choisir pour construire leur vie !
Par exemple : aboutir à la proclamation d’un message en lien avec ce
qu’ils ont vécu (le thème, le récit évangélique), partager des questions et
des convictions.

Un passage repère de la prière MEJ pour les TA 
« Rends-nous frères, toi qui nous as rassemblés, fais de nous les

témoins devant tous de ce que nous avons vu et entendu, de ce que nous
croyons et vivons .» 

Un RN MEJ pour les 15-18 ans (Équipes espérance) 

Des objectifs à faire vivre dans un rassemblement national
• Comprendre les Écritures, la foi et l’Église : faire le lien entre la

Parole et sa vie ;
• Faire Église : s’engager ensemble dans l’Église ;

86

PARTAGE DE PRATIQUES



• Prier et célébrer : prier personnellement et avec d’autres ;
• Relire leur vie et faire des choix : relire et choisir avec d’autres ;
• Faire équipe : s’affirmer  dans l’équipe ;
• Vivre ensemble avec un regard bienveillant : s’engager en

équipe dans la société.

Un point clé pour les 15-18 ans (ES)
Chez les ES, à un âge où l’affectif et l’émotion comptent beaucoup,

« faire le lien entre la Parole et sa vie », est un savoir-faire primordial.
Dans une ambiance de temps fort à échelle nationale, il est essentiel de
déployer des propositions spirituelles qui ne négligent pas l’intelligence
de la foi 5. En déclinant un cheminement par étapes en quatre jours, un
RN dispose d’un cadre adapté pour faire vivre cette dimension. 

Par exemple : des moyens tels que des temps d’échange en équipe,
des forums, l’intervention de témoins, des temps de « stop-carnet », des
célébrations « décryptées », des temps de prière personnelle à partir de
textes de l’Écriture et avec l’aide de pistes adaptées, des « flash-topo »
sur une question de foi tout au long du rassemblement… permettront de
répondre à cet objectif pour des jeunes souvent pleins de questions. 

En étant capable de faire du lien entre la Parole et sa vie, le jeune
ES gagnera en qualité dans sa relation personnelle à Dieu. Il sera alors
capable de faire une vraie expérience de Dieu dans le quotidien de sa
vie. Il pourra poser des choix librement et s’engager dans la société tel
un chrétien pleinement habité et épanoui là où il est appelé à vivre. 

Un passage repère de la prière MEJ pour les ES
« Apprends-nous, Seigneur, à Te choisir tous les jours, à redire Ton

oui dans tous nos gestes d’amour. Donne-nous, Seigneur, de Te suivre
sans peur, de n’aimer que Toi, de Te garder dans nos cœurs.
Afin que tout homme, avec chacun d’entre nous, reconnaisse en Toi, le
seul Dieu le seul Seigneur. »

Le MEJ développe ainsi son projet éducatif autour de plusieurs
propositions complémentaires (vie d’équipe, camps, rassemblements
nationaux ou locaux) afin de répondre pleinement à sa mission et
permettre ainsi aux jeunes et à leurs animateurs d’avancer dans leur vie.
Ce savoir-faire qui est précieusement travaillé depuis plus de cinquante

87

LA PLACE DES TEMPS FORTS DANS LA PÉDOGOGIE DU MEJ



ans par le MEJ est pourtant encore parfois mal connu dans l’Église et
dans la pastorale des jeunes et des familles. 

La perspective de la nouvelle orientation de la catéchèse dans
laquelle le MEJ s’est positionné et le partenariat signé avec le Secrétariat
général de l’enseignement catholique en octobre 2008 5 placent aujour-
d’hui le mouvement dans une dimension apostolique forte, comme un
mouvement qui prend sa part de responsabilité catéchétique. n

88

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- www.camps.mej.fr 

22 -- Les Témoins aujourd’hui (12-15 ans, TA) et les
Equipes espérance (15-18 ans, ES),

33 -- En partant d’une présentation personnelle, du
point où j’en suis aujourd’hui ; en particulier ce
qui compte le plus pour moi et qui est source de
mes engagements, raconter son expérience de vie
en parlant par un « je » habité, en évoquant des
moments seuil qui sont devenus des moments de
choix, orientant toute la suite. Ils témoignent ainsi
comment l’ensemble de ce parcours fait sens pour
eux, illustré par des engagements d’aujourd’hui
qui l’identifient et le passionnent. C’est ainsi que
j’ai trouvé ma juste place dans le monde. Ce

témoignage permet au jeune de se projeter et de
se poser la question : « Et moi-même, à partir de
ce que je porte, de ce que je suis en train de deve-
nir, qu’est ce que je voudrais vivre ? » 

44 -- L’intelligence fait aussi partie de l’être humain
que Dieu a créé. C’est ainsi que comprendre les
Écritures permet de mieux prier,du moins dans un
deuxième temps ! On évite certainement de faire
dire à Dieu des incohérences et des contre-sens.
Un chrétien n’est pas d’abord un être cultivé reli-
gieusement (même si c’est un plus), mais c’est un
homme qui a laissé sa foi pénétrer son intelligence
et son intelligence pénétrer son cœur.

55 -- Toutes les informations sont sur www.mej.fr

NOTES



Philippe Marsset
prêtre du diocèse de Paris

J’ai fait mon premier pèlerinage en Terre sainte alors que j’étais
en deuxième année de séminaire, en 1984. C’est dire que l’Esprit Saint
avait déjà commencé en moi l’œuvre de son appel à suivre le Fils
comme prêtre ; et pourtant tout a changé au contact de cette Terre. La
Terre sainte avait rendez-vous avec ma vocation première, pour la
façonner, l’établir dans la Parole de Dieu, la construire sur ce Rocher.
Ce pays est le berceau du peuple de Dieu et le berceau du Fils. C’est
un lieu d’enfantement, ce pays est maternel. 

Dans ma vie de prêtre, tout a continué d’évoluer, sans faiblir, au
fur et à mesure des pèlerinages que j’accompagne parce que cette terre
laisse toujours le pèlerin, même habitué, sur sa� faim. Cette ter re donne
faim. Faim de Dieu parce que Dieu l’a élue comme sa Demeure. Faim
des sacrements parce qu’un sacrement célébré sur cette terre fait réali-
ser son lien historique et spirituel au Christ. Il est prolongement de la
présence du Ressuscité, prolongement du mystère de cette incarnation
désirée par Dieu. Faim de connaissance car ce pays est un grand point
d’interrogation politique, historique et spirituel tout ensemble. Et plus je
vais en Terre sainte, plus le point d’interrogation grandit. Faim et soif
aussi de connaître les Écritures en découvrant que sa propre histoire a
un lien singulier avec l’Histoire sainte. En lisant « sur le terrain » l’his-
toire de la Révélation, c’est pour une part, notre propre histoire qui se
révèle à nous-mêmes. Sur place, nous pensons lire la Bible, et c’est vrai,
mais c’est aussi la Bible qui lit notre histoire. Comme Nathanaël, dans
saint Jean (1, 48). « Quand tu étais sous le figuier, je t’ai vu » ; qui a vu

95

Ta vie est une Terre sainte

RÉFLEXIONS

 



qui ? Où était Jésus pour voir ainsi Nathanaël ? Jésus révèle à
Nathanaël que c’est Lui qui le voyait alors qu’il lisait la Bible. Car Jésus
est dans le premier Testament, dans la Bible, comme Celui qui prépare
son Incarnation. Le Fils de Dieu (Jn 1, 49) est présent dés le début de la
Révélation. Dans ce pays, Jésus parle, la Bible nous parle ! Et la géogra-
phie nous parle. Tout peut devenir appel pour celui qui a faim de Dieu.

En voici quelques aspects, à partir de la géographie de ce pays
qui est, me semble-t-il, une géographie spirituelle qui rejoint le cher-
cheur de Dieu et à fortiori celui qui se pose la question de sa vocation. 

Du désert du Néguev (plein sud) aux sources du Jourdain (plein
nord), le pèlerin découvre que ces paysages ressemblent à sa propre
vie. Le désert, comme le lieu d’un appel et d’une Révélation. Le lieu de
ses peurs aussi. Et à l’autre bout, plein nord, la fécondité comme la
promesse, la conséquence de s’être laissé saisir par le mystère de Dieu.
Au centre de cette géographie (qui est aussi une histoire), trois lieux
« stratégiques » : la mer Morte, Bethléem et Jérusalem. Voilà un
parcours spirituel en dix étapes, comme autant d’étapes pour relire sa
vie spirituelle et y discerner des appels de Dieu.

Le désert du Néguev, désert de l’aridité – qui se confond en sa
pointe sud avec celui du Sinaï – est le paysage du tohu-bohu originel.
Pour nous, citadins, il semble nécessaire de commencer par ce dépay-
sement. Là dans ce désert, commence la création : « Il y eut un soir, il
y eut un matin… » (Gn 1). Là commence l’aventure humaine, de
l’Adam « le glaiseux » et d’Ève « la vivante » (Gn 2). L’homme et la
femme, porteurs du Souffle de vie se distinguent ainsi de tous les
animaux et du reste de la Création. Cette « Ruah » est la spécificité de
l’homme et donc sa vocation : cette haleine de vie est la capacité
donnée à l’homme d’entendre Dieu. D’écouter Dieu lui parler. De
répondre à Dieu. De parler de Dieu. Dans le désert, le pèlerin décou-
vre qu’il est fait pour la relation et la communication avec son Dieu. Il
découvre qu’il est un « appelé ».

Là, dans ce désert, se déroulent les premiers événements de
l’Exode. Le désert en hébreu est midbar. Et dans ce midbar, la dabar
(la Parole de Dieu) retentit. Du milieu du désert, comme du milieu du
buisson ardent, la Parole se fait entendre.  Car dans ce désert, c’est la
Parole qu’il faut venir chercher. La Parole nous emmène au désert pour
parler à notre cœur (Os, 2, 16), pour nous séduire, pour chasser nos
peurs, pour nous faire connaître le vrai Dieu.

96

RÉFLEXIONS



Dans ce désert, nous croiserons, de manière incontournable, la
mer de sel, la mer Morte. Cette mer est morte parce qu’elle est sans
communication avec les autres mers ; elle est refermée sur elle-même.
Elle n’a rien à donner parce que presque rien ne l’alimente. Sa source
principale (le Jourdain) est presque épuisée à la hauteur de Jéricho et
la mer se meurt. Cette mer est dans une faille géologique (le Rift), cette
grande dépression sud-nord de la Arabah, forgée au long des siècles
par la dérive des continents. Étonnante faille géologique qui nous fait
descendre sous le niveau de la mer. Cette faille est aussi une faille théo-
logique, symbole de mort (comme son nom l’indique) et de sa petite
sœur : le péché… Ne plus recevoir de vie, ne plus donner la vie, se
croire seul au monde, ne plus communiquer, c’est tout cela le péché.
Au cœur du mystère d’Israël, il y a une faille. Au cœur du mystère de
notre humanité, il y a une faille incontournable. Nous ne devons pas
seulement vivre avec, nous devons apprendre de Dieu qu’il est venu
mettre la Vie dans cet espace de mort. Comme le décrit Ezéchiel, dans
la vision du Temple de Jérusalem duquel jaillit de l’eau qui vient irri-
guer la Arabah… (Ez 47, 8). Il en est ainsi de notre propre regard sur
la vie. Qui l’alimente ? Qui intéresse-t-elle ? A qui est-elle donnée ?
Comment la relier aux autres et à Dieu ? Comment Dieu l’irrigue-t-il ?

La géographie est encore là pour nous aider à trouver des répon-
ses et construire, tels que nous sommes, notre vocation ! En effet, sur la
rive ouest de cette mer morte, trois lieux sont comme des paraboles qui
répondent à ces questions existentielles.

Au sud : Massada, la forteresse de l’orgueil. L’orgueil d’Hérode
qui l’a construite, l’orgueil des Zélotes qui l’ont occupée et s’y sont
suicidés… Cet orgueil qui nous aveugle sur Dieu (en nous faisant nous
prendre pour Lui). Première (fausse) réponse de l’homme au sens de sa
vie : se croire autosuffisant, vivre sans les autres, construire une forte-
resse autour de son ego, se prendre pour Dieu : cette myopie qui
deviendra vite une folie !

Au nord, Qu’mran, ses manuscrits des premiers siècles, son
monastère essénien et sa sagesse biblique : symbole du désir de
perfection inscrit aussi en nous. « Puisque les prêtres du Temple de
Jérusalem sont pervertis, partons au désert et revivons comme Moïse »
disaient ces Esséniens. Bel idéal, mais nostalgique et idéologique car il
transforme ses adeptes en une élite. Ils fuient le réel, en se créant un
ghetto d’élus (les « Fils de la Lumière » en guerre contre le reste du

97

TA VIE EST UNE TERRE SAINTE



monde, les « fils des Ténèbres »). Tentation historique, tentation-
hydre… A identifier en chacun de nous, mais spécialement en ceux
que Dieu pourrait appeler à un ministère ordonné !

Au milieu de ces deux lieux, au centre, une cascade d’eau douce
dans ce désert de mort : En-Gaddi, où David a refusé de tuer Saül (1 Sa
24), là où la grâce du pardon est vécue par David à l’égard de son Roi
(Saül). Prophétie d’un pardon totalement gracieux qui sera donné par le
descendant de David, Celui dont le cœur sera transpercé et duquel jailli-
ront des fleuves d’eau vive. Cette géologie est une théologie !

Sur les monts de Judée, à quelques kilomètres de la mer Morte,
la Ville trois fois sainte de Jérusalem, le nombril d’Israël, au centre de
son corps longiligne : le lieu de l’enfantement, le lieu où Marie redonne
son Fils, le lieu où la vraie vie est donnée, où Dieu fait naître son
premier-né (dans sa mort et sa Résurrection). Cette ville accueille
aujourd’hui les trois religions monothéistes en conflit et pour certaines
en recherche de cohabitation, image et parabole de notre vocation à
un vivre ensemble. Jérusalem, la ville des paix (Yerushalayim est un
pluriel). La ville qui ne trouvera la paix entre les hommes que si elle
cherche la paix avec Dieu. Cette ville abrite le mystère trinitaire : le
Père dans le Temple (« Ne saviez-vous pas que je dois être aux affai-
res de mon Père ? », Lc 2, 49) ; le Fils sur le Golgotha (« Père, en tes
mains, je remets mon esprit », Lc 23, 46) ; l’Esprit au Cénacle (Ac 2)…
Trois fois sainte, telle est aussi notre vie qui est fondamentalement
recherche du Dieu trinitaire.

Au sud de Jérusalem, Bethléem, la petite bourgade devenue
aujourd’hui une ville-prison. Jésus y est né, mais un mur abominable
l’entoure aujourd’hui. Quelles sont ces (nos) peurs qui font que nous
cachons Jésus, que nous le mettons en prison ? Dans cette ville, il y a
des vrais héros et des saints (acteurs de charité, de réconciliation et de
foi) qu’on ne peut rencontrer et connaître que si on va sur place, car
les saints sont souvent en enfer ! « Venez et voyez. »

Et plus au nord, dans cette terre-qui-parle, deux régions. La
Cisjordanie, qu’on appelait au temps du Christ la Samarie. Jésus y
passe, pour rencontrer au moins une Samaritaine (Jn 4). Aujourd’hui,
il est difficile d’y passer, mais la source de Jacob est bien là au milieu
de ces merveilleuses collines. Il y a des endroits comme ceux-là qu’il
faut désirer d’un grand désir pour qu’ils livrent leurs secrets, leur fécon-
dité. Jésus est devant cette femme, pécheresse, et lui révèle son péché

98

RÉFLEXIONS



et sa grâce. Son péché qui est l’infidélité à ses maris successifs, à la Loi
et à Dieu. Et Jésus, le Messie d’Israël, derrière ce cœur dur avoué, lui
révèle une capacité de cœur pur : « Si tu savais le don de Dieu » (Jn
4, 26). Il lui donne sa vraie vocation, car ce n’est définitivement pas
une vocation de vivre dans le mal, de regarder son mal en se deman-
dant chaque jour comment s’en sortir. La culpabilité est mortifère. La
vocation du prêtre est bien aussi de sortir l’homme de sa misère en
posant sur lui le sacrement de la miséricorde divine.

Et au nord, enfin, la Galilée. La Galilée du lac : ce « baptistère »
symbolique où Jésus a appelé ses apôtres, leur a fait traverser la
tempête, a même marché sur son eau pour leur dire de ne pas avoir
peur. Oui, il marchera sur la mort… Marcher sur la mer, c’est aussi
incroyable que de marcher sur la mort ! Ce lac est donc aussi une caté-
chèse pour l’Église. Sa rive ouest est juive ; sa rive est, romaine. La
barque Église doit apprendre à passer d’une rive à l’autre (et le prix
en est la tempête !). Telle est aussi la vocation de l’appelé : passer (avec
Jésus) sur l’autre rive…

Et la Haute-Galilée, si fertile, qui grimpe jusqu’aux sources du
Jourdain où se trouvent les restes d’une ville une seule fois nommée
dans l’Évangile : Césarée de Philippe. C’est là que Pierre fait sa
première profession de foi, prononce son premier Credo (Mc 8, 29). Et
Jésus l’a emmené pour cela à la Source ! Oui, la foi de Pierre est un
torrent, une source. La foi est le don de Dieu qui irrigue notre terre.

On se promène sur cette terre ensemble, en Église, rarement seul.
En fait, on n’a pas envie d’y aller seul parce qu’on a trop besoin de
parler, d’échanger, et surtout de célébrer, de prier. Cette terre rejoint
notre vocation d’enfants de l’Église. Une Église qui marche, qui s’émer-
veille de découvrir que « chaque jour, il y a un pain de ce jour » qui
est donné. Une Église qui circule dans les vielles pierres pour interro-
ger les pierres vivantes. Une Église qui réalise que sa source est un pur
don de grâce. Une Église qui a comme vocation de révéler le Seigneur
victorieux de la mort et du mal. Une Église qui ne regarde en arrière
que pour rendre grâce et qui regarde devant pour que les cailloux (les
scandales) ne la fassent pas chuter. Une Église qui puise dans le Messie
d’Israël ses forces pour être à la hauteur de sa vocation.

Oui, cette Terre est sainte parce que chacune de nos vies est une
Terre sainte. n

99

TA VIE EST UNE TERRE SAINTE



Pour la foi chrétienne, la vérité
n’est pas l’objet d’un savoir, mais d’une
rencontre et d’un engagement de liberté.
Elle est destinée à s’accomplir en ceux qui
la reçoivent. Cette vérité, il ne revient
donc pas à la théologie de la fonder mais
de la protéger contre le risque de son
dévoiement ou de son inversion.

Pour développer et concrétiser
cette perspective fondamentale, Henri-
Jérôme Gagey revient sur le débat décisif
qui traversa la théologie au XXe siècle à
propos de la vérité historique des évangi-
les. Il en montre l’actualité renouvelée à
travers une discussion avec Luc Ferry : ou

bien la vérité de l’Évangile peut se réduire sans perte à un humanisme moral mais
alors c’en est fini du christianisme ; ou bien elle est solidaire de l’entière destinée de
Jésus, parce que c’est seulement sur la Croix que sa Parole s’accomplit quand elle
devient son destin. n



Matthieu Bernard
séminariste du diocèse de Lyon

Séminariste du diocèse de Lyon, membre de la commu-
nauté de l’Emmanuel, j’ai été voici quelques années prési-
dent du bureau national de Chrétiens en grande école
(CGE) ; il m’a été demandé une relecture de cette expé-
rience sous l’angle de la « Pastorale des temps forts ».

Les missions du bureau national

Pour ce faire, je rappelle tout d’abord les deux principales
missions du bureau national de CGE : « Le bureau est constitué d’un
aumônier nommé pour trois ans et de quatre étudiants nommés  pour
un an, et a pour mission d’animer le réseau. Il est aidé dans ses fonc-
tions par une assistante ; il se réunit une fois par semaine, le mercredi
soir, et travaille concrètement à plusieurs projets. 

En premier lieu, le lien avec les délégués, les visites dans les
villes, l’organisation de conseils nationaux où sont prises, avec les
délégués, les décisions relatives au réseau.

L’organisation de la rencontre nationale occupe le bureau de
mai à fin janvier. En lien avec la ville qui accueille, le bureau appro-
fondit le thème, choisit les intervenants, réfléchit à la pédagogie de la
RN, à l’enchaînement des temps forts… D’autre part, avec le secré-

101

De CGE au séminaire

PARTAGE DE PRATIQUES

 



tariat et un délégué transports, il assure la logistique au niveau natio-
nal (inscriptions, transports…) 1. »

La lecture de ce « programme d’action » me suggère les
réflexions suivantes.

Il s’agit tout d’abord d’un travail d’équipe, au sein de duquel les
étudiants ont un rôle clef, en vertu de leur sacerdoce baptismal et de
leur implication plus immédiate dans la vie universitaire. Cette forte
implication des étudiants est une dimension que CGE cherche à
promouvoir. Toutefois, la dissymétrie existante entre les mandats des
étudiants du bureau (un an non renouvelable) et celui de l’aumônier
(trois ans renouvelables) implique un certain mode de collaboration,
l’aumônier veillant à susciter et éclairer le plein exercice de leur fonc-
tion par les étudiants, ceux-ci ayant en retour à apprendre à s’intég-
rer dans une structure qui les précède et qu’ils doivent, d’une certaine
manière, servir. Pour ce qui concerne le « temps fort » qu’est la
rencontre nationale, cela se manifeste très concrètement par le fait
que le bureau doit conduire la mise en œuvre d’un événement dont
le thème et certains axes ont déjà été définis par l’équipe sortante.

La première mission du bureau n’est pas l’organisation de ce
temps fort qu’est la rencontre nationale (RN) mais l’animation du
réseau des communautés chrétiennes (aumôneries) locales. Évidem-
ment ceci est un point d’attention permanent car la préparation de la
RN demande beaucoup de temps et d’énergie ; c’est une tâche dont
les contours sont en quelque sorte mieux définis que le suivi du
réseau. Reste que cette rencontre doit être au service de ce qui est
vécu dans les différentes communautés chrétiennes.

Une certaine vigilance est donc nécessaire pour remplir cet
objectif, afin que la RN n’apparaisse pas comme un événement
quelque peu extérieur à ce qui est vécu localement. Ainsi, le thème et
les axes forts sont choisis par le conseil national, rassemblant les délé-
gués des différentes villes, porteurs des interrogations et des attentes
de la communauté chrétienne locale qu’ils représentent. De même,
une partie notable du contenu de la RN est « décentralisé », telle
communauté se chargeant de la veillée du samedi soir, telle autre
d’un carrefour spécifique, etc.

102

PARTAGE DE PRATIQUES



Les apports de la rencontre nationale

On peut maintenant s’interroger sur l’utilité ou la nécessité d’un
tel temps fort. Notons tout d’abord que les évaluations qui sont faites à
l’issue de chaque RN sont très enthousiastes et montrent que cet événe-
ment répond à une attente réelle. La participation, ces dernières
années, n’a d’ailleurs pas faibli et a même plutôt augmenté. Je ferai
trois réflexions sur la pertinence et les fruits attendus de cette rencontre.

En premier lieu, il est évident que la possibilité de se retrouver en
grand nombre est un encouragement fort, notamment pour les
communautés chrétiennes aux effectifs plus modestes (écoles avec peti-
tes promotions ou isolées géographiquement). Outre cet aspect
« affectif » – sans connotation négative ici – il faut noter que se vit ainsi
quelque chose de l’ordre d’une expérience d’Église, puisqu’il s’agit
d’un temps de communion entre différentes communautés, rassem-
blées autour du Christ. Ceci est particulièrement significatif lors de la
messe qui clôture l’événement et prend ainsi toute la mesure d’un envoi
en mission. Cette célébration est le plus souvent présidée par l’évêque
du lieu et il est bon qu’il en soit ainsi, manifestant la dimension propre-
ment « catholique et apostolique » de cet événement d’Église.

Deuxièmement, l’organisation de ce week-end est assumée par
les différentes communautés chrétiennes. Celle qui accueille joue bien
évidemment un rôle clef, notamment logistique mais aussi dans l’éla-
boration de la dynamique pastorale de l’ensemble du week-end. Je
garde des souvenirs très riches des échanges avec les équipes orga-
nisatrices lorsque j’étais en service au bureau de CGE. Mais les
autres communautés ne sont pas en reste, assumant la préparation de
l’animation liturgique, de la veillée, des différents carrefours, etc.
Cela donne l’occasion à ces communautés, même d’effectif modeste,
de porter ensemble un petit projet missionnaire ; on devine combien
cela peut être bénéfique. J’ajouterai que, pour des élèves de grandes
écoles c’est, d’une certaine manière, d’une inculturation dont il
s’agit : les étudiants sont habitués à mener des projets de groupe
dans leurs différents domaines d’étude ; il est bon qu’ils découvrent
aussi comment mettre de tels talents au service de l’annonce de
l’Évangile !

103

DE CGE AU SÉMINAIRE



Enfin, j’oserai poser la question de la pertinence de cet événement
alors que d’autres propositions spécifiques pour les jeunes sont offertes
localement (pèlerinage diocésain ou provincial par exemple), ou
mondialement (JMJ). N’y a-t-il pas un risque à vouloir se retrouver
« entre soi » ? L’accumulation de grands événements ne dessert-elle pas
en fin de compte une action pastorale féconde dans la durée ? Ces
questions, les membres du bureau y sont évidemment attentifs. Pour faire
bref, il me semble que la RN garde toute sa pertinence dans la mesure
où elle est au service d’un projet pastoral qui revêt une tonalité bien
spécifique, à savoir l’annonce de l’Évangile dans le monde étudiant.

CGE et vocations

En conclusion de cette petite réflexion, j’aimerais aborder la ques-
tion du rapport entre CGE et les vocations sacerdotales et consacrées.
Un premier constat s’impose : un nombre non négligeable d’anciens
membres du bureau sont par la suite entrés au séminaire ou dans une
congrégation religieuse. Un consacré, c’est d’abord un chrétien ; quel-
qu’un qui a été saisi par le Christ et qui souhaite témoigner de l’amitié
dont il vit. A ce titre, l’engagement à CGE fut pour moi un lieu où incar-
ner mon désir de servir le Christ et son Église et de l’authentifier à
travers les joies comme les difficultés rencontrées dans l’exercice de
cette responsabilité.

A travers ce service, les étudiants impliqués, singulièrement les
membres du bureau, sont amenés à s’interroger sur les modalités
d’annonce de l’Évangile dans le monde étudiant, sur la croissance
spirituelle des personnes qu’ils représentent et qu’ils rencontrent, sur
le mystère de l’Église aussi. Autant de questions qui peuvent alimen-
ter un cheminement de vocation, et notamment de vocation sacerdo-
tale. Huit ans après, je crois pouvoir dire que ce fut le cas pour moi :
cet engagement m’a permis de me situer par rapport à la tâche apos-
tolique de l’Église et m’a donc fourni quelques clefs pour mon discer-
nement de vocation. Pour cela, je rends grâces à Dieu ! n

104

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- Cf. le site internet www.cgenational.com

NOTES



Pierre-Denis Autric
membre du groupe Abraham

Le 75e pèlerinage des étudiants de Chartres a associé les
étudiants actuels aux anciens étudiants rassemblés sur la route
Abraham, créée pour l’occasion. Cette année a été portée par le
thème du jeune homme riche (Mc 10, 17-22) qui, suivant « tous ces
commandements depuis sa jeunesse », se demande comment il
pourra accéder à la vie éternelle. Ce thème a résonné très fortement
chez les anciens. Ce pèlerinage a été une étape importante dans leur
foi, gardée fidèlement jusqu’à aujourd’hui, sur leur route vers la vie
éternelle. L’appel du cardinal André Vingt-Trois aux anciens visait
précisément « la continuité des générations et la permanence de l’ac-
tion de Dieu ».

De fait trois générations d’étudiants se sont retrouvées sur le
parvis de Notre-Dame à Chartres. Notons qu’en soixante-quinze ans
l’Église a bien changé : 1935, c’est avant guerre ; 1962, le concile
Vatican II ; 1968, la révolution étudiante dans le monde occidental ;
1997, les Journées mondiales de la jeunesse à Paris ; 2000, le pèle-
rinage de Chartres, une des étapes de la démarche jubilaire des
étudiants… Que de visages de l’Église se sont succédés ! 

En soixante-quinze ans, l’université a bien changé. Le nombre
d’étudiants a beaucoup augmenté et les universités se sont dispersées
dans toute l’Ile-de-France. Enfin la société a changé, en particulier
dans son rapport à l’Église. Si dans les années d’avant guerre, elle
était une force centrale dans la société, elle est aujourd’hui une option
possible parmi d’autres. Ces évolutions se devinent dans la lecture

105

Chartres, la “route Abraham”

PARTAGE DE PRATIQUES

 



des thèmes du pèlerinage 1. Si des thèmes doctrinaux ont été choisis
dans les années 40-60, ils sont remplacés par des thèmes en prise
avec la société à partir des années 70. Les années 90 ont vu l’appa-
rition de thèmes tirés de textes de la Bible.

C’est Mgr Renaud de Dinechin qui a demandé au groupe
Abraham d’organiser cet événement. Nous avons retenu l’option
d’une journée dans laquelle jeunes et vieux, familles et célibataires
pourraient participer et se mélanger dans la spiritualité mariale du
pèlerinage. Nous avons prévu deux routes. L’une pour les marcheurs
et l’autre pour les non marcheurs, qui se sont rassemblées à la
Maison diocésaine de la Visitation dans le bas de Chartres. Les
familles étaient évidement bienvenues avec une inscription forfaitaire,
quelque soit le nombre d’enfants.

Nous avons donc dû organiser la route Abraham en tenant
compte des différentes sensibilités qui ont rythmé ces soixante-quinze
ans de la vie de l’Église et pourtant ne pas tomber dans la nostalgie
d’anciens combattants. Aussi avons-nous opéré plusieurs choix struc-
turant l’organisation de la route. Le premier a été de faire des chapi-
tres qui mêlaient – autant que faire se peut – les tranches d’âges ainsi
que marcheurs et non-marcheurs. Cela nous a semblé la meilleure
façon de permettre à chacun d’échanger sur la manière dont était
vécu spirituellement et logistiquement le pèlerinage. Les retours des
pèlerins de tous âges ont été extrêmement positifs. Ils n’ont eu qu’un
seul regret : ne pas avoir pu faire un temps de partage sur le thème
de l’Évangile. Ce temps de chapitre est, depuis les origines du pèle-
rinage, un moment clé. Il avait été prévu, mais des contraintes de
temps nous empêché de le faire.

Le second a été de faire un pèlerinage résolument marial. En
effet certaines générations (1969-1980 environ) sont parties vers
Chartres sans être portées par le rosaire ou simplement le Je vous
salue Marie. Pour cela, les chapitres sont partis l’un après l’autre dans
un temps de méditation du rosaire, suivi d’un temps de silence. Dans
le livret du pèlerin, l’introduction au rosaire cherchait à ménager
toutes les spiritualités : « Pour entrer dans notre marche avec la Vierge
Marie, avec qui nous cheminons de Notre-Dame de Paris à Notre-
Dame de Chartres depuis soixante-quinze ans, il vous est proposé de
prier le chapelet en méditant les mystères du Rosaire. Chaque chef de

106

PARTAGE DE PRATIQUES



chapitre a pleine latitude pour adapter le rythme et les modalités de
cette prière à son chapitre et pour choisir les mystères médités. » Ce
texte est suivi d’une méditation des mystères lumineux écrite par le
frère Pierre Januard, dominicain, ancien étudiant de la Sorbonne. De
fait, chaque chapitre a fait selon la sensibilité qui s’est dégagée de son
groupe ; certains trouvant que l’on ne priait pas assez, d’autres qu’il
était trop difficile de réciter l’ensemble des mystères dans la boue des
chemins de Chartres. Après ce temps de prière, les chapitres ont fait
silence pendant environ une demi-heure. La dernière heure de la
matinée pouvait être occupée librement : chant, échange, partage en
marchant. 

Ensuite, les pèlerins (marcheurs et non-marcheurs) pouvaient
déposer une intention de prière à Notre-Dame Sous-Terre, une crypte
d’une cinquantaine de mètres de long dont l’entrée est située dans le
transept nord. Par là, nous avons pensé qu’ils avaient la possibilité de
se rapprocher de Marie en se confiant à sa prière maternelle. Cela
permettait aux non-marcheurs de faire un court pèlerinage depuis la
Visitation jusqu’au sanctuaire avec leur chapitre. Les confessions, un
moment fort du pèlerinage, ont été possibles mais pas mises en avant.
La route Abraham n’est pas composée d’étudiants pour lesquels l’au-
mônerie est le centre de la vie chrétienne, mais de paroissiens réguliers.

Enfin nous avions prévu que les étudiants et les anciens rentrent
ensemble en train. Une annonce pour les étudiants avait été faite lors
de la messe et les anciens avaient été prévenus de l’opportunité de
cet échange entre générations. Les membres de la route ont tous
apprécié ce moment. Ils ont pu constater la vitalité de l’Église car
djembés et guitares ont été très employés durant le trajet du retour et
à deux ou trois reprises des étudiants sont venus distribuer des tracts
pour le festival de Pâques ou des sessions étudiantes pour cet été.

Cette route est un événement unique, les anniversaires de pèleri-
nage sont rares. Il n’y a pas encore de tradition établie. Le dernier a
eu lieu au milieu des années 1990 pour les 60 ans. Cette année, 300
personnes environ se sont rassemblées avec près de 2 000 étudiants.
Ce pèlerinage est un pèlerinage étudiant ; il n’a pas vocation à
s’adresser à toutes les tranches d’âges. Il faut lui laisser cette spécificité
propre et proposer aux anciens étudiants d’aller à Chartres avec une
paroisse, un diocèse ou par leurs propres moyens. Ce qui nous a le

107

CHARTRES, LA “ROUTE ABRAHAM”



plus surpris est la participation d’anciens, la soixantaine passée, qui
n’avaient pas pu faire le pèlerinage en tant qu’étudiants. C’est dire
l’importance de cet événement pour le monde étudiant, puisque le
désir de le faire se poursuit longtemps après avoir quitté l’université.

Le groupe Abraham a été créé par des anciens de la Sorbonne
en 2004. L’idée est de permettre aux étudiants de rencontrer des
anciens dans un métier qu’ils souhaiteraient exercer. En effet les
réseaux d’Église sont extrêmement développés ; des chrétiens sont
dans presque tous les corps de métier. En plus ce groupe organise de
temps à autre des retrouvailles (comme ce pèlerinage ou une veillé de
prière, la veille de l’ordination épiscopale de Mgr R. de Dinechin,
ancien aumônier de la Sorbonne. Derrière ces deux actions, il y a
l’intuition de l’importance des réseaux dans l’évangélisation et la
communion des baptisés. Les réseaux fonctionnement d’autant mieux
qu’il y a une confiance réciproque entre les membres du réseau
(nœuds). […] L’Église à ceci de particulier qu’elle est à la fois une
famille, car nous partageons par le baptême le même Père et une
société immense car il y a près d’un milliard de membres. Le contact
entre les différents membres de l’Église est souvent facile et l’on peut
être amené à vous offrir des responsabilités assez importantes sans
avoir à montrer le moindre CV. Cette richesse est à notre avis à culti-
ver et à encourager.

Le réseau s’oppose en apparence à la paroisse car il est porté par
les choix affinitaires (spirituels ou de classe d’âge) grâce aux technolo-
gies de l’information (Internet, réseau mobile…), alors que la paroisse
se forme sur un territoire géographique donné (mélange des spirituali-
tés et des tranches d’âges). D’un côté il y a la force de l’identité dans
un groupe virtuel, de l’autre il y a la confrontation vis à vis. Pourtant,
nous pensons que ces deux lieux sont complémentaires, les initiatives
du réseau permettant d’enrichir le face à face dans la paroisse. La
vocation du réseau Abraham est de se mettre au service de la mission
pour relier ses membres afin de faire grandir la paroisse. n

108

PARTAGE DE PRATIQUES

11 -- 1943, le Saint-Esprit ; 1954, le baptême ; 1962,
l’Église. 1974, Abattre les frontières ; 1975, Jésus,
homme libre. Et vous ? 1997, « Ainsi parle le
Seigneur :Cherchez-moi et vous vivrez » (Am 5,4).

Une liste complète des thèmes est disponible sur :
http://fr.wikipedia.org/wiki/Pèlerinage_étudiant
_à_Chartres

NOTES



Sébastien Leclercq
fonction

Témoignage donné dans le cadre d’une veillée de prière à
Notre-Dame de Paris, le 12 septembre.

Les Journées mondiales de la jeunesse en Australie ont été pour
moi une bénédiction du ciel. J’y ai vraiment reçu l’appel à vivre plus
près du Seigneur. Ce mois de juillet m’a permis de me rapprocher de
lui, de dissiper mes doutes, d’être fortifié dans ma foi. Ce chemine-
ment s’est opéré grâce à la richesse des différentes rencontres et à
travers les témoignages que j’ai reçus. Maintenant, il me semble natu-
rel de m’investir davantage dans la vie de l’Église.

Avant ce pèlerinage, j’avais du mal à me situer dans l’Église et
à savoir où j’en étais dans ma foi. Je me savais catholique, mais je
ne pratiquais plus. J’avais en effet du mal à vivre une démarche de
chrétien dans ma banlieue, à Créteil. Mon approche de la religion
était très solitaire, à l’image de notre société individualiste.

Depuis le retour des JMJ, je m’étonne de recevoir des textos
d’amis pèlerins pour organiser des temps de prière communs. J’ai
vraiment découvert l’importance et la nécessité de la communauté,
car elle me donne une grande force et un grand soutien. Ce que j’ai
reçu à Sydney continue encore de me porter aujourd’hui dans ma vie.

109

JMJ : un appel pour un envoi

PARTAGE DE PRATIQUES

 



Je me suis inscrit un peu par hasard à ce pèlerinage, suite à un
article dans le journal paroissial. Reprenant contact par ce biais avec
l’Église, je me suis petit à petit approprié le projet des JMJ, entraîné
et soutenu par tout mon groupe de préparation. J’entrais progressi-
vement dans une démarche spirituelle. Au fil du temps, j’attendais de
plus en plus ce mois de juillet. Et ce que j’ai vécu là-bas a dépassé
mes espérances.

Il faut le vivre pour le croire, mais j’ai participé aux plus belles
messes de ma vie. Durant ces cinq jours, toute une planète célébrait
ensemble. Je me surprenais à prier avec tous ceux qui m’entouraient.
Touché par mes voisins qui semblaient si émus, j’éprouvais un senti-
ment très fort de communion. Par cette expérience, je retrouvais ma
place dans la grande famille des chrétiens. Je souhaite maintenant
être acteur de l’Église et je cherche comment m’engager concrètement
à l’image de certains JMJistes, comme Véronique et Charles anciens
volontaires au Vietnam et au Tchad.

Il est peut-être dommage d’avoir dû traverser tout le globe pour
m’en rendre compte ! Mais cela m’a permis d’entendre pour moi cet
appel du Christ : « Vous serez mes témoins jusqu’aux extrémités de la
terre. »

C’est pourquoi je suis si heureux d’être là ce soir parmi vous,
pour vous dire à quel point je suis fier de notre Église ; elle est belle,
généreuse et multi-culturelle. n

110

PARTAGE DE PRATIQUES



François Anteblian
Aurélie Cadot

lanceurs de raids goums

Goum, un nom venu du Moyen-Orient où il désigne les tribus
indépendantes du désert. Ce nom a été adopté en France par des
jeunes de vingt à trente ans pour signifier leur goût du raid d’aven-
ture. Par groupe de quinze ou vingt, les goumiers partent marcher huit
jours au désert pour trouver des repères et un sens à leur existence.

Sur le plateau des Causses, en Terre sainte, en Roumanie, dans
l’Atlas marocain ou ailleurs, les goumiers aiment la marche au long
cours (20 à 25 km par jour), les veillées autour d’un feu de bois,
quand un feu est possible, et les bivouacs à la belle étoile.

Ils abandonnent au départ tout ce qui n’est pas utile et néces-
saire : montres, papiers d’identité, argent, appareils photo, télépho-
nes, cigarettes… et revêtent une djellaba, l’habit du désert. Puis ils se
mettent en marche avec carte, boussole, Bible, carnet de chant et un
sac à dos contenant un minimum d’affaires ainsi que le ravitaillement
pour les huit jours. Cet « allègement » n’est pas un but en soi, mais
un moyen pour garder la tête tournée vers l’essentiel : la beauté de la
Création, l’attention aux autres, le sens du service, de l’initiative et de
la responsabilité. 

Chacun est libre de marcher seul ou en petit groupe et de déci-
der de son itinéraire pour retrouver le bivouac du soir indiqué par le
lanceur. Arrivé au bivouac, il faut faire la cuisine, monter un autel en

111

Marcher au désert 
au pas des goums

PARTAGE DE PRATIQUES

 



pierre pour la messe du lendemain, préparer les chants de la veillée
et de la messe, installer un cercle avec des pierres pour le repas du
soir et du matin où chacun doit trouver sa place. Tout cela sans direc-
tivité, dans la simplicité. Les nouveaux apprennent en observant
l’exemple du lanceur et des anciens, aussi appelés les « vieux
goumiers ».

Un goum est toujours accompagné d’un aumônier et la messe
est célébrée chaque jour, précédée par une méditation en silence
d’une heure.

Un raid goum, c’est aussi l’expérience de la relation fraternelle
vraie. Après avoir fait vingt raids goums, un par an en moyenne,
dont quinze en tant que lanceur, je constate toujours cette même
progression : les deux ou trois premier jours, les nouveaux goumiers
se posent la grande question : « Mais qu’est-ce que suis venu faire
ici ? », et puis, au fil des jours, des bivouacs et de la marche, les
regards s’affermissent et les visages deviennent rayonnants d’enthou-
siasme et… de foi. Chacun trouve sa place.

Les Goums ont fêté leurs quarante ans en 2009. Ils se sont créés
progressivement à partir de 1979 autour de la personnalité de
Michel Menu, ancien disciple du père Doncœur, responsable natio-
nal des Scouts de France de 1947 à 1956 et fondateur des Raiders
scouts. Après une première expérience d’un raid spontané dans le
Vercors avec Michel Menu, un groupe de jeunes a voulu recommen-
cer : les goums sont le fruit d’une génération spontanée ! n

François Anteblian

112

PARTAGE DE PRATIQUES



Pour moi, le goum est un temps où l’on peut vraiment retrouver
sa relation filiale avec le Seigneur : la pauvreté choisie, le jeûne du
repas de midi et le silence du désert sont des moyens concrets d’être
préparé à une rencontre forte avec le Christ. 

Le fait de tout quitter, de revêtir une djellaba et de ne pas parler
de sa situation sociale – si l’on respecte cette règle simplement
conseillée – nous permet de nous débarrasser de nos appuis habituels
et d’aborder les autres sans préjugés. L’uniformité de l’habit nous met
tous sur un pied d’égalité et permet de vivre une communion plus
forte, celle de se savoir enfants de Dieu. En effet, au cœur de la forêt
ou du désert, particulièrement la nuit sous les étoiles, le goumier
prend conscience qu’il est tout petit et cette petitesse le conduit à se
tourner vers le Père du ciel et à réaliser qu’il lui doit tout. 

Cette prise de conscience le conduit à un plus grand abandon
face aux aléas du temps – grosse chaleur ou pluie torrentielle – et aux
effets secondaires éventuels du goum – petite faim qui tenaille ou
ampoules douloureuses. Ces petites épreuves qui sont une forme de
pénitence permettent une certaine mort à soi-même afin de mieux
ressusciter avec le Christ. 

La résurrection avec le Christ se voit sur les visages mais aussi
dans les actes. Le goumier qui renaît progressivement à la vie divine
se tourne de plus en plus vers son prochain. Il découvre qu’il y a plus
de joie à donner qu’à recevoir : proposer une gorgée d’eau aux
autres avant de soulager sa propre soif, soigner les pieds fatigués de
son voisin de nuit avant de retirer ses propres chaussures, délester le
sac d’un marcheur qui a mal au dos, partager sa portion de riz avec
des gros mangeurs toujours affamés… toutes ces petites charités qui
nous obligent à nous oublier un peu.

Ainsi, le goum libère le corps de tous ses petits esclavages quoti-
diens et prépare les cœurs à recevoir l’Essentiel. En effet, dans ces
conditions, les sacrements de l’eucharistie et de réconciliation peuvent
être vécus plus pleinement, plus intensément. Le Seigneur vient saisir
le goumier qui ouvre sa porte et le remplit de son Esprit Saint. Cette
rencontre avec l’amour miséricordieux du Seigneur fait parfois naître
de grandes vocations mais le plus souvent le goumier repart chez lui

113

MARCHER AU DÉSERT AU PAS DES GOUMS



avec un désir ardent de répondre à l’amour de Jésus et il se préoc-
cupe d’avantage de se mettre aux affaires de Dieu dans son Église. 

La récitation d’une dizaine de chapelet chaque soir devant le feu
avant d’aller se coucher dans un silence absolu (à ne rompre sous
aucun prétexte), nous met sous le manteau de la Vierge Marie avant de
rentrer dans nos sacs de couchage. Cette prière toute simple, qualifiée
souvent de prière des pauvres, vient déposer en nos cœurs des graines
d’éternité qui poussent pendant la nuit sous les étoiles. Marie prend
sous sa protection maternelle son petit troupeau et le conduit à son Fils.

La marche et le bon air de la nature refont nos forces intérieures,
les idées noires disparaissent, les esprits sont aérés au point que les
yeux se remettent à voir, les oreilles à entendre, le nez et la peau à
sentir, et même le goût s’affine. En effet, après trois jours de marche, le
goumier commence à remarquer la beauté du paysage et à percevoir
les subtilités de la nature qui l’entoure, le chant d’un oiseau, la sensa-
tion de la brise qui passe, les odeurs de rosée du matin et celles du feu
le soir. Les soupes lyophilisées n’ont jamais été autant dégustées qu’en
goum et même le bouillon cube devient délicieux. Tous nos sens repren-
nent vie. Ainsi, on rentre chez soi bien dans sa peau avec un besoin de
mobiliser son corps et ses talents pour les faire marcher à plein régime.

Le goum nous remet en route à la suite du Christ et nous donne
un véritable trésor, celui de se savoir aimés et de se savoir beaux aux
yeux de Dieu. Dans un monde où les médias nourrissent une course
à la beauté « plastique » ainsi qu’à la réussite sociale alors que nous
sommes souvent loin des canons établis, il est bon de découvrir le
regard que le Créateur pose sur ses enfants et de réaliser la merveille
que nous sommes aux yeux de Dieu. Une fois de retour chez lui, le
goumier garde en tête combien l’enfant de lumière qui est en lui peut
porter du fruit et se sent plus responsable de ne pas laisser la vie et
le péché l’étouffer ou le défigurer. En définitive, cette rencontre avec
Dieu nous donne de voir ce que nous pourrions être si nous Lui lais-
sons toute la place. Comme le disait sainte Catherine de Sienne, « Si
vous êtes ce que vous devez être, vous mettrez le feu au monde ! » n

Aurélie Cadot

114

PARTAGE DE PRATIQUES



C O N T R I B U T I O N S

    





Marguerite Léna
Communauté Saint-François-Xavier

Cette intervention a été faite lors de la rencontre des supé-
rieurs de séminaires de France les 30 et 31 janvier 2010 au
Séminaire des Carmes, à Paris.

Le cahier des charges que vous m’avez confié est lourd, puisqu’il
comporte quatre questions : « Que retenir comme fondamentaux de
l’éducation des futurs prêtres ? Quels sont les grands principes éduca-
tifs “indiscutables” ? Quelle est la pertinence de ces fondamentaux
dans notre culture actuelle au regard des séminaristes et de la visée du
séminaire ? Qu’est-ce qui s’en dégage quant à notre responsabilité de
supérieurs ? » Je vais m’efforcer d’y répondre en dialoguant avec le
texte de référence que constitue Pastores dabo vobis 1, et en m’ap-
puyant sur ma propre expérience : d’une part mon appartenance à la
communauté Saint-François-Xavier, communauté de vie consacrée, qui
m’insère dans une spiritualité apostolique et dans une longue tradition
éducative héritée de Madeleine Daniélou ; d’autre part l’enseignement
auprès des séminaristes de Paris, à la faculté Notre-Dame, et auprès
des futurs séminaristes d’Ile-de-France, à la maison Madeleine Delbrêl.
J’ai eu la grâce d’être associée aux commencements de ces deux lieux
de formation, c’est-à-dire à un moment fondateur, où la visée de la fin
à poursuivre s’imposait de manière particulièrement nette, même si les
moyens à mettre en œuvre étaient encore plus ou moins improvisés et
indistincts. 

117

Former aujourd’hui 
les prêtres de demain

CONTRIBUTIONS



Je retiens la définition que PDV donne d’un séminaire : « une
communauté éducative en cheminement », qui « continue, dans
l’Église, la communauté apostolique groupée autour de Jésus », et
constitue « une expérience originale de la vie de l’Église 2 ». Cette défi-
nition invite à penser la formation à la croisée de plusieurs exigences :
celle de la vérité anthropologique de l’éducation en tant que telle, ce
lent cheminement d’un jeune vers sa pleine humanité ; celle de la
manière de procéder qui fut celle de Jésus Christ, formant ses apôtres
et leur communiquant son identité de prêtre, de prophète et de roi ;
enfin celle de la vie de l’Église dont le séminaire constitue moins la
préparation que déjà une expérience décisive. Il s’agit de faire droit à
ces visées propres du séminaire, et cela dans le contexte culturel qui est
le nôtre, marqué par diverses crises qui retentissent inévitablement sur
les tâches de formation. Elles appellent donc un « discernement évan-
gélique » qui ne se limite pas à des constats descriptifs, mais cherche
à interpréter le donné « dans la force et la lumière de l’Évangile, de
l’Évangile vivant et personnel qui est Jésus Christ, et grâce au don de
l’Esprit Saint 3 ». La crise devient ainsi épreuve, lieu de souffrance
certes, mais surtout lieu de vérification de l’appel reçu et accueil de la
grâce d’une réponse. 

On peut alors se poser les questions suivantes.
La première concerne les destinataires de la formation. Dans un

contexte d’épreuve des identités, qui touche toute la société et atteint
également le sacerdoce ministériel, qu’en est-il de l’itinéraire à mettre
en œuvre pour permettre aux jeunes hommes appelés à ce ministère
d’accéder à leur identité selon Dieu ? Pour former des hommes confi-
gurés à Jésus Christ dans sa mission de sanctification ?

La seconde porte sur les contenus de la formation : dans un
contexte d’épreuve de la rationalité, qu’en est-il de la nécessaire et
fragile articulation entre raison et foi, entre philosophie et théologie ?
Comment honorer la mission prophétique de service de la vérité ? 

La dernière touche les relations entre formateurs et séminaristes :
comment les penser et les vivre dans un contexte d’épreuve de l’auto-
rité ? Comment exercer la mission de gouvernement comme un service
de ces jeunes hommes et pour qu’ils puissent l’exercer à leur tour ?

118

CONTRIBUTIONS



L’épreuve de l’identité 

Si on s’en tient au niveau de l’analyse sociologique, on constate
aisément que l’identité ecclésiale, et peut-être tout particulièrement
l’identité sacerdotale, sont devenues, aux yeux de beaucoup de nos
contemporains, difficiles à cerner et subissent actuellement un déficit
sensible de visibilité. On peut le vérifier déjà au simple plan des repè-
res spatio-temporels : l’inscription du « religieux », monuments ou
pratiques, dans l’espace urbain et dans les rythmes de la vie sociale
tend à se faire de plus en plus ténue. Pensons aux débats autour du
travail le dimanche, à l’affectation culturelle de certains lieux de culte,
à la portion congrue que les grands quotidiens nationaux, à l’excep-
tion de La Croix, consacrent chaque jour à l’information proprement
religieuse… De façon plus directe pour notre propos, le statut sociolo-
gique du prêtre est actuellement chahuté de bien des manières : dimi-
nution des effectifs, et donc perte de contact réel avec des prêtres pour
toute une part de la population française ; mutations considérables de
la figure traditionnelle des paroisses ; brouillage des repères dans une
société de plus en plus pluriculturelle et plurireligieuse ; humiliation de
la figure du prêtre dans les scandales véhiculés par les media… Plus
généralement, c’est tout le processus de la sécularisation de la vie
sociale qui est ici en cause, avec ses effets de repli dans la vie privée
et dans le for intime des convictions religieuses. Tout cela a été très bien
analysé de multiples côtés, et je ne m’y attarde donc pas.

Je note seulement que ces données induisent une double tenta-
tion : d’une part le réflexe identitaire, le souci de manifester haut et fort
sa différence, par le vêtement ou le discours, tentation d’autant plus
vive que la période précédente était plutôt marquée par la tentation
inverse d’assimilation aux éléments du monde et de déni de la diffé-
rence chrétienne ; d’autre part une quête de visibilité selon les logiques
médiatiques, qui ont tendance à réduire le réel à ce qui peut être objet
de spectacle : elle survalorisent alors l’exceptionnel, les figures phares
de la charité chrétienne par exemple, ou les grands rassemblements de
jeunes, et ignorent souverainement l’humble quotidien de cette même
charité et de ces mêmes jeunes… Dans les deux cas il me semble qu’est
méconnue la nature propre de la visibilité et de l’identité chrétiennes,
l’une et l’autre exposées, par la logique même de l’incarnation, aux

119

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



approches sociologique et médiatique, mais pour la même raison irré-
ductibles à leurs prises. 

Une visibilité sacramentelle, une identité théologale

Pastores dabo vobis indique de manière précise la conversion à
opérer ici. Le titre même est déjà significatif : il nous renvoie, non à
l’initiative humaine, mais à celle de Dieu, et cela en forme de
promesse. On ne met pas la main sur une promesse, on y répond,
« avec la grave responsabilité de coopérer à l’action du Dieu qui
appelle 4 » ; d’autre part le propre d’une promesse est de configurer
l’incertitude et l’imprévisibilité de l’avenir, sans pour autant nous auto-
riser à l’anticiper de manière visible et mesurable. Quant au contenu
du texte, on constate qu’il est construit, comme c’est souvent le cas dans
les encycliques de Jean-Paul II, sur quelques références scripturaires
décisives, qui en font une sorte de lectio divina : « Pris d’entre les
hommes… Il m’a consacré par l’onction… L’Esprit du Seigneur est sur
moi… Venez et voyez… Il en institua douze… Je t’invite à raviver le
don de Dieu… » Ainsi c’est l’Écriture qui sert de principe herméneu-
tique de la figure du prêtre, en dessine les contours, en fonde l’identité
proprement théologale. Quant au mouvement d’ensemble de l’ency-
clique, il est lui aussi significatif pour notre propos : il prend en effet
pleinement en compte les défis de la fin du second millénaire (chapitre
1), puis y répond par l’approfondissement théologal et sacramentel de
l’identité sacerdotale (chapitres 2 et 3) avant de se pencher sur l’appel
et la formation des futurs prêtres (chapitres 4 à 6). L‘Écriture et la
parole de l’Église sont faites pour éclairer. Quelle sorte de visibilité
revêt donc l’identité sacerdotale, sous cette lumière ?

C’est d’abord une visibilité sacramentelle, c’est-à-dire une visibi-
lité de l’invisible. Alors que la logique médiatique accentue la visibilité
du visible, l’Église est sacrement, c’est-à-dire visibilité de l’invisible,
manifestation du « mystère caché en Dieu depuis des siècles » (Ep 3,
9). Dans son intervention à l’assemblée des évêques à Lourdes, à la
Toussaint 2009, Guy Coq le soulignait : « Que signifie “visibilité” pour
le message de l’Évangile ? C’est le dévoilement de l’invisible essentiel
dans le monde sensible, ou plus précisément dans la présence
humaine. C’est l’Incarnation en son mystère qui donne la clef de lecture

120

CONTRIBUTIONS



du visible. Et elle récuse la visibilité comme but. Car l’Évangile ne veut
pas la lumière sous le boisseau. Il appelle une présence dans le visible,
la perception, l’audible. Mais quelque chose d’autre qu’elle-même
gouverne la visibilité 5. » C’est dire à la fois que la manifestation est
nécessaire et qu’elle ne saurait épuiser le mystère dont elle témoigne,
car sa source et son foyer sont de Dieu. « C’est de l’intérieur de l’Église
comme mystère de communion trinitaire en tension missionnaire que
se révèle toute identité chrétienne et donc aussi l’identité spécifique du
prêtre et de son ministère », écrit pour sa part Jean-Paul II 6.

Il s’agit d’autre part d‘une visibilité christomorphe et christophore,
puisque son fondement est à chercher dans le mystère de l’Incarnation,
qui rend visible en Jésus Christ le Père invisible : « Qui m’a vu a vu le
Père. » Jean-Paul II souligne cet aspect : « Le prêtre trouve la pleine
vérité de son identité dans le fait d’être une participation spécifique et
une continuation du Christ lui-même… Il est une image vivante et
transparente du Christ prêtre 7. » Dès lors l’identité du prêtre, tout
comme celle de l’Église, n’est pas à définir comme une réponse à un
problème, ni comme un organe pour une fonction, ni même exactement
comme un moyen pour une fin. Elle est une réponse à un appel. Elle est
d’ordre théologal. Sa visibilité ne peut être que l’étrange visibilité du
mystère du Christ dans notre histoire, une visibilité qui culmine sur la
Croix et s’atteste sous les humbles espèces de l’Eucharistie.

Il s’agit enfin d’une visibilité d’« inscription » selon la formule que
Guy Coq emprunte à Péguy. Elle découle, écrit-il, « d’une inscription de
la foi dans la société, la vie, la culture, la civilisation : elle est consé-
quence et non but… L’inscription crée un milieu, un espace, par la
médiation desquels la lumière évangélique peut être accessible aux
hommes 8 ». Cette inscription est nécessaire, avec tout ce qu’elle suppose
d’intelligence créatrice et de courage apostolique, car il faut que le
mystère soit perceptible dans notre monde, et les prêtres ont une
responsabilité particulière à cet égard, eux qui sont chargés de son
actualisation dans la vie de la communauté chrétienne. Ils sont donc
appelés à se tenir « penchés sur la face mobile du monde », selon la
belle expression de Madeleine Daniélou, sans pour autant limiter leur
témoignage au « croyable disponible » de leurs interlocuteurs, ce qui
émousserait vite la pointe incisive de l’annonce évangélique.

Penser la formation dans cette perspective théologale confère aux
données anthropologiques de l’éducation une profondeur nouvelle.
D’une part, le mystère du Christ met en lumière le mystère de l’homme,

121

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



car la visibilité d’une personne humaine est toujours, elle aussi, une
visibilité de l’invisible : notre corps est l’expression visible d’une inté-
riorité qui, elle, demeure invisible. Elle doit être éveillée, respectée,
approfondie, comme le « saint des saints », le lieu de la demeure de
Dieu en tout homme. Cela confère aux études que font les séminaristes
un rôle essentiel, car seule une formation de « l’homme intérieur » peut
aujourd’hui fournir à un jeune les repères qu’il ne trouvera pas, hors
de lui, dans la société, mais devra librement discerner, à l’intime de lui-
même, par l’exercice personnel de son jugement. 

D’autre part, la foi nous apprend que toute personne humaine
reçoit son identité la plus profonde de l’appel de Dieu, et l’actualise à la
mesure de sa libre réponse à cet appel. C’est le rôle de l’accompagna-
teur spirituel de permettre à un jeune de reconnaître cet appel et de lui
donner corps dans sa vie. Cela ne replie pas la tâche de formation dans
un intimisme, car la vocation personnelle se reçoit et se vit en Église, et
elle s’incarne dans des tâches concrètes. Comme le soulignait Jean
Ladrière, « L’homme, en tant que personne, se définit comme vocation
[…] (Mais) la construction de soi n’est réelle, effective et efficace, qu’à
condition de s’inscrire dans un réseau d’interactions qui la coordonne à
toutes les autres… Ainsi la vocation appelle le rôle, mais le rôle ne
devient signifiant pour celui qui l’assume que s’il peut le recueillir dans
une vocation 9. » Les études, la vie communautaire, les premiers enga-
gements apostoliques sont autant d’occasions précieuses pour
« recueillir » les divers rôles sacerdotaux – devenus plus mouvants et
donc difficiles à décrire et à prévoir – dans la vocation reçue de Dieu,
et pour assurer ainsi aux futurs prêtres, quels que soient les changements
affectant leur statut dans l’opinion, une identité unifiée et heureuse. 

L’épreuve de la rationalité 

Nous sommes les héritiers d’un long processus de sécularisation
qu’il est commode d’évoquer en prenant pour fil conducteur les trois
célèbres questions kantiennes.

• A la question « Que puis-je savoir ? », les philosophes des
Lumières ont apporté une réponse dissociant la raison et la foi,
cette dernière réduite à une opinion subjective et à une forme
infirme de connaissance.

122

CONTRIBUTIONS



• A la question « Que dois-je faire ? », ils ont souvent répondu
en dénonçant l’Église comme une force d’oppression sociale et
en affirmant l’autonomie radicale de la liberté humaine et des
pouvoirs politiques.

• Enfin, face à la question « Que m’est-il permis d’espérer ? »,
on a longtemps cru que le progrès constituait une réponse qui
suffirait à mobiliser les énergies et à ouvrir l’avenir. Marx,
Nietzsche et Freud pouvaient alors qualifier l’espérance chré-
tienne d’illusion consolante, d’évasion nocive hors des tâches
du présent.

Devant ces contestations l’Église a pu être tentée de prendre une
position de repli défensif contre « le monde moderne » et de construire
des barrières à la périphérie du dogme, de la morale ou des commu-
nautés chrétiennes. Mais avec l’aide de l’Esprit Saint, elle a su inter-
préter cette situation comme un appel à revenir au centre de sa foi et
de sa mission et à approfondir le mystère dont elle est le témoin. Dans
la quatrième question de Kant, « Qu’est-ce que l’homme ? », elle a
entendu la question de Jésus à ses disciples : « Qui dites-vous que je
suis ? » Le concile Vatican II, puis Jean-Paul II ont été les artisans de ce
retour au centre christologique de notre foi et d’une attention renouve-
lée à la profondeur de l’homme.

Aujourd’hui les questions kantiennes résonnent différemment car
la sécularisation de notre société a changé de visage. Dans le domaine
de la connaissance, nous sommes en face d’un émiettement et d’une
spécialisation extrême des savoirs qui rendent problématique toute
perspective unifiante ; s’y ajoute un doute sur la raison, ébranlée par
les crises successives qui ont mis en cause ses fondements, et souvent
réduite à ses capacités instrumentales, opératoires ou communication-
nelles. Dans le champ politique l’expérience des totalitarismes a abîmé
les idéaux de justice et de paix ; or la démocratie ne peut se passer
durablement des fondations symboliques et éthiques qui lui font,
actuellement, souvent gravement défaut. Enfin l’avenir de nos sociétés
et du monde, au lieu d’être porté par une espérance, est devenu indé-
chiffrable et l’idée de progrès en est gravement compromise. 

Ces différents éléments, trop rapidement évoqués, composent le
visage d’une « post-modernité » marquée par le relativisme et le
désenchantement. Face à elle, la tentation est grande, en particulier

123

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



chez les jeunes, de repli fidéiste et émotionnel. Faute de se sentir assez
armés pour fonder leur foi sur une assise théologique et rationnelle
solide, ils préfèrent la garder à l’abri de la contestation en ne se
risquant pas à la penser, et en majorant de façon excessive, et souvent
exclusive, soit son énonciation dogmatique, soit ses expressions
émotionnelles. Mais la foi n’a pas à redouter la pensée de la foi, et
c’est une des responsabilités d’un séminaire d’œuvrer à la conversion
de la raison. Cette situation exige toutefois des chrétiens, prêtres ou
laïcs, une formation beaucoup plus approfondie qu’en d’autres temps
car il s’agit d’être crédible alors que le « croyable disponible » de nos
contemporains n’est pas spontanément accordé au message chrétien.
L’a-t-il d’ailleurs jamais été ? Revenir au cœur et à la profondeur de la
foi chrétienne, dans ce contexte, c’est voir dans le mystère pascal du
Christ, tel qu’il est attesté dans l’Écriture, vécu et célébré dans l’Église,
le fondement et l’englobant ultime de la rationalité. Si on repart inlas-
sablement de ce centre on peut affronter sans crainte les défis du
présent et l’indétermination de l’avenir, et même y puiser un regain de
courage apostolique.

Vers une conversion de la raison

En observateur lucide et rigoureux de ces phénomènes, le cardi-
nal Lustiger pouvait écrire dans Le Choix de Dieu : « Je nomme illusion
la pensée que la raison puisse être sauvée par la raison 10. » Car si c’est
la raison qui se convoque et se juge elle-même à son propre tribunal,
nous savons depuis Kant qu’elle ne peut que se condamner, ou tout au
moins limiter sévèrement son champ d’exercice et ses ambitions…
Mais la question et l’espoir d’un sens quant à notre vie personnelle et
sociale restent présents au cœur de beaucoup de gens, et l’Église a une
responsabilité et une mission envers eux. La formule qui ouvre l’ency-
clique de Jean-Paul II Fides et Ratio retentit alors comme un cri de libé-
ration : « La foi et la raison sont comme les deux ailes qui permettent
à l’esprit humain de s’élever vers la contemplation de la vérité 11. » Loin
de mutiler ou d’humilier la raison, la foi en Jésus Christ l’appelle à une
conversion qui lui rend le champ entier de son légitime exercice et la
convoque à sa plus haute mesure. 

C’est ainsi que le P. Albert Chapelle pouvait reprendre les ques-
tions kantiennes et les mettre en relation avec la doctrine traditionnelle

124

CONTRIBUTIONS



des quatre sens de l’Écriture : le sens « allégorique » énonçant le
contenu de la foi vient en effet au-devant de la question : « Que puis-
je savoir ? » ; le sens « tropologique » répond pour sa part à la ques-
tion : « Que dois-je faire ? » ; le sens « anagogique », enfin, légitime
l’espérance des biens à venir 12. Le P. Chapelle ajoutait que le premier
des quatre énoncés traditionnels, « littera gesta docet », désignant le
sens littéral de l’Écriture, devait être mis en relation avec la dernière
des questions kantiennes : « Qu’est-ce que l’homme ? » Mais dès lors
celle-ci cesse d’être une question abstraite, appelant une réponse elle-
même abstraite et générale ; sa réponse est à chercher dans l’engage-
ment effectif de Dieu dans l’histoire des hommes, dont l’Écriture est le
témoignage et qui culmine dans l’Incarnation, la vie, la mort et la
résurrection de Jésus Christ : « Voici l’homme » déclarait Pilate. C’est
donc dans et par la Parole de Dieu, reçue dans l’Écriture et lue en
Église, que ne cesse de s’opérer la conversion théologale de la raison
théologique et philosophique.

D’où, tout d’abord, le caractère central de cet accueil de la Parole
dans la formation en vue du sacerdoce. Pastores dabo vobis l’affirme
avec force : « Le prêtre est avant tout ministre de la Parole de Dieu…
C’est seulement en “demeurant” dans la Parole que le prêtre deviendra
parfait disciple du Seigneur et sera vraiment libre, dépassant tout
conditionnement contraire ou étranger à l’Évangile 13. » Car la Parole
de Dieu est principe herméneutique, interprétant nos vies et notre
histoire à la manière d’une langue maternelle : « Vous ne pouvez pas
lire l’Écriture n’importe comment, écrivait le cardinal Lustiger. Il faut
que vous la lisiez comme une parole prononcée par le Christ au milieu
de vous et qui vous donne le sens de l’histoire dans laquelle vous
entrez. En recevant cette parole vivante du Christ lui-même qui parle
dans son Église, vous entrez dans une histoire, l’histoire entière du
peuple de Dieu présent dans la culture moderne : il y est plus que vous
ne pensez. Il s’agit que vous, chrétiens, vous acquériez cet Évangile
comme une langue maternelle 14. »

La formation philosophique prend également tout son sens
comme l’exercice d’une raison ouverte à et par la Parole de Dieu, et
en prise avec les questions et la question de l’homme. Pastores dabo
vobis donne une double justification à cette formation : elle est néces-
saire d’une part « en raison du lien qui existe entre les problèmes
philosophiques et les mystères du salut », et d’autre part « en raison de

125

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



la situation culturelle où prévaut le subjectivisme comme mesure et
critère de la vérité 15 ». C’est dire qu’elle a à exercer une fonction de
médiation entre la culture profane des jeunes auxquels elle s’adresse
et le mystère de foi où leur appel au sacerdoce prend sa source. Cela
évince d’emblée deux conceptions trop courtes de la relation entre
philosophie et théologie. La première juxtaposerait une « philosophie
séparée » et une « théologie séparée », l’une et l’autre autosuffisantes.
Certes la raison philosophique est autonome, mais elle n’est pas auto-
suffisante. Certes la Révélation est gratuite, mais elle n’est pas extrin-
sèque. Aussi est-il important que la relation de l’une à l’autre, dans le
respect de leurs champs propres d’exercice, soit effective et vivante tout
au long du parcours vers le sacerdoce. D’autre part, il arrive que la
philosophie soit considérée comme un simple auxiliaire de la théolo-
gie, tout juste apte à l’équiper de concepts et de catégories. Mais cette
thèse purement fonctionnelle ne va pas assez profond dans la vie de
l’esprit. Car le rapport de la vérité à la Vérité, de l’esprit à l’Esprit n’est
jamais de type seulement instrumental. Il est d’ordre théologal.

C’est ce que manifeste exemplairement la structure de l’ency-
clique Fides et Ratio : les trois premiers chapitres envisagent la voca-
tion de la raison humaine, les deux suivants son combat spirituel, les
deux derniers sa mission dans le présent. Il me semble que c’est dans
cette perspective théologale et apostolique que doivent être envisagées
les études philosophiques dans un séminaire. L’engagement de la
raison peut alors y être vécu comme une réponse à l’appel reçu et se
déployer à l’intérieur de cet appel. Étudiants et formateurs interpréte-
ront les difficultés personnelles du parcours et les aspérités des gran-
des œuvres philosophiques en termes de combat spirituel et de mission
à accueillir, et non comme de simples étapes d’un cursus de type
universitaire. On pourrait en quelque sorte résumer cette conversion
par deux propositions : il s’agit toujours d’aller de l’ad extra à l’ad
intra, et du sed contra au multo magis. Car une conscience apostolique
de l’engagement de la raison fait découvrir que le premier païen à
évangéliser est soi-même et qu’on ne fait pas de la philosophie seule-
ment à usage externe, pour rejoindre les questions ou les objections
des autres ! Et il ne s’agit pas davantage de faire de la philosophie une
espèce d’arme défensive et offensive contre des pensées hostiles, mais
bien plutôt de découvrir que si, dès avant la Révélation, parfois en
dehors ou même contre elle, des hommes ont pu toucher juste et
profond, combien plus le don de Dieu doit-il libérer et dilater l’exercice

126

CONTRIBUTIONS



de la raison, lui conférant cette parrhesia qui est pour saint Paul un
trait distinctif de l’apôtre de Jésus Christ.

L’épreuve de l’autorité 

C’est une banalité de constater que l’autorité est en crise dans nos
sociétés. Je ne m’attarderai pas sur les raisons de cette crise qui touche
non seulement la fonction de gouvernement dans l’Église, mais tous les
domaines où interviennent des relations d’autorité et d’obéissance :
famille, école, université, pouvoir politique. Il me suffira de rappeler, à
la suite de Max Weber, les fondements de légitimité d’une autorité
quelconque, pour prendre la mesure de leur ébranlement actuel. Dans
une analyse célèbre 16, Max Weber dégage en effet trois types de légi-
timation : le premier est la tradition, qui reconnaît autorité au passé sur
le présent, par la force des héritages, des exemples et des mœurs
reçus. La rapidité des mutations qu’entraîne le développement scienti-
fique et technique, la relativisation des héritages par le brassage cultu-
rel et religieux ont largement disqualifié cette première instance de
légitimité. La seconde est le charisme, l’ascendant d’une forte person-
nalité ou l’aura du sacré, mobilisant et galvanisant les énergies. Mais
les perversions de l’autorité de type charismatique dans le phénomène
totalitaire, les dérives sectaires et peut-être tout simplement la désacra-
lisation des institutions et des rôles sociaux ont rendu suspecte toute
autorité de ce type. Reste l’autorité fondée sur la loi et s’attachant aux
fonctions reconnues et déterminées par la loi, telle qu’elle peut s’exer-
cer dans une démocratie. Mais ici encore elle est menacée, d’un côté
par les pouvoirs supranationaux qui imposent leurs propres lois
(marché, finance, media, technologie) sans pour autant générer de
véritable autorité, de l’autre par l’individualisme et les communautaris-
mes qui fragilisent le consensus social. 

Ici une nouvelle tentation nous guette : celle de recourir au moyen
court et apparemment efficace qui consisterait simplement à renforcer
ces trois fondements. Ainsi, on accentuera dans la formation des futurs
prêtres l’autorité des héritages et des traditions, des formes de piété ou
de vie liturgique reçues d’une longue pratique ; on donnera une impor-
tance accrue aux signes extérieurs du sacré – langue liturgique, vête-
ments… ; on resserrera les règlements et le pôle législatif de la vie

127

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



ecclésiale. Tout cela peut avoir sens et est souvent une réaction compré-
hensible face à des conduites désinvoltes ou oublieuses des traditions
de l’Église, de ses rituels ou de ses lois. Mais il me semble infiniment
plus fécond de s’attacher à la fondation et à la conversion théologale
et apostolique de l’autorité. Car la crise actuelle de l’autorité rend plus
nécessaire que jamais, mais aussi peut-être lisible de façon plus pure,
la figure chrétienne de l’autorité.

Fonder en Jésus Christ l’autorité

A contempler la manière dont Jésus Christ a exercé son autorité,
on découvre en effet une toute autre figure de celle-ci. Car Jésus ne tire
rien de lui-même, est parfaitement libre à l’égard des « autorités »
instituées et se refuse à exercer une quelconque pression sur les cons-
ciences. Toute son autorité a sa source dans son obéissance au Père et
son accueil de l’Esprit. Elle s’exprime et rayonne dans l’unité sans faille
entre sa parole, son agir et son être. Elle s’ordonne tout entière à la
croissance de la foi des disciples et, l’heure venue, se retire au béné-
fice de la présence en eux de l’Esprit Saint : « Il vous est meilleur que
je m’en aille » (Jn 16, 7). Dès lors, ce sont les assises mêmes de l’au-
torité qui se trouvent transformées et converties, ce qui porte bien plus
à conséquence que leur simple renforcement. On peut le vérifier en
reprenant, en perspective chrétienne, les trois fondements évoqués par
Max Weber.

• La Tradition chrétienne n’est pas la répétition ou la conserva-
tion fixe d’un « dépôt », mais elle interdit l’oubli du passé dans
les mutations du présent. Car le « déjà » et le « pas encore » du
temps chrétien prennent l’un et l’autre leur source dans le
mystère du Christ. Par sa résurrection et le don de l’Esprit, le
présent s’« augmente » – le terme d’autorité vient d’augeo,
augmenter – du Don déjà reçu, inoubliable et sans cesse actua-
lisé dans la vie sacramentelle, et de la Promesse encore en
suspens, ouvrant un « horizon d’attente » attesté mais non
prédéterminé par elle. Aussi l’Église n’en finit-elle pas de
déployer, de siècle en siècle, de saint en saint, de théologien en
théologien, de concile en concile, les infinies richesses du
Christ, pour que grandisse la foi de ses disciples. Là est le
premier fondement de l’autorité de l’Église.

128

CONTRIBUTIONS



• Le charisme chrétien n’est pas une aura sacrale posée sur
certains lieux, temps, gestes, personnes. Il est le Don de l’Esprit
Saint, dont chaque sacrement de l’Église déploie la grâce multi-
forme, rayonnant dans la vie des saints et des amis de Dieu,
inspirant, en tous lieux, en toutes circonstances, jusqu’aux plus
profanes et banales, le geste juste, la parole juste, l’injonction
qui libère ou le conseil qui apaise.

• Enfin, la loi du Christ n’est pas une loi extérieure et contrai-
gnante dont l’autorité serait soumise aux aléas de l’histoire. Elle
est une loi inséparable de la Promesse qui lui donne sens et
pouvoir sur nos libertés ; elle tend à se confondre avec la spon-
tanéité du « cœur nouveau » façonné en nous par le baptême.
Inscrite à l’intime de l’âme par l’Esprit Saint, elle suscite une
docilité elle-même toute intérieure, sans violence ni contrainte.

A cette lumière, l’exercice de l’autorité pastorale se comprend
comme un service, dans le Christ, de la croissance en vie théologale
des futurs prêtres. Elle les prépare, d’un seul et même mouvement, à la
liberté et à l’obéissance apostoliques que réclamera leur ministère.
« L’obéissance chrétienne authentique, écrit Pastores dabo vobis,
correctement motivée et vécue sans servilité, aide le prêtre à exercer,
avec une transparence évangélique, l’autorité dont il a mission auprès
du peuple de Dieu, sans autoritarisme et sans procédés démago-
giques 17. » Et dans une formule concise, mais inépuisable, le P. Léonce
de Grandmaison écrivait : « Il faudrait ne jamais commander, sinon
pour consoler. »

Revenons, en guise de conclusion, aux questions de départ.
« Que retenir comme fondamentaux de l’éducation des futurs

prêtres ? » Je réponds : discerner, développer et servir l’identité théolo-
gale et sacramentelle des séminaristes, le chemin de sainteté qui est le
leur et qui sera celui de leur témoignage de disciples de Jésus Christ.
Les aider à devenir des hommes de la Parole de Dieu, capables de la
faire retentir dans tous les aréopages du monde contemporain, sans
oublier leur propre cœur et leur propre raison. Exercer envers eux une
autorité fondée et enracinée en Jésus Christ, qui suscite en eux, en
retour, une obéissance théologale et apostolique. 

« Quels sont les grands principes éducatifs “indiscutables” ? » Je
réponds : viser une éducation personnelle, qui respecte et promeuve le
mystère de toute personne humaine, son inviolable intériorité ; une

129

FORMER AUJOURD’HUI LES PRÊTRES DE DEMAIN



éducation spirituelle, attentive à l’alliance de l’esprit humain et de
l’Esprit de Dieu, que ce soit dans la formation intellectuelle, affective,
ou proprement religieuse ; enfin, une éducation libérale, qui éveille une
liberté responsable et docile à la voix intime de l’Esprit Saint. 

« Quelle est la pertinence de ces fondamentaux dans notre
culture actuelle au regard des séminaristes et de la visée du sémi-
naire ? » Je réponds : ils représentent aujourd’hui une force de contes-
tation contre tout ce qui menace la personne humaine ; une force d’at-
testation de la vie de l’Esprit à l’œuvre dans le monde et dans l’Église ;
une force de proposition qui peut se faire entendre dans le débat
public et offrir ainsi à tous, généreusement, à fonds perdus, son trésor. 

« Qu’est-ce qui s’en dégage quant à notre responsabilité de
supérieurs ? » Puisse l’Esprit Saint répondre lui-même, jour après jour,
à ceux auxquels il a confié cette responsabilité dans l’Église ! n

130

CONTRIBUTIONS

11 -- JEAN-PAUL II, exhortation apostolique postsyno-
dale Pastores dabo vobis (PDV), DC 2050, 17 mai
1992.

22 -- PDV 60.

33 -- PDV 10.

44 -- PDV 2.

55 -- Cf. Mgr Claude DAGENS, Entre épreuves et
renouveaux : la passion de l'Évangile, Paris,
Conférence des évêques/Cerf, 2010.

66 -- PDV 12.

77 -- Ibid.

88 -- Guy Coq, Id.

99 -- Jean LADRIÈRE, Semaines Sociales de France,
Paris, octobre 1989.

1100 -- Cardinal Jean-Marie LUSTIGER, Le Choix de
Dieu, De Fallois, Paris, 1987, p. 116.

1111 -- Encyclique Fides et ratio, introduction.

1122 -- Albert Chapelle, sj, « Les quatre sens de l’Écri-
ture comme méthode théologique », Institut
d’Etudes théologiques, Bruxelles, septembre 1969.

1133 -- PDV 26.

1144 -- Cardinal Jean-Marie LUSTIGER, Osez croire,
Centurion, Paris, 1985, p. 24.

1155 -- PDV 52.

1166 -- Max WEBER, Le Savant et le politique, Union
générale d’éditions, 10/18, p. 102.

1177 -- PDV 27.

NOTES



Christophe Guegan
responsable du Service diocésain des vocations de Vannes

La genèse du projet

Quand j’ai été nommé au SDV en septembre 2003, le service
avait un bureau dans les étages de notre maison diocésaine. Il me
semblait difficile à un jeune désireux de connaître le SDV d’accéder à
cette maison, d’y trouver l’accueil, et d’atteindre ensuite le deuxième
étage. Cela s’apparentait à un parcours du combattant. Mgr Gourvès,
alors évêque de Vannes, partageait ma préoccupation de rendre plus
visible et plus accessible notre service. Nous souhaitions également un
lieu fort et significatif de l’appel aux vocations dans notre diocèse. Ce
projet s’est concrétisé avec Mgr Centène. 

La mise en place de ce foyer fut, pour le service des vocations,
une gageure. Il y avait lieu d’intégrer au projet, d’une manière ou
d’une autre, tous les prêtres du diocèse. Nous avons travaillé sur ce
projet pendant une année. Dans un premier temps (septembre 2005),
le SDV a réuni des parents dont les enfants étudiaient dans des écoles
hors contrat ou dans des écoles « typées » pour connaître leurs moti-
vations. Après cette rencontre, nous avons réfléchi à la manière de
répondre au mieux à leur demande, dans la limite de nos possibilités.
A cette date, nous avions déjà une structure libre pour accueillir ce
foyer, à Sainte-Anne d’Auray.

L’équipe permanente du SDV a présenté à Mgr Centène un
« projet-cible ». Puis nous l’avons présenté à la direction de l’Ensei-
gnement catholique de notre diocèse, qui a introduit le SDV auprès du

131

Le Foyer Jean-Paul II 
à Sainte-Anne d’Auray

CONTRIBUTIONS

 



chef de l’établissement scolaire de Sainte-Anne d’Auray avec qui nous
pourrions travailler.

En décembre 2005, Mgr Centène a écrit à tous les prêtres pour
leur présenter ce projet et leur demander ce qu’ils en pensaient. Plus
de cent prêtres ont répondu ; seuls trois ont émis un avis défavorable,
les autres allaient de l’enthousiasme à favorable, avec quelques ques-
tions concernant le risque d’enfermement des jeunes dans une structure
« traditionnelle » et l’ouverture sur la vie diocésaine.

Une équipe composée de huit prêtres, du directeur de l’ensei-
gnement catholique, des permanents du SDV s’est réunie tous les mois,
de janvier à mai. Le but de cette équipe était de travailler, à chaque
fois, sur un document « cible ». Chacun apportait ses idées et ses modi-
fications, ses interrogations afin d’élaborer un document final. Une fois
le document élaboré (en février 2006), Mgr Centène l’a présenté au
conseil épiscopal, puis au conseil presbytéral et au conseil des doyens.
Tous se sont ainsi sentis partie prenante de l’ouverture du foyer Jean-
Paul II.

Le SDV, au mois d’avril 2006, a lancé une opération publicitaire
avec des tracts et des articles dans les journaux locaux. Quelques jour-
naux nationaux, tels que Famille chrétienne, le Figaro, La Croix ont
publié des articles sur le foyer. Le SDV de Vannes a fait part de cette
ouverture à tous les autres SDV de France. Dès la parution de ces arti-
cles, des demandes sont arrivées. Nous avons ouvert l’internat au mois
de septembre 2006, avec dix-neuf garçons.

Dès son arrivée (septembre 2005), Mgr Centène souhaitait ouvrir
une propédeutique (il n’y en avait pas dans la province). Il a demandé
au SDV de travailler sur cette ouverture, conjointement au premier
projet. Nous avons donc mené de front les deux projets, qui pouvaient
voir le jour sur le même site.

La finalité du foyer 

Le diocèse souhaite répondre à l’appel du concile Vatican II qui
invite à proposer aux jeunes une formation religieuse particulière, et
d’abord une direction spirituelle adaptée, (qui) aide les élèves à suivre
le Christ rédempteur avec une volonté généreuse et un cœur pur. Sous
l’autorité paternelle des supérieurs et avec la collaboration opportune

132

CONTRIBUTIONS



de leurs parents, qu’ils y mènent la vie convenant à leur âge, à leur
mentalité et à leur degré d’évolution… (cf. décret sur la formation des
prêtres n°2 et 3).

Nous avons voulu un juste équilibre entre études, vie spirituelle et
détente pour l’épanouissement des jeunes. L’ambiance générale et l’en-
vironnement permettent à chacun de se sentir respecté dans toute sa
personne, dans sa foi au Christ, dans son projet de vie.

Au centre du foyer se trouve la chapelle. Sa position géogra-
phique invite tous les membres de la maison à vivre sous le regard du
Christ. La messe quotidienne et des temps de prières spécifiques y sont
proposés. Chaque soir, les Complies remettent au Seigneur la journée
écoulée et lui confient la nuit. Prendre le temps de relire sa journée sous
le regard du Christ invite chacun à grandir dans sa relation person-
nelle avec Celui qui est source de vie. Pour grandir dans la vie spiri-
tuelle, un accompagnement personnel est proposé à chacun par des
prêtres du diocèse.

La convivialité de la maison, avec une présence familiale, permet
à chacun de s’exprimer en toute confiance et d’offrir le meilleur de soi.
Notre internat allie le vivre ensemble, le partage des enthousiasmes
(sportifs, culturels, artistiques…), le service des autres. Les garçons,
comme en famille, participent à la vie de la maison (service, range-
ment et ménage des chambres…). Un week-end par mois les jeunes
restent au foyer pour des activités diverses : découverte du patrimoine
local, sport, pèlerinage, détente… afin de faire grandir l’esprit frater-
nel et familial au sein de la maison. 

Les personnes

Le prêtre

Il est le supérieur et le responsable de tout le foyer, devant les
familles et devant le collège-lycée. Le supérieur n’accompagne spiri-
tuellement aucun des jeunes. Le fait d’exercer l’autorité et de célébrer
ensuite la messe n’a jamais posé de problème pour les jeunes (c’était
un peu ma crainte au départ). J’ai beaucoup appris sur la psychologie
des jeunes, notamment des adolescents. Il est important de s’appuyer

133

LE FOYER JEAN-PAUL II À SAINTE-ANNE D’AURAY



sur leurs points forts, plus que sur leurs difficultés. J’ai toujours mis en
avant la discussion et l’explication plus que la punition. 

Les jeunes mènent une vie spirituelle étonnante : certains prient le
chapelet et/ou disent les offices de laudes, milieu du jour et vêpres
chaque jour. Ils sont un exemple pour moi et m’encouragent dans la
fidélité aux offices et à l’oraison. Nous vivons un moment important
chaque semaine le mercredi soir avec l’Eucharistie et l’adoration. Le
Christ nous unit vraiment. 

Il est important que le prêtre missionné pour le foyer ait un
charisme pour vivre avec les jeunes. Une chose est de faire du caté-
chisme ou d’accompagner un camp, autre chose est de vivre au quoti-
dien avec les jeunes et de les accompagner tant dans la vie spirituelle
que dans la vie scolaire ou humaine. Il me semble que cela ne peut pas
être vécu par tous les prêtres. Pour ma part, je vis cela comme une
grande grâce, même s’il faut faire preuve d’autorité et ne pas lâcher
prise. Il faut avoir le courage de tenir dans ses décisions, face aux
mécontentements des jeunes. Je crois qu’ils recherchent une personne
sûre sur laquelle ils peuvent compter. Jusqu’à ce jour, j’ai beaucoup reçu
de la part des jeunes et de toutes les personnes qui côtoient le foyer.

Des séminaristes

Pendant les trois premières années, deux ou trois séminaristes
m’aidaient dans l’encadrement des jeunes durant la semaine et lors
des week-end. Cette expérience ne fut pas concluante : il apparaît que
tous les séminaristes n’ont pas le don d’encadrer des jeunes dans un
internat (c’est autre chose que d’encadrer des jeunes pour la caté-
chèse, pour un temps fort), et cette expérience ne les aidait pas suffi-
samment à discerner leur vocation. Un stage en paroisse semble préfé-
rable. Au bout de ces trois ans, nous avons décidé de salarier une
vierge consacrée à plein temps. 

Une famille

Dès le départ, nous avons souhaité intégrer une famille dans la
vie du foyer. Elle habite un appartement à l’intérieur du foyer, avec une
porte donne directement sur le foyer et également un accès direct sur

134

CONTRIBUTIONS



l’extérieur. Elle est avant tout une présence. Le père de famille travaille
à l’extérieur, et jusqu’à présent la mère de famille travaille à mi-temps
au SDV, comme animatrice en pastorale. La famille ne porte pas la
responsabilité de l’encadrement des jeunes. Les familles sont présentes
au foyer pour trois ans. Actuellement, depuis le mois de septembre
2009, une deuxième famille a pris le relais. Cette durée permet un
juste équilibre. Au bout de ces trois ans, la première famille avait
besoin de retrouver sa tranquillité. 

Suivant leurs possibilités, les parents sont présents à la messe du
matin et participent à l’adoration ou aux offices. Ils sont également
présents le week-end quand les jeunes internes sont au foyer ; ils parti-
cipent alors aux activités, aux repas (samedi midi et soir, dimanche
midi). L’étroite collaboration entre la famille et le supérieur permet une
grande liberté dans le partage des tâches. La famille accueille à sa
table un jeune ou deux, une fois par semaine. C’est le moment d’un
échange plus personnel et dans un cadre non institutionnel. Le jeune
peut parler en toute liberté de ce qu’il vit au foyer, à l’école et en
famille. C’est un bon relais pour aider le jeune à grandir et à s’épa-
nouir. Il m’arrive de demander à la famille d’inviter tel ou tel jeune, si
je vois qu’il a besoin de parler ou qu’il a besoin d’une autre ambiance
pour un soir.

Les jeunes et moi vivons comme une grande richesse la présence
de la famille au sein du foyer. De plus, cela rassure les parents des
jeunes de savoir une famille avec nous. Actuellement, la famille ne
reçoit pas de lettre de mission. Peut-être en faut-il une ? Mon jugement
n’est pas arrêté à ce sujet, car je découvre avec cette deuxième famille
que chacune a également son charisme propre et sa manière de s’in-
vestir dans la vie de la maison.

Des bénévoles

Dès le départ, j’ai été surpris par le nombre de personne qui se
sont proposées pour les tâches ménagères et pour l’aide aux devoirs.
Ensuite, par le bouche-à-oreille, d’autres personnes sont venues enri-
chir notre équipe. La comptabilité est assurée par deux bénévoles, une
équipe de ménage assure la propreté à chaque vacances scolaires.
Quatre bénévoles assurent chaque semaine l’aide aux devoirs (alle-
mand, maths, méthodologie, méthode Vittoz).

135

LE FOYER JEAN-PAUL II À SAINTE-ANNE D’AURAY



Le fait de proposer quelque chose de visible dans le diocèse attire
les personnes qui souhaitent donner du temps. Un véritable élan a vu
le jour pour l’organisation matérielle de la maison. Chaque année,
nous lançons une campagne de dons par mailing et dans les parois-
ses du diocèse. A vrai dire, nous sommes étonnés de la réussite des ces
campagnes.

Les familles des internes

Premières responsables de l’éducation de leurs enfants, elles
vivent un lien particulier avec le foyer, notamment avec le supérieur.
Une confiance réciproque doit se vivre entre eux. L’un ne doit pas inter-
férer dans l’autre. Par le vécu ensemble, à travers le jeune, le prêtre
découvre sa famille, avec ses richesses et ses failles. Le supérieur n’est
pas là pour donner des leçons. Il m’a toujours semblé important de ne
pas critiquer les familles, les décisions prises sont les bonnes par contre,
il m’arrive souvent de les conseiller, de discuter avec elles de leur enfant. 

Les jeunes rentrent dans leur famille toutes les vacances scolaires
et tous les week-ends sauf un par mois. Ce week-end au foyer permet
de vivre autre chose que le rythme de la semaine de cours : il est
aménagé de telle manière que les dimensions intellectuelles (travail
scolaire et visites culturelles), spirituelles (prière…) et humaines (sport
et détente) de la personne soient honorées. Les jeunes apprécient ces
week-end car ils vivent alors un vrai temps d’échange et de partage
dans la gratuité.

Deux fois dans l’année, au retour des vacances de Noël et de
Pâques, toutes les familles sont invitées au foyer pour la messe, le repas
tiré du sac et un temps d’échange. Une valise-prière circule depuis une
année de famille en famille : la famille qui a pendant la semaine la
valise-prière est chargée de prier d’une manière toute spéciale pour le
foyer, et le foyer la porte dans sa prière également. 

Au bout de ces trois ans, je peux témoigner d’une belle collabo-
ration entre les familles et moi, au service des jeunes. Nombreuses sont
celles qui m’ont remercié pour le temps que je donne à leurs enfants.
En même temps, je crois qu’il est important que les familles gardent une
juste distance également par rapport à la vie du foyer. Le supérieur
reste le référent du jeune durant la semaine, et même si les parents
peuvent appeler leur enfant, toute décision est prise par le supérieur.

136

CONTRIBUTIONS



Bien évidemment, les décisions qui relèvent de l’avenir du jeune sont
prises par les parents. 

Les jeunes

Ils sont, au cœur du foyer, notre préoccupation essentielle et
première. Toutes les autres personnes sont au service de leur épanouis-
sement et de leur bonheur. Ils ont entre treize et dix-huit ans, ils vont en
classe de la quatrième à la terminale. Les jeunes accueillis vivent dans
des familles catholiques pratiquantes. Ce sont eux les demandeurs
pour notre internat, plus que leur famille. Quand un jeune souhaite
s’inscrire, je reçois la famille pour leur présenter l’internat et sa finalité,
puis les parents seuls et le jeune seul. Le jeune doit être volontaire et
désireux de vivre une vie chrétienne au quotidien. Je demande ensuite
aux parents de remplir un dossier avec un questionnaire et au jeune
de répondre également à un questionnaire pour mieux connaître ses
motivations. La demande pour ce type d’internat est importante mais
les motivations peuvent être très diverses, allant des parents qui souhai-
tent un internat bien « cadré » pour relever le niveau scolaire, au jeune
qui a hâte de quitter ses parents. Au fil des années, mon expérience
m’a permis de mieux discerner et de mettre l’accent sur la vie spiri-
tuelle, sur le désir de répondre à un appel du Seigneur. Vivre la messe
quotidienne, la vie de prière proposée, l’accompagnement spirituel
impliquent l’engagement de toute la personne. Un jeune qui se trompe
de motivation risque de quitter l’internat en cours d’année. 

Notre capacité d’accueil est de vingt-trois jeunes maximum. Sauf
la première année où nous avions volontairement arrêté à dix-neuf le
nombre d’internes, depuis nous sommes complets, et nous refusons des
demandes, soit en raison de l’éloignement des familles ou d’autres
raisons d’équilibre de la communauté entre les plus jeunes et les plus
âgés. Les trois premières années, nous avons accueillis des jeunes dès
la sixième (11 ans). L’expérience montre qu’aujourd’hui notre internat
ne leur est pas adapté. Aussi, n’accueillons-nous des jeunes qu’à partir
de la quatrième (13 ans). Aujourd’hui, notre réflexion se porte sur la
possibilité des jeunes, à l’heure du zapping, de rester cinq ans dans le
même internat et le même collège-lycée. 

Jusqu’à présent, l’inscription d’une année sur l’autre se faisait un
peu de manière systématique, sauf gros problème. Cette année, je

137

LE FOYER JEAN-PAUL II À SAINTE-ANNE D’AURAY



demande à chaque jeune de relire sa vie au foyer grâce à un ques-
tionnaire, et de se réengager pour l’année suivante. Ainsi chacun,
dans une plus grande liberté, reconduira ou non son expérience.
Depuis l’ouverture, cinq terminales ont été reçus au baccalauréat
(100 % de réussite) : un est entré en propédeutique pour le diocèse de
Versailles et poursuit en première année de séminaire, un est parti avec
Points-Cœur pour un an et demi, trois poursuivent leurs études. Pour
cette année 2009-2010, trois terminales sur cinq demandent à entrer
en propédeutique.

Liens avec le collège-lycée

Les deux directions sont indépendantes l’une de l’autre. Les
familles doivent s’inscrire dans les deux établissements. A vrai dire,
nous avons toujours travaillé ensemble et pour tel ou tel dossier, j’ai eu
recours à l’avis de l’école. Il y a eu un changement de directeur d’école
au bout de deux ans, le nouveau directeur est plus proche de l’esprit
du foyer. A son arrivée, j’ai été nommé aumônier de l’établissement,
ce qui a permisdes liens encore plus importants. Avec Mr Moizan,
nouveau directeur, nous regardons les dossiers ensemble et parta-
geons nos avis avant d’accueillir un jeune. Pour moi, c’est un appui fort
et cet échange permet de croiser nos regards. Pour l’instant, les jeunes
que je pensais accueillir au foyer ont toujours été accueillis au collège-
lycée.

Dès la première année, j’ai rencontré le professeur titulaire de
chaque garçon dans les locaux du foyer. Le directeur de l’époque
m’avait également invité au conseil de direction. Ces différents contacts
ont permis de vivre de bonne relation entre les deux établissements.

Le lien avec l’établissement scolaire est très important pour le suivi
des jeunes. Connaître leur comportement dans l’école favorise l’ac-
compagnement de chacun. La réussite scolaire n’est pas à négliger : il
en va de l’avenir des jeunes. Depuis que je suis aumônier de l’établis-
sement, je peux rencontrer les professeurs plus facilement dans la salle
des professeurs, et être plus réactif quant au suivi scolaire des jeunes
(comportement, notes…). Le lien avec les surveillants et notamment la
conseillère principale d’éducation permet des échanges fructueux et
constructifs pour tous. 

138

CONTRIBUTIONS



Trois entités importantes encadrent les jeunes : le collège-lycée, le
foyer et les parents. Un risque est de mal faire circuler les informations
entre chacun. Le foyer répond des jeunes durant toute la semaine. Les
absences, les avertissements, les mots sur le cahier de correspondance
sont signés par le supérieur, ce dernier avertissant les parents. Les
bulletins scolaires sont expédiés à la fois aux parents et au supérieur.
Par contre, ce sont les parents qui participent aux réunions parents-
professeurs. 

Deux témoignages

Pour terminer, je laisse la parole à deux jeunes qui ont dressé leur
bilan.

Gauthier

Je m’appelle Gauthier et je suis à présent en première année de
séminaire pour le diocèse de Versailles. Avant cela, j’ai passé deux ans
au foyer Jean-Paul II à Sainte-Anne d’Auray et j’y ai fait mes classes de
première et terminale. Il y avait déjà longtemps que j’avais engagé un
chemin de discernement d’un appel à être prêtre diocésain, discerne-
ment qui se poursuit encore aujourd’hui. Ce passage au foyer a été un
tournant décisif dans mon cheminement personnel. Tout d’abord, la vie
du foyer est rythmée par la prière. La messe quotidienne, la prière des
Complies et l’adoration chaque semaine ont été autant de lieux pour
discerner calmement sous le regard de Dieu cet appel qui me travaille.
La forte vie communautaire a aussi été un lieu de discernement. 

Au contact des autres, j’ai pu être soutenu dans mon chemine-
ment ; j’ai vu que je n’étais pas le seul à me poser cette question de
l’appel religieux et cela aide de ne pas se sentir seul. De plus, la bonne
ambiance qui y règne favorise une confiance mutuelle et un mûrisse-
ment autant humain et spirituel au contact des autres internes. Il nous
est donné un père spirituel qui nous aide dans notre cheminement.
Avoir la possibilité de parler de ma vocation à un prêtre, en privé, m’a
aidé à mieux comprendre ce que le Seigneur attendait, et attend, de
moi. Avant d’entrer au foyer, j’étais indécis et encore bien hésitant. A

139

LE FOYER JEAN-PAUL II À SAINTE-ANNE D’AURAY



la fin de mon passage, j’étais bien plus conforté dans mon chemine-
ment et je pense sincèrement, avec le recul, que si je n’avais pas été
au foyer Jean-Paul II, je n’aurais pas franchi tout de suite le pas pour
entrer en propédeutique à Versailles.

Jean-Louis
Arrivé en première (à Montmorency ) j’ai commencé à me poser

plein de questions sur un peu tout, particulièrement sur l’affectivité, j’af-
fectionnais à ce moment-là particulièrement une amie de mon lycée. Je
n’ai pas reçu à l’aumônerie la réponse à mes questions, voire même
j’ai été tiré vers le bas. Les prêtres étaient absents de nos réunions et
seul un jeune étudiant en droit nous faisait débattre sur les sujets que
nous choisissions, dur de savoir ce que l’Église disait sur l’affectivité ou
sur d’autres sujets lorsque nous avions pour référence un jeune pro-
avortement et pro-mariage homosexuel... Heureusement mes parents
étaient là et j’ai pu assez régulièrement refaire le point sur certains
sujets avec eux mais pas celui de l’affectivité, n’ayant pas la force
d’aborder ce genre de sujet à l’époque, et puis quand on est un ado…

Sur ce plan-là je restais seul avec mes questions. Sur le plan de
la vie spirituelle, je pense que j’avais déjà un certain lien avec Dieu,
irrégulièrement je me retrouvais tout seul à écrire une page sur diffé-
rents sujets, qui occupaient mon esprit sur le moment et je prenais Dieu
à mon jeu, je lui posais des questions, c’était un peu mon oraison à
moi, mais je faisais ça surtout pour moi, pour un certain « plaisir » de
se retrouver seul et de poser sa réflexion.

Arrivant au foyer, j’attendais surtout des réponses à mes ques-
tions, et particulièrement sur l’affectivité. C’est le seul endroit ou j’ai eu
l’occasion d’en parler franchement, et où il y avait du répondant. Cela
m’a donné goût et envie de me pencher sur les textes officiels de l’Église.
Nos petites réunions du mardi soir m’ont aidé à me sentir concerné par
ce que disait l’Église (car j’ai découvert que c’était, mine de rien, plutôt
intéressant !) et ce que j’ai appris sur la vie affective, homme/femme
m’a mieux fait comprendre ma vie « affective » avec Dieu.

Je n’avais pas de père spirituel avant d’arriver au foyer et j’y ai
donc découvert ce moyen extra pour pouvoir poser mes questions,
avoir une relecture de ce que je vivais et recevoir des conseils sur
comment mener ma vie en général. Cela  a été pour moi une expé-

140

CONTRIBUTIONS



rience vraiment très forte, c’est sûrement grâce à ce suivi spirituel que
j’ai le plus appris.

Le privilège aussi de pouvoir côtoyer des prêtres heureux de leur
choix de vie. Ce qui mine de rien m’a fait réfléchir et ce qui m’a aidé
(et m’aide encore) à me poser la question de la vocation en ayant
moins peur de ce qui pourrait me « tomber » dessus. On peut dire que
j’ai découvert au foyer ce qui fait la beauté de la vocation, j’ai été
touché plus particulièrement par le don de soi pour les autres, pour le
peuple de Dieu. 

Une vie rythmé par des temps de prière, la messe chaque matin,
les complies m’ont aidées à tourner ma vie vers Dieu au cœur de la
journée, ce qui donne par la suite certain reflex, mais c’est surtout dans
l’oraison que j’ai découvert beaucoup de chose. L’initiation à l’oraison
à été pour moi difficile mais j’y ai maintenant pris goût et j’y puise
beaucoup de bien. Dans les moments de « spleen » je garde ce réflexe
et tente chaque jour d’y donner dix à quinze minutes. L’oraison m’a
beaucoup aidé à mieux comprendre la relation avec Dieu, une relation
plus personnelle et gratuite. 

La vie communautaire, je n’ai jamais eu trop de mal à vivre dans
un groupe quel qu’il soit, mais au foyer j’ai pu me faire des amis qui
avait le même but, le même « idéal » que moi, ce qui est à mes yeux
quelque chose de très précieux. Ce qui a été motivant pour moi en arri-
vant c’était de voir qu’il y avait « plus catho » que moi, ce qui peut
paraitre bête mais j’avais du mal à me l’imaginer avant d’arriver au
foyer. J’ai profité comme tout le monde des points positifs et négatifs
de la vie communautaire, ce qui apprend la patience, le respect d’au-
tres styles et surtout l’attention aux autres… J’y ai aussi découvert
certains dons comme mon comportement de meneur et mon autorité
naturelle.

L’ambiance de travail, je ne sais pas très bien quoi dire car d’un
coté pour moi le foyer m’a vraiment aidé à faire surface au niveau
scolaire, mais à la fois il ne m’a pas incité à aller au bout de mes capa-
cités (d’un autre coté n’est-ce pas aussi un peu ma faute ?!)

Le fait de s’éloigner un peu de la maison familiale m’a aussi
permis je pense de renforcer le lien avec mes parents. Et puis quand
on n’est plus chez soi, on a plus de facilité à prendre goût au service,
à ranger ces affaires.

Autre chose importante pour moi : la présence de plus jeunes,
peut-être est-ce un traumatisme de dernier de famille, mais pour moi

141

LE FOYER JEAN-PAUL II À SAINTE-ANNE D’AURAY



c’était une vraie joie de pouvoir être un « grand frère », et une certaine
pression : se dire que l’on est regardé et pris comme modèle, ce n’est
pas rien.

J’allais zapper l’absence bénéfique d’ordinateur, et de chaîne
hifi, je me rends compte maintenant combien ils peuvent être mangeurs
de temps et de calme.

En faisant cette petite relecture il m’apparait assez clairement que
le foyer m’a beaucoup appris, qu’il m’a permis de me poser, j’y ai
forgé une bonne partie de mon caractère ! 

Conclusion

La mise en place d’une telle structure demande de l’énergie, mais
à ce jour, les fruits sont largement au-delà de nos espérances. Tout
d’abord, la question des vocations spécifiques est prise en compte
dans l’ensemble du diocèse par les prêtres et par l’ensemble des diocé-
sains. Le foyer permet d’introduire à la question et à la discussion. Puis,
les jeunes se sentent pris en considération dans leur questionnement,
évidemment ceux qui y vivent, mais également les autres qui en enten-
dent parler et qui savent que des jeunes se posent la question de deve-
nir prêtre ou religieux. Dans un monde de l’image, où nous parlons
toujours de visibilité, le foyer rend visible le service des vocations, et
l’appel aux vocations spécifiques. Le foyer en lui-même est appelant. 

Notre grande question aujourd’hui est comment créer une telle
structure pour les jeunes filles. La question est posée à l’ensemble des
congrégations de notre diocèse, mais aujourd’hui ont-elles le désir, la
possibilité d’œuvrer pour un foyer de jeunes filles ? Quelle commu-
nauté osera « donner » quelques jeunes sœurs pour tenir une telle
maison ? n

142

CONTRIBUTIONS



Abonnements 
ÉÉgglliissee eett VVooccaattiioonnss 22001100

France : 37 € Europe : 39 €
Autre pays : 45 €

Pour les abonnés hors de France, le règlement se fait par chèque
en euros, payable dans une banque française ou par virement
bancaire (nous contacter avant).

Les numéros d’Église et Vocations sont à 12 € l’unité. Les
anciens numéros de Jeunes et Vocations restent disponibles au prix de
10 € l’exemplaire (France) et 12 € (étranger), frais de port compris. 

Nom

Prénom

Adresse

Code Ville

Courriel

Règlement joint à l’ordre de UADF / Église et Vocations
par chèque bancaire ou postal adressé à :

Service National des Vocations
58 avenue de Breteuil - 75007 Paris

Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations

ABONNEMENTS
"

        



N° 10   Mai 2010
Trimestriel

La pastorale des temps forts

LA
R

EV
U

E
D

E
LA

PA
ST

O
RA

LE
D

ES
VO

C
AT

IO
N

S

La
pa

sto
ra

le
de

st
em

ps
fo

rts
N

°
10

2010

François Anteblian n Pierre-Denis Autric n Jean-Yves Baziou

Matthieu Bernard n Aurélie Cadot n Raphaël Clément

Roselyne Dupont-Roc n Arnaud Favart n Chrisophe Guégan

Stéphane Haar n Silvère Jauny n Sébastien Leclerc

Marguerite Léna n Dominique de la Maisonneuve

Philippe Marsset n Frère Maxime n Anne Righini-Tapie

Bernard Robert n Jean-Sébastien Strumia n Clémence Thiollier

Quinze ans après les JMJ de Paris, le temps est peut-être
venu d’évaluer l’ensemble des pratiques qui ont suivi ; ce
numéro est un premier jalon. Le sujet est loin d’être épuisé ;
des théologiens-chercheurs relèveront-ils ce défi : proposer
une évaluation critique de ces événements ? Ici, des appro-
ches vétérotestamentaires et néotestamentaires, sociolo-
giques et phénoménologiques, de multiples partages de
pratiques et des témoignages se répondent. Ces contribu-
tions laissent le lecteur devant la tâche qui l’attend : analy-
ser ce qui est fait, pointer les enjeux… pour inventer de nou-
velles voies !


	00 Couv 1
	01 Ouverture
	02 Baziou
	03 Righini
	04 Favart
	05 Strumia
	06 Clément
	07 Dupont-Roc
	08 Maisonneuve
	09 Taizé
	10 JOC
	11 MEJ
	13 Marsset
	14 CGE
	15 Chartres
	16 Tem Leclerc
	17 Goums
	18 Lena
	19 Guégan
	20 Abonnement
	21 Couv 4



