LA REVUE DE LA PASTORALE DES VOCATIONS

Eglise (¢ vocations

P romouvoir la vie consacrée

N° 16 = Novembre 2011

Trimestriel

Service national pour I'évangélisation
eeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee

Vocathons



(%)
Z
@)
=
<C
@)
@)
>
(%)
Ly
Q
=
<
ac
@)
=
w
NS
a’
=
Ly
Q
Ly
=
>
(T
%
X

Eglise et Vocations
N° 16 = Novembre 2011

Directeur de la publication : Pére Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue
Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Pére Eric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :

France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel

Dépét leégal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818

© UADF, Service national pour I'évangélisation des jeunes et pour les
vocations, 2011

UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris

Tel. : 01 72 36 69 70

Email : vocations@cef.fr

Site internet : http:/ /vocations.cef.fr/egliseetvocations

s

Vocathons



P romouvoir la vie consacrée

EDITO
Paule Zellitch

REFLEXIONS

Préter des veeux en Occident. Un geste de toujours
Nicole Lemaitre

Le role de la vie religieuse dans I'Eglise et dans le monde
Jean-Pierre Longeat

La vie religieuse comme écart fertile
Jean-Claude Lavigne

L'identité de la vie religieuse
Joélle Ferry

La vie religieuse : une institution a I'épreuve
Jean-Daniel Hubert

Dans I'attente du monde a venir, au cceur du monde présent
Sylvie Robert

De nouvelles formes de vie consacrée dans la culture contemporaine
Jean-Claude Lavigne - Daniéle Brunon

Quel avenir pour la vie religieuse ?
Grégoire Catta

Cinéma et vie consacrée
Mgr Pascal Wintzer

Pour une communauté en inter-congrégation

Thérése Revault

PARTAGE DE PRATIQUES

Vivre sa consécration dans une mission éducative
Marguerite Lena

Dimension missionnaire de la vie consacrée
Marie-Héléne Robert

La vie religieuse apostolique dans le monde de la santé
Marie-Francoise Crépin et la REPSA

17

29

37

45

49

59

63

69

75

81

85

91



B
N° 16 = Novembre 2011

La pastorale des vocations chez les Sceurs Blanches 97
Cécile Dille
Pastorale d'appel de la communuté du Chemin Neuf 101
Lysanne Guibault
Regard sur la vie religieuse 103
Isabelle Le Bourgeois
S'engager aujourd'hui a la suite du Christ m
Bénédicte Barthalon
Le groupement séculier Notre-Dame du Cénacle 119
Evelyne Mayer
Bibliographie 123
CONTRIBUTIONS
Le role du prétre aujourd’hui dans la pastorale des vocations (2¢ partie) 129
Oscar Llano

Amis lecteurs d’ Eglise et Vocations, 30/10/2011

C'est avec une certaine peine que je dois vous prévenir de la
fin de la revue Eglise et Vocations. Vous recevez donc ici le dernier
numéro qui porte sur la vie consacrée.

La raison de cette décision prise par la Conférence des évéques
de France de ne plus poursuivre le travail de rédaction et de diffu-
sion de cette revue est d’ordre économique.

Il est vrai que le nombre sans cesse diminuant des abonnés rendait
difficile le maintien de la revue. Avec vous, |'adresse mes profondes
felicitations & Madame Paule Zellitch et & tous ceux qui ont collaboré &
ce travail si apprécié depuis tant d’années. Je souhaite que les efforts
qui seront entrepris sur le site Internet du Service national pour |'évan-
gélisation des jeunes et pour les vocations puissent prendre d'une cer-
taine maniére le relais de la revue de la pastorale des vocation:s.

Plus que jamais, avec des moyens nouveaux, nous savons que
nous comptons sur la priére et le travail de tous ceux qui espérent
ardemment voir se lever de plus en plus les vocations religieuses et
sacerdotales si nécessaires & notre monde actuel.

+ Benoit RIVIERE

Président du Conseil pour la pastorale des enfants et des jeunes




Ceci est le dernier numéro de la seule revue, largement cen-
tenaire, traitant, sur le fond des vocations spécifiques a I'échelle
de |'Eg|ise de France. Notre tristesse est & la hauteur de notre
souci des vocations spécifiques, dans la diversité. La transposition
de ce type d'outil de réflexion et de partage, notamment sur
Internet s’avére complexe. Mais, {'en suis sire, notre équipe — ou
celle qui nous succédera — trouvera le moyen de sortir de cette
difficulté. Nous adressons & tous les contributeurs nos remercie-
ments les plus chaleureux ! Ce sont eux qui ont fait le succés et la
pertinence de notre revue depuis... 1901.

Il me reste & vous dire que mon mandat prendra fin cet été.
Au revoir |

Paule Zellitch,

rédactrice en chef d'Eglise et vocations,

membre de I'équipe pastorale du SNEJV,
vice-coordinatrice du Congrés européen des vocations




Voici le deuxiéme numéro d’Eglise et vocations dédié a la vie
consacrée '. Plus de lamentations mais des perspectives, un désir de
dialoguer avec le monde et en particulier avec les jeunes ! Le temps des
propositions est arrivé. Pour certaines communautés en mesure d’ac-
cueillir de nouveaux membres reste parfois encore cet autre pas &
franchir : passer des intentions d la réflexion et des paroles aux actes.

Nous savons tous combien il faut d’énergie et de désir pour
procéder aux remises en questions, aux transformations, aux arbi-
trages communautaires que requiérent |'entrée et I'engagement de
jeunes. Il y a des questions culturelles et anthropologiques ? difficiles
éluder. Tirer les lecons du changement des mentalités, revisiter les
habitus communautaires, revoir ce que recouvrent, vraiment, les
régles, les statuts des uns et des autres afin de discerner I'utile de
I'accessoire pour envisager un avenir... avec les jeunes.

Lorsque |'on ambitionne le redéploiement de la vie religieuse,
deux grandes questions qui participent fortement au caractére des
instituts se posent. Quelle place est faite aux jeunes 2 Quel sort est fait
aux femmes 2 2 Si on désire des communautés missionnaires, saines et
appelantes, les réponses & ces deux questions sont importantes 4. Bien
pensées, elles permettent de laisser une vraie place & la créativité et
au savoir faire de ceux qui désirent entrer. De telles conversions des
esprits participent au déploiement des fondamentaux de la vie reli-
gieuse et laissant entrevoir la possibilité d’un avenir fécond ; elles
disposent les jeunes & un engagement dans la durée. Suivre le Christ
ne signifie pas une réduction des capacités, mais le développement
des charismes de chacun, au service du monde et de la communauté.
La fraternité, vécue selon le Fils gagne ainsi en visibilité.

Une communauté qui se projette dans I'avenir a aussi le souci de
la vraie diversité en son sein. Elle ne se contente pas de différences
formelles, de minuscules caractéristiques, car c’est la vie de la commu-
nauté qui est en jeu ! Réunir des charismes multiples pour garder sauve
les possibilités d’adaptations d’une communauté devrait &tre I'objet de
toutes les attentions, notamment en période de pénurie de vocations.
Cette préoccupation devrait &tre celle de la communauté tout entiére.

Demeure une question, & laquelle il est urgent de réfléchir. En
quoi les propositions de la vie consacrée excédent-elles ce que n’im-
porte quel laic catholique peut vivre dans le monde 2 En effet, de nos
jours, les hommes et les femmes de ce temps, peuvent avoir une foi
ardente et une pratique réguliére, témoigner du Christ et de la beauté



de I'Evangile dans l'ordinaire de leur vie. Il faut donc qu'il y ait une
différence, une vraie différence.

Pour répondre a ce type de problématiques, il n’est pas rare que
des « consacrés » parlent de la vie religieuse comme d’un témoignage
prophétique >, mettant en avant la vie communautaire et la suite d’'un
fondateur, sans voir que ces affirmations, souvent apologétiques sont
assez peu performatives « telles quelles » dans le monde qui est le
ndtre. Tous ceux qui ont participé au média-training que notre service
propose savent & quel point il est difficile de sortir du langage — et de
ses images — de notre tribu pour étre audible !

Si ce sont les vocations spécifiques qui nous pressent, force est de
constater que I'ensemble des difficultés de communication, en matiére
de vie religieuse, se cristallisent sur la question de ses autodéfinitions.
Aussi est-ce avec une grande joie que nous avons accueillis le travail
de la commission théologique de la CORREF. Elle a clarifié de nom-
breux points, procédant & une analyse voire & un aggiornamento des
contenus comme du vocabulaire.

Nous le savons tous, la jeunesse est souvent le temps de I'idéa-
lisme et de la radicalité. Et si elle n’ attendait de la vie consacrée
qu’une belle série de « plus » : plus d’humanité, plus de respect, plus
d’amour et plus de confiance 2 Or, ces attentes proprement évangé-
liques qui ne se décrétent pas, ne sont attachées ni un statut, ni une
fonction au sein d’une communauté, mais & la capacité de chacun a
laisser, par amour, suffisamment de jeu dans les missions et les struc-
tures soutenant ainsi la fécondité de chacun.

Le 2 février 2012 commencera une suite d'initiatives, fruit d’une
réflexion commune, d'une belle collaboration entre le psle vocation du
SNEJV¢ et les différentes composantes de la vie consacrée. Nous espé-
rons tous qu’elles permetiront de rendre & ce beau chemin de Vie la
visibilité qu’il mérite | m

1- Eglise et vocations n°3, aoiit 2008. 5 -La bonne question, qui ouvre sur |avenir, ne
serait-ce pas plut6t : « Les jeunes sont-il prophé-
tiques pour la vie religieuse ? » Vivre I'adéquation
entre désir et réalité, tre et agir, leur donnerait
3 - Avec cette troisiéme question : quel sort est  envisager la vie religieuse comme une voie pos-
fait aux jeunes-femmes ? sible de croissance et de bonheur humains.

2 - Diailleurs, chaque époque a eu a faire un tra-
vail inculturation !

4-1l'y a parfois une confusion entre jeunesse en 6 -Service national pour I'évangélisation des
termes absolus et « jeunesse dans la vie religieuse ».  jeunes et pour les vocations.



REFLEXIONS






réter des voeux en Occident
Un geste de toujours

Nicole Lemaitre

professeur,

Université Paris 1 (Panthéon-Sorbonne)
Institut catholique de Paris (ISEO)

L'aventure chrétienne doit beaucoup aux fous de Dieu qui ont
choisi le retrait du monde avant de peupler les calendriers des saints,
de fagon officielle ou populaire. Trés tét, les chrétiens ont considéré
que I'engagement devant I'Eglise aux trois voeux de pauvreté, de
chasteté et d’obéissance était le sommet de la perfection du fidéle :
I'état de vie des ascétes est considéré comme le modéle de la piété,
de la mordlité et de la fraternité réalisées dés I'époque antique.
Pourtant, les moines sont aussi & 'origine des pires moments de
anticléricalisme et du refus du christianisme par leur arrogance ou
leur richesse. En quoi le radicalisme d’'un engagement absolu pour
Dieu seul peut-il expliquer tant de contradictions 2 En dénongant au
début du xvee siécle I'orgueil de la perfection atteinte par des voeux
ou par la vie sous une régle, considérée parfois comme plus parfaite
que I'Ecriture méme, Erasme puis Luther ne faisaient que dire avec
talent et surtout dans la révolution médiatique de I'imprimé, ce que
disaient les farces du théatre anticlérical médiéval. La mise en ques-
tion de I'utilité des voeux de religion commengait. Mais quels voeux
et pourquoi 2 Le Moyen Age occidental ne les comprenait que
comme un engagement définitif, qui retirait le fidéle de la société
mauvaise en lui interdisant tout acte juridique (posséder, acheter,
vendre, agir en justice...) : une mort civile. Les voeux solennels, seule
forme juridique admise en Occident depuis 1215, restent de mise
jusqu’au xvee siécle tout en évoluant ; ils sont peu & peu précédés par
des voeux simples et méme, ils sont parfois abandonnés sans que la



REFLEXIONS
|

10

vie commune en soit affectée pour autant. Pourquoi cette évolution
propre & I'Occident 2 Quel est son rapport avec les critiques huma-
nistes 2 Comment les voeux se sont-ils adaptés au monde nouveau
désormais mondialisé 2

Les veeux solennels,
une histoire d’hommes puis de femmes

Si le voeu est d’abord « pieux désir, sacrifice, donation gratuite
de soi » pour Dieu, qui rend sensible le désir de perfection dans son
expression extérieure donc, il est aussi, depuis saint Thomas d’Aquin
au moins, promesse, relation & Dieu et donc intimité personnelle. En
grec ou en latin, le commentaire de la notion de voeu porte des
accents différents qui sont encore aujourd’hui sensibles entre les
deux grandes traditions : le voeu-offrande domine le voeu-promesse
dans le monde grec et particuliérement chez les Péres du Désert
tandis que dans le monde latin, il établit le lien indélébile du sujet
avec le divin. Entre xi° et xil® siécle, la premiére scolastique rap-
proche le sacrifice du serment, & une époque ou celui-ci engage les
rapports sociaux. Le veeu devient alors une convention avec Dieu et
Thomas d’Aquin lui donne enfin le sens de promesse libre mais
volontaire et délibérée. Les voeux de religion (pauvreté, chasteté,
obéissance) sont pour lui une voie de perfection car ils obligent & se
livrer volontairement mais totalement, bref & se sacrifier pour un
« bien meilleur ». Cette longue gestation de la théologie des voeux
jalonne en fait les transformations au fil des siécles de la perception
des modalités d’une eschatologie réalisée.

S’engager ainsi auprés d’un abbé pour changer radicalement
de vie est un geste issu des pratiques du désert au Ive siécle. La rup-
ture des voeux était un cas réservé au Pape, rare et cher donc dans
'espace culturel médiéval. Milieu protecteur en temps d’anarchie, les
monastéres devinrent rapidement des lieux & la fois de perfection et
de privileges partagés. De fagon paralléle, mais sur d’autres régles
et constitutions, les chanoines réguliers et les hospitaliers assuraient
des taches spécifiques dans la société et jouissaient également de
priviléges spécifiques. Pourtant la renaissance des villes au xiie siecle,



PRETER DES voeux EN OccIDENT. U

provoqua une premiére crise, & laquelle les grands établissements
monastiques, méme réformés, ne savaient répondre. Les ordres men-
diants sont issus de cette crise. S'ils sont trés originaux dans leurs
activités et leurs formes de gouvernement par rapport aux moines, ils
ne connaissent toujours que les voeux solennels, qui entrainent la
mort civile.

Le formidable développement du monachisme féminin com-
mengait également avec le développement urbain. En prétant des
voeux au lieu de se marier, les femmes prennent le voile de maniére
définitive et le radicalisme qui les anime est encore plus visible que
pour les hommes. La cléture est de plus en plus I'idéal féminin
absolu, profondément admiré par les hommes ; elle n’est pas une
contrainte pour elles mais le moyen d’échapper au pouvoir masculin
ou familial et aux violences extérieures. Thérése d'Avila (T 1582)
insiste particuliérement sur les avantages de la cléture. Pour autant
la structure des voeux ne chonge pas ; elle se teinte seulement parfois
d’un quatriéme veeu (se livrer comme otage pour les Trinitaires, vivre
le caréme perpétuel pour les Minimes, obéir au Pape pour les
Jésuites...) qui aura un grand succés au xve siécle.

Critique et nouvelle approche des voeux
du xiliE au xvie siecle

Depuis les Péres du Désert, la réflexion sur la vocation et les
voeux n’a jamais cessé. Le cheminement personnel, psychologique et
spirituel du moine ou de la moniale est distingué du rite de la pro-
fession, qui suppose la liberté de celui qui la regoit mais aussi I'ac-
ceptation de celui qui la donne au nom de sa communauté. La forme
la plus ancienne de profession religieuse est la « consécration des
vierges », fondement de toutes les autres. Trés rapidement, une idéo-
logie de la perfection, développée par ces sociétés fermées que sont
les milieux monastiques, exalte chaque régle ou chaque constitution
, en particulier en

propre, tandis que les autres refusent leur orguei
ville. C'est ainsi que Vaudés & Lyon ou Francois & Assise, ont cher-
ché des alternatives a cette suffisance de certains réguliers. Les solu-
tions les plus avancées concernent les béguines des Pays-Bas qui

N GESTE DE TOUJOURS
"

1



REFLEXIONS
|

12

vivent dans la refraite et se groupent porfois en communautés au Xil°
siécle, sans prononcer de voeux.

La réflexion de la scolastique est cependant sans ambiguité,
tirée pour une bonne part des Péres du Désert mais exaltant & la fois
le mariage et la virginité (chez les bénédictins en particulier). C'est
saint Thomas d’Aquin qui pose la définition la plus efficace des
voeux : il les percoit comme une aide, un appui, un ressort qui aide
les fidéles & pratiquer plus parfaitement la loi de Dieu et celle de
I'Eglise. C'est donc un dominicain qui montre comment I'état de
religieux doit conduire & la perfection personnelle & travers les trois
voeux tout en conservant |humilité.

On a beaucoup utilisé I'adage attribué Erasme, mais qui est
en fait tiré du droit canon, Monachatus non est pietas (« L’état de
moine n’est pas piété ») mais on oublie réguliérement d’ajouter la
suite : sed professione (seule la profession assure de 'accés a la
perfection, en droit...). Mais la critique de I'hypocrisie monastique
est terrible & la fin du xve siécle. C’est au nom d’un culte en esprit et
en vérité qu’Erasme déploie une critique impitoyable du formalisme
religieux, dont on oublie trop qu'il excluait les chartreux et les tenants
de I'Observance. C'est aussi au nom de I'Evangile et de la liberté du
chrétien que Luther s’en prend aux voeux de re|igion, centrant sa
dénonciation des usages monastiques qu’il connaissait si bien sur
I'exploitation abusive des « ceuvres » au détriment de la foi.
L’humaniste et le réformateur donnent expression et vigueur & des
idées déja en travail dans les esprits et les comportements mais qui
bénéficient désormais d'une diffusion massive. Ils ne seront jamais
oubliés dans les siécles suivants.

Face & ces attaques, Ignace de Loyola invente avec ses amis un
nouveau rapport des religieux au monde. Il lui a fallu du temps
puisque les constitutions des jésuites ont été élaborées entre 1539 et
1551, pour étre promulguées en 1556, de fagon provisoire encore.
Le futur jésuite commence par préter des voeux temporaires qui
n’obligent pas 'ordre & le garder. Il préte ensuite des voeux perpé-
tuels dans le courant de ses études et les « grands veeux » a la fin
de ses études, qui l'intégrent & la Compagnie, soit comme profés,
invité & préter le quatriéme voeu d’obéissance au Pape, soit comme
coadjuteur spirituel, selon la décision de la Compagnie. Ces voeux
en paliers imposent aux candidats une disponibilité totale & la



PRETER DES voeux EN OccIDENT. U

volonté de Dieu a travers I'abandon de leur volonté propre au supé-
rieur. La discussion est désormais ouverte et les nouvelles congréga-
tions de la Contre-Réforme ont un choix de plus en plus large sur la
forme des voeux. C'est ce qui permet & Frangois de Sales et surtout
& Vincent de Paul de créer de nouvelles formes de vie religieuse.
C’est désormais sur I'age légal des voeux que les divergences appa-
raissent. On assiste & ce paradoxe que I'adge du mariage demeure
fixé & 12-14 ans tandis que celui des voeux augmente sans cesse,
pour atteindre officiellement 16 ans au concile de Trente, mais par-
fois 20 et 25 ans (ordonnance d’Orléans, 1560), ou 18 et 21 ans
dans I'édit de 1768. Mais il faut bien voir que chaque ordre l'inter-
préte aussi & sa fagon pour réguler les entrées : les capucins par
exemple choisissent en 1575 de n’admettre les candidats qu’entre
19 et 45 ans et en pleine santé physique et mentale.

Voeux solennels, veeux privés, pas de veeux ?

Que fait le catholicisme romain face aux critiques protestantes
ou séculiéres 2 Il s’adapte au changement. Il impose la cléture et
place les femmes sous I'autorité des évéques et non sous celle des
péres de leur famille religieuse. Ce n’est pas au concile de Trente
lui-méme, qui opére une timide révision du droit des réguliers et des
moniales (1563), mais bien plutdt & la politique de son application
qu'il faut attribuer le durcissement de I'appareil juridique dans la
plupart des ordres religieux : désormais, les réguliers servent la cen-
tralisation pontificale et en recoivent la protection.

La rigidité des catégories canoniques du droit n’étouffe pas
I'invention & I'époque tridentine ; parfois méme elle la stimule. Les
sociétés de prétres sans voeux sont une réplique a I'intangibilité du
statut des réguliers ; et elles favorisent, notamment chez les disciples
de Francois de Sales et Bérulle, une revalorisation des engagements
baptismaux comme des exigences de la condition sacerdotale par le
biais de la servitude volontaire. Tandis que les « religieuses » sont
nécessairement cloftrées, saint Vincent de Paul préfére pour ses Filles
de la Charité le dévouement total aux pauvres, hors cloitre, ouvrant
ainsi la porte aux congrégations féminines futures. Depuis le xve

N GESTE DE TOUJOURS
"

13



REFLEXIONS
|

14

sicle, & coté des « religions » établies selon les régles, des associa-
tions se créent plus ou moins en marge des ordres, tel le groupement
délibérément laique des Fréres des écoles chrétiennes. On n'y préte
pas de voeux. Les sociétés de vie apostolique sans voeux connaissent
un grand succés & partir du xvie siécle. L'inadaptation du droit reli-
gieux général expliqueront pour une part les péripéties complexes
de nombreuses fondations au cours du xixe siécle.

Ces recherches se sont peu & peu ralenties au xvie siécle,
d’autant que la Commission des Secours (femmes) puis celle des

Réguliers tendent & donner au roi la maitrise du processus d’entrée
en religion en France. Cette derniére remodéle le paysage monas-
tique francais dés 1768 en supprimant plus de quatre cent maisons
religieuses et neuf ordres. Le Joséphisme, dans les terres d’Empire, a
également entamé un tel processus en 1770 avant de reculer devant
les réticences des populations.

En France, |’ Assemblée constituante vote la loi sur I'abolition des
voeux monastiques le 13 février 1790, supprimant les deux tiers du
clergé de cefte époque, considérés comme non « utiles ». Bien plus
que la fameuse constitution civile du clergé, cette loi est véritablement
révolutionnaire puisque I'Etaty prend le contrale total de ce qui appar-
tenait jusque-la & |'Eg|ise ou du moins restait partagé. Or le préam-
bule de la Constitution de 1791 est sans ambiguité : « L’Assemblée
nationale voulant établir la Constitution francaise sur les principes
qu’elle vient de reconnaitre et de déclarer, abolit irrévocablement les
institutions qui blessaient la liberté et I'égalité des droits... La loi ne
reconnait plus de voeux religieux, ni aucun autre engagement qui
serait contraire aux droits naturels ou a la Constitution. »

Les voeux, qu'ils soient perpétuels ou temporaires, sont assimi-
lés aux priviléges alors qu'ils avaient constitué jusque-la une forme
de la perfection humaine.

Pourquoi cette dégradation nouvelle des réguliers dans 'opi-
nion publique 2 L'essentiel de la critique des Lumiéres portait sur le
manque de liberté personnelle attaché aux voeux, perpétuels ou
simples, mis en place depuis le xvie siécle. A partir du cas jésuite, en
observant que les novices doivent obéissance absolue & I'institution,
méme en prétant des voeux privés (& l'intérieur de I'ordre et pour un
temps réduit), les juristes gallicans critiquent de fagon systématique
au moins frois conséquences des voeux : comme instruments de la



PRETER DES voeux EN OccIDENT. U

politique ultramontaine du Pape ; comme contrat civil privant I'Etat
de ses sujets ; comme rouages d’un systéme de pouvoir subversif des
gouvernements légitimes (C. Maire). Pour les juristes gallicans des
deux siécles précédents (Etienne Pasquier, Roland Le Vayer de
Boutigny et Louis-Adrien Le Paige), les voeux soustraient & I'Etat des
sujets par la mort civile de celui qui les préte et introduisent un gou-
vernement absolu étranger au sein de la nation elle-méme. Depuis le
xvie siécle, les sociétés sans voeux ont largement résolu le probléme,
mais les congrégations sans voeux sont alors assimilées aux corpo-
rations, également balayées dans la nuit du 4 aodt (1789).

La brutalité révolutionnaire a peut-étre plus fait pour redorer le
prestige des religieux et religieuses contemplatifs que toute I'apologé-
tique catholique antérieure. Aprés la rupture de la Révolution, dans
laquelle la fidélité des religieux, des femmes en particulier, est large-
ment soulignée par les historiens, la création de nouvelles congréga-
tions est souvent au xix siécle le moyen de tourner la loi interdisant
les formes de vie de I’ Ancien Régime. La liberté individuelle redevient
la base des voeux pour la société environnante et paradoxalement
pour les moines et moniales. Ce mouvement a libéré peu & peu des
formes de vie religieuse d'une trés grande variété, en tout cas adap-
tées aux besoins spirituels et charitables du moment. Les normes
actuelles bénéficient de I'apport des textes du concile Vatican II, qui
s'inscrit dans la continuité de |'acceptation et de |'organisation par
I'Eglise des charismes de vie consacrée (dons de I'Esprit-Saint), indi-
viduels (ermites et vierges consacrées), ou collectifs (instituts de tout
genre au service des autres). Cette organisation est fondée sur la
vocation universelle d la sainteté, propre & tout fidéle, que |'Eg|ise
régule sans |'imposer, dans des instituts de vie consacrée érigés
canoniquement. Ces organismes sont soit des instituts religieux, oU
les membres prononcent, selon leur droit propre, des voeux publics
perpétuels ou temporaires et ménent en commun une vie fraternelle,
soit des instituts séculiers, oU sont assumés les conseils évangéliques
mais oU les membres ne sont pas tenus & la vie commune.

Le retour au foisonnement des origines tend cependant &
rejoindre les quétes anciennes qui tentaient de tourner le caractére
trés juridique et fermé des voeux définis par le droit canon au Moyen
Age et qui ont perduré en raison de leur assimilation au mariage.

N GESTE DE TOUJOURS
"

15



REFLEXIONS
|

16

Les voeux simples, plus exactement privés, puis les voeux simples
publics des Jésuites, les voeux des Filles de la Charité, annuels et &
'intérieur de la congrégation étaient des solutions qui semblaient un
pis aller mais qui ont tenu parce qu’elles permettaient une grande
liberté individuelle et collective au sein d’un monde nouveau. Lorsque
le monde change, la quéte d’autres valeurs — aujourd’hui contre
I'argent, la consommation, la jouissance immédiate... — permettent
de réinterroger le sens d’une vie & travers |'engagement personnel.
Les voeux de religion sont la forme visible de ces quétes.

Les formes du don de soi évoluent donc, les formes de I'enga-
gement pour Dieu aussi, mais les mémes angoisses continuent de
hanter les sociétés qui s’y adonnent : la manipulation par les pou-
voirs, |'autoritarisme sans frein des supérieurs, |'exploitation des
individus pour des buts douteux... Aujourd’hui comme autrefois,
nous devons lutter contre les comportements sectaires engendrés par
'utopie chrétienne de service et de fraternité pour n’en retenir que la
beauté et I'amour, partagés par tous les fidéles. m

Bibliographie

® Dictionnaire de théologie catholique, (« Veeu », t. XV, 1950, col
3182-3281 ; « Veeux de religion » col. 3234-3281), P. Sejourné.

* Dictionnaire de droit canonique, 7, 1965, col 1619-1630, R. Naz.

® Guide pour I'histoire des ordres et des congrégations religieuses.
France xve-xe siécles, dir. Daniel-Odon Hurel, Turnhout, 2001.

* Dom Jacques Hourlier, L'ége classique (1140-1378). Les religieux,
Editions Cujas, Paris, 1974.

* Dom Robert Lemoine, L’époque moderne (1563-1789). Le monde des
religieux, Editions Cujas, Paris, 1976.

® Dom Jacques Dubois, Les ordres monastiques, Que sais-je 2 n° 241,
PUF, Paris, 1985.

® Bernard Dompnier, Enquéte au pays des fréres des anges. les
Capucins de la province de Lyon aux xvir et xviF siécles, Publications
de 'Université, Saint-Etienne, 1993.

® Pierre-Antoine Fabre, « Prononcer ses veeux. Pour une étude des
rituels d’énonciation orale du veeu dans la tradition des ordres reli-
gieux » dans L'Inactuel, numéro spécial sur 'oral, 1995, p. 121-129.

e Catherine Maire, « La critique gallicane et politique des voeux de
religion », Les Cahiers du Centre de recherches historiques, 24/2000,
mis en ligne le 17 janvier 2009.
http://ccrh.revues.org/index2052.html (consulté le 14 aodt 2010).



e role de la vie religieuse
dans I'Eglise et dans le monde

Dom Jean-Pierre Longeat
abbé de ligugé,
président de la CORREF*

Comme toutes les autres réalités institutionnelles de notre temps,
la vie consacrée dans ses différentes formes traverse une période de
profonde mutation. Faut-il penser pour autant qu’elle soit menacée
au point de devoir se résoudre passivement & disparaitre du pay-
sage ecclésial 2

A vrai dire, nous sommes témoins d’une tout autre réalité. La
vie consacrée au cceur de I'Eglise reste extrémement vivante malgré
toutes les difficultés qu’elle doit affrontrer. Vitalité et renouvellement
sont pour elle des axes de travail trés actuels. Deux questions
peuvent nous aider & mieux caractériser cette disposition.

Tout d’abord, comment la vie consacrée se comprend-elle
aujourd’hui et d’autre part comment s'implique-t-elle & nouveaux
frais dans la vie de I'Eglise et du monde 2

/
|_ identité de |a vie religieuse aujourd’hui

La vie religieuse est une. Il est nécessaire aujourd’hui de ré-
exprimer le socle commun qui soutient tout son déploiement. En
particulier il est important de tenir ensemble action et contempla-
tion : I'une et I'autre dimension aident les personnes et les commu-
nautés & répondre pleinement & la mission qui leur est confiée.

*CORREF : Conférence des religieux et religieuses de France (ndlr).

17



REFLEXIONS
|

18

Méme si tel ou tel verset d'Ecriture ont pu &tre mis en relation
avec le charisme de la vie consacrée, en particulier en relation avec
le célibat pour le Royaume, c’est malgré tout la totalité du donné
évangélique qui le justifie. La révélation du Christ dans I'ensemble
des Ecritures donne une base solide ¢ la vie religieuse. Les membres
des instituts de vie consacrée inscrivent toute leur existence dans le
sillage du Christ et de sa Parole en communion radicale de fraternité.

En fait, de ce fondement est né, dés la période apostolique, un
courant de vie marqué par le célibat et la remise de soi et de ses
biens au cceur d’'une communauté fraternelle, soutenu par un fort
élan de priére. Des formes multiples de cet engagement a la suite du
Christ sont rapidement apparues dans les différentes régions ou
'Evangile germait.

Tout au long des dges, la vie « religieuse » n’a jamais manqué
de diversité. Mais & l'intérieur de cette diversité, c’est toujours la
méme gréce qui s’exprime dans un lien radical au Christ. Ainsi, les
membres des instituts de vie consacrée ont pu devenir et sont encore
appelés & étre des témoins bouleversants du Royaume de Dieu au
cceur de la fraternité humaine.

Ceux qui ressentent un appel & consacrer leur vie au Christ sont
animés par un puissant désir de connaitre Dieu et d’aimer comme il
aime. Pour cela, ils prennent du recul par rapport aux réflexes ordi-
naires de la vie en société. Ces personnes désirent une vie sans fin,
comme au-dela du voile. Mais cette approche les encourage d’autant
plus & s’engager dans la vie du monde pour étre au plus prés de toutes
les réalités humaines et s’efforcer de les accompagner avec justesse.

Rﬁle et implication
dans la vie de 'Eglise et du monde

Si la vie religieuse se donne & voir dans le témoignage de
communautés de fréres et de sceurs réunis au nom du Christ, elle
rejoint la une des dimensions particuliérement importantes de la vie
du peuple de Dieu. En effet, sans référence & une communauté, pas
de vie chrétienne, pas de corps ecclésial du Christ | Cela vaut méme
pour les ermites qui, d’une certaine maniére, vivent toujours leur



LE ROLE DE LA VIE RELIGIEUSE DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

vocation en relation avec une Eglise locale et bien sor dans la
grande communaion des saints. Mais comment vivre la réalité de
cette fraternité entre personnes d’horizons, de cultures, d’ages si
divers 2 Comment se donner une visée commune pour permettre un
vrai mouvement de conversion : un mouvement qui permet de se
tourner ensemble dans une méme direction en sachant se mettre &
'écoute des autres, de I'Autre. C'est a I'un des grands défis de notre
vie en Eglise aujourd’hui. La construction de communautés ob se
pratiquent I'écoute et le dialogue est un aspect majeur dans une
société a tendance individualiste qui a, de ce fait méme, de la peine
& ouvrir des voies de bonheur dans |'étre et le vivre ensemble. Car
seule la communion d’amour avec autrui fait sortir de I'indifférence,
rend dynamique et profondément heureux. La vie religieuse en ses
différentes dimensions posséde un savoir-faire communautaire
qu'elle peut partager avec d’autres dans I'Eglise. C'est pourquoi,
tant de laics viennent s’associer & la spiritualité des instituts et y
apporter leur pierre.

Par ailleurs, la vie religieuse met & disposition les trésors spiri-
tuels d’une foi en Christ vécue selon différentes sensibilités d’expres-
sion et d’engagement. Le recours & la priére ou & la lecture person-
nelle, a la liturgie, a I'ouverture du cceur et & tant d’autres aspects
de 'approfondissement de la foi est particuliérement soutenu par les
grands auteurs et les grands témoins des familles religieuses. Sur la
base d'une felle expérience, elles peuvent partager avec d’autres
attitude spirituelle qui aide ensuite & faire face & toutes sortes de
situations heureuses ou difficiles du parcours humain.

Enfin, la vie religieuse ne se limite pas & la seule préoccupation
interne des communautés de fréres ou de sceurs, elle est au coeur de
nombreux réseaux et elle intervient sur beaucoup de terrains d’action
qui lui permettent d’entreprendre des projets audacieux face d toutes
sortes de crises oU 'attention aux plus petits et & ceux qui vivent dans
les marges de nos sociétés est I'une de ses grandes priorités.

Lorsque des visiteurs frappent & la porte de nos instituts, et
spécialement les plus pauvres, il est capital qu’ils ressentent la possi-
bilite d'un véritable dialogue fraternel et que, par une expérience
spirituelle d’ordre pascal, ils puissent golter une perspective de
communion jusqu’a engager toute leur vie avec le Christ en diverses
vocations selon la gréce de chacun.

19



REFLEXIONS
|

20

Oui, la vie consacrée n’a pas dit son dernier mot, mais elle
souhaite le faire dans le croisement des différentes vocations et dans
la perspective du Christ qui appelle tous et chacun & la sainteté du
Royaume dans I'élan de I'Esprit nous ramenant tous ensemble au
Peére, source de tout amour.

Des communautés d'Evangile

Pour vivre dans une felle perspective, ce qui fonde les commu-
nautés religieuses, c’est un engagement personnel de chacun de leurs
membres & la suite du Christ dans une relation d’amour unique et
c’est aussi une mission regue et vécue en communauté d'Eg|ise pour
partager |'Evcmgi|e avec tous. La rencontre personne”e du Christ
comme la vie et la mission des communautés ne trouvent leur sens que
dans I'heureuse nouvelle, I'Evangile, transmis par Jésus et ses dis-
ciples. Atel point que pour caractériser |'expérience des communau-
tés religieuses, il est bon de parler de communautés d'Evangile.

Mais qu’entendre par ce mot « Evangile » 2 Il s'agit d'un mes-
sage vécu et transmis par Jésus. Il ouvre une bréche dans la vie de ce
monde qui peut apparaitre parfois comme sans issue : dans cette
perspective, tout est encore possible, tout peut changer, rien n’est défi-
nitivement fermé. Dieu continue son ceuvre en ce monde et tous ceux
qui le veulent peuvent y participer. En livrant toute sa vie, Jésus a mani-
festé I'ordre véritable de toutes choses : rien ne tient de nos existences
et de la vie du monde, sinon dans et par 'amour. Jésus a résumé ainsi
toute la loi et les prophétes dans I'unique exigence de |'amour mutuel et
de I'amour de Dieu : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu, de tout ton
cceur, de toute ton Gme et de toute ta force et ton prochain comme toi-
méme » ; « Aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés » ;
« Si quelqu’un dit aimer Dieu alors qu'il hait son frére, c’est un men-
teur » (1 Jn). En vivant ainsi, Jésus a manifesté la source infinie d’amour
qui est dans celui qu'il appelle son Pére et I'a transmise aux hommes
en les invitant ouvertement au grond repas de noces célébrant cet
amour inconditionnel de Dieu & I'égard de tous. Ainsi est dessiné le
signe d’une humanité nouvelle, d’un « royaume » nouveau que chaque
communauté réunie au nom de I'Evangile, représente.



LE ROLE DE LA VIE RELIGIEUSE DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

Ces communautés sont donc appelées & un témoignage
d’amour, d’amitié, d’espérance, de joie au cceur de toutes les situa-
tions humaines, y compris les plus difficiles ou les plus marginales.
Ce témoignage est une annonce qui laisse totalement libre |'interlo-
cuteur et qui se vit sur le mode relationnel. Il n’y a donc & aucune
formule théorique, aucun enseignement trop formel, aucun comman-
dement tout extérieur. Il s’agit d’un témoignage vivant conforme a la
foi commune, mais vécu sur le mode de la rencontre dans une
appropriation & chaque personne, & chaque situation.

uel monde ?

Mais un tel message est-il encore partageable aujourd’hui
notamment dans les pays riches 2 On a dit que I'hémisphére Nord
était déchristianisé. Il est vrai qu’en nombre de personnes fréquen-
tant assidOment les églises, la baisse est notable, mais cela a com-
mencé dés le xix° siécle et s'est poursuivi tout au long du xx° d’une
maniére frés progressive lorsque le milieu ouvrier de ce monde
industrialisé et d’autres aprés lui ont cessé de fréquenter assidoment
I'Eglise. Cependant, ce qui a changg, c’est surtout I'évolution de la
vision du christianisme li¢ & des Etats, des nations que certains vou-
laient croire entiérement chrétiens et qui ne |'étaient plus et méme
peut-étre ne |'avaient jamais été selon le message du Christ. La reli-
gion chrétienne et les Etats ne peuvent avoir partie liée comme cela
a pu arriver dans le passé. Par ailleurs, |'expression libre de la
conscience personnelle si valorisée depuis quelques siécles, a
changé totalement le rapport & la « religion » institutionnelle. Le
message chrétien n'a jamais cessé d'intéresser les hommes et les
femmes de tous les temps y compris dans son expression communau-
taire mais actuellement une forme trop marquée institutionnellement
retient difficilement I'attention. Les Eglises chrétiennes ne sont pas
obligatoirement dans cette attitude, mais elles revétent inévitable-
ment un caractére institutionnel qui peut les faire percevoir comme
quelque peu rigides. Paradoxalement pourtant, c’est le christianisme
lui-méme qui est & |'origine de cette émancipation de la conscience,
c’est lui qui a permis aux esprits de se libérer des tutelles arbitraires

21



REFLEXIONS
|

22

des potentats de ce monde. Mais le progrés de ce phénomeéne
semble maintenant se retourner contre 'institution ecclésiale. Il est
vrai que I'Eglise catholique — pour ne parler que d'elle — a pu
prendre peur face & ce phénomeéne, susceptible, pensait-elle,
d’ébranler sa tradition et son autorité. Des reprises en main n’ont
pas manqué de se produire en ces deux derniers siécles ; si bien que
des fidéles se sentirent le droit, en conscience, de s'éloigner ou de
quitter leur appartenance & un corps ecclésial auquel ils n’accor-
daient plus de crédit. Il y a la un phénoméne qui ne peut étre consi-
déré comme passager, c’est un bouleversement profond des menta-
lités qui s’appuie sur des constats objectifs et qui nécessite d'étre pris
en compte dans le fonctionnement des communautés chrétiennes.

Dans la liberté

Les Eglises, les communautés chrétiennes et plus spécifiquement
les communautés religieuses, sont-elles en mesure d’assumer positi-
vement cet héritage qu’elles ont, elles-mémes, contribué & trans-
mettre 2 Telle est la grande question posée pour I'avenir méme du
message chrétien. Dieu ne peut que se réjouir de |'avénement d’un
homme qui accéde & sa pleine liberté méme devant la divinité. Le oui
prononcé par tout croyant & I'égard de Dieu ne peut étre qu’un oui
libre, non contraint de quelque maniére que ce soit.

Le seul point de ralliement sur lequel des hommes, en appelant
& leur conscience profonde, peuvent se retrouver, est le primat de
I'amour tel que le préconise le message du Christ et de ses disciples.
Notre humanité ne peut expérimenter que la son salut, c’est-a-dire
sa capacité & vivre jusqu’d son plein accomplissement. Cela n’est
pas une doctrine imposée de |'extérieur, c’est une expérience tout
simplement. Le salut de 'homme passe par le fait qu’il puisse vivre
en toute dignité, la liberté de choisir 'amour. Mais d’expérience
aussi, nous savons combien il est difficile de ne pas s’égarer sur la
voie de |'amour. En ce sens, le message de |'Evcngi|e est particulie-
rement impressionnant. Beaucoup d'ailleurs y reconnaissent une
justesse d’attitude bouleversante de la part de Jésus, tellement il
ouvre en ce domaine, une perspective infinie. En ce sens, I'Evangile



LE ROLE DE LA VIE RELIGIEUSE DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

peut intéresser tout homme ; il revét un caractére universel.
L' appartenance & une communauté de foi, selon I'Evangile, ne peut
en aucun cas faire nombre avec |'appartenance & d'autres corps
sociaux. En devenant signe de la vérité de I'amour, de telles commu-
nautés font signe du véritable sens de nos existences.

Pour que cet amour puisse étre heureusement partagé, il est
nécessaire qu'il y ait référence & une forme de médiation. Les étres
humains ne peuvent assumer la simple confrontation entre eux, un
troisiéme terme est toujours nécessaire. Il y a ld comme une dimen-
sion de transcendance indispensable afin que I'amour puisse &tre
vécu harmonieusement. Selon le Christ, cette transcendance est nom-
mée « Pére » et se traduit en multiples événements ou I'on reconnait
une Présence autre que la sienne propre.

De telles questions, loin de laisser indifférents nos contempo-
rains, les passionnent au contraire, notamment lorsqu’ils se sentent
désemparés face a toutes sortes de crises qui semblent boucher leur
avenir.

L'avenir de la vie religieuse se joue dans un fel contexte.
Celle-ci a toujours été aux avant-postes des questions de I’lhomme et
des sociétés. Il sera dommage que le trésor immense que détient cefte
tradition ne puisse pas étre mis & profit aujourd’hui, alors méme que
tant et tant de personnes réclament d'y avoir accés librement.

Des communautés prophétiques

On l'aura compris, le premier souci des communautés chré-
tiennes et religieuses ne devrait pas étre d’ordre institutionnel, mais
bien plutét porter sur la qualité du lien fraternel de charité : « Tous
reconnaitront que vous étes mes disciples d ceci que vous aurez de
I'amour les uns pour les autres » (Jn 13, 35). C'était la la préoccu-
pation d'un Paul de Tarse qui ne cessait de veiller a la charité dans
les Eglises et entre les Eglises.

Le ciment fraternel réside dans le partage plus ou moins accen-
tué d’une vie ou tout ou partie est mis en commun et oU la Parole du
Christ traduite de mille maniéres devient la matiére principale des
activités de la communauté. Bien sor, la dimension cultuelle inter-

23



REFLEXIONS
|

24

vient, mais le but n’est pas d’organiser la vie de toute la communauté
en fonction de son devoir liturgique ; de méme les ceuvres « aposto-
liques » sont importantes, mais ce ne sont pas & partir d’elles que la
communauté se structure. Le point de ralliement consiste en |'accueil
du Christ au coeur de la communauté, dans le partage fraternel,
nourri de priére et de service.

Comment donc penser & nouveaux frais ces communautés reli-
gieuses préoccupées de ce simple témoignage porteur plus que tout
autre d’un avenir certain.

Rappelons aussi que ces communautés fraternelles n’existent
pas pour elles-mémes, mais en vue d’une mission, d’un envoi. Tout
disciple est envoyé en effet pour annoncer la Bonne Nouvelle de
Jésus-Christ et tout disciple, comme on le voit dans les Actes des
Apédtres le fait en relation avec une communauté d’appartenance
qui, elle-méme, de ce fait, se trouve en état de mission, d’envoi.

Manifestations de vie religieuse

Observons ce qui advient au niveau le plus élémentaire de la
vie religieuse. « La ou deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis
la au milieu d’eux », nous dit le Christ. Il ne précise pas les qualités
de ces personnes, il ne dit pas si elles sont jeunes ou dgées, si elles
sont instruites ou non, il dit simplement qu’elles sont rassemblées &
cause de lui et cela suffit pour qu’ainsi se manifeste sa Présence.
Combien existe-t-il de telles communautés de proximité dans notre
société | Elles sont au plus proche des réalités humaines. Leurs
membres peuvent cultiver avec tous une relation de proximité, de
voisinage, d’amitié, d’accompagnement souvent. Cela est irrempla-
cable ! Et lorsque ces communautés parviennent & manifester la
dimension communautaire dans l'unité de la fraternité, alors elles
deviennent de véritables péles d’attraction ou le Christ se rend vrai-
ment présent. Les personnes qui les cdtoient peuvent alors découvrir
la richesse de I'attachement & la Parole du Christ qui fait vivre ces
fréres ou ces sceurs et elles peuvent partager avec eux cette référence
« transcendante » qui leur permet d'étre de véritables témoins.



LE ROLE DE LA VIE RELIGIEUSE DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

A tel point qu'au coeur de la communauté chrétienne, la pré-
sence d'un petit groupe de fréres ou de sceurs peut représenter une
richesse de premier plan. Bien sir, des services pastoraux seront
rendus par ces acteurs relativement disponibles, mais ce n’est certes
pas leur premiére mission. lls sont la, essentiellement pour étre la et
pour rappeler la dimension essentielle de 'amour comme un témoi-
gnage du Christ, source féconde d'ou jaillit 'eau vive en toute gratuité.

A cet endroit, il est important de noter combien les communau-
tés religieuses peuvent étre stimulantes pour une maniére de conce-
voir I'Eglise en communion de communautés entre lesquels les
ministres ordonnés travaillent & 'unité selon le Corps du Christ.
Chaque communauté religieuse bénéficie d’'un ou d’une responsable
aidé d'un second ou méme d'un conseil de communauté en relation
avec les autres communautés de l'institut qui lui-méme est doté de
structures de gouvernement propres. Dans les communautés femi-
nines, le ministére ordonné n’infervient pas & cet endroit, sinon
comme une instance référente et éventuellement régulatrice mais non
quotidienne. Une telle approche concernant I'ecclésiologie mériterait
d’étre traitée d’une maniére approfondie. Elle pourrait étre utile pour
d’autres expériences de communautés chrétiennes de proximité.

Un deuxiéme niveau d'infervention concerne des unités de vie
religieuse plus larges, présentes dans les Eglises locales sous forme
de podles attractifs en matiére de ressourcement spirituel et pastoral.
Ce sont des maisons d’accueil, des monastéres, des communautés
nouvelles, des maisons-méres ou d’autres réalités semblables qui
réunissent en leur sein un certain nombre de moyens en personnes
et en capacité d’accueil et de propositions. Ces communautés qui
sont bien vivantes encore aujourd’hui méme si elles se font ou se
feront plus rares a I'avenir, jouent un réle de ressourcement au
niveau d'un diocése, d’une province ecclésiastique, d'une région ou
méme sur le plan national ou international.

Bien sor, ces pdles qui ont toujours été nécessaires a la vie de
I'Eglise, le seront d'autant plus en ces périodes ov les chrétiens
auront plus besoin d’étre encouragés dans leur démarche de foi par
quelques circonstances positive de rassemblements, de sessions, de
retraites, de relectures et de priére.

De tels lieux pourront vivre s'ils sont pris en charge non seule-
ment par une communauté religieuse, mais peut-étre par un

25



REFLEXIONS
|

26

ensemble de communautés ou puissent jouer I'inter-congrégations,
I'internationalité, |'inter-générations et méme I'inter-vocations.

Un troisiéme point demande & étre souligné pour I'avenir des
communautés religieuses. Depuis quelque vingt ans, un nouvel élan
des familles spirituelles se fait sentir. Beaucoup de communautés tra-
vaillent, prient et partagent leur charisme avec des laics qui sont en
recherche sur un chemin d’engagement spirituel. Le mouvement est
suffisamment large pour étre vraiment représentatif. En 2007, un
premier rassemblement & Lourdes de religieuses, religieux et laiics
associés a permis de prendre la mesure du phénoméne. Depuis, cette
tendance ne cesse de croitre. L'avenir de la vie religieuse passe par
ceffe communion de vocations qui permet d'inviter de nouvelles
annonces de I'Evangile et de faire vivre la richesse de I'élan fondateur
des Instituts concernés. Par ailleurs, ces familles spirituelles fran-
chissent parfois les frontiéres des instituts et permettent plus facilement
des rapprochements entre congrégations vivant du méme charisme.

Il n'y a pas lieu de s’étonner ni d’étre effrayé par un tel phéno-
méne. De tout temps, des ldics ont été proches de la vie monastique
ou religieuse de différentes maniéres. Ceux-ci ont pu connaitre des
appellations telles que oblats, donnés, lais, convers par exemple. Le
concile Vatican Il par ailleurs, a donné tout son poids & la vocation de
tous & la sainteté et notamment des laics baptisés. Fort de cet encou-
ragement, beaucoup de laics se consacrent ddvantage d une suite
exigeante du Christ, notamment mais pas uniquement, bien sir, en
relation avec des congrégations religieuses. Un livre sortira sur ce
sujet dans le courant de 'année 2012 ; il éclairera la situation actuelle
et permettra d’en mieux comprendre la logique et le possible devenir.

Les communautés religieuses ainsi dynamisées sur la base
d’une meilleure compréhension de la Parole de Dieu et de |'exigence
d'une vie et d'une diffusion communautaires selon I'Evangile ne
mangqueront pas de rencontrer des terrains d’action o0 beaucoup
d’autres n’ont plus le courage d'intervenir. Comme aime & le décla-
rer Andrea Riccardi, le fondateur de la communauté de Sant’Egidio,
& Rome, il est capital pour la foi chrétienne de rejoindre les « péri-
phéries », non seulement celles des villes, d’'un point de vue géogra-
phique, mais aussi celles des mentalités. La vie religieuse s’y emploie
souvent & tel point que l'on confond parfois ses ceuvres avec ce
qu’elle pourrait avoir d’essentiel.



LE ROLE DE LA VIE RELIGIEUSE DANS L'EGLISE ET DANS LE MONDE

La tache ne manque pas aujourd’hui dans toutes sortes de
domaines, mais aucun investissement ne servirait & quoi que ce soit
s'il n’était nourri par I'élan de la rencontre du Christ et de |'expé-
rience communautaire. Signalons cependant a titre d'illustration les
secteurs d'infervention pointés par la commission théologique de la
CORREF dans son document L’identité de la vie religieuse : solitudes
subies, altérités difficiles, inégalités criantes, la puissance de I'argent,
la science, les techniques, la culture, I'accueil des personnes en
recherche de sens ou d'unification de leur vie, 'expérience spirituelle
chrétienne...

Dans ce type d’engagement, la vie religieuse présente un ter-
rain privilégié et trés large. Les congrégations ont en effet la possibi-
lite de travailler en réseaux fraternels d’'une grande amplitude. Cet
aspect n’est pas suffisamment mis en valeur, il faudrait y travailler.

Conclusion

Comme on le voit, la vie religieuse est plus actuelle que jamais.
Elle se situe en communion profonde avec les efforts pastoraux de
'ensemble de I'Eglise. Elle souhaite partager son charisme propre au
coeur des communautés chrétiennes. Pour cela, elle est appelée a se
laisser refonder sur la Parole du Christ, partagée, vécue et diffusée
comme un témoignage essentiel de vie, d’amour et d’accomplisse-
ment au coeur de la communauté ecclésiale et de la société. C'est &
partir de la que la vie religieuse peut assumer une certaine institu-
tionnalisation. Celle-ci est indispensable mais elle est seconde.
Lorsqu’on devient religieux ou religieuse, c’est pour consacrer toute
sa vie & la communion avec le Christ et pour vivre en communauté,
dans la priére et la fraternité, la puissance de son amour qui devient
témoignage. En ce sens, rien n’est fermé et |'avenir se présente ouvrir
de belles perspectives de développement combien méme les crises
que nous fraversons présentement, masque profondément la joie
qu'il y a & tout donner pour vivre avec le Christ et rejoindre avec lui,
la source paternelle dans leur Souffle commun. w

27



Le monastere
au travail

Isabelle Jonveaux

Le royaume
de Dieu au défi
de '‘économie

Le monastére au travail

Voici le premier livre d'une jeune chercheuse en
sociologie des religions sur un sujet original : le travail
des moines, 'économie des monastéres. Economie,
travail et vie monacale peuvent paraitre antagonistes.
Mais depuis la célébre devise ora et labora, prie et
travaille, les moines en Occident ont d0 trouver les
moyens d'accorder les deux. L'auteur raconte la for-
midable invention d'un modéle économique singulier
qui associe les exigences d'une économie de produc-

tion a celles, théologiques, d'une vie sur terre préfigurant le paradis.

L'auteur montre comment cette économie monastique a eu un réle détermi-
nant dans le développement de I'Occident au point de contribuer a la fondation du
capitalisme européen. Le livre nous entraine surtout dans une enquéte passionnante
sur les monastéres aujourd’hui. L'économie monastique demeure encore aujourd'hui
un lieu majeur d'expérimentation de formes alternatives d'économie.

Isabelle Jonveaux est docteur en sociologie, chercheur & I'Ecole des hautes études en sciences

sociales, et spécialiste de théologie des religions.

Bayard, coll. "Envers du décor",2011,400 p., 21 €

Le sourire de Satoko

La guerre prend fin. Tokyo est dévastée. Le 10
mars 1945, les B-29 du général américain Le May
bombardent la capitale. On parle de cent trente
mille morts, presque autant que pour le bombar-
dement de Dresde a peine un mois plus tot.

Traumatisée par la pauvreté de I'apres-guerre,
Satoko Kitahara, riche jeune fille de I'aristocratie
japonaise, aprés un brillant cursus universitaire,
quitte tout et se fait chiffonniére parmi les chif-
fonniers. En dépit des réticences familiales, elle est
baptisée en 1951. Atteinte par la tuberculose, elle
meurt dans la Cité des Fourmis, a I'dge de vingt-

neuf ans. Artisane héroique de la réconciliation entre les différentes classes sociales

PAUL GLYNN

LE SOURIRE
DE SATOKO

L’ange des chiffonniers

)

HEDUSAUL

et les religions du Japon, son rayonnement ne cesse de grandir.

Pére mariste australien, Paul Glynn a longtemps vécu au Japon et a beaucoup ceuvré a la

réconciliation et au rapprochement entre le Japon et |'Australie de I'aprés-guerre.

Médiaspaul, 2011,340 p., 18 €




a vie religieuse
comme écart fertile

Jean-Claude Lavigne
dominicain,
assistant du provincial de France

« Vas vers toi-méme ! » dit le Bien-aimé & la Bien-aimée du
Cantique des cantiques (2, 10). C'est la le grand mystére de 'humain
auquel fous et foutes sommes convoqués : aller vers soi-méme pour étre
p|einemen’r ce que nous sommes et non un autre, fut-il porfqit. Ce che-
min vers soi-méme n’est pas aisé ; beaucoup ne font que quelques pas
en sa direction. On ne peut pas avancer vers soi-méme sans passer
par I'amour, sans étre entrainé par lui Ia ov on ne savait pas qu’il y a
avait le meilleur de nous-mémes en attente de révélation (Rm 8,
18-27). Ce mouvement ne dépend pas seulement de notre volonté ; il
est accompagné par Dieu. L'avancée vers ce lieu nous rend de plus en
plus vivants, de plus en plus généreux car débordants de vie et désirant
donner la vie. Si I'amour physique entre humains se manifeste & travers
I'enfant engendré, I'engendrement, pour les autres formes d’amour, se
fera par d’autres maniéres, mais il aura lieu. Telle est I'aventure com-
mune de I'humanité, avec des sentiers différents pour chacun.

La vie religieuse est I'un des sentiers possibles pour certaines
personnes. Ce sentier peut étre illusoire et faussé s'il n’est pas un che-
min amoureux, et s'il n’est pas en vue d’engendrer. Tel semble étre ce
que nous devons chercher & expliciter pour mieux dire la vie religieuse
d’aujourd’hui, et ne pas en rajouter & la litanie des larmoiements sur
la crise religieuse, métaphore la plus radicale de la stérilité.

Bien évidemment, on ne peut pas faire semblant que la vie reli-
gieuse d’aujourd’hui, tant par le nombre que par I'état de santé de
ses membres, est la méme qu’il y a cinquante ans et que tout va bien.

29



REFLEXIONS
|

30

La société a changé, et on ne voit pas pourquoi la vie religieuse
échapperait & ces modifications tant culturelles, sanitaires et sociales.
Alors que la société européenne est de plus en plus sécularisée,
déchristianisée, avec des familles & dimension réduite, de plus en plus
de centenaires, un trés grand nombre de retraités et peu de jeunes...
comment la vie religieuse pourrait-elle ne pas étre marquée par le
vieillissement et le faible nombre des vocations 2 S'il faut étre lucides
sur nous-mémes pour &tre libres, il convient aussi de voir que la
société tout entiere s'est transformée. La vie religieuse n’est, sur ces
points, qu’un reflet de ce qui se passe dans la société.

Il'y a néanmoins une part de responsabilité qui vient des congré-
gations et des monastéres eux-mémes dans la faible attractivité de leur
proposition, dans la mauvaise gestion des talents de chacun, dans le
manque de réactivité face aux changements, dans la vision étriquée de
|'Eg|ise et de |’Evangi|e ou encore dans la misére affective et relation-
nelle. Tout n’est pas la faute & la société ou aux meeurs des jeunes. |l
y a des mutations institutionnelles radicales & vivre dans certains insti-
tuts de vie consacrée qui ne peuvent pas ne pas se remettre en cause
car, au milieu d’eux, des instituts recrutent, des nouvelles formes de
quéte de Dieu se découvrent... Il ne s'agit pas de se culpabiliser ou
d’accuser des équipes de responsables, il faut entrer en transformation.

Ce regard qui n’a rien de pessimiste ou d’optimiste, catégories
qui ne signifient rien et servent souvent d’alibi pour ne pas faire une
véritable analyse, invite & se réjouir de I'existence des 1500
religieux(ses) de moins de 40 ans qui sont en France, des 350000 qui
sont & travers |'Europe et des 800000 2 & travers le monde. Quelle
institution & |'échelle de la planéte a pu traverser les siécles de cette
maniére 2 Cette traversée se fait & travers des changements structurels
et culturels, dont il est urgent de se rendre compte et d'intégrer dans
nos maniéres d'étre.

Redire |a vie religieuse

La vie religieuse européenne est perturbée, car elle n’arrive plus
d se penser dans son nouveau contexte et son éco|ogie contempo-
raine. C'est pour une part parce qu’elle reste prisonniére d’une lecture
théologique qui ne prend pas en compte les mutations anthropolo-



LA VIE RELIGIEUSE

giques et qu’elle ne parle que de crise plutét que de son avenir, faisant
ainsi advenir ce qu’elle incante.

La vie religieuse comme refus du monde, rejet des réalités
contemporaines et contre-société des parfaits, est une problématique
encore présente dans certaines congrégations trés affirmatives de leur
identité et souvent en « croisade » pour réévangéliser un monde
qu’elles n’aiment pas. Une telle stratégie peut séduire des personnes d
I'identité fragile, mais ne peut pas faire écho a l'invitation du Christ a
annoncer la Bonne Nouvelle & tous les humains sans élitisme. La vie
religieuse, plus récemment, s’est dite comme suite du Christ (sequela
Christi) ; cette approche intéressante reste tributaire d’une supériorité
de la vie religieuse car tout croyant est appelé & suivre le Christ, et
ajouter « de maniére radicale » n’est-ce pas porter un jugement d'in-
feriorité sur les autres plus tiedes 2 Parler de la vie religieuse comme
signe — théologie contemporaine la plus répandue — n’est plus vrai-
ment pertinent dans un monde culturellement déchristianisé ; on ne
s'institue pas comme signe, ce sont les autres qui vous reconnaissent
comme tels or ils peuvent rarement décoder ce que sont les
religieux(ses). Dire que la vie religieuse est un signe pour les croyants
ne change pas ce rapport de mise en scéne qui n’est pas juste quand
on regarde la réalité de ce qui est vécu concrétement par les religieux-
ses. |l convient donc, pour dire ce qu’est la vie religieuse, de retrouver
ce qui fait son fondement : une régle particuliére pour vivre et pour
aimer.

La vie religieuse est d’abord un cadre de vie. Comme toutes les
formes de vie (coup|e, célibataire...), la vie re|igieuse est une vie avec
des regles, et c’est dans ces régles qu’elle se distingue des autres et pas
dans son propos de sainteté ou d’évangélisation qui s’adresse & tout
humain. La régle n’est pas un systtme d’enfermement et de contréle
mais, fruit de I'histoire (la tradition) et de |’expérience spiritue"e ala
suite des fondateurs, elle est une proposition (un propositum) d’orga-
nisation de la vie pour se rendre disponible & Dieu. La régle de vie
n‘est pas une réglementation, mais la cristallisation d’informations
pour se laisser rencontrer et aimer par Dieu. La régle ne dicte pas des
comportements éthiques ou supportables et valorisés par le groupe
(d’ordre déontologique), mais ouvre des maniéres de vivre suscep-
tibles de préparer chacun et chacune & la vie avec et pour le Christ.

Ce qu’on appelle le charisme n’est qu’une autre maniére d’ap-
préhender la régle a partir d’'un milieu & rejoindre et des pratiques et

COMME ECART FERTILE
.

31



REFLEXIONS
|

32

savoir-faire pour se situer fraternelllement dans ce milieu (éducation,
soins, proximité, etc.). En spécifiant un charisme particulier, la régle
ne dit pas un travail social, éducatif, sanitaire ou cqtéchétique :elle
dit un lieu et une attitude qui rendent disponibles pour la rencontre de
Dieu. Il s’agit moins de discours sur une « mission » & accomplir (qui
serait en fait extérieure & soi) que d’une posture qui fait émerger de
la vie pour celui qui se rend accessible, avec d’autres, & Dieu et pour
ceux avec qui il partage du temps de sa propre vie. Le langage de la
mission est si répandu qu’on a peine a le questionner, alors qu'il
n’apparait qu’'a partir de la Renaissance et renvoie & une anthropo-
logie d’un devoir & accomplir et de choses a faire qui n’est plus véri-
tablement pertinent dans la culture contemporaine plus marquée par
I'expérience.

La régle — la vie religieuse est une vie réguliére et non séculiére -
n’est pas bonne ou mauvaise en soi ; elle montre ou non sa pertinence
par rapport & la vie qu’elle permet & ceux et celles qui se placent sous
sa direction. La régle peut étre mortifere quand elle est utilisée pour
dominer et contrdler ou étre au service de dérives sectaires ; elle peut
étre au service de la vie en introduisant de I'objectivité et en proposant
un chemin d’amitié — tant avec Dieu qu’avec les autres proches et
lointains — et de conversion. Les régles particuliéres des congrégations
ou monastéres sont, par la médiation qu’exerce I'Eglise qui les recon-
nait comme chemins croyants, au service d’un surcroit de vie et cest
en cela qu'elles participent & la vitalité de I'Eglise et & sa responsabi-
litt d’annoncer le Royaume de Dieu. Les régles sont de I'ordre du
chemin et ainsi, la vie religieuse n’est pas un état, mais un chemin
pour advenir, pour se laisser arracher de ses habitudes et se rendre
disponible & Dieu. L'effacement des régles introduit en fait des pertur-
bations profondes en brouillant les identités individuelles et sociales
(celles de la congrégation), ce qui a pour conséquences d'inviter les
extrémismes identitaires & se manifester.

En organisant — et non en contrélant — le quotidien, la vie de
priéere, les rapports entre les personnes et les rapports aux biens, les
régles de la vie religieuse proposent un style de vie qui est particulier
et qui offre des opportunités que les autres maniéres de vivre n’offrent
pas de maniére semblable. La vie religieuse est un style de vie choisi
par certains croyants, car ils y ont vu de la fertilité et de la vitalité pour
eux et pour le monde. Le style de vie, expression proche de celles d’art



LA VIE RELIGIEUSE

de vivre ou de sagesse — & condition que celle-ci ne soit pas statique
et passive mais tournée vers la solidarité et la transformation — des
religieux(ses) met non seulement |'accent sur des valeurs (celles de tous
les chrétiens) mais sur des choix de pratiques par rapport au corps,
la mort, au temps, au travail, & la gratuité, & la parole partagée, a la
Parole de Dieu...

Lr
écart

Si elle est un style de vie particulier, la vie religieuse va proposer
un écart  par rapport aux modéles et aux logiques de la société
contemporaine. L'écart n’est pas un fossé & créer, mais un mouvement
de différenciation qui, par I'espace qu'il découvre, est source de vita-
lité non seulement pour celui qui en fait le choix, mais aussi pour la
société dans laquelle il vit. L'écart est un refus de certaines attitudes
banalisées dans la société et le choix de s’approcher d’hommes et de
femmes qui sont aux diverses marges de la vie sociale. L'Evangile
montre que Jésus s'écarte aux moments décisifs (Mt 14, 13 ; Mc 9, 2 ;
Mc 6, 32...) et foute sa vie est un écart (et non un rejet) par rapport
aux pratiques d'Israél qui le fait s’approcher des derniers “, des mar-
ginalisés. Son attitude ouvre & ceux et celles qui le suivent une voie
nouvelle vers Dieu et vers leur propre humanité (I’homme nouveau de
saint Paul, Ep 4).

L'écart doit étre source de vitalité. Il se manifeste & travers la
priere, le silence, le service ou encore la vie commune et fraternelle,
la mise en commun des biens... Toutes ces pratiques proposent de se
différencier de ce que la société contemporaine libérale et égocentrée
définit comme normalité et voie d'accés exclusive au bonheur. Elles
introduisent ainsi comme des points d'interrogation dans un monde
trop affirmatif sur la maniére de réussir sa vie par la rivalité et I'envie
et ouvrent des alternatives quant aux chemins vers une vie heureuse et
bonne. L'écart permet aussi un rcpprochemen’r avec ceux et celles qui
sont aux périphéries et qui occupent des places ou la mort est proche.

L'écart le plus signifiant pour notre temps est, avec la mise en
commun des biens, du temps et des idées, celui du silence et de la
contemplation de Dieu (qui n’est pas réservée aux moines et moniales).

COMME ECART FERTILE
.

33



REFLEXIONS
|

34

La vie religieuse inscrit de la gratuité et de la perte la ov le monde ne
voit qu’une logique de l'intérét et de I'accumulation. C'est dans la
consumation devant Dieu et avec lui, dans la vie liturgique et la lectio
divina, dans I'oraison et le face-a-face mystérieux du moment contem-
platif, que la vie religieuse apporte sa plus grande contribution @
I'humanisation du monde.

La vie religieuse conduit & un choix de proximité avec des situa-
tions limites, non par fascination pour les marges ou par héroisme
militant, mais parce que c’est dans ces lieux que le désir de vitalité qui
nous habite nous pousse et que c’est la que la vie doit étre transmise,
recue, multipliée > et sauvée. C'est peut-étre ce que veut dire aimer, si
cela se fait dans la réciprocité. La vie de celui ou celle qui est religieux
est multipliée quand il se rend accessible a ce que vit I'autre souffrant
et humilié, quand il y a une véritable alliance pour affronter ensemble
les forces de mort.

C'est ce que signifient les voeux qui désignent les dimensions
fondamentales de I'existence, 1& oU la mort peut mettre en danger
I'humanité. S’engager par veeux, faire profession religieuse, c’est dési-
gner les lieux majeurs oU la vie est & une limite et s’y porter avec
d’autres (la congrégation ou le monastére) pour tenter de la conforter
et de la recevoir. Les voeux constituent des engagements a se rendre
solidaires des mal-aimés, des sans pouvoir ni parole et des sans droits
ni liberté. Cette solidarité passe par des histoires partagées et, pour le
moins, par la prise en compte de ces personnes dans toutes nos déci-
sions : de priere, d'investissement, de gestion de nos temps, de nos
maniéres de consommer... C'est toute notre humanité qui est impliquée.

Prendre une telle option, au-deld du romantisme et de la passion
adolescente, est terriblement difficile car toute la société dit que c’est
insensé, irresponsable ou méme archdique et psychologiquement
malsain. Pour fenir cet écart que chaque religieux(se) a pergu comme
fertile, alors que tout pousse & faire comme tout le monde, il faut se
faire aider. Un religieux est une personne qui se reconnait a la fois
comme désirant et faible. Pour assumer son désir, elle doit se faire
aider par d’autres (c’est le sens de la vie commune) et par un membre
de la communauté qu’elle investit plus particulierement de ce droit &
I'interpeller (c’est la le sens du voeu d'obéissance, qui est en fait la
reconnaissance d’un droit & rappeler le désir d’écart concédé a un
responsable).



LA VIE RELIGIEUSE

Dans cette perspective, les voeux ne peuvent pas se comprendre
comme une réduction, un mangue, un € ne pas », mais au contraire
comme un moyen d’avoir plus de vie et de la multiplier. Le voeu de
chasteté est un engagement & avoir beaucoup d’enfants ¢ engendrés
par la parole, I'amitié, le réconfort ou la formation ; le veeu de pau-
vreté existe pour signifier la nécessité de repenser ce qu’est la vraie
richesse ; le voeu d’obéissance est la prise de conscience de I'urgence
& donner la parole & ceux & qui on ne demande jamais rien. Les voeux
sont au service de la fertilité, de ce que I'épitre aux Romains (Rm 8)
appelle un enfantement de la création et de tous les humains.

Mettre |'accent sur la fertilité engendrée par les voeux et |'écart
qu’est la vie religieuse, ne doit pas faire oublier I'importance de I'as-
cése qui n'est ni une mutilation ni un acte de performance, mais le
choix, par un écart intérieur, de vivre une disponibilité pour rencontrer
Dieu et I'autre, nétant plus pleins de nous-mémes. En laissant, dans
notre existence, une p|qce pour I'autre, pour ses besoins et ses espoirs,
nous pourrons nous avancer vers le vrai « nous-mémes » au-dela des
images et des apparences.

Ces dimensions ne sont pas seulement au niveau individuel. Les

voeux engagent & la fois celui ou celle qui veut étre religieux, mais aussi
tout le monastére ou toute la congrégation et I'Eglise tout entiére. C'est
un pacte qui lie les partenaires, et qui est donc en mouvement perma-
nent, ou du moins devrait |'étre s'il est marqué par la vie, et pas par la
conservation ou la protection apeurée face & I'avenir. Plus I'institution
est fertile, plus elle va vers son étre profond qui est d’étre un chemin
pour la rencontre spirituelle avec Dieu et la vitalité de I'humanité.
L'écart fertile que met en ceuvre la vie religieuse reprend la pra-
tique prophétique, sous la modalité de la modestie et de la commu-
nauté. La vie religieuse est une pratique institutionnelle et communau-
taire pour étre entrainés par |'Esprit de Jésus, et devenir des
« prophétes », non des vedettes médiatiques, mais des hommes et des
femmes qui ont la passion de dire & I'humanité, par les mots et le vécu
quotidien, que Dieu croit en elle, qu'il en a le souci et qu'il lui offre
son amitié. Cette pratique est fout & la fois une dénonciation des mul-
tiples idoles qui se substituent au vrai bonheur, annonciation de ce qui
pourrait étre une autre maniére d’exister (la vie fraternelle) et visitation
de I'humanité par une rencontre a priori bienveillante de I'autre
homme et |'autre femme, aimés par Dieu comme nous le sommes.

COMME ECART FERTILE
.

35



REFLEXIONS

36

Un avenir ?

Si nous arrivons & prendre en compte les dimensions anthropo-
logiques contemporaines et a reformuler le projet de la vie religieuse
dans une thématique de I'abondance de vie, des pistes s’ouvrent &
nous, non pour revitaliser ce qui doit disparaitre, mais pour déployer
ce qui est en attente de sa révélation.

Dans la fragilité et les limites de ses membres, la vie religieuse
continue d'interroger les valeurs qui s'imposent dans notre systéme
économique et social. Elle reste ainsi prophétique au-dela des insuffi-
sances de chacun, & condition qu’elle apprenne, non pas le marke-
ting, mais & oser une parole sur son expérience, offerte avec simplicité
& notre temps. Elle offre des espaces pour vivre autrement et expéri-
menter le compagnonnage de Dieu. Pour tirer parti de ce qu'e||e est
en profondeur, elle doit se libérer de certains carcans et étroitesses
d’esprit et redéfinir un art de vivre ov le moment contemplatif, et ses
traductions dans la gestion du temps, du travail, de la relation aux
autres, sont au coeur de I'existence. En prenant conscience aussi de
tout ce qu’elle vit déja, elle doit oser regarder I'avenir & partir de sa
tradition de générosité, du don de soi, d’accueil, d’écoute.

Mais ce qui est le présent et I'avenir de la vie religieuse c’est,
selon la belle expression de F. Rosenzweig’, planter de I'éternité dans
le temps, c’est-a-dire vivre de Dieu dans le monde tel qu’il est. C'est la
une maniére de dire que les religieux et religieuses trouvent leur iden-
tité réelle dans le coeur & cceur, souvent dans les ténébres et la préca-
rité, avec celui dont Jésus le Christ est venu nous dévoiler la paternité.
C'est la qu’une échelle, celle de Jacob, apparait... dans I'ordinaire
d’une vie d’homme ou de femme marchant vers son propre mystére. =

1 - Dans la version d’André CHouraui, Les cing 5 - Cf. Jean-Claude LaviGNE, Le prochain lointain,
volumes, DDB, 1991. Cerf, 1992,

2 - Estimations. 6-L'idée est déja développée par Maitre Eckhart a

ropos de la Vierge Marie.
3 - Cest le théme central de mon ouvrage Pour prop 9

qu'ils aient la vie en abondance, Cerf, 2010. 7 - . Rosenzweic, L'étoile de la rédemption, Seuil,

2
4 - Selon la belle expression d’A. Durand, Dieu 2005

choisit les derniers, Cerf, 2010.



!
identité de la vie religieuse

Joélle Ferry

religieuse xaviére,

professeur au Theologicum, directrice de la section

de théologie biblique et systematique (Institut catholique de Paris)

Présentation du document de la commission théologique
de la CORREF'

Un peu d'histoire

Le texte L'identité de la vie religieuse est paru en réponse & une
commande faite & la commission théologique de la CORREF 2 en vue
de son assemblée de 2010 & Lourdes. La demande était de dire le
« socle commun » de la vie religieuse, ses principes fondamentaux,
son unité dans la diversité de ses formes, bref de donner quelques
principes de théologie fondamentale de la vie religieuse.

Deux précisions sont & mentionner d’emblée. Ce document est
d’abord une demande faite par la CORREF pour son usage, donc
par des théologiens frangais & destination de la vie religieuse en
France, méme s'il y a bon nombre de religieux de diverses nationa-
lités et cultures en France. C'est donc un document situé : il n’a pas
un caractére international, il ne vient pas de Rome. Ce document,
autre point & préciser pour bien le lire, est le fruit de débats entre
nous, membres de la commission, divers par nos sensibilités, diffé-
rents aussi par les spiritualités que nous représentons, par nos tem-
péraments aussi ! Il ne refléte pas une pensée unique !

37



REFLEXIONS
|

38

Quels choix avons-nous faits ?

C'est sans doute faciliter la lecture de ce document que de dire

d’entrée au lecteur quelques choix que nous avons opérés :

e faire un document bref, qui dégage des axes, sans forcément
justifier et argumenter toutes les affirmations et théses indi-
quées, ce qui aurait conduit & un gros livre plutdt qu’a un
texte facilement accessible ;

* présenter des pistes de réflexion théologique ;

® offrir des éléments de recherche nouveaux sur la vie reli-
gieuse, autrement dit ne pas répéter Perfectae caritatis
(1965), ni méme Vita consecrata (1996) ou Repartir du
Christ (2002) ou les trés nombreux documents parus depuis
le concile Vatican Il sur la vie religieuse. Nous n’avons pas
voulu répéter ces documents magistériels que nous considé-
rons comme des acquis, mais risquer autre chose...

* revisiter quelques lieux de la vie religieuse, sans étre tribu-
taire du vocabulaire qui existe déja ;

* montrer I'unité de la vie religieuse en sa diversité ;

® ne pas tout dire | La commande était claire : un texte bref,
lisible, stimulant, pour inviter chacun & poursuivre.

Voild quelques-unes des options prises. Que le lecteur n’at-

tende donc pas « fout » de ce texte, notamment ce que nous n’avons
pas voulu faire !

Résentation du document

Cette proposition théologique se développe en quatre parties
d'inégale longueur.
Penser la vie religieuse en temps de crise

II'est habituel, et depuis des dizaines d’années, de parler de la
« crise » de la vie religieuse, de la « crise » des vocations, de la



L'IDENTITE DE LA VIE RELIGIEUSE
T

« crise » de I'Eglise. Mais la vie religieuse est-elle en crise ou la vie
religieuse participe-t-elle d’une situation de crise qui la dépasse lar-
gement 2 Le christianisme ne se vit plus en régime de chrétienté. Nos
sociétés et le monde lui-méme connaissent une situation de crise.
Mais crise peut se décliner avec vitalité, car « ce contexte de crise est
la Galilte de la vie religieuse ; elle se doit d’en entendre les
recherches et les cris et de s’en reconnaitre solidaire ».

Pour une approche renouvelée de la vie religieuse

Les recherches sur la vie religieuse ont été particuliérement
nombreuses depuis le Concile, ce qui déja témoigne de la vitalité de
la vie religieuse... Ces recherches peuvent se classer en deux
approches principales.

Une approche historique, dans le domaine scripturaire et historique

Y a-til des fondements scripturaires pour la vie religieuse 2 des
paroles ou des récits comme celui de I'appel de 'homme riche qui
serait en quelque sorte des « récits de vocation » 2 En fait, la
recherche exégétique conduit & un certain déplacement de ces péri-
copes. Il n’y a pas de parole claire qui porte sur ce qui deviendra la
vie religieuse. Il faut plutét dire que cest le rapport & toute I'Ecriture
qui fonde la vie religieuse, méme si la tradition a interprété certains
textes comme fondateurs... Le religieux est celui qui inscrit toute sa
vie sous la Parole de Dieu.

Au plan de I'histoire des origines de la vie religieuse, I'histoire
d’Antoine mérite d'étre revisitée... Les vierges et les ascétes ne sont
pas & séparer d’'un monachisme institué. Il s'est formé dans la tradi-
tion un « mythe » des origines égyptiennes avec Antoine qui s'est
figé et que les historiens actuels reprennent & nouveaux frais.

Approche fondamentale : unité et diversité de la vie religieuse.
Dans son maitre-livre qui reste une référence majeure, le Pére
Tillard 2 a souligné le fait que I'uniformisation n’est pas sans risque,
qu'elle peut méme étre un désastre : Priére du temps présent mani-
feste I'unité de la priére de I'Eglise mais risque d’occulter les richesses
des particularités locales. Adopter le méme plan pour toutes les

39



REFLEXIONS
|

constitutions des congrégations religieuses peut voiler I'originalité de
leur histoire. Car la vie religieuse est un ensemble vivant. L'unité
entre les religieux reléve d’une unité interne, de la cohérence de la
vie religieuse, et non d’une uniformité apparente. Le pluralisme et la
diversité font partie de la vie religieuse.

Les théologiens ont élaboré plusieurs modéles d’interprétation
pour penser |'unité de la vie religieuse en sa diversité. Le document
de la commission les présente briévement en indiquant aussi ce que
chaque modéle apporte et ce qu'il laisse de caté car tous les modéles
ne se valent pas.

® Le recours aux charismes. L'avantage d’une théologie du
charisme est de dire la diversité au sein d'une unique vie
religieuse, mais le risque est la chosification du souffle fonda-
teur, sans compter son inefficacité et surtout une culture du
spécifique défini par des activités ou des orientations qui ne
sont pas |'essentiel de la vie religieuse.

* La référence a la diversité des mystéres du Christ, modéle qui
tente d’indexer les formes de vie consacrée sur celles des
mystéres de la vie du Christ.

® La recherche de I'unité originaire face a la diversité de la vie
religieuse qui s’est développée au fil des siécles et & ses
diverses formes. L'unité est dans la vie monastique. Cette
approche intéressante et unitive d’Enzo Bianchi laisse peu de
place & la diversité des traditions spirituelles et & la vie apos-
tolique.

* Un projet unique avec des équilibres différents. La vie reli-
gieuse est un projet unique constitué d’éléments communs
avec des équilibres différents. Il s’agit toujours de vivre tout
|'Evongi|e, mais sous un mode particulier. Cette perspective
de Jean-Marie Tillard a I'avantage d’honorer pleinement la
pluralité et 'unité interne de la vie religieuse.

* Un méme processus pour des fondations particuliéres. Plus
récemment, et en intégrant des perspectives de théologie
narrative, Philippe Lécrivain insiste sur la vie religieuse
comme maniére de vivre |'Evc|ngi|e, maniére de croire
ensemble & la suite d’un fondateur.

A la suite de ce parcours descriptif des approches théolo-

giques, quelle évaluation théologique faire, ou et comment chercher

40



L'IDENTITE DE LA VIE RELIGIEUSE

I'unité plurielle de la vie religieuse 2 Le document présente trois pistes
de réponse : I'unité ne se trouvera ni du cdté du méme ni du coté
d'un dénominateur commun, mais dans la capacité de nouer des
relations entre des différences. Cette unité sera aussi reconnue par
différence d’avec le mariage chrétien. Enfin 'unité est devant nous
comme une téche.

Une vie en sa cohérence

La vie religieuse étant un ensemble vivant, un tout organique,
le document L’identité de la vie religieuse n’en traite pas séparément
les éléments constitutifs, mais part de |'expérience spirituelle qui en
est le coeur, pour en suivre ensuite le déploiement d travers le geste
de profession qui exprime la nature de I'engagement du religieux.
Ce déploiement se poursuit dans la dimension apostolique qui
marque toute vie religieuse et enfin dans la maniére de vivre dans
laquelle s'incarne le choix de vie des religieux. D’ou le plan de cette
troisiéme partie.

Une expérience spirituelle propre

On pourrait aussi la nommer « expérience fondatrice » ou
encore « vocation ». Cette expérience a trois caractéristiques princi-
pales :

e Un élément discriminant : le célibat et les relations qu'il
engage. Se centrer sur le célibat seul pour définir la vie reli-
gieuse est réducteur, mais le célibat est bien comme I'affirme
Enzo Bianchi, discriminant, c’est-a-dire qu'il fait la différence
entre deux chemins fondamentaux de sainteté : vie religieuse
et mariage chrétien. |l est la forme qui traduit socialement et
visiblement |'originalité d’une expérience spirituelle.

* Loriginalité d’'une expérience spirituelle fondatrice : le « Toi
seul » que les religieux disent au Christ. Choisir le chemin de
la vie religieuse c’est renoncer & dire « toi seul » & quelque
humain que ce soir, c’est consentir & n’étre le « toi seul » de
personne. C'est ce qu’a si bien développé Michel de Certeau
dans une belle homélie. Le religieux est caractérisé par un
geste : partir, et un lieu : la communauté.

g



REFLEXIONS
|

42

* Une expérience créatrice de rapports fraternels. La vie reli-
gieuse, depuis foujours, a comme caractéristique d'étre vie
commune : la recherche de Dieu se vit en se recevant comme
fréres et sceurs au long des jours.

Une vie dont nous faisons profession

La profession est le geste déterminant, remis en valeur dans les
recherches actuelles, qui signe I'engagement du religieux. Ce geste
a été un peu occulté par le recours a la thématique de la consécra-
tion ou la distinction entre conseils et préceptes... C'est & juste titre
qu'il est aujourd’hui revalorisé.

La parole de profession est en consonance avec une vie tout
entiére & |'écoute de la parole, mise sous la parole. C'est un vrai
combat de mettre toute sa vie sous la parole, c’est ce qu'a vécu
Antoine, figure matricielle de la vie religieuse.

Une vie apostolique

Dans la ligne de ce que développe Vita consecrata : toute vie
religieuse est apostolique, en tant qu’annonce du Royaume, « devant
Dieu et pour le monde », les deux dimensions du projet des religieux.
La vie religieuse est une maniére particuliére de ce mouvement méme
de I'amour trinitaire pour le monde, elle épouse le mouvement
d’amour de Dieu le monde. C'est sa maniére d’annoncer le Royaume.

« Une maniére de vivre »

* Une vie sous la Parole. la parole joue un réle décisif dans la
vie d’un religieux : cest toujours |'écoute, & l'intime, d’une
parole venue de Dieu qui fait entendre un appel a la vie
religieuse ; c’est la parole de profession qui engage la
réponse... c'est I'écoute quotidienne, patiente et prolongée,
de cette parole qui donne de vivre la fidélité au fil des jours. ..
et dans I'attente du monde a venir.

e Choisir la vie religieuse, c’est choisir de vie en communauté,
au quotidien avec des fréres et sceurs regus, pour le meilleur
et le plus difficile | C'est aussi prononcer des voeux. La triade
des voeux est présente trés t6t dans la vie religieuse, mais
avec variantes. Ce sont des aspects plus connus sur lequel le
document a donc choisi de moins insister...



L'IDENTITE DE LA VIE RELIGIEUSE

Aujourd’hui

La quatriéme partie du document a cherché & dire ov et com-
ment une présence d Dieu s'arficule & une présence au frére et au
monde & la suite du Christ, o0 et comment vivre l'ici-bas & partir de
I'au-dela. La vie religieuse vit un rapport original au monde et tient
une place particuliére au sein de I'Eglise. En ce début du xxe siécle,
et dans un pays comme la France, des problématiques nouvelles
interrogent la foi chrétienne. La commission a retenu trois champs :
le social et le politique, la culture, des recherches de sens qui sont
autant de lieux et d’appels aujourd’hui.

Cette proposition théologique qu’est le document L'identité de la
vie religieuse a mis en valeur la catégorie d’expérience. On choisit la
vie religieuse parce qu’on a fait une expérience de Dieu, du Christ.
C’est en pensant cette expérience que I'on peut faire une théologie de
la vie religieuse, car la vie religieuse est une pratique, elle est avant
tout une maniére de suivre le Christ. Le document s’est aussi voulu
« critique » au sens ou il y a des catégories qui nous ont semblé plus
opérantes que d'autres, oU nous avons porté des jugements théolo-
giques. C'est ainsi que nous avons souligné que foute vie religieuse
est apostolique (et donc jugé inopérante la distinction contemplatif/
0pos’ro|ique), tempéré |'engouement pour la théo|ogie des charismes
de la période post-conciliaire, souligné I'importance de la profession.

Ces propos ne sont qu’un « apéritif » ! Ils sont invitation & lire
le document en son entier | =

Pour commander le document :
CORREF, 3 rue Duguay-Trouin, 75006 Paris
01 4548 18 32

1 - Cet article reprend une présentation qui a été
faite a la réunion des responsables diocésains des
vocations a Paris, le 16 mars 2011. Il en garde le
caractére oral.

2- Cette commission a été créée en 2003 a l'initia-
tive de la CSM et de la CSMF. Elle est actuellement
composée de Joélle Ferry (Xaviere), Jacques
d'Huitteau (Frére des écoles chrétiennes), Anne

Lécu (Dominicaine), Jean-Baptiste Lécuit (Carme
déchaux), Jean-Luc Molinier (Bénédictin), Sylvie
Robert (Auxiliatrice), Etienne Vetd (Chemin Neuf).

3 - Jean-Marie Roger TiLLArD, Devant Dieu et pour
le monde. Le projet des religieux, Paris, Cerf, 1974.

4 - Enzo Bianchi, Si tu savais le don de Dieu,
Bruxelles, Lessius, 2001, p. 50.

43



La vie religieuse

Jean Claude Lavigne
b i dans le monde aujourd'hui

Au centre de la vie religieuse, il y a une expé-
rience de rencontre avec Dieu. Celle-ci est fondatrice
de I'identité des religieux et religieuses. Qu'est-ce que
y lf, cela signifie dans la culture contemporaine ? Pour la
IE RELI@!F’SE premiére fois, des formateurs se sont rencontrés pour
DANS LE )3 121 =881 analyser les nouvelles vocations. Sans déplorer la crise
DAUJOU Rﬁ?" LLES que traversent les congrégations, les auteurs parient

0 sur les chances de ces nouveaux venus dont les profils

ont beaucoup changé depuis vingt ans.

AN
\\\}%\\%}Q X

/

7
/

Catherine Fino, salésienne de Don Bosco, docteur en médecine et docteur en théologie, maitre
de conférence au Theologicum (Institut catholique de Paris)
Lucie Licheri, petite sceur de I'Assomption, conseillére générale
Jean-Claude Lavigne, dominicain, assistant du prieur de la province de France
Jean-Louis Souletie, missionnaire de Sainte-Thérése, supérieur général, professeur au Theolo-
gicum, directeur de I'lnstitut supérieur de liturgie (Institut catholique de Paris)

Salvator, 2011, 176 p., 19,50 €

Que sait-on du Nouveau Testament ? | sy

(et ouvrage présente, dans une langue accessible
a un large public, I'ensemble des connaissances dis-
ponibles sur le Nouveau Testament. Aprés une pré-
sentation générale de la situation religieuse, sociale,
politique, économique de la Palestine au temps de
Jésus et de ses disciples, ainsi que des écrits datant de
cette époque, I'auteur commente livre par livre tous
les écrits du Nouveau Testament : présentation glo-
bale du livre, commentaire suivi du texte avec arrét
sur un certain nombre de difficultés ou particularités,
questions relatives a I'auteur, la date de rédaction, le
milieu de composition du livre et enfin repérage des principaux problémes posés par
e texte avec exposé de theses et choix personnel de Brown.

Raymond E. Brown est reconnu comme I'un des meilleurs spécialistes mondiaux du Nouveau
Testament. Professeur émérite d'études bibliques a New York, il a été appelé par deux Papes
a faire partie de la Commission biblique pontificale.

Bayard, coll. "Bayard compact”, 2011,921 p., 29 €



a vie religieuse :
une institution a |'épreuve

Jean-Daniel Hubert
bénédictin, prieuré d'Efiolles
psychanalyste

Point de vue

Le vieillissement des communautés, la baisse des vocations sont
parmi les facteurs qui aujourd’hui rendent difficiles la vie apostolique
religieuse. Les communautés dites nouvelles le sont moins qu'il y a
quelques années, elles ont & faire face & leur propre durée. Les hételle-
ries de monastéres sont souvent p|eines de personnes en cuéte de
silence, de réflexion et de priére. Elles rendent un service irremplacable,
mais doivent faire face & une multitude de motivations qui, trés souvent,
sont bien éloignées de la spécificité monastique. Ce bref constat méri-
terait bien des nuances, mais gardons-le ici comme un prétexte & une
réflexion fondamentale sur l'institution religieuse elle-méme.

De l'intérieur d’une congrégation, quelle qu’elle soit, il s’agira
d'étre attentif & I'accueil et I'on dira volontiers que les jeunes géné-
rations sont une chance d’avenir ; encore faut-il que celles-ci aient
les moyens et I'audace pour s'investir vraiment dans une fidélité
créative. Plus avant dans la formation, il s’agit « d’appartenir & un
corps », d’assumer un héritoge en restant ouvert aux signes de
'Esprit, mais |'on sait qu’entre |'appartenance plus ou moins formelle
et I'adhésion intime, il y a tout un chemin sans cesse d refaire dans
la trajectoire d’une vie. La dimension spirituelle d’une régle ou de
constitutions indique un horizon, indispensable bien évidemment.

45



REFLEXIONS
|

46

Mais elle peut aussi obscurcir la dureté des faits ou les sublimer de
facon illusoire.

Tous ces éléments qui sont constitutifs de la vie religieuse sont
en méme temps des points de crises possibles qui se manifestent a
plus ou moins bas bruit dans le vécu communautaire quotidien ou &
'occasion d'un départ. Il semble bien que c’est la vie communautaire
qui soit la plus problématique car c’est elle qui concrétise ou non la
décision sans cesse renouvelée a devenir pauvre, obéissant et chaste
& la suite du Christ. Avoir un toit, une table, une priére et un rythme
commun déterminent certes une vie commune, mais est-ce & tous les
coups une vie communautaire qui s'enrichit chaque jour du partage
de vie et de foi de chacun des membres 2

C’est & partir de ce questionnement que I'on peut approfondir
ce vécu communautaire qui est constitutif de la vie religieuse. Nous
le ferons ici en pointant quelques difficultés.

La vie communautaire est tout autant un climat relationnel que
des faits vécus. Quand I'dge des participants avance, il se peut que
le climat prenne le pas sur les faits. On désignera ceux-ci comme de
peu d'importance, on pourra méme les évaluer en fonction d'un
amour fondamental qui évacue l'altérité. Les jeunes générations
venant du monde de I'entreprise, habituées & I'analyse des pratiques
professionnelles et aux conflits pourront avoir du mal a se situer dans
un collectif religieux pour qui le sens et la dimension spirituelle
prennent le pas sur la dureté des faits. J'aime & ce propos cette
phrase de Grégoire le Grand quand il affirme : « Si une vérité vous
fache, il faut mieux consentir a la naissance d’une facherie que de
renoncer @ la vérité. »

En vie communautaire, la question de la vérité n’est pas non plus
une mince affaire | Il y a bien sor la vérité de la parole de Dieu, la
vérité d'une tradition religieuse souvent longue et chargée affective-
ment. Ces vérités-la nous précédent, elles ont leur poids et chacun les
intériorise au fil des ans. Un chapitre de congrégation est souvent une
belle occasion pour golter & nouveau frais ces vérités de toujours.
Mais il y a aussi la vérité qui se fait jour au coeur du dialogue de
personne d personne, quand on ose dire « je » & |'autre dans la fra-
gilité de ce que I'on est, en restant ouvert & ce qu’est I'autre. Faire la
vérité est ici un travail jamais achevé, un savoir toujours fragile, une
ouverture & I'inconnu, finalement un chemin & risquer. Autrement dit,



LA VIE RELIGIEUSE : UNE INSTITUTION A L'EPREUVE

la vérité n’est pas seulement d'ailleurs et d’en haut, elle est présente &
ou se nouent des relations inferpersonnelles. C'est en ce sens qu’une
vie communautaire peut étre un espace privilégié pour faire I'expé-
rience de la vérité : « La vérité est fille de la discussion » (G. Bachelard).

La vie communautaire dans son organisation est une institution.
Les places de chacun y sont différentes. Elle précéde la vie de chacun
des participants. Elle se compose de rites, d’habitudes qui permettent
de faire le lien avec le passé et le présent, en maintenant ouvert les
possibilités de I'avenir. Dans |'institution religieuse, le (ou la) supé-
rieur occupe une place d’exception qui n’a rien d’un privilege ! On
ira méme jusqu’a dire qu'il s’agit d’un « service » | Ceci nest pas
faux si la tache dévolue a cette place particuliére consiste & renvoyer
chacun & sa responsabilité d’ceuvrer pour le bien de tous. Autrement
dit, « I'institué » de cette place particuliére prend sens par rapport &
chaque membre du groupe devant étre « instituant » par son agir et
sa pensée.

Dans ce contexte, |'autorité n’est ni verticale ni horizontale, ni
non plus & confondre avec le pouvoir. Elle est de I'ordre de la parole
et de la place de celui qui s’y risque. On se rappellera qu’en tout étre
humain, ce qui fait autorité est tout autant la place qu’il occupe que
la cohérence de ce qu'il dit.

Dans la vie communautaire, il est précieux d’évaluer réguliére-
ment le fonctionnement de I'autorité avant d’en arriver au moment
inévitable et nécessaire d’un vote qui, de toute maniére, suspend la
parole. La régle de saint Benoit offre un assez bon équilibre pour
distinguer les places respectives de chacun, les moments de concer-
tation et les décisions communautaires.

La vie communautaire est de I'ordre du tissage. Chaque fil de
vie, chaque point, chaque couleur, tout est important pour donner &
I'ensemble sa solidité et sa beauté. Tout se noue ou se dénoue bien
souvent au moment de prendre des décisions ! Les stratégies pour ne
pas prendre de décisions sont innombrables et plus ou moins
conscientes. On en restera alors & 'échange d'idées, on pourra
s’enfermer dans des contre-propositions ou le silence, dire que les
choses ne sont pas mires ou reporter & plus tard par manque de
temps... Tout cela est bien connu ! Le consensus illusoire, la prise de
pouvoir peuvent aussi mener leur danse. Se décider seul, et a fortiori
ensemble, est toujours une ceuvre difficile car il s’agit de perdre, en

47



REFLEXIONS
|

48

continuant d'étre vivant. Perdre, étre incomplet, manquant, toutes
choses qui font partie de la vie mais qui sont bien difficiles & assu-
mer. Se décider, c’est donc consentir & perdre sans étre perdu, la
distinction est ici d'importance, elle touche aux profondeurs de I'étre.
C’est cela que nous approchons & travers les décisions méme les plus
simples.

Ces quelques points de friction montrent assez que la vie reli-
gieuse, comme toute institution, est & I'épreuve au niveau relationnel,
par rapport & la vérité de son étre, a travers |'exercice de I'autorité
ou la prise de décision. On I'aura compris, ce propos n’est pas la
pour nous faire sombrer dans la plainte et il exclut par ailleurs tout
recours & des discours incantatoires ou passéistes. Il s'agit plutét
d’identifier quelques éléments qui font crise pour s’en servir de points
d’appui et risquer autant qu’il est possible de penser les faits pour les
regcrder autrement.

La vie religieuse aujourd’hui peut se lamenter de la baisse des
vocations en Europe et se réjouir des noviciats qui sont pleins dans
certains pays du tiers-monde. Il n’est pas certain que ce soit la ques-
tion essentielle.

Peut-étre vaut-il mieux regarder la vie religieuse comme un
formidable signe. A travers elle, 'humain devient possible. Avec
toutes les avancées et les impasses de notre univers technologique,
c’est bien la question de I'homme qui est posée. Quand on aspire a
plus de dignité et de justice dans les pays en voie de développement,
c’est aussi la question de I’lhomme qui s’ouvre.

La puissance symbolique de la vie religieuse nous redit & sa
maniére qui est 'homme ¢ la suite du Christ. Encore faut-il se risquer
& la penser sans oublier le contexte dans lequel elle se situe. =



ans |'attente du monde a venir,
au cceur du monde présent

Sylvie Robert
auxiliatrice du Purgafoire,
professeur de théologie spirituelle et dogmatique, Centre Sévres

La période actuelle ne manque ni de relevés de statistiques ni
d’interrogations sur les chemins d trouver et les défis & relever pour
la « vie consacrée » et son avenir. L'année de la « vie consacrée »
est sans doute marquée par ce souci, mais il peut étre bon de le
quitter, pour oser s'interroger plus radicalement sur ce qu’est la « vie
consacrée », quelle est sa place, son sens et sa mission.

Une nouvelle tentation peut alors surgir, celle de se focaliser sur
la seule « vie consacrée » pour la définir. Dans une Eg|ise qui est
« corps du Christ », appelée & la communion, il nous faut chercher
& comprendre ce qu’est la « vie consacrée » en la mettant en regard
des autres vocations. Les pages qui suivent entendent proposer
quelques jalons en ce sens.

|_e choix d'un chemin pour s'ouvrir a I'amour

Ou donc situer les « consacrés » 2 L'appellation pourrait faire
croire & une troisiéme catégorie au sein de I'Eglise, les « consacrés »,
& coté des clercs et des laics. Le code de droit canonique précise bien
que « I'état de vie consacrée » n'est « ni clérical, ni laique » ; ce que
notait le concile Vatican Il & propos des religieux vaut pour tous les
« consacrés » : ils ne sont pas dans un « état intermédiaire entre la
condition cléricale et la condition laique ». Clercs et laics composent

49



REFLEXIONS
|

50

le peuple de Dieu considéré selon sa structure hiérarchique. La « vie
consacrée » ne reléve pas de cette distinction ; elle est d’'un autre
ordre que celui des fonctions, de celui du don fait & I'Eglise.

Il faut avouer que I'expression « vie consacrée » est probléma-
tique — c’est pourquoi je I"accompagnerai de prudents guillemets.
Apparue fort récemment, elle a permis d'éviter de parler d'« instituts
de perfection » et elle embrasse la diversité des formes de « vie
consacrée » : moines et religieux de vie apostolique — les plus nom-
breux —, membres des instituts séculiers, ermites et vierges consa-
crées. Mais son usage présente deux difficultés majeures : il fait de
la consécration un acte personnel de celui qui se consacre, ou de
I'Eglise : or, dans la Bible, ¢’est toujours Dieu qui consacre, pour une
mission ; en second lieu, pour dire |'originalité d’une vocation parti-
culiére, on recourt & un terme qui s’applique d tous : la consécration
fondamentale en christianisme est celle du baptéme ; tout baptisé est
donc déja un « consacré » | OU est alors ce qui caractérise ceux que
I'on dit « consacrés » 2 Pour |'exprimer, on en vient facilement &
affecter leur condition chrétienne d’un « plus ». Mais la « vie consa-
crée » n'est pas une consécration baptismale au carré ! Elle est le
choix d’un des chemins de sainteté en christianisme.

Il n"y a pas de baptisés supérieurs et de baptisés de seconde
zone | L'Evangile est tout entier pour tous. Tous sont appelés & la
sainteté, c’est-a-dire & la plénitude de I'amour. La suite du Christ
n’établit ni rang de préséance ni hiérarchie entre les vocations ; le
Christ ne se donne & moitié ou partiellement & personne ; il se donne
ou désire se donner entiérement & chacun, quelle que soit sa voca-
tion. Accueillir pleinement ce don sans mesure, c’est lui répondre par
un don total ; la radicalité de la réponse vient de la plénitude du don,
elle n’est pas fonction de I'état de vie. Le baptéme appelle ainsi tout
chrétien, quel que soit son état de vie, & mettre le Christ au centre de
son existence. |l I'invite & accueillir I'amour de Dieu pour I'humanité
et & laisser ce mouvement de la charité divine s’incarner en lui et
passer, d travers lui, de Dieu jusqu’au monde. Sans doute aujourd’hui
la quéte spirituelle vigoureuse de tant de chrétiens qui ne vivent pas
la « vie consacrée » peut-elle le rappeler fortement & notre Eglise.

Toutefois, |'appel du baptéme propose & notre choix deux che-
mins de sanctification, celui du mariage chrétien et celui de la vie
consacrée. Une facheuse habitude, encore parfois tenace, a restreint



DANS L'ATTENTE DU MONDE A VENIR, AU CCEUR DU MONDE PRESENT

I'usage du terme « vocation » : une « vocation » ne pouvait &tre que
« sacerdotale » ou « religieuse » | N’y aurait-il pas une vocation au
mariage chrétien 2 L'appel au ministére et I'entrée dans la vie reli-
gieuse se situeraient-ils sur le méme plan 2 Non ! L'appel au minis-
tére répond & une nécessité de la structure de I'Eglise. La « vie
consacrée » ne reléve pas de semblable nécessité ; le mariage chré-
tien non plus. Ce sont les deux chemins de sainteté chrétienne qui
font I'objet d'un choix, reposant sur un élan et une nécessité inté-
rieure, & |"écoute de |'Esprit. Bien sdr ni les clercs ni les célibataires
qui n’ont pas choisi de |'étre ne sont exclus de la marche vers la
plénitude de I'amour ; mais les clercs sont appelés & un ministére, et
pour les célibataires qui n’ont pas choisi de I'étre, la condition dans
laquelle ils vivent ne reléve précisément pas d'un choix.

Embrasser la « vie consacrée », c’est donc choisir un des deux
chemins chrétiens vers la plénitude de I'amour. La parole de profes-
sion que prononce celui ou celle qui s’engage et qui est, sans autre
geste liturgique, le sceau apposé sur sa vie donne bien & entendre
cette dimension de choix. Un regard sur la différence entre les deux
chemins est essentiel pour mieux les comprendre I'un et I'autre.

|_a « vie consacrée » en sa différence
d'avec la vocation au mariage chrétien

La différence la plus évidente entre la « vie consacrée » et le
mariage chrétien, c’est le célibat et le mode de relations qu’il engage.
Les recherches des historiens nous le disent, dés les origines de la vie
monastique, premiére réalisation de ce qui deviendra la « vie consa-
crée », le moine est célibataire ; non parce que le mariage serait
mauvais, mais parce qu'il choisit d’unifier sa vie par le souci de Dieu,
pour aimer ainsi trés largement, d’'un amour de nature fraternelle. Le
célibat fait donc la différence entre les deux chemins fondamentaux
de sainteté. Il n’est pas pour autant fondateur : on ne choisit pas le
célibat, on choisit un chemin d'unification de sa vie. Il n’est pas non
plus ce qui définit la « vie consacrée », mais il manifeste visiblement
dans la société I'originalité du « Toi seul » que disent au Christ ceux
et celles qui vivent la « vie consacrée ».

51



REFLEXIONS
|

52

Tout baptisé dit au Christ : « Toi seul es le Seigneur, sous le
signe de qui je désire mettre toute ma vie. » Mais dans la « vie
consacrée » le « Toi seul » dit au Christ n’est pas le méme que dans
le mariage chrétien. Les baptisés ayant vocation au mariage font le
choix radical du Christ en recevant leur conjoint puis les enfants
qu'ils pourront mettre au monde. Le « Toi seul » qu'ils adressent au
Christ ne peut étre effectif sans un « toi seul » adressé au conjoint.
Ceux qui sont appelés d la « vie consacrée » font le choix du Christ
sans conjoint ni descendance ; ils disent au Christ un « Toi seul »
sans aucun autre « toi seul », sans étre le « toi seul » de personne.
Cela se marque dans leur profession, parole adressée & Dieu, mar-
quée d'une gratuité absolue que rien n‘oblige si ce nest une séduc-
tion irrésistible : « Sans toi je ne puis plus vivre. Je ne te tiens pas
mais je tiens d toi. Tu me restes autre et tu m’es nécessaire, car ce
que je suis de plus vrai est entre nous. »

Loin de priver des relations humaines, ce « Toi seul » sans
aucun autre « toi seul » en ouvre le champ, & l'infini : il fait entrer
dans un mode de vie fraternel. C'est avec et devant des fréres ou des
sceurs qu'il peut étre dit, méme dans la vocation la plus solitaire —
I'ermite est relié & son monastére d’origine ou mis dans la commu-
nion ecclésiale par son rapport & I'évéque. Lorsque la fraternité est
partage de la vie quotidienne, elle est le milieu porteur et le lieu de
vérification de ce « Toi seul » original dit au Christ. Elle est le labo-
ratoire d’'un amour qui est appelé & s ouvrir par principe & tous, sans
élire ni exclure qui que ce soit. L'amour conjugal ouvre, lui aussi, sur
un amour plus large que la cellule familiale, mais qui se vivra sous
un autre mode relationnel que le mode conjugal et familial. La « vie
consacrée », quant d elle, appelle & vivre toute relation au dehors de
la communauté d’appartenance sous le méme mode fraternel qu’a
I'intérieur, sans choix privilégié, en une ouverture universelle.

Comme l'indique le contenu de la promesse par laquelle on
s’engage & la « vie consacrée », ce choix comporte une maniére de
vivre instituée. L'appartenance & l'institut ou au monastére, la régle de
vie ou le programme personnel formulé par un ermite et reconnu par
son évéque, les voeux prononcés ou les promesses faites tracent les
contours de cette maniére de vivre. Le mariage chrétien, lui, ne com-
porte pas, de soi I'explicitation aussi précise d’'une maniére de vivre.



DANS L'ATTENTE DU MONDE A VENIR, AU CGEU

/
|_ incarnation du « Toi seul » dit au Christ
dans une maniére de vivre

La parole de profession ou d’engagement dans la « vie consa-
crée » est expression publique, méme sous forme trés restreinte, du
désir et de la résolution de laisser s'unifier toute son existence par ce
« Toi seul » dit au Christ sans aucun autre « toi seul », dans des
comportements concrets.

Cette parole personnelle, adressée & Dieu, nait toujours de
'écoute de la Parole de Dieu. Elle signifie ainsi la résolution, dans la
« vie consacrée », de mettre toute sa vie sous la Parole et de privilé-
gier le dialogue avec Dieu. Evidemment, la réception trés personnelle
de la Parole de Dieu et la priére ne sont pas I'apanage de ceux et
celles qui vivent la « vie consacrée ». Mais elles sont pour eux le lieu
d’exercice au quotidien de ce « Toi seul » sans aucun autre « toi
seul » oU ils s'exposent & Dieu. Pour qui engage sa vie avec
quelqu’un qu'il ne voit pas et qu’il pourrait fagonner & sa mesure,
c’est le lieu de la rencontre, & la fois bienfaisante et éprouvante, de
Ialtérité de Dieu et de sa liberté.

L'appartenance fraternelle & une communauté concréte apporte
le soutien de I'expérience et de la fidélité de chacun, tous se trouvant
mis ensemble par la relation de chacun & Dieu. Elle confronte a des
étres humains en chair et en os, qui sont & aimer comme des fréres.
Elle offre comme un terreau, pour que s'épanouisse la promesse
prononcée, et ol germe mystérieusement une vitalitt commune dont
chaque membre est & la fois bénéficiaire et acteur. Dans la vie reli-
gieuse, I'héritage des fondateurs, leur intuition spirituelle propre et
toute la tradition de I'institut constituent un patrimoine commun que
chacun regoit en le reconnaissant comme ce qui donne forme & son
propre appel. En en devenant & son tour porfeur, chacun est inter-
préte et I'incarnation, avec sa propre personnalité spirituelle, du
souffle et des maniéres de vivre communes.

Tous les « consacrés » ne prononcent pas explicitement les trois
voeux de pauvreté, chasteté, obéissance que, depuis la fin de
'époque médiévale, I'Eglise a retenus comme constitutifs de ce que
nous appelons aujourd’hui la « vie consacrée ». Méme avant la

R DU MONDE PRESENT
T

53



REFLEXIONS
|

54

fixation aussi nette de cette triade, on en reconndit la présence dans
les premiers exemples de vie monastique. Dans la mise en commun
de tout bien et la remise de soi-méme sous I'autorité d’un frére qui a
charge de I'ensemble se tissent des liens qui ne sont pas sous le
mode de la préférence ou de I'exclusive.

Mais surtout et plus fondamentalement, le « Toi seul » dit au
Christ n’a de sens que s'il s'incarne en toute I'existence ; les trois
voeux ouvrent foutes les dimensions essentielles de I'existence
humaine & cette incarnation. Car, & travers eux, c’est le rapport d la
vie qui est fouché & la racine, sous ses trois formes fondamentales de
I'origine, de la propagation et de I'entretien. L'obéissance est recon-
naissance que |'origine de notre vie est en Dieu et renoncement &
s’en faire le maitre. La chasteté dans le célibat touche le rapport a la
vie en ce qu’elle est faite pour se propager. La pauvreté, qui affirme
que fout est don gratuit et exerce & reconnaitre que Dieu pourvoit,
éduque le rapport & la vie sous I'angle de I'entretien qu’elle requiert.

Vivre selon les voeux, c’est aussi mettre toute sa vie sous le signe
de la parole et ainsi |'ouvrir au dialogue avec Dieu par la médiation
d'une écoute et d'une parole humaines : |'obéissance donne de ne
rien vivre sans qu’une parole vienne le reprendre ; la chasteté dans
le célibat fait passer de maniére privilégiée par la parole pour vivre
les relations et invite & la fécondité, non sous la forme d’une ren-
contre charnelle dont nait une nouvelle vie, mais sous celle d’'une
parole qui porte fruit ; la pauvreté introduit dans le rapport aux biens
la distance du partage et de la rencontre de I'autre.

Les voeux viennent encore travailler, en celui qui s’y engage,
toute relation. En effet, ils mettent devant les différentes figures pos-
sibles de relation & I'autre : I'autre comme ainé ou « parent », dans
I'obéissance ; I'autre comme pair, en face & face, en partenaire de
relation, dans la chasteté ; dans la pauvreté, I'autre comme « pro-
chain », avec qui partager, lui qui ne m’est rien sinon par le désir
de Dieu. Ce sont les figures relationnelles essentielles ; les voeux
donnent ainsi de laisser 'amour de Dieu révéler et convertir toutes
les relations.

Enfin, ils sont regard sur I'homme. La pauvreté accepte de
regarder '"homme dépouillé de ce que rajoutent toutes les formes
d’avoir, 'homme « nu », tel qu'il est sorti des mains de Dieu et tel
qu'il y retournera. La chasteté dans le célibat fait envisager I'autre



DANS L'ATTENTE DU MONDE A VENIR, AU CCEUR DU MONDE PRESENT
|

seulement pour Dieu et pour lui-méme ou pour autrui, et non dans le
mouvement spontané de retour vers nous-mémes. L'obéissance met
en position de dialogue et révéle I'homme comme étre parlant, res-
ponsable et libre.

Ainsi incarné, le « Toi seul » des « consacrés » prend sa part,
originale et unique, de I'annonce du Royaume a venir.

Une annonce du Royaume a venir

La « vie consacrée » a pu étre comprise comme fuite du monde.
Une clarification est ici nécessaire. Il ne s'agit pas de se retirer du
monde — comment les instituts séculiers, appelés & une pleine inser-
tion dans la société, pourraient-ils alors &tre reconnus comme faisant
partie de la « vie consacrée » 2 Il ne s’agit pas non plus de porter
un regard négatif sur le monde auquel tout baptisé est envoyé.

La mission n’est pas un a-cété de la « vie consacrée », dont
moines et ermites seraient comme préservés, dispensés ou exclus,
tout réservés & une contemplation qui serait incompatible avec
quelque engagement ferrestre. Toute « vie consacrée » est « aposto-
lique », comme |'a fortement rappelé Vita consecrata. Tout simple-
ment parce que toute vie baptismale est annonce, sous peine de
demeurer infirme et d'étre infidéle & I'Evangile. Le Christ a aimé son
Pére en aimant les siens jusqu’au bout et en donnant sa vie pour
'annonce de cet amour. Parce que I'amour de Dieu atteint I’homme
en |'ouvrant &

’‘amour d’autrui, accueillir cet amour, c’est laisser son
dynamisme envahir notre existence et donner naissance en nous aux
paroles et aux actes de la charité.

L'infini de I'amour de Dieu et I'inventivité multiforme qu’il sus-
cite sont & la source de la diversité de la « vie consacrée ». L'ermite
est porteur de la dimension de solitude inhérente & toute rencontre.
La vie de vierge consacrée prend en charge |'image nuptiale de
'union du Christ & I'humanité. La vie monastique manifeste la puis-
sance unificatrice de I'amour de Dieu ; I'exercice d’un amour univer-
sel peut y demeurer invisible ou prendre forme visible a I'intérieur de
la communauté ou & I'égard des hétes du monastére. La vie reli-
gieuse apostolique, dont la créativité s'est déployée au cours des

55



REFLEXIONS
|

56

siécles par une sensibilité aux appels de I'Esprit dans les situations
du monde, se met au service du désir de Dieu que tout homme ait la
vie en abondance. Les membres des instituts séculiers répandent cet
amour visiblement dans les actes mais secrétement comme le levain
dans la péte.

Dans sa diversité, la « vie consacrée » a une maniére propre
de prendre en charge I'annonce évangélique du Royaume. Le célibat
« consacré » est « célibat pour le Royaume ». De fait, mettre des
enfants au monde, c’est ouvrir le présent sur un avenir terrestre ;
renoncer & une progéniture, c’est ne pas travailler au renouvellement
des générations et & la prolongation de la vie terrestre. La relation
fraternelle inhérente & la « vie consacrée », anticipe, par son univer-
salité de principe, la communion promise dans I'au-dela, lorsque
« Dieu se fera tout en tous ». Les trois voeux ouvrent une fenétre vers
ce qui ne passera pas : ils interrogent sans tréve notre soif de nous
assurer sur ce qui est & notre disposition, & notre portée, sur notre
ceuvre, et de pourvoir nous-mémes & notre avenir ; ils entretiennent
le désir d’un monde ou tout pain, y compris celui de I'affection, sera
partagé avec tous. Ainsi |'attente du monde & venir, la dimension
eschatologique de la foi chrétienne marque-t-elle toute I'existence
des « consacrés ». Non pas qu'ils en soient les spécialistes, la confis-
quant aux autres baptisés | Mais leur vocation leur donne une
maniére propre de s’y ouvrir et d’en témoigner.

En effet, le sacrement du mariage reconnait en Dieu la source
d’un amour humain dont I'étincelle initiale est la rencontre entre
deux étres de chair ; il marque d'éternité cet amour humain. Et
travers lui se vit le chemin de sanctification commune et mutuelle des
deux époux, qui passe par un dépouillement dont chacun est pour
I'autre le lieu et le moyen. Au fil du temps et des épreuves, jusqu’au
deuil méme, cet amour humain, né dans la chair, aura & se défaire
jusque de la chair, & se tourner vers ce qui ne passe pas. Les époux
chrétiens sont ainsi appelés, & partir de la chair, & se tourner vers
I'au-deld. Le chemin de la « vie consacrée » est autre. Le renonce-
ment & I'amour conjugal qu’il comporte ne peut étre |'effet que de
I'appel & un autre amour, né d’une rencontre éminemment person-
nelle avec le Seigneur, tournant tout I'étre dans I'attente du face &
face avec Dieu. Cet appel de I'au-deld n’éloigne pas de I'ici-bas ; au
contraire, il y renvoie, & travers les visages humains avec lesquels on



DANS L'ATTENTE DU MONDE A VENIR, AU CCEUR DU MONDE PRESENT

fait route dans la « vie consacrée », les maniéres de vivre que I'on
adopte, les voeux qui portent sur le plus vif de I'humain avec ses
appétits les plus incarnés, et I'envoi en mission.

Tandis que le mariage chrétien est vocation & reconnaitre dans
Iici-bas le sceau de Dieu et ainsi & ouvrir la chair sur I'Esprit, la « vie
consacrée » est appelée vers l'ici-bas & partir de I'au-dela, pour
vivre toute la chair & partir de |'Esprit. Elle est invitée & vivre dans la
chair ce qui ne vient pas d’elle — ce pourrait étre une définition des
voeux — et envoyée dans le monde par une Parole venue d'ailleurs
— ce pourrait &tre une définition de la mission. A sa maniére, la « vie
consacrée » reconnait, annonce et ouvre un espace & Dieu dans
I'existence humaine. Elle inscrit dans |'existence et I'aujourd’hui la
question de Dieu, & travers des vies qui manifestent qu'il est possible
de dire un « Toi seul » au Christ sans aucun autre « toi seul » sans
pour autant se détourner de 'humanité. Elle annonce par ce qu’elle
est les femps nouveaux. Mais elle a aussi pour mission d’écouter les
musiques que |'Esprit tente de jouer au coeur du monde pour en
manifester la vocation & ce qui ne passe pas.

C’est donc ensemble, mais difféeremment et comme en deux
mouvements inverses et complémentaires, que le mariage chrétien et
la « vie consacrée » annoncent le mystére du Dieu incarné qui pro-
met I’humanité & sa gloire. Retrouver sa vocation propre & |'annonce
du Royaume est sans doute susceptible d’aider la « vie consacrée »
a « réveiller en elle le don de Dieu », & se renouveler dans son rap-
port au monde, & modifier son regard sur sa situation présente et &
travailler & une plus grande communion des vocations au sein de
notre Eg|ise... "

57



Servir |a sagesse

Servir la sagesse . o o
8 L'exercice de l'autorité dans la vie religieuse

Les supérieurs

dans la vie religieuse — un art difficile — a été plus souvent envisagé
MR dans le cadre de I'obéissance que dans celui de
I'autorité.

Cet ouvrage se situe dans la perspective
inverse, adoptant résolument le point de vue
des supérieur(e)s. Entre les tentations opposées
de l'autoritarisme et de I'abdication de toute
responsabilité, la meilleure tradition ecclésiale,
Lessiu@% de Basile a Ignace de Loyola, invite les supé-
rieur(e)s @ gouverner avec sagesse, faisant en
sorte que le salut puisse se réaliser dans les personnes qui leur sont confiées.

La théologie trinitaire aide particuliérement a comprendre le fondement d'une
telle autorité et a en tirer le meilleur fruit. Exercer I'autorité dans la vie religieuse,
C'est aider a la croissance spirituelle de chacun et servir la communion a la quelle
Dieu appelle I'humanité.

Michelina Tenace enseigne a I'Université pontificale grégorienne. Aprés une formation litté-
raire, philosophique et théologique, elle s'est consacrée aux thémes et aux auteurs de |'Orient
chrétien.

Lessius, coll. "La part Dieu", 2009, 144 p., 15,50 €

Les voies divines de la liberté

Sous la direction

Ce livre veut déployer les taches de la théolo- s

gie dans la culture moderne en montrant quelles
sont les disciplines et leur objet dans le cursus
académique. Sans équivalent francophone, il met
a jour une discipline méconnue. Concu par de
jeunes universitaires, il renouvelle une approche ERTE
thématique en lui donnant son épaisseur anthro-

pologique. Fort des travaux les plus récents et
maitrisant les traditions de chacun des secteurs
de la théologie catholique, cet ouvrage fournit un
accés a ce qu'il y a de plus décisif dans I'intelligence de la foi chrétienne.

Ouvrage publié sous la direction de Jean-Louis Souletie
Bayard, 2011,400 p., 19,90 €



e nouvelles formes de vie consacrée
dans la culture contemporaine

Jean-Claude Lavigne, op
Daniéle Brunon

Aujourd’hui comme hier, des hommes et des femmes sont saisis
par Dieu, parfois & travers une épopée de fulgurances mystiques,
parfois au terme de choix besogneux. Face a cette irruption de Dieu,
certains veulent réorganiser leur vie pour se tenir disponibles & cetfte
nouvelle rencontre. lls cherchent une forme de vie qui le permette,
bien que leur vocation propre ne corresponde pas aux formes de vie
religieuse les plus classiques.

lls ne « décrochent » pas de ce monde, pensant que c’est la qu'ils
sont appelés & vivre leur passion pour Dieu. Car c’est bien en assu-
mant leurs responsabilités dans ce monde, mais dans un écart contem-
platif, qu'ils peuvent étre acteurs de I'évangélisation. En effet, la vie
commune quotidienne est peu adaptée pour ceux et celles qui vivent
un appel de ce type. D’'une part, ils doivent répondre aux exigences
de la vie professionnelle, souvent urbaine, et d’autre part, il s'agit de
personnes pour qui la vie religieuse doit &tre compatible avec un cer-
tain degré d’autonomie, d’autant plus qu’ils ont des caractéres et des
psychologies qui font d’eux des hommes et des femmes pertinents et
combattifs face aux multiples défis de la société contemporaine.

S'ils ne veulent, ni ne peuvent, vivre la vie communautaire de
maniére classique & plein temps, ils sont & la recherche d’un style de
vie centré sur |'oraison, la méditation et la contemplation. Les instituts
séculiers ne leur conviennent pas car ces derniers sont plus orientés
vers le témoignage apostolique par le travail et la proximité sociale.

59



REFLEXIONS

60

lls sont donc & la recherche d’une forme de vie particuliére et
originale. Pour accompagner des projets de fondation de ces nou-
velles formes de vie religieuses nous pouvons, sur certains points,
trouver des repéres et des inspirations dans des formes de vie reli-
gieuse qui ont vu le jour au cours des siécles. L'une d'elle en parti-
culier, la vie des béguines et des béguards ' correspond sur certains
points & ce qui est recherché : & la fois une vie autonome (avec son
rythme professionnel et ses obligations sociales) et une forte implica-
tion dans la priére communavutaire, la |iturgie, la lectio divina... La
vie spirituelle ensemble permettant & chacun de se stimuler, de
s'épauler, d’approfondir I'aventure contemplative et de porter des
fruits en Eglise.

C’est ce qui a caractérisé la vie des béguines du xie siécle, en
particulier en Belgique, en Allemagne et dans le Nord de la France.
Les béguinages rassemblaient des groupes autonomes de femmes
qui n’étaient ni mariées, ni cloitrées, vivaient autour d’un lieu de
célébration, priant et lisant la parole de Dieu, faisant de I'accompa-
gnement spirituel ou discutant de leur vie spirituelle, s’engageant
dans des ceuvres éducatives ou sociales qui leur étaient propres.
Fidéles aux enseignements de I'Eglise, elles suivaient une voie de
priere ardente. Elles furent plus de quatre cents & Paris sous le régne
de saint Louis. De ces groupes sont nées de grandes contemplatives 2
dont les plus connues sont Hadewijch d’Anvers, Marie d'Oignies,
Marguerite d'Ypres, Marguerite Poréte (qui aura une influence sur la
pensée de Maitre Eckart) mais aussi la bienheureuse Juliette de
Cornillon qui faisait partie d’une communauté vouée au service des
lépreux et & qui I'on doit Iinstitution de la féte du Saint-Sacrement.

Les béguines ne pronongaient pas de veeux monastiques et
vivaient selon les régles qu’elles-mémes établissaient en assumant
I'organisation spirituelle et économique de la communauté?.
Certaines d’entre elles ont été percues comme dangereuses par I'ins-
titution ecclésio-politique de leur époque dont les mécanismes de
contréle ont eu raison de cette forme de vie. En 1311-1312, le
concile de Vienne condamne un certain nombre d’erreurs doctri-
nales attribuées aux béguines et béguards, dont certaines peuvent
étre aftribuées & la nouveauté de leur démarche, alors que d’autres
en revanche sont aujourd’hui reconnues comme ayant porté des
fruits au cceur de I'Eglise, trouvant écho dans la pensée de grandes



DE NOUVELLES FORMES DE VIE CONSACREE DANS LA CULTURE CONTEMPORAINE
L

figures contemplatives, notamment chez les mystiques rhénans. Le
bocher pour hérésie et |'enfermement dans des formes de vie monas-
tique de I'époque ont eu raison du mouvement religieux des
béguards et béguines qui ne disparut définitivement qu’a la fin du
xve siecle.

Or aujourd’hui, des expériences nouvelles se mettent en place
ou cherchent & se structurer en s'inspirant de certains aspects de ce
style de vie. Des tentatives existent pour réinventer cette forme de vie
consacrée, en proximité avec des grands ordres qui ont une tradition
a la fois apostolique et contemplative comme I’Ordre des Précheurs.
Cette redécouverte du mode de vie béguinal correspond bien & ceux
et celles qui désirent se rendre profondément disponibles & Dieu au
coeur de la culture contemporaine. Tout en vivant de maniére relati-
vement autonome, ils cherchent & fonder leur existence dans une
forme de vie communautaire nouvelle, une vie « active », fondée sur
un socle contemplatif, axée sur la priere, I'étude et la pratique des
sacrements. Ces communautés sont contemplatives mais ne se
retirent pas du monde. Elles se donnent pour horizon de faire I'ap-
prentissage de la vie active & la lumiére de la contemplation, afin
que chacun puisse se tenir réceptif & la Parole de Dieu au coeur de
sa vie et trouver la une fécondité pour le salut du monde. En se rat-
tachant & de grandes traditions religieuses, elles sont colorées par la
spiritualité propre & chaque famille et déclinent les fruits de la
contemplation de maniére spécifique : accompagnement, enseigne-
ment biblique ou théologique, solidarités... Un point de vigilance
s'impose : la mission découle de la contemplation, et une veille
constante doit s’exercer vis-a-vis du danger de I'activisme !

Cette maniére d'étre consacré se conjugue aussi avec une
recherche de vie simplifiée et solidaire des plus pauvres mais qui ne
passe pas forcément par la mise en commun totale des biens. Cette
maniére de faire semble & la fois plus authentique et adaptée a la
vie économique contemporaine. Le célibat, compatible avec une
mixité responsable, apparait comme incontournable pour que le
téte-a-téte amoureux avec Dieu, une caractéristique des communau-
tés contemplatives de la tradition des mystiques rhénans, puisse se
produire. Cette expérience exige la solitude... et en méme temps la
vie fraternelle.

61



REFLEXIONS

62

La proximité de I'habitat est impérative mais elle peut se modu-
ler au rythme des communautés. Si cette forme de vie consacrée ne
met pas au centre la vie commune domestique, elle n’échappe pas &
la nécessité d'une régulation et donc de l'institution de responsables
de la paix et de l'unité du groupe. L'élection de ces responsables et
la rotation de ces derniers s'imposent.

La fondation de communautés contemplatives nouvelles parait
&tre une proposition importante pour la vie consacrée dans la culture
contemporaine. On peut souhaiter qu’a l'instar de ce qui a été vécu
aux XI° et Xiie siécles en Europe du Nord, un grand mouvement spi-
rituel puisse aujourd’hui trouver son élan propre.

Ce qu'Hadewijch d’Anvers décrivait comme une aventure
amoureuse (Poémes strophiques 21) :

« Celui que I'’Amour conduit & son achévement

Doit parcourir de vastes étendues,

D’épres sommets et des gouffres ;

Au plus fort des orages il cherchera son chemin

Afin d'étre initié & son mystére :

Qu'il faut consentir au désert sans limites,

Cheminer sans repos par des plaines arides

Et se meurtrir aux arétes

Des versants et des cimes ;

Ou encore braver les torrents

Des abimes sans fond

Afin de conquérir '’Amour

Par démesure d’amour. » m

1 - Les groupes d’hommes (béguards) furent ~ 3- Philippe Guignet, « Ftat béguinal, demi-cloture
moins nombreux. et vie mélée des filles dévotes, de la Réforme
catholique dans les Pays-Bas médiévaux a
I'époque moderne », Histoire, économie et société,
2005-3.

2 - Hadewijch d'Anvers, Ecrits mystiques des
béguines, Seuil, coll. « Points sagesse », 2008.



uel avenir pour la vie religieuse ?

Grégoire Catta
jésuite

Dans sa lettre aux séminaristes publiée en octobre !, Benoit XVI
rapporte un échange qu’il a eu avec un commandant de I'armée
allemande au moment de son service militaire sous le régime nazi.
Lofficier lui ayant demandé quelle profession il envisageait pour son
avenir, il avait déclaré son désir de devenir prétre catholique et il
s'était alors vu rétorquer : « Vous devrez chercher autre chose. Dans
la nouvelle Allemagne, il n’y a plus besoin de prétres ! » Benoit XVI
commente cet événement en sou|ignont combien, au contraire, son
pays avait eu besoin de prétres dans les temps qui suivirent. Tout en
soulignant la grande différence avec la situation d’aujourd’hui, il
remarque ensuite que « beaucoup aujourd’hui pensent que le sacer-
doce catholique n’est pas une "profession" d’avenir mais qu’elle
appartient plutét au passé » ; c’est pourquoi il désire soutenir et
encourager vivement ceux qui s'engagent sur cette voie : « les
hommes auront toujours besoin de Dieu. [...] Dieu est vivant, et il a
besoin d’hommes qui vivent pour lui et le portent aux autres ».

Si, dans une société sécularisée comme la nétre, la question de
I'avenir du prétre se pose aux yeux de beaucoup de nos contempo-
rains, celle du religieux se pose & double titre. D’abord, comme pour
le prétre, |'idée d’engager toute sa vie dans le célibat pour un motif
religieux semble étrange ou anachronique & beaucoup. Ensuite, au
sein méme des communautés chrétiennes, la vie religieuse est mal
connue et bien souvent mal comprise 2 : quelle raison d’étre pour une
vie religieuse contemplative ou au milieu du monde, alors méme que

63



REFLEXIONS
|

64

'urgence de fournir des pasteurs pour les communautés paroissiales
se fait si cruellement sentir 2

Et pourtant, il y a neuf ans, je poussais la porte du noviciat de
la Compagnie de Jésus dans la région lyonnaise. Depuis, mon désir
de « vivre ma vie entiére dans cette Compagnie » — selon les mots
de la formule des voeux que j'ai prononcé deux ans plus tard — ne
m’a pas quitté. Comme dans tout engagement & vie, ce désir s’est
modifié, s’est approfondi, a traversé des crises et cela va continuer,
mais il est toujours bien & aujourd’hui alors que je viens d'étre
ordonné diacre et me prépare a étre prétre. Ce désir de suivre le
Christ dans la vie religieuse, je ne suis pas le seul a I'avoir puisque
nous sommes actuellement une quarantaine de jésuites frangais en

formation. Il est en méme temps une vocation, un appel de I'Esprit
entendu au plus profond et confirmé par une institution. C'est & par-
tir de ce désir que je peux partager la maniére dont je vois I'avenir.
Ce regard ne prétend en rien étre exhaustif ou définitif ; c’est le point
de vue particulier d’'un jeune religieux qui croit en cette vie qu’il a
choisie et qui y croit suffisamment pour souhaiter que beaucoup
d’autres sy engagent. Dans les lignes qui suivent, je souhaite pointer
des caractéristiques de la vie religieuse apostolique porteuses de
sens, selon moi, pour I'avenir. Je me limite bien str & ce dont j'ai
I'expérience : la situation francaise et la vie religieuse d'un institut
religieux masculin relativement ancien. D’autres choses pourraient
sOrement étre dites du point de vue de la vie monastique, d’une
communauté nouvelle ou encore d'un institut féminin.

Tout d’abord, il convient de se rappeler que la forme particu-
liere de suite du Christ qu’incarne la vie religieuse n’est pas indis-
pensable a la vie de |'Eg|ise. Sans un évéque, des prétres et des
fideles, I'Eglise ne peut exister en un lieu particulier. En revanche la
présence de la vie religieuse n’est pas requise. Cela ne signifie pas
qu’elle soit inutile, bien au contraire, mais cela conduit le religieux &
peser d’'une maniére foute particuliére ces mots de I'Evangile : « De
méme, vous aussi, quand vous avez fait tout ce qui vous était
ordonné, dites : "Nous sommes des serviteurs quelconques. Nous
avons fait seulement ce que nous devions faire” » (Lc 17, 10). Le
religieux est un serviteur quelconque dont on peut se passer. La
Compagnie de Jésus fut supprimée pendant cinquante ans, de 1773



QUEL AVENIR POUR LA VIE RELIGIEUSE 7

a 1814. Il n’est inscrit nulle part qu’elle doive exister jusqu’a la fin
des temps. Dans I'histoire de I'Eglise, les formes de la vie religieuse
ont varié. A toutes les époques, des ordres ou des instituts naissent
et d’autres meurent. Une dimension de précarité est donc inhérente
a la vie religieuse. Des époques plus florissantes ont pu nous le faire
oublier. Ainsi en est-il des nombreuses ceuvres et institutions fondées
et animées par des religieux. Elles peuvent faire croire & une certaine
puissance et & un sentiment d’immortalité. Mais dans un contexte de
décrue des moyens humains et financiers, les défis auxquels ces
ceuvres doivent faire face nous raménent les pieds sur terre. Et c’est
sans doute une chance & saisir : la chance de devoir se remettre, en
toute humilité, & I'écoute de I'Esprit pour discerner les lieux et les
moyens qui permettent le mieux aujourd’hui de participer & la mis-
sion du Christ. Ce ne sont pas forcément les mémes qu’hier. Une
institution, une ceuvre n’est jamais sa propre fin : nous vivons & une
époque ol nous devons sans cesse nous reposer la question du sens
de ce que nous faisons et inventer de nouvelles maniéres de faire.
Cela suscite légitimement des inquiétudes mais également un véri-
table dynamisme né du fait de devoir puiser directement & la source
de notre engagement qui est le Christ et aux sources de notre vie
religieuse que sont les écrits et la vie de nos fondateurs. Ce travail
largement entrepris depuis le Concile est toujours & poursuivre et
encore davantage dans le contexte général de ce début du xx° siécle
marqué par de profondes crises & fous niveaux : économique, finan-
cier, politique, écologique, énergétique... Dans la vie religieuse nous
sommes invités & retrouver le sens de la fragilité qui fait dire & saint
Paul : « C’est quand je suis faible que je suis fort » (2 Co 12, 10).

La caractéristique la plus forte de la vie religieuse est la dimen-
sion d’engagement manifesté dans les voeux. Le religieux fait voeu
de pauvreté, chasteté, obéissance, pour toujours, dans un institut
particulier. Cet engagement n’a rien d’héroique. Celui qui le pro-
nonce ne prétend pas affirmer étre le modéle parfait d’une vie
pauvre, chaste et obéissante mais bien plutét il déclare se mettre en
chemin pour vivre toujours davantage ces trois dimensions en res-
pectant la maniére de faire du groupe auquel il se joint. Pourtant cet
engagement total porte un sens particulier dans notre société ou
précisément tout engagement dans la durée parait extrémement

65



REFLEXIONS
|

66

difficile. Tous ceux qui travaillent auprés de la jeunesse peuvent en
témoigner. Si la générosité ne manque pas, il y a une vraie crise de
I'engagement qui se manifeste & des niveaux trés divers : fenir sa
décision de participer a tel week-end, s’engager pour un service qui
va durer toute une année, s'engager pour la vie dans le mariage...
Dans une société marquée par la logique du contrat, du donnant-
donnant, de la recherche d’une certitude d’efficacité, la vie religieuse
est appelée & témoigner de la pertinence d’une autre logique, celle
de la gratuité, du don total, cette logique & I'ceuvre dans I'alliance
que Dieu établit avec son peuple et qu'il renouvelle en Jésus-Christ.
Que quelques-uns s’engagent ainsi radicalement est une aide pour
que tous puissent & leur maniére vivre une dimension de don gratuit,
source de liberté et de bonheur. Une dimension que I'on retrouve
dans un temps pris au contact des plus pauvres, un week-end passé
avec des handicapés, un moment de priére silencieuse ou un temps
de récollection. Mais pour que I'engagement de la vie religieuse
continue de faire signe, il nous faut relever un défi de taille : que
notre rythme de vie puisse témoigner d’une dimension de gratuité. Si
mon agenda est aussi chargé que celui des personnes que |'accom-
pagne, si la gestion de mes déplacements, 'usage de mon télé-
phone, mon rapport aux réseaux sociaux sont ceux d’un « cadre
surbooké », si dans le foisonnement de mes activités apostoliques,
toutes bonnes et utiles, il n'y a pas de p|0ce visible pour une respi-
ration intérieure, de quoi témoigne ma vie religieuse 2

La vie religieuse apostolique est également marquée par une
présence dans le monde, une présence au monde. En cela elle differe
de la vie monastique. Les mots de Jésus & Nicodéme rappellent le
cceur de cefte mission : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné
son Fils son unique [...] non pour juger le monde mais pour que le
monde soit sauvé par lui » (Jn 3, 16-17). Comment, aujourd’hui et
demain, aimer le monde et étre porteur de cette bonne nouvelle du
salut 2 Peut-étre en mettant |'accent sur |'accompagnement : accom-
pagner les hommes et les femmes d’aujourd’hui pour les aider a se
tenir debout dans des temps marqués par l'incertitude, les change-
ments, les crises, pour témoigner que la vie est plus forte que la peur.
Accompagner c’est renoncer & avoir des réponses et des solutions



QUEL AVENIR POUR LA VIE RELIGIEUSE 7

toutes faites ; c’est prendre I'option de la rencontre, de I'écoute, du
dialogue, donner des repéres, des outils pour permettre & chacun de
faire un chemin qui le conduise & la rencontre vivante de son Sauveur.
Les formes de I'accompagnement, enfendu de cette maniére, sont
diverses et ne se limitent pas & ce qu’on appelait anciennement la
direction spirituelle. On peut citer les demandes croissantes de forma-
tion spirituelle qui se concrétisent par des propositions d’écoles de
priére appuyées sur des traditions spirituelles. Les questionnements
éthiques sont aussi des lieux d'attente de nos contemporains.
Accompagner, c’est également porter une attention particuliére aux
exclus, aux étrangers, aux plus faibles de notre société. La vie reli-
gieuse, qui dans |'histoire a été a I'origine de tant d’ceuvres de cha-
rité, est appelée & porter toujours davantage ce souci non pas comme
une exigence éthique — parce que le Seigneur nous I'a demandé -
mais bien fondamentalement parce que les pauvres et les petits sont
source pour notre foi : « Ils sont premiers dans le Royaume. »

Autre caractéristique de la vie religieuse, elle est une vie ancrée
sur le Christ & la maniére dont un ou des fondateurs |'ont déployée.
L'ancrage sur le Christ qui est le propre de toute vie de baptisé y
prend une coloration particuliére qui se manifeste dans une fagon de
prier, de se rapporter au monde, de « chercher la face du Seigneur »
(Ps 26). Par exemple, dans la spiritualité ignatienne, la recherche de
Dieu dans le discernement, la décision sont particuliérement mis
I'honneur ; la pratique des Exercices spirituels en est la source. La
clarté d'une identité spirituelle vivante est un appui indéniable pour
la vie personnelle du religieux et pour la vie du corps que constitue
son institut. Dans une société toujours davantage en quéte de
repéres, elle offre un point d’ancrage qui, loin d’enfermer dans la
fixite de régles et de pratiques, permet au contraire créativité et
adaptation aux situations nouvelles. Pour les grandes familles reli-
gieuses, présenter, expliciter, partager leur spiritualité est donc une
exigence aujourd’hui et sans doute encore plus demain. Par ailleurs,
la variété des traditions spirituelles dont témoignent les instituts et
congrégations religieuses est une richesse pour I'Eglise au moment
o0 une diminution numérique rend indispensable une unité vécue
dans la diversité et non dans I'uniformité.

67



REFLEXIONS

68

La derniére caractéristique incontournable & évoquer dans ce
petit panorama de la vie religieuse est la dimension de vie commu-
nautaire. Le choix de cette vie est toujours, d’'une maniére ou d’'une
autre, le choix d’une vie & p|usieurs, non individualiste : il nous est
donné comme fréres des hommes que nous n’avons pas choisis. Et il
ne s'agit pas ici seulement d’'une fraternité spirituelle, les exigences
de la vie commune nous le rappellent. Dans une société marquée par
beaucoup de formes d'individualisme, cette forme de vie peut faire
signe. Elle est sans doute appelée d le faire davantage. Les relations
fraternelles vécues en communauté doivent pouvoir étre vécues avec
d’autres, ce qui renvoie aux dimensions d’accueil et d’hospitalité
traditionnelles dans la vie religieuse. Une certaine simplicité de vie,
& contre-courant de la société de consommation, parait également
indispensable pour que la vie religieuse fasse signe. L'efficacité
apostolique qui oblige a ne pas ignorer les progrés de la technique,
par exemple dans le domaine de la communication, ne doit pas
étouffer cette nécessité de la vie simple. C'est la une tension réelle.

D’autres aspects seraient sans doute & évoquer mais ces
quelques points suffisent. Fragilité, témoignage d’engagement dans
la durée, présence au monde, ancrage dans une spiritualité, dimen-
sion communautaire, foutes ces caractéristiques de la vie religieuse
sont autant de lieux d'inspirations mais aussi de défis pour I'avenir
d’une forme de vie qui est d’abord une gréce offerte au monde et &
I'Eglise. De belles pages sont encore & écrire pour son histoire | m

1 - Benoir XVI, Lettre aux séminaristes, 18 octobre 3 - Comme définition de la vie religieuse, j'adopte
2010. celle de Philippe Lécrivain : la vie religieuse est
«une "maniére de vivre" I'Fvangile a la suite d'un
fondateur ». Philippe LEcrivaIN, Une maniére de
vivre. Les religieux aujourd’hui, Lessius, Bruxelles,
2009, p. 6.

2 - J'en veux pour preuve l'effort qu'il m'a fallu
déployer récemment pour expliquer a un journa-
liste d'une radio catholique qu'étant religieux
jésuite en formation pour le sacerdoce je n'étais
pas pour autant un séminariste. 4- Jemprunte ici la réflexion d'Etienne Grieu dans

Un lien si fort, Ed. de I'Atelier, Ivry-sur-Seine, 2009.



inéma et vie consacrée

Mgr Pascal Wintzer
administrateur apostolique du diocese de Poitiers,

président de |'observatoire « Foi et Culture »

|_a place du cinéma dans notre culture

En France, la sortie au cinéma est la pratique culturelle la plus
communément partagée puisque 95 % d’entre nous se sont rendus
au moins une fois dans leur vie dans une salle de cinéma (ensuite,
viennent le cirque : 77,5 %, le musée : 77 %, la visite d’'un monument
historique : 71 % et le théatre : 57 %) .

D’autre part, selon les études effectuées, les jeunes des pays
occidentaux voient en moyenne deux films par jour (aussi bien & la
telévision qu’au cinéma, sur une vidéo ou un DVD, et désormais via
Internet). L'image qu'ils ont de la réalité est profondément marquée
par cette expérience. Elle les conditionne beaucoup plus que l'in-
fluence exercée sur eux par la lecture. lls connaissent les récits
bibliques et les événements de la vie de I'Eglise par les films qui les
mettent en scéne et non par les textes eux-mémes.

C'est pourquoi il faut regarder les images qui donnent & voir le
Christ et les chrétiens. La connaissance qu’ont les plus jeunes généra-
tions de la vie consacrée leur vient par les écrans. Je ne limite pas
celle-ci & « Chaussée aux moines », mais aussi & des films, des docu-
mentaires parfois, qui metftent en scéne des religieuses et des religieux.

Cependant, les nouve
spectateurs du film des fréres Lumiére qui croyaient voir le train

les générations n’ont plus la naiveté des

69



REFLEXIONS
|

70

entrant dans la gare de La Ciotat les renverser, ou de nos grands-
meres affirmant : « C'est vrai, je I'ai vu & la télé | »

L"éducation aux images et d leur lecture est présente dans les cours
qui leur sont dispensés et, utilisant Photoshop, ils savent bien que les
images sont une construction technique et I'effet d’'une mise en scéne.

Apprendre a lire les images

La réflexion permet de percevoir le cinéma comme un art sym-
bolique, comme une écriture qui ne cherche pas & « montrer » le
réel, mais qui l'interpréte ; le cinéma appelle alors le spectateur &
interpréter & son tour les images qu’il voit et les sons qu’il entend.

Nous sommes dans la méme attitude que celle du lecteur et de
I'auditeur de la Bible : la nécessité d'interpréter & notre tour ce qui
déja, est une interprétation.

La lecture des images cinématographiques peut prendre
modeéle sur |'attitude de Jésus face & la femme adultére (Jn 8). Jésus
se baisse et écrit des traits sur le sol : il ne regarde pas celle qui est
le centre de l'action ; il ne regarde pas ceux qui I'accusent. Son
aftitude conduit chacun & se tourner vers I'intérieur de lui-méme :
« Que celui qui est sans péché [...] ». Chacun est amené d s'interro-
ger sur lui-méme, & détourner son regard d’un spectacle extérieur
pour scruter le fond de lui-méme.

N’est-ce pas ce que produit une image lorsqu’elle est une
ceuvre d’art 2 Lorsqu’elle refuse le spectaculaire qui subjugue et
enferme pour conduire chacun & scruter son coeur 2

Le pouvoir du cinéma et des images étant avéré, la nécessité
d’apprendre a le lire, a les lire, s'impose d’autant plus. Lire une
ceuvre d’'une maniére critique, ce sera « passer de ce qui est montré
d ce qui est signifié, de ce qui est évident a ce qui ne l'est pas forcé-
ment, de I'explicite a I'implicite, de I'inconscient au conscient.

"la régle de la morale est d’apprendre & bien penser" dit
Pascal, c’est-a-dire de penser juste. De la méme fagon qu’on n’assi-
mile pas un tableau en ce contentant d’en identifier le sujet et d’en



CINEMA ET VIE CONSACREE
|

vérifier la conformité au modéle, un film ne se résume ni a ['histoire
qu'il raconte, ni & sa vraisemblance2. »

Pour Frangois Truffaut, la tache du critique de films est de
« deviner derriére les images la "facon" de I'auteur et, gréce d cette
connaissance, dévoiler le sens de son ceuvre? ».

Grdce a cet exercice de lecture, « [...] I'image cesse d'étre une
preuve de la réalité pour devenir seulement une représentation de
celle-ci, et une interprétation créatrice qui sollicite d la fois ma sen-
sibilité et mon intelligence, et, au méme titre que les autres arts,
transfigure le réel qu’elle propose pour m’en révéler les aspects
cachés. Cachés et, parfois méme, transcendants, puisqu’elle m’intro-
duit dans une vérité qui dépasse les apparences, dans un univers
sensible qui finit par produire de l'intelligible, donc du sens.

Comme I'Alice de Lewis Carol, je pénétre au-dela du miroir,
au-deld des apparences sensibles, pour entrer dans la transcen-
dance d’un monde intelligible*. »

Un art de la représentation

Art des images, le cinéma apparait alors comme un fruit loin-
tain du concile de Nicée Il (787). Condamnant I'iconoclasme, ce
concile rappelait que I'image est une médiation. Elle rend présent ou
manifeste ce qui n’est pas la. Mais I'image n’est pas la réalité repré-
sentée, elle en tient lieu, elle y renvoie et lui donne la parole.

« Plus on regardera fréquemment ces représentations imagées,
plus ceux qui les contempleront seront amenés a se souvenir des
modéles originaux, a se porter vers eux, d leur témoigner, en les
baisant, une vénération respectueuse, sans que ce soit une adoration
véritable selon notre foi, qui ne convient qu’a Dieu seul. [...] Car
"I'honneur rendu & une image remonte a loriginal" (Basile de
Césarée). Quiconque vénére une image, vénére en elle la réalité qui
y est représentée » (Décret du 2° concile de Nicée).

Régis Debray nous conduit méme & remonter jusqu’a la
source : « L'Occident a le génie des images parce qu'il y a vingt
siécles est apparue en Palestine une secte hérétique juive qui avait le
génie des intermédiaires. Entre Dieu et les pécheurs, elle intercale un

1



REFLEXIONS
|

72

moyen terme : le dogme de I'lncarnation. C’est donc qu’une chair
pouvait étre, 6 scandale, le "tabernacle du Saint Esprit". D’un corps
divin, lvi-méme matiére, il pouvait par conséquent y avoir image
matérielle. Hollywood vient de la, par I'icéne et le baroque®. »

Un exemple : Hadewijch de Bruno Dumont

Parmi les films récents qui donnent & voir la vie religieuse, on peut
conseiller Hadewijch. Ce film sorti en salles & I'automne 2009, est
'ceuvre de Bruno Dumont. Un cinéaste ancré dans sa région natale, le
nord de la France, région qui sert de cadre a la plupart de ses films.

Bruno Dumont est de formation philosophique. Il n’est en rien
un homme de foi, méme si un de ses films sintitule La vie de Jésus.

Son propos, particulierement dans Hadewijch, s'intéresse a la
quéte d'absolu qui habite les étres. Comment se peut-il, dans un
monde détruit et une société éclatée, qu'il existe des purs et des
assoiffés de vérité 2

Le film suit les errances d’une jeune fille d’aujourd’hui, perdue,
insoumise, avide d’absolu. Etudiante en théologie, novice dans un
couvent, elle prie le Christ, son « bien-aimé », et choque les reli-
gieuses par sa détermination & se mortifier (peu vétue en plein froid,
abstinence alimentaire).

Inapte & la vie monacale aux yeux de I'Eglise, coupable pour
les sceurs de refuser la régle, de se détacher du monde au profit d’'un
« amour de soi », elle est renvoyée.

Retrouvant un monde qu’elle rejette, le trés chic appartement
familial de I'ile Saint-Louis, elle se lie d’amitié avec un jeune maghré-
bin et trouve en lui une nouvelle radicalité qui la conduit & participer
& un attentat. Mais, traumatisée par cet acte de violence, elle s’en
détourne, pour continuer sa quéte dans des directions que la fin du
film laisse ouvertes.

Bien sor, il ne faut pas chercher dans ce film une image de la
vie religieuse felle qu'elle est concrétement vécue aujourd’hui.
Répondant & ce que doit étre une ceuvre d’art, Hadewijch donne
plutdt & voir et & entendre les questions que se pose un de nos
contemporains face & ce qu'il percoit comme étrange, voire étran-



CINEMA ET VIE CONSACREE

ger. La recherche d’absolu qu’il observe dans la vie consacrée, ici
monastique, a la noblesse de refuser et la facilité d’une vie confor-
table pour ceux qui pourraient se la voir offerte, et la vie éclatée et
sans repére de ceux, infiniment plus nombreux, qui sont aux bans de
cette société d’abondance. Pourtant, s'il y a la une vraie noblesse,
celle-ci peut-elle étre exempte du déséquilibre psychologique ou de
cette violence qui est presque toujours la conséquence des idéaux de
pureté, violence vis-d-vis de soi-méme et des autres.

Le film donne & suivre un itinéraire individuel. Certes, la rela-
tion aux autres, les refus, les appels, les encouragements, la
construisent ; mais, lorsqu’il s'agit de sa présence avec les sceurs, la
dimension communautaire est & peine soulignée. En cela, le film est
bien de notre temps, chacun devant se réaliser par lui-méme. Sur
cette dimension, communautaire, de la vie re|igieuse, Des hommes et
des dieux manifeste une approche beaucoup plus juste.

Mais je formule ici un propos qui contredit la maniére dont un
film doit &tre considéré. S'il a quelque ambition, un film n’est pas le
support & une démonstration ; il n’est pas l'illustration d’un pro-
gramme didactique. Il existe pour lui-méme et c’est ainsi qu’il faut le
recevoir, recherchant honnétement le projet du metteur en scéne et
décryptant les moyens qu'il a utilisés pour écrire son ceuvre.

De I'image a la parole

Le prénom donné par Bruno Dumont d I’héroine de son film est
une référence explicite & la mystique Hadewijch d’Anvers. Chez
'une comme chez I'autre, I'héroine du xx siécle et la béguine du xie
siecle, il y a la recherche de Dieu, le godt de I'absolu. Pourtant, la
relation ne saurait aller au-dela. La mystique flamande est tout sauf
une exaltée, son bon sens transparait dans sa vie et dans ses écrits.

Ces quelques lignes peuvent alors étre conclues par le rappel
de la nécessaire relation qu'il nous faut établir entre les images et les
paroles. Si j‘estime qu’un film doit &tre montré sans propos préa-
lable, afin de laisser le spectateur vierge de toute lecture extrinséque
& la sienne, il est impératif que la parole puisse s’exprimer a la suite
de la projection d'un film.

73



REFLEXIONS

74

C’est d’abord le simple échange de paroles entre les specta-
teurs, mais ce sera aussi le recours aux articles, aux études, qui
permettent d’entrer dans la compréhension des techniques et des
moyens de mise en scéne utilisés par le cinéaste.

Et puis, lorsqu’une référence littéraire est donnée, c’est a celle-
ci qu'il faut se rapporter. Non pour déplorer un manque de fidélité
du réalisateur, ou bien un affadissement du livre, mais afin d’opérer
cette distanciation, cette téche critique, qui permet de recevoir le film
pour ce qu'il est, une lecture, une interprétation, d'un donné dont
quelqu’un s’est saisi. Il revient alors & chaque spectateur de formuler
sa propre interprétation, et du film, et du livre.

Alors, lisons un extrait de la Lettre 14 d’Hadewijch d’Anvers.
Elle y exprime le chemin radical et réaliste de la sainteté chrétienne.

« En vérité, toute autre occupation qu’aimer I'aimé est chose bien
étrangére, et seulement ce qui vient de I'aimé est suave et bienvenu
sous tous les aspects. Si tu veux atteindre cette perfection, tu dois
apprendre d’abord d te connaitre toi-méme et comment tu es : tes godts
et fes répugnances, ta facon d’agir, tes raisons d’aimer et de détester,
et si tu es ouverte ou soupgconneuse, et tout ce qui passe en foi.

Ensuite il faudra te mettre o I'épreuve et voir jusqu’a quel point
tu es capable de supporter les contrariétés et la privation de ce qui
te plait, car la plus grande contrariété que doit supporter un coeur
jeune est de perdre ce qui est agréable.

Examine-toi aussi dans les choses qui te plaisent : comment en
uses-tu 2 Sais-tu les accueillir avec sagesse et modération 2 Maintiens-
toi égale dans les diverses circonstances, aussi bien dans les
moments de tranquillité que dans les difficultés. Sois assez avisée
pour garder toujours présents les exemples de Notre Seigneur : c’est
la que tu apprendras a étre parfaite. ¢ » m

1-Emmanuel ErHis, Sociologie du cinéma et de ses 4 - Jean-Gabriel Rueg, Le cinéma en quéte de sens,
publics, Armand Colin, 2009°, p. 5. Editions du Carmel, 2006, p. 15.

2-Charles Ramsaub, Regardez voir ! Pourapprendre 5 - Régis Debray, Vie et mort de [image, Folio
a lire un film, Editions Dominique Martin Morin,  Essais, 2002, p. 101.
1998, p. 134.

3 - Cahiers du cinéma n°® 110, a0t 1960, p.47.

6- Hadewijch d'Anvers, Les Lettres, Sarment, 2002.



Our une communauté
inter-congrégations

Thérése Revault
Fille du SaintEsprit,
secrétaire générale de la CORREF

« La pratique de l'inter-congrégations manifeste une réa-
litt¢ nouvelle de la vie religieuse & notre époque et
témoigne des recherches actuelles pour répondre a des
besoins nouveaux [...] La mission est au cceur de la
volonté de s’engager ensemble dans I'inter-congrégations.
Il'y a des champs apostoliques ou il n’est pas possible de
travailler sans pratiquer l'inter-congrégations [...]" »

Face & un projet... ou une demande... un sérieux temps de
réflexion s'impose, faute de quoi la mise en ceuvre risquerait d’échouer.

Quel est I’enjeu d’un tel projet ?

Bien connaitre les attentes. Il est important de prendre le temps
d’en peser les éléments, entre supérieurs(es), mais aussi avec d’autres
partenaires concernés. A cefte étape, veiller & une information aussi
large que possible : en faire part & toutes les congrégations présentes
dans le diocése concerné & travers une ou des communautés.

Ces éléments étant posés, étudier la faisabilité
* Voir quelles congrégations seraient prétes & participer & une
réflexion plus approfondie, tantét entre elles, tantdt avec des
partenaires (en société et en Eglise).
* En quoi ce projet missionnaire rejoint-il le charisme de cha-
cune d'elles, ses orientations apostoliques 2 2

75



REFLEXIONS
|

76

* Criteres & prendre en compte pour appeler des sceurs (ou des
fréres) & participer & une communauté en inter-congrégations :

- des religieux & l'aise dans leur vocation... et dans leur
congrégation ;

- ...bien identifiés & leur propre institut et assez ouverts pour
jouer le jeu de I'inter-congrégation ;

- tenant aux éléments essentiels de la vie religieuse, accep-
tant une vie communautaire, & la fois bien structurée et
souple pour faire face & I'imprévu de la mission ;

- acceptant, d’emblée, la recherche, les inévitables tatonne-
ments et méme les passages difficiles ;

- ayant un minimum de capacité relationnelle, tant au-
dedans qu’au dehors.

Lorsque des religieux(ses) sont appelé(e)s par leurs
supérieur(e)s, il est important de les associer a la
recherche et a un discernement.

* Bien saisir personnellement et ensemble le projet missionnaire

o A quoi je consonne, ce qui me fait question... 3

* Le moment venu, chaque supérieur recevra I'accord de celui
ou celle qui est appelé(e).

* Lorsque le groupe communautaire est constitué, décider du
jour de I'ouverture de la communauté, célébrer cet envoi, un
envoi appuyé sur une « mission communautaire » élaborée
par les supérieur(e)s concerné(e)s.

® Par la suite, il est clair que la communauté aura besoin de se
donner des temps d’échange, des espaces de parole et de
relecture par rapport au projet missionnaire.

* Des temps signifiants et « connus » quant & la priére commu-
nautaire.

* Elle gagnera peut-étre & faire appel, fit-ce ponctuellement,
pour telle ou felle animation de temps forts communautaires.

Des points a bien éclairer entre supérieurs et avec la
communavuté concernée
* Pour vivre I'obéissance, quelle sera la référence a I'autorité 2
Assurée par qui 2 supérieur(e) local(e) et supérieur(e)
majeur(e) répondant de la communauté en tant que telle 4



POUR UNE COMMUNAUTE |

® Pour vivre la pauvreté, bien préciser en quoi consistera la
mise en commun des biens au niveau de cette communauté
inter-congrégations ° ¢

Pour vivre un lien fraternel et suivi avec sa congrégation,
chaque supérieur(e) verra avec le ou les religieux(se) de sa
congrégation ce qui est & envisager, conscient qu'ils auront
une double solidarité & vivre : la communauté inter-congré-
gations et leur propre institut. Veiller & un équilibre... éviter
la surcharge d’exigences a ce niveau.

Pour favoriser une certaine stabilité du groupe communau-
taire, il sera important que I'envoi implique un minimum de
trois ans. Si, pour des raisons diverses, une congrégation est
appelée & remettre en cause I'envoi de tel frére ou sceur, elle
sera invitée & le signifier fin janvier de I'année en cours, de

maniére & permettre d’assurer un cerfain relais.

Ces éléments ne sont pas exhaustifs... Ils ont &t notés & partir

d’expériences diverses vécues par des communautés en inter-

congrégations. m

1- Vivre des solidarités nouvelles : la pratique de
l'inter-congrégations, document élaboré par la
Commission épiscopale de la vie consacrée, CSM,
CSMF, SDM, mai 2005.

2-Importance d'exprimer, en toute liberté, ses
convictions et ses questions quant aux éléments
qui semblent incontournables en vie religieuse
pour chacun(e).

3 -Importance de temps de rencontre entre les
personnes appelées pour qu'un échange libre
puisse bien se vivre.

4-1| sera important de réfléchir a la fois a la
maniére dont chacun(e) vivra le lien a sa congré-
gation et un lien d'obéissance avec le (la)
supérieur(e) majeur(e) chargé(e) d'accompagner
la communauté. A ce niveau, bien réfléchir & une
nécessaire délégation de la part des supérieurs
majeurs concernés. Chaque membre de la com-
munauté vivra aussi des moments d'évaluation.

5 - Participation de chacun au budget communau-
taire... Importance d'en rendre compte. Il sera
important de bien régler ces questions dés le départ,
y compris la question des voitures et autres frais
inévitables :ameublement, loyer, matériels divers. ...

NTER-CONGREGATIONS
.

77



L'inconscient au paradis

En fondant la psychanalyse, Freud a provoqué
les catholiques dans leurs convictions religieuses
et morales. Aprés lui, I'Eglise peut-elle nier toute
jouissance dans 'acte sexuel ? Parler de péché est-
il source de culpabilité ? Faut-il faire le deuil de
'illusion religieuse ?

S'appuyant en particulier sur les archives
secrétes du Vatican, Agnés Desmaziéres raconte
comment des catholiques, médecins et théo- [ : ;
logiens, ont fait pression sur le Saint-Siége afin Ic.lnconsment. au parais

omment les catholiques ont recu
d'obtenir une reconnaissance de la psychanalyse. BRELREEEIE:
Elle éclaire tous les enjeux intellectuels de cette /g
histoire ou I'on croise Jung, Dolto, Lacan, Marc \
Oraison, mais aussi le trés influent président de I'Académie pontificale des sciences,
Agostino Gemelli.

Une histoire parsemée de compromis, d'obstacles, d'échecs, de mises a I'index,
mais aussi de succes, a I'image de la rencontre avec Pie XIl en 1953, qui signifie
I'ouverture officielle des catholiques a la psychanalyse.

Agneés Desmazieres

Agnés Desmaziéres, historienne du christianisme contemporain, est chercheuse a la Fonda-
zione per le scienze religiose de Bologne.
Payot, 2011,270 p., 21,50 €

Conversion au silence

Un journaliste catholique, élevé dans un milieu
modeste du Nord, avoue ce qui lui est arrivé dans
I'ordre de la foi et de la rencontre illuminative de
la présence divine. Ce qui le fait avancer, en toutes
ses activités, c'est le rayonnement secret du silence
divin dans sa vie. Depuis son expérience spirituelle de
Scourmont en Belgique, I'évidence de la présence de
Dieu dans sa vie le poursuit avec bonheur et lui donne
bl el U recul serein sur tout ce qui lui arrive et qui est tout
sauf banal.

Michel Cool, né en 1956, est journaliste. Il est actuellement rédacteur en chef de I'hebdoma-
daire La Vie et chroniqueur littéraire du Jour du Seigneur. Il a collaboré pendant plusieurs
années a France Culture.

Salvator,2011,210 p., 19,90 €



PARTAGE DE PRATIQUES






ivre sa consécration
dans une mission éducative

Marguerite Lena
communauté SaintFrancois-Xavier

L'apdtre éducateur ' n’a pas choisi lui-méme sa mission auprés
des jeunes. Il a été attiré par le Pére de qui vient toute paternité. Il sait
que son appel a la vie consacrée est un acte de création qui le met
lui-méme au service de |'ceuvre créatrice de Dieu. Il a été appelé par
le Christ, le Ressuscité, envoyé par lui pour mettre debout, dans la
liberté, les jeunes qui lui sont confiés. Il a été saisi et consacré par
I'Esprit Saint, le Maitre intérieur, pour couler son action dans la
sienne, éduquer & sa maniére, dans le respect et la patience, et ainsi
révéler & chacun son nom pour Dieu et pour toujours.

L'apétre éducateur a parfois recu son appel des jeunes eux-
mémes. Un jour, ou peut-étre lentement, au fil de sa propre histoire, il
a pris conscience de leur foule sans berger, de leur attente muette, de
tant de promesses & tenir et de tant de blessures & guérir. D’'une
alliance entre Dieu et eux. Il a voulu servir cette alliance. Il a senti qu'il
devait tendre la main pour toucher ces blessures, ouvrir la bouche pour
révéler a elles-mémes ces promesses. Il a dit : « Me voici ».

L'apdtre éducateur sait que ni ses mérites ni ses dons ne sont la
source de son appel ni le fondement de son action. Il a été appelé
gratuitement et ne peut donc servir que gratuitement. Il se met avec
tous ses dons au service d'une ceuvre qui n’est pas la sienne, mais
celle de Dieu. Il veut étre de ceux par qui Dieu donne vie, donne sa
vie. Parce que 'appel qu’il a regu I'a saisi tout entier, il ne peut que
se donner lui-méme tout entier. Eduquer ne sera pas pour lui une
activité parmi d’autres, mais le geste méme de sa consécration.

ARTAGE DE PRATIQUES.

81



PARTAGE DE PRATIQUES

82

L'apétre éducateur s'émerveille de découvrir, au long des jours,
la cohérence entre sa vocation, les dons et les attraits qui sont les siens,
et la mission confiée. Il ne s'est pas offert & Dieu pour étre éducateur,
mais pour étre avec lui et envoyé par lui. Non pour faire, mais pour
étre. Et voici que la mission recue vient solliciter, guérir, accomp|ir,
déployer tout ce qu'il portait en lui-méme. Alors il peut tenter, humble-
ment, maladroitement, de traduire en sa propre action |'expérience
qu'il fait lui-méme d’étre patiemment éduqué et conseillé par Dieu.

L'apétre éducateur n’est jamais seul. Il sait que I'éducation est une
polyphonie, qu'il ne peut ni tout faire, ni réussir auprés de tous. Il sait
surtout qu’il n’est pas & I'origine de sa propre mission et qu’elle ne sera
feconde que recue, vécue et vérifiée dans I'obéissance. Alors il entre
en active collaboration avec d'autres et se fond dans I'ceuvre com-
mune, se faisant membre vivant d’un corps vivant, et par la membre
vivant de I'Eglise. Heureux d'atre associé, & la place qui est la sienne,
& sa mission maternelle et enseignante, afin que le monde ait la vie.

L'apétre éducateur regoit du Pére ceux qui lui sont confiés pour
qu'il les aide & grandir. Il n’en est ni le propriétaire, ni le pére ou la
mére. Il a renoncé & la paternité et & la maternité selon la nature.
Aussi le lien qui unit I'apétre aux jeunes est-il lui-méme consacré, un
lien selon Dieu et pour toujours. Et cette offrande de lui-méme, sans
mesure ni refour, creuse peu & peu en lui I'espace d’une fécondité elle
aussi sans mesure ni refour. Une fécondité certaine et pourtant le plus
souvent invérifiable, car elle est cachée dans I'avenir des jeunes, et
dans le coeur de Dieu.

L'apdtre éducateur a longuement médité le mystere de I'Incarna-
tion. Il sait le prix infini, depuis que Dieu y est entré, de tout ce qui
touche I’homme ; il sait les trente ans de la vie cachée, et que Jésus
n’a pas voulu se dérober aux lois de la croissance humaine. Il y puise
le courage et la joie de sa tache d’humanisation : faire découvrir,
admirer, approfondir « tout ce qu’il y a de vrai, de noble, de juste, de
pur... » (Ph 4, 8) dans les ceuvres de la culture. Faire aimer la vie. I
s'en fait le témoin, le traducteur, le donateur. Il y met le temps et il y
met tout son amour.

L' apétre éducateur a longuement médité les paraboles du Royaume.
Il sait qu'il faut jeter la semence sans compter, jusque sur les cailloux et
les ronces ; que le grain pousse et léve, méme quand le culfivateur dort ;
qu’'a trop vite arracher |'ivraie on risque d’arracher en méme temps le
blé ; qu’autre est le semeur, autre le moissonneur. Mais il sait quil faut




VIVRE SA CONSECRATION DANS UNE MISSION EDUCATIVE
T

veiller aussi, dans l'attente de I'heure favorable ou il faudra intervenir,
parler, agir. Il s'offre et s'ajuste au rythme de Dieu.

L'apdtre éducateur ne peut se contenter de viser la réussite indivi-
duelle, sociale, professionnelle, des jeunes dont il a la charge. Il a pour
eux une ambition plus haute : il veut leur réussite selon Jésus Christ. Aussi
se fait-il attentif & la conduite de Dieu sur chacun d’entre eux, afin de la
seconder. Il est exigeant & la mesure de cette ambition, mais plein de
respect pour ce secret qui ne lui appartient pas et se dérobe & toute prise.

L'apdtre éducateur sait que rien n'est impossible & Dieu. Il ne
baisse pas les bras devant les difficultés, les échecs, les lenteurs de sa
téche, devant les résistances ou les fragilités des jeunes qui lui sont
confiés. Inlassablement, il pose sur chacun d’eux, quelles que soient
les épreuves du parcours, un geste et une parole de bénédiction, un
geste et une parole de résurrection.

L'apétre éducateur se souvient que le Christ n'a pu attirer & lui
tous les hommes qu’élevé sur la Croix. Il reconnait dans cette élévation
le geste de I'éducation, aux heures améres ou le golt de vivre et de
grandir se heurte au refus, & la peur, & la révolte. Ou il n'y a appa-
remment plus rien & faire. A ces heures aussi ou, I'age venant, il lui
faut s'effacer afin que d’autres grandissent. C'est alors pour lui le
temps de I'offrande et de I'intercession, et comme I'accomplissement
pascal de sa consécration.

L'apétre éducateur reconndit et regoit & neuf sa mission en
chaque Eucharistie : il est ce pain offert & la faim de ses fréres, consa-
cré par le sceau de I'Esprit et rompu pour nourrir les foules, de sorte
que plus rien dans sa vie ne soit profane ni réservé. Et parfois, fugiti-
vement comme un éclair brolant, ou doucement comme une lueur
fragile, il sent, il sait qu’il est uni & Dieu dans son ceuvre de création,
de rédemption, de sanctification, aussi profondément et réellement
que le mystique perdu dans sa contemplation..

Il le sent, il le sait, et de la joie qui en découle, aucune autre joie

n'est I'égale. =

1- Peut-étre I'expression d'« apdtre éducateur »,  jeunes, une mission recue de Dieu au service de
employée dans ce texte, peut étonner. Le terme  leur croissance humaine et spirituelle. 'éducation
d'apdtre est pris ici au plus prés de son étymolo- st une des expressions privilégiées, a la fois tra-
gie, C'est-a-dire « envoyé ». Il est essentiel, pour  ditionnelle et sans cesse a réinventer dans des
décrire la vie consacrée dans une tache éduca-  contextes nouveaus, de la vie consacrée aposto-
tive, de la comprendre comme un envoi vers les  lique.

83



PARTAGE DE PRATIQUES
|

Quelques pistes pour guider la réflexion et la priére

* Dieu éducateur de son peuple (Dt 6-8 ; Jr 31 ; Ez 16, Osée,
efc.) : comment et pourquoi la métaphore de I'éducation
humaine devient-elle un signifiant majeur de I’Alliance entre
Dieu et Isragl 2

e les récits de I'enfance (Mt et Lc). Quel sens ces années de vie
cachée ont-elles pour des éducateurs 2

® Jésus enseignant et guérissant : comment peut-on vivre sa
consécration dans une mission éducative comme une « suite
du Christ » dans les activités de sa vie publique 2

® Paul apétre et éducateur des premiéres communautés :

- relever les sentiments qui I'animent dans cefte mission, les
points d'insistance de son message, ses réactions lorsqu'il
se heurte & des difficultés, des crises, des refus ;

- faire I'inventaire de toutes les images qu'il utilise pour
décrire sa relation aux communautés : I'architecte (1 Co 3,
10), le cultivateur (1 Co 3, 6), 'ambassadeur (2 Co 5, 20),
le serviteur (2 Co 4, 5), le secrétaire (2 Co 3, 3), le pére (1
Co 4, 15), la meére (1 Th 2, 7-8)... Quels en sont le sens et
la portée 2

Pistes bibliographiques

e Congrégation pour I'éducation catholique, Eduquer ensemble
dans ['école catholique, mission partagée par les personnes
consacrées et les fideles laics », 2007.

® Marie-Thérése Abgrall, Prier 15 jours avec Madeleine
Daniélou, Nouvelle Cité, 2001.

e Christus, « La pédagogie ignatienne & la lumiére des Exercices
spirituels », hors-série n° 230, mai 2011.

e Christiane Conturie, Enseigner avec bonheur, Parole et
Silence, 2004.

e Jean-Marie Petitclerc, Spiritualité de I'éducation, Ed. Don
Bosco, 2003.

* Jacqueline d'Ussel, Apétre selon I'Esprit, Parole et Silence,
2008.

84



ARTAGE DE PRATIQUES.

imension missionnaire
de |a vie consacrée

Marie-Héléne Robert
religieuse missionnaire de Notre-Dame des Apétres,
maiire de conférences & la faculié de théologie de Lyon

Vie consacrée et nouvelle évangélisation

A I'automne 2012 se tiendra le synode pour la nouvelle évanggéli-
sation. Comment la vie religieuse consacrée participe-t-elle de cefte
dynamique, dans une stimulation réciproque 2

La vie consacrée est animée d’un zéle inventif pour faire connaitre
et aimer Dieu, par |'annonce, I'enseignement et le témoignage, par la
priére et par I'amour actif des autres. Cette ardeur missionnaire, intrin-
séque & toute forme de vie consacrée (tant apostolique que missionnaire
ou contemplative), est I'ceuvre de I'Esprit.

Dans la vie communautaire, ov fraternité et obéissance se prétent
main forte contre I'individualisme, oU I'amour dans la chasteté ouvre une
voie de réalisation et de témoignage face a la recherche du plaisir, ov la
simplicité d’une vie comblée par Dieu chante sa joie de la pauvreté
recue, le refus de I'individualisme ambiant, de I'hédonisme et du gas-
pillage, nés de la sécularisation contre laquelle s'éléve la nouvelle évan-
gélisation, a de fortes assises.

Dans 'histoire, la vie consacrée a connu des sommets et des périodes
moins florissantes, elle ne se laisse pas facilement aveugler par des succes
passagers ni décourager par les incertitudes ; en s'inscrivant dans la dyna-
mique de la nouvelle évangélisation, elle rappelle qu’en soi la recherche
du spectaculaire, du grand nombre, du succés n’a pas de raison d'étre.

La vie consacrée ne témoigne pas d’elle-méme mais de Dieu qui
appelle et rassemble, et qui veut, par la mission de I'Eglise, accueillir en

85



PARTAGE DE PRATIQUES

86

lui toute I'humanité. Cette dimension universelle de la vie consacrée
rejoint la mission universelle de I'Eglise et peut &tre un appel précieux

pour la nouvelle évangélisation.

Depuis le concile Vatican Il I'accent est mis sur la dimension mission-
naire du baptéme, que la venue sacramentelle de I'Esprit saint vient confir-
mer, et que la consécration religieuse vient spécifier. Toute I'Eglise est par
nature missionnaire (Evangelii nuntiandi 15). La mission ne se canfonne
pas dans des types d’activités bien coordonnées et réservées & des spécia-
listes de la mission, elle engage I'atre méme de I'Eglise et celui de chaque
baptisé (Redemptoris missio 71), a fortiori |'étre de la personne consacrée.

Textes
® Jr1,7-10.17-19 : « je t'ai consacré », « prophéte pour les peuples »,
« ne tremble pas devant eux ».
e Ac 4, 32 : « un seul cceur et une seule Gme ».
e 2Tm 1, 6-8 : « Ravive en toi le don de Dieu ».
® 2Tm 4, 1-4 : « Préche la Parole, insiste & temps et & contretemps ».
® Rm 12, 2 : « Ne vous conformez pas au monde présent mais soyez
renouvelé ».
Epitre & Diognéte (vers 190-200) : « lls sont dans la chair, mais ne
vivent pas selon la chair. lls passent leur vie sur terre, mais ils sont
citoyens du ciel. lls obéissent aux lois établies, mais leur maniére de vivre
surpasse les lois. Ils aiment tous les hommes et tous les persécutent. »
e Jean-Paul I, Vita consecrata (Exhortation apostolique post-synodale
sur la vie consacrée dans I'Eglise et dans le monde), 1996.
e Cardinal Joseph Ratzinger, Conférence lors du jubilé des catéchistes,
10 décembre 2000, reprise dans Agence Fides, 26/7/2008, Dossier
® Instrument de travail du synode sur « La nouvelle évangélisation pour
la transmission de la foi chrétienne », 2011.

Nouvelle évangélisation ne peut vouloir dire : attirer tout de suite, avec des
méthodes nouvelles plus raffinées, les grandes masses qui se sont éloignées
de |’Eg|ise. Non, ce n’est pas la la promesse de la nouvelle évangélisation.
La nouvelle évangélisation veut dire ceci : ne pas se contenter du fait que,
a partir du grain de sénevé, s'est développé le grand arbre de |'Eg|ise
universelle ; ne pas penser qu'il suffise que, dans ses différentes branches,
les oiseaux peuvent trouver une place ; mais oser de nouveau, avec I’humi-
lité du petit grain, en laissant & Dieu de choisir quand et comment il gran-
dira (Mc 4, 26-20). Les grandes choses commencent toujours par le petit
grain, et les mouvements de masse sont toujours éphémeres.

Card. J. Ratzinger, conférence du 10/12/2000, jubilé des catéchistes.




DIMENSION MISSIONNAIRE

Questions
e Suis-je personnellement concerné par la nouvelle évangélisation 2
e Est-ce que ma paroisse entre dans la dynamique de la nouvelle évan-
gélisation 2 si oui, comment 2 si non, pourquoi 2
e Est-ce que des communautés religieuses de la paroisse/du doyenné
sont impliquées dans la nouvelle évangélisation 2

fortiori

La mission n’est pas réservée aux religieux et aux religieuses, elle
est constitutive du baptisé, et a fortiori de la personne consacrée, parce
que la vie consacrée exprime le caractére sacré, au sens de saint et de
sanctifiant, de la mission du baptisé, mais aussi de toute personne en tant
qu'elle est créée & 'image de Dieu.

Toute personne a la mission de vivre selon sa propre dignité divine,
ce qui suppose en premier lieu de servir la dignité divine d’autrui, méme
si 'on n'y voit qu’une dignité humaine. Celle aussi de vivre selon sa
conscience, méme si I'on ignore tout des commandements divins (Rm 2,
14-16). Dieu prend soin de les inscrire dans les coeurs qu'il crée par
amour. Et c’est sur I'amour que chacun sera jugé (Jean de la Croix) car
I'amour est I'accomplissement parfait de la loi (Rm 13, 10). A fortiori la
personne consacrée mise toute sa vie sur I'amour a recevoir et & donner.
Les consacrés engagent leurs énergies au service de tout étre qui souffre,
tant sur le plan spirituel que matériel.

L'unicité et I'universalité de la mission de chaque personne peuvent
aussi se comprendre & partir de la notion biblique de « reste ». Dieu
distingue en effet dans sa création I'espéce humaine, dans laquelle il se
choisit un peuple, Israél, au sein duquel existe un reste saint, fidele, et
témoin de sa fidélité, de sa sainteté et de son amour envers toute sa créa-
tion, jusqu’a la fin du monde. Il appelle des personnes particuliéres,
d’Abraham & Paul, & faire un saut vertigineux dans la confiance pour
faire avancer son ceuvre. La personne consacrée vit un certain écart du
monde, intérieur ou extérieur, non comme un en-soi mais bien comme
une mission. Dieu ne choisit donc pas A pour exclure B mais par amour
pour A et pour B.

Pourquoi une telle médiation par le « reste » 2 Peut-étre pour que A
et B, chacun selon la grdce de son appel, comprenne qu'il existe pour
I'autre, par I'autre et, par la, puisse entrevoir |'image divine qu'il est et

DE LA VIE CONSACREE
.

87



PARTAGE DE PRATIQUES
|

que l'autre est. L'image divine qu'il est, car qui appelle, sinon Dieu, et qui
envoie, sinon Dieu 2 L'image divine qu’est I'autre car Dieu confie & la

communauté son amour pour I'humanité et il la charge de le lui faire

connaitre.

Textes

e |s 10, 20-22 : « Le reste reviendra, le reste de Jacob, au Dieu puis-
sant ».

* Mt 19, 29 : « Quiconque aura laissé maisons, fréres, sceurs, pére,
mére, enfants ou champs, & cause de mon nom, recevra bien davan-
tage et aura en héritage la vie éternelle ».

e Jean-Paul 1I, Redemptoris missio 13 : « Le Christ étant la Bonne
Nouvelle, il y a en lui identité entre le message et le messager, entre
le dire, I'agir et I'étre ».

Le sens missionnaire se situe au coeur méme de toutes les formes de vie
consacrée. Dans la mesure ou la personne consacrée méne une vie unique-
ment vouée au Pere (cf. Lc 2, 49 ; In 4, 34), saisie par le Christ (cf. Jn
15,16 ; Ga 1, 15-16), animée par I'Esprit (cf. Lc 24, 49 ; Ac 1, 8 ; 2, 4),
elle coopére efficacement & la mission du Seigneur Jésus (cf. Jn 20, 21), en
contribuant de maniére particuliérement profonde au renouveau du monde.

Vita consecrata n® 25

Esprit Saint, [...] emplis leurs coeurs de la certitude intérieure d’avoir été
choisies pour aimer, louer et servir. Fais-leur golter ton amitié, remplis-les
de ta joie et de ton réconfort, aide-les & dépasser les moments de difficulté
et & se relever avec confiance aprés les chutes, fais d'elles le miroir de la
beauté divine. Donne-leur le courage de répondre aux défis de notre temps
et la gréce d’apporter aux hommes la bonté et I'humanité de notre Sauveur
Jésus Christ (cf. Tt 3, 4). Vita consecratan® 111

Questions

88

* De quoi témoigne la vie consacrée, selon vous 2 Ce témoignage est-il
toujours recu ¢ Pourquoi ¢

® Une personne consacrée ou une communauté religieuse a-t-elle par-
ticuliérement compté dans votre vie de foi 2

® Avez-vous conscience d’avoir une mission propre 2 Laquelle 2
Comment contribuez-vous & la mission de I'Eglise 2

® Si vous &tes engagé dans un groupe, quelle est sa mission propre 2
Comment est-il fidéle & la maintenir vivante 2

* Quels besoins missionnaires est-ce que je détecte, comme personne
baptisée 2 Comme membre d’un groupe 2




DIMENSION MISSIONNAIRE

Liturgie et mission

Les consacrés se rassemblent pour la louange et I'intercession plu-
sieurs fois par jour. La liturgie des Heures, par sa beauté, sa dignité, sa
fidelite, est un témoignage rendu & la grandeur de Dieu.

Le grand signe de son amour pour |'humanité est encore |'Eucharistie,
en tant que don que le Christ fait de lui-méme & « la multitude » dans le
mystére pascal trinitaire. Le Christ s'offre & son Pére et remet son Esprit, le
Christ s'offre & son Eglise et souffle I'Esprit sur ses apétres réunis (Jn 20,22).
Le dernier repas du Jeudi saint et la venue de |'Esprit sur les apétres en
priere avec Marie lors de la Pentecéte se situent au Cénacle. Le don de son
Corps et de son Sang appelle le don de son Esprit.

C'est pourquoi « ['Eucharistie est source et sommet de toute évangé-
lisation » (Presbyterorum ordinis 5). Elle est un mystére de communion
entre le divin et 'humain et une force pour la vie en communauté, qu’elle
soit religieuse, paroissiale ou familiale. Le Christ rassemble en son Corps
I'humanité et envoie son Eglise dans le monde jusqu’a la venue du
Royaume en son accomplissement.

L'Eucharistie traduit ce point précis ou toute chose s'accomplit en
vue de son accomplissement. La méme vérité paradoxale traverse la vie
religieuse : ce qu’elle vit est un cri vers ce qu’elle est appelée & vivre. Ce
cri la brole. L'eucharistie apaise et attise sa soif.

La personne consacrée se nourrit quotidiennement de I'Eucharistie
car sa vie est avant tout vie donnée, offerte, « pour la gloire de Dieu et le
salut du monde ». Ce don se vit dans la gratuité, la liberté et I'absolu, il
se vit dans la Passion et la louange, d force égale. La vie consacrée regoit
ainsi de 'Eucharistie sa force sanctifiante et transformante, son réconfort,
sa signification profonde, son gage eschatologique. Comment alors ne
pas courir pour le dire 2

Textes
e Cantique des cantiques.
e Ac 2, 1-12 : récit de la Pentecote.
® Rm 15, 16 : l'offrande spirituelle que sont les croyants.
® Jn15,1-17 : le cep et les sarments.
e Concile Vatican Il, Sacrosantum concilivm n° 8-10.
® Benoit XVI, Sacramentum caritatis, Exhortation apostolique post-syno-

dale sur I'Eucharistie, source et sommet de la vie et de la mission de
I'Eglise, 2007.

DE LA VIE CONSACREE
.

89



PARTAGE DE PRATIQUES
|

Rassemblée autour de I'autel, I'Eglise comprend mieux son origine et
son mandat missionnaire. [...] Lorsque nous participons au sacrifice eucha-
ristique, nous percevons plus profondément |'universalité de la Rédemption
et, en conséquence, l'urgence de la mission de I'Eglise. [...]Au terme de
chaque messe, quand le célébrant congédie I'assemblée par les mots Ite,
Missa est, tous doivent se sentir envoyés comme « missionnaires de I'Eucha-
ristie » & diffuser dans tous les milieux le grand don recu. En effet, celui qui
rencontre le Christ dans I'Eucharistie ne peut pas ne pas proclamer par sa
vie |'amour miséricordieux du Rédempteur.

Message du pape Jean-Paul Il pour le dimanche des missions, 2004

Le Mystére eucharistique a aussi un rapport intrinséque avec la virginité
consacrée, en tant qu'elle est expression du don exclusif de I'Eglise au Christ,
qu'elle accueille comme son Epoux avec une fidélité radicale et féconde. Dans
I'Eucharistie, la virginité consacrée trouve inspiration et nourriture pour sa
donation fotale au Christ. Elle tire aussi de I'Eucharistie réconfort et impulsion
pour éfre, en notre temps également, signe de 'amour gratuit et fécond que
Dieu a pour I'humanité. Enfin, & travers son t#émoignage spécifique, la vie
consacrée devient objectivement rappel et anticipation des « noces de
I'Agneau » (Ap 19, 7-9), qui sont le but de toute I'histoire du salut. En ce sens,
elle renvoie de maniére efficace & |'horizon eschatologique dont tout homme
a besoin pour pouvoir orienter les choix et les décisions de sa vie. [...]

L'Eucharistie est & |'origine de toute forme de sainteté et chacun de
nous est appelé & une plénitude de vie dans I'Esprit Saint. Combien de
saints ont rendu leur vie authentique gréice & leur piété eucharistique ! De
saint Ignace d’Antioche & saint Augustin, de saint Antoine, abbé, & saint
Benoit, de saint Frangois d’Assise & saint Thomas d’Aquin, de sainte Claire
d'Assise & sainte Catherine de Sienne, de saint Pascal Baylon & saint
Pierre-Julien Eymard, de saint Alphonse-Marie de Liguori au bienheureux
Charles de Foucauld, de saint Jean-Marie Vianney & sainte Thérése de
Lisieux, de saint Pio de Pietrelcina & la bienheureuse Teresa de Calcutta, du
bienheureux Piergiorgio Frassati au bienheureux Ivan Mertz, pour n’en
citer que quelques-uns parmi les trés nombreux noms, la sainteté a toujours
trouvé son centre dans le sacrement de I'Eucharistie.

Benoit XVI, Sacramentum caritatis n° 81

Questions

90

e Comment ma paroisse/doyenné/communauté soulignent-ils le lien
entre communauté et mission ¢

* En quoi mon engagement quotidien dans la mission de I'Eglise se
nourrit-il de I'Eucharistie 2

e Chercher des textes ou des faits vécus par les saints mentionnés dans

le dernier encadré. m




= PARTAGE DE PRATIQUE.

a vie religieuse apostolique
dans le monde de la santé

Marie-Francoise Crépin et la REPSA
(Religieuses présentes dans le monde de la santé)

En guise de préambule, quelques précisions. ..

« Le monde de la santé » est « un des lieux majeurs ou se dessine
I'avenir de 'homme », déclaraient déja en 1982 les évéques de France.
Ou encore, en 1991, le synode de Marseille : « Un des lieux ou se vit
la passion pour 'homme et la passion de I'homme, un des lieux ou
I'homme en quéte de lui-méme cherche & grandir en humanité. »

La « santé » est & entendre dans son sens global (elle inclut le
sanitaire et le social), et « selon une conception positive... Pas seulement
I'absence de maladie ou d’entrave, mais la capacité des individus et
des groupes de s’adapter aux changements... de vivre les situations de
I'existence, y compris la souffrance et la mort » (cf. projet santé REPSA).

La REPSA, rédactrice de cette fiche, est une association constituée
par « I'adhésion libre et volontaire de religieuses engagées profession-
nellement et bénévolement » dans la santé. Elle ne regroupe donc pas
toutes les religieuses ni tous les instituts ceuvrant dans ce secteur | A
commencer par les congrégations masculines, parmi lesquelles on peut
citer, parmi bien d’autres, deux grands ordres hospitaliers : les Fréres
de Saint-Jean de Dieu et les Serviteurs des malades (Camilliens). ..

Cependant, la REPSA est aussi une union, reconnue par la
CORREF ; comme telle, elle est bien représentative des congrégations
de vie religieuse apostolique en santé. Riche d’une longue expérience
de partage, de formation, de réflexion inter-congrégations, dans le
respect et la complémentarité des différents charismes et missions, elle
peut exprimer une parole valable sur ce sujet...

91



PARTAGE DE PRATIQUES

92

Pourquoi,trés tot, 'engagement dans la santé ?

« La vie religieuse féminine en professions de santé est née au
Moyen Age, entre 1150 et 1250. Elle constitue donc la forme la plus
ancienne de vie religieuse féminine "active" (ou "apostolique”)... Ce
qui motivait (ces femmes), c’était d’aimer ; et d’aimer de fagon indis-
sociable le Christ et le pauvre, sa plus parfaite image. Or I'’Amour est
inexplicable. Il est d’un tout autre ordre que le souci de "répondre a
des besoins". En un mot, ['origine de la vie religieuse dans la santé
n’est ni sociale, ni utilitaire, mais mystique . »

En effet, la vie religieuse ne se définit pas d’abord par telle ou
telle mission, elle est fondamentalement appel & une suite radicale du
Christ, atraversla profession des conseils évangéliques. « L’engagement
du religieux est un acte de foi, une maniére de vivre sa foi en Jésus
Christ. C'est I'attachement & Jésus Christ qui est fondamental 2. »

Mais suivre le Christ, c’est partager ses sentiments, s’associer &
sa mission de salut. « Porter aux pauvres un message de joie, annon-
cer aux prisonniers la délivrance, rendre la vue aux aveugles, libérer
les opprimés et précher une année de gréce du Seigneur », c’est ainsi
que Jésus lui-méme, dans la synagogue de Nazareth, présente sa
mission messianique (cf. Lc 4, 16-19) 3. Par tous ses gestes, « par ses
mains qui touchent, apaisent et guérissent, Jésus fait déja advenir
d’une certaine fagon le Régne de Dieu*. »

Chaque forme de vie religieuse prolonge, actudlise tel geste du
Christ, tel mystére de sa vie... Or, « qui ouvre I'Evangile se heurte &
tout instant & des malades, & des affamés, & des boiteux, & des
aveugles, a des gens dans le deuil, a des désespérés. Le mystére de
Jésus face aux pauvres, aux infirmes, court d’'un bout & l'autre de
I'Evangile. {...) Vraiment, c’est le mystére éternel du Christ face aux
pauvres qui fonde la nécessité dans I'Eglise d'une vie religieuse acti-
vement & leur service ; et cela, quelles que puissent étre les transfor-
mations sociales et économiques du monde®. »

L'attention & I’homme souffrant, part essentielle de la mission de
I'Eglise. « Je suis venu pour que les hommes aient la vie et qu'ils I'aient
en abondance » (Jn 10, 10). Dés les origines, I'Eglise s'est sentie
appelée & prolonger cette mission du Christ, mission de « santé-
salut ». Au long des siécles, elle a porté attention & toutes les formes
de misére, sans dissocier le sanitaire du social, car le salut concerne
’homme dans tout son étre et I'humanité tout entiére .



LA VIE RELIGIEUSE APOSTOLIQUE DANS LE MONDE DE LA SANTE

« Va, et toi aussi fais de méme » (Lc 10, 37). Si le « comman-
dement » de I"Amour, s'adresse & tout baptisé sans exception, il
touche de trés prés ceux qui ont regu I'appel & une suite radicale du
Christ. Qui aime le Christ, ne peut pas ne pas |'aimer et le servir dans
ses fréres les plus blessés.

« L'Evangile devient opérant par la charité, qui est la gloire de
/’Eg/ise et le signe de sa fidélité au Seigneur. C'est ce que montre toute
I'histoire de la vie consacrée, que I'on peut considérer comme une exé-
geése vivante de la parole de Jésus "Dans la mesure ou vous I'avez fait ¢
I'un de ces petits qui sont mes fréres, c’est & moi que vous l'avez fait"”. »

Choque fondateur ou fondatrice a percu dans l'écoute de la
Parole de Dieu, la contemplation de la vie du Christ, comme aussi dans
les « signes des temps » ou il (elle) vivait, un appel de I'Esprit & venir
en aide & telle forme de détresse humaine. D’ou la grande diversité et
complémentarité des familles religieuses : certaines fondées pour une
mission spécifique, auprés d’une catégorie de personnes (malades — &
domicile ou en hépital — personnes dgées, orphelins, handicapés,
familles, prisonniers...) ; d’autres, « polyvalentes », répondant aux
nécessités rencontrées, selon les lieux et les temps... avec souvent une
priorité aux zones rurales, plus délaissées. . Elles ont été souvent nova-
trices, en découvrant, & la lumiére de I'Esprit, des besoins, des souf-
frances, non encore pris en compte par la société de leur temps.

Caractéristiques de cet engagement

La mission de la congrégation prend corps dans I'action de cha-
cun de ses membres. Ceci de maniére trés diverse, dans des fonctions
et des téches correspondant aux compétences, aux appels, aux besoins
et au charisme 8 propre de la congrégation... La téche confiée & chaque
religieux, de par son voeu d’obéissance, est toujours un « envoi » au
nom de I'Eglise, et méme si elle est assumée par un seul membre, elle
demeure toujours une « mission communautaire ». La dimension com-
munautaire est essentielle, intrinséque a la vie religieuse et & sa mission.

Un engagement enraciné dans I'Incarnation. Dans le Christ,
Dieu s’est uni pour toujours & fout homme et & tous les hommes. Nous
Le rencontrons dans les fréres, particuliérement les pauvres et les souf-
frants. Auprés d’eux, les religieux (ses) s’efforcent de « renouveler
pour aujourd’hui, au cceur de leur agir, les gestes du Christ Sauveur »
(cf. réglement intérieur de la REPSA, art. 1)

93



PARTAGE DE PRATIQUES

94

Importance des « gestes », du « prendre soin » au sens large,
individuellement et collectivement (cf. les « institutions » de santé,
hétels-Dieu, hospices, maisons d’accueil etc. qui ont évolué au fil des
siécles vers les formes modernes...). Importance de |'attention aux
situations concrétes — & I’homme dans sa globalité, avec son environ-
nement social, culturel, ses besoins spirituels — sans oublier les dimen-
sions collectives et politiques. ..

A travers son « agir », né de la « contemplation » ety renvoyant
sans cesse, le re|igieux, la re|igieuse, essaie de manifester, de traduire
au frére souffrant la compassion, la miséricorde, la tendresse du
Sauveur pour lui... Agir toujours marqué de « gratuité », méme
lorsqu’il s’exerce en situation salariée. « Vous avez recu gratuitement,
donnez gratuitement » (Mt 10, 8).

Reconnaitre le Christ dans I'autre, se savoir tous fils et filles de
I"'unique Pére des cieux, doit inspirer un infini respect de sa dignité, de
sa liberté... Il est un « partenaire » et non un « assisté »... acteur de
sa croissance, de sa « guérison », dans un « donner-recevoir réci-
proque ». Bien souvent, c’est « le pauvre » qui nous évangélise et
nous fait grandir !

Le Christ appelle chacun & participer & son ceuvre de salut. Les
religieux travaillent avec d’autres ; tous ceux qui veulent « servir »
d’une maniére ou d’'une autre 'homme souffrant, contribuent, eux
aussi, méme sans le savoir, & cette ceuvre °.

Appel & discerner la présence de |'Esprit saint dans tout ce qui
est beau et bien ; mais aussi, a étre attentifs & tout ce qui risque de
blesser I'homme, de le détruire, d'atteindre I'image de Dieu qui est en
lui. Role de « veilleurs et éveilleurs » dans les équipes de travail, les
associations, la société, la politique, dans I'Eglise, dans les commu-
nautés religieuses elles-mémes. .. N'est-ce pas une des dimensions du
« prophétisme » de la vie religieuse 2

« Le propre de la vie religieuse apostolique est de relier consé-
cration et mission : de vivre la mission comme une expression de la
consécration et de vivre la consécration comme source de la mis-
sion'. » Ce qui appelle une cohérence profonde entre I'étre du
consacré, peu & peu configuré au Christ & travers les conseils évangé-
liques, et son agir. Une cohérence jamais totale, jamais achevée !
D'ou également une double exigence de compétence et de conver-
sion. La compétence est nécessaire, elle est méme « un minimum
préalable. Mais il faut plus... Il faut avec le patient, dans I'acte méme
du soin, une qualité de relation humaine qui ne s’acquiert que par une



LA VIE RELIGIEUSE APOSTOLIQUE DANS LE MONDE DE LA SANTE
T

conversion de tout soi-méme a Jésus Christ, conversion qui transforme
la religieuse soignante jusque dans tous ses gestes professionnels afin
d’en faire des gestes de Jésus Christ'" ». On doit en dire tout autant
des engagements dans le social et en bénévolat... C'est un signe de
I'authenticité de notre amour envers Dieu et les fréres |

Ainsi la REPSA, pour sa part, veut-elle aider les sceurs & « ana-
lyser leur action, réfléchir aux enjeux des choix qu’elle comporte,
vérifier la cohérence avec I'Evangile et la vie religieuse, en vue d'amé-
liorer leur agir pour qu’il soit en permanence, un langage propre a
dire la Bonne Nouvelle de Jésus Christ, socialement et en Eglise 12. »

Une mission qui se vit dans |’Eg|ise eten Eg|ise. La vie religieuse
dans la santé manifeste et met en ceuvre, & sa maniére propre, la
sollicitude de I'Eglise pour les plus petits. Pour bien des personnes,
n‘est-ce pas & travers le « prendre soin » ou 'écoute désintéressée
d’une religieuse, d’un religieux, que se vit la rencontre avec |’Eg|ise,
chemin ouvert parfois pour une découverte ou une redécouverte de la
foi au Dieu et Pére de Jésus Christ 2

Et aujourd’hui ?

Les institutions ont toujours leur pertinence, signe visible de la
« diaconie » de I'Eglise tout entiére ; des établissements congréga-
nistes (cliniques, maisons de retraite, centres de soins, foyers pour
handicapés...) continuent d’en témoigner.

Souvent cependant, ces institutions sont confiées & des laiics
(diminution du nombre des religieux, choix d’une autre forme d'inser-
tion apostolique, exigences de compétences que les congrégations ne
peuvent plus assumer seules...). Veiller & transmettre et & garantir la
pérennité de I'esprit qui a suscité ces institutions, demeure une forme
d’engagement concret de la vie religieuse dans la santé (présence
dans les conseils d’administration des associations ayant pris le relais,
dans les comités d’éthique — création et animation de « réseaux »
porteurs des valeurs fondatrices — partage du charisme spirituel et
apostolique avec des « laics associés » efc.).

Méme peu nombreux, religieux et religieuses professionnels
dans la santé demeurent des « signes » importants dans une société
qui s'éloigne des valeurs évangéliques. « La génération la plus jeune
rappelle, par ses engagements dans la société, que I'expérience spi-

95



PARTAGE DE PRATIQUES
|

96

rituelle de I'institut doit se traduire en service des fréres [...]. L'impact
de leur engagement ne saurait avoir 'ampleur des réalisations dues
aux générations nombreuses du passé : il s’agit donc surtout désor-
mais de manifester la fécondité de I'expérience spirituelle qui les fait
vivre par la qualité de leur agir. 13 »

« Vieillissant, il fructifie encore... » (Ps 91). A l'age de la
retraite, la mission se poursuit souvent dans un bénévolat sanitaire ou
social, relié¢ au charisme propre de la congrégation dont il est une
expression. « Engagements plus souples et diversifiés, aux cétés de
ceux qui sont délaissés. La charité se traduit en initiatives souvent
conduites avec d’autres en direction des exclus . »

La présence dans le monde de la santé se vit aussi par le service
de leurs fréres ou sceurs dgés. Il signe la vérité de la fraternité reli-
gieuse, traduite dans la prise en charge mutuelle, et témoigne de la
fecondité de « vies données jusqu’au bout ». Et méme, il y a la « "une
parole en actes" sur le sens que I'on peut donner au grand ége, sur
le plan humain et sur le plan de la foi ; cette parole explicitée répond
a un besoin de la société aujourd’hui... Faut-il y voir une des formes
de prophétisme de la vie religieuse 2 Sans doute '°. »

Aujourd’hui, comme hier, « le signe que Dieu est Ia, le signe que
son Royaume advient et que les coeurs s’ouvrent & I'Amour, est tou-
jours le méme : "les aveugles voient, les boiteux marchent, les pauvres
recoivent la Bonne Nouvelle"'é. » m

1 - Revue REPSA n° 275, janvier-février 1980.
2 - Gérard Naissant, aumdnier REPSA.

des sceurs Dominicaines de Sainte-Cathetine de
Sienne).

9 - (f. Mt 25. Ces justes qui s'étonnent : « Quand

3 - (f. Vita consecrata n° 82, paragraphe. 1

4 - Michel Dorre.-Ciaubor, Evangélisation et vie
religieuse apostolique, Centre Sévres, 1986-1987.

5- Ip., Ibid.
6 - Fétes et Saisons n°476.
7 - Vita consecrata n°82 ; voir aussi n°75.

8 - Charisme : don spécial de I'Esprit Saint a une
personne, en vue du bien de tous. « Ce don se
manifeste comme une expérience spirituelle et
une capacité a répondre a un besoin particulier de
I'humanité de son temps, en actualisant une parole
de I'Pvangile qui révéle d'une nouvelle facon
I'amour de Dieu pour 'humanité » (cf. site internet

donc, Seigneur, t'avons-nous porté secours ? » ne
savaient pas la grandeur de leur service des
hommes et sa valeur d'éternité !

10 - Xavier DusrelL, REPSA n° 370, juin 2000.
11-cf.note 4

12 - cf. dépliant de présentation des Unions de
religieuses)

13 - Henri Bauory, REPSA n° 370, juin 2000.
14 -Voir note 4.
15-1d.

16 - Régle de vie des sceurs des Sacrés-Ceeurs de
Jésus et de Marie.



a pastorale des vocations
chez les Sceurs Blanches

Cécile Dille
religieuse missionnaire de Notre-Dame d'Afrique

Lo congrégation des sceurs missionnaires de Notre-Dame
d’Afrique est née en Algérie en 1869 pour I'évangélisation des
peuples africains. Internationale dés I'origine, elle a accueilli pen-
dant longtemps des vocations venant principalement d’Europe, du
Canada et des Etats-Unis. Le choix de former 22 congrégations
religieuses africaines jusqu’a leur autonomie explique les entrées
assez tardives d'Africaines dans notre institut.

Suite & la diminution progressive des vocations occidentales,
depuis 1989, les jeunes originaires des continents européen et amé-
ricain font leur formation en Afrique. En 2001, une prise de
conscience a lieu dans toute la congrégation : si nous voulons conti-
nuer notre mission, il faut investir en personnel dans la pastorale
vocationnelle. En Afrique, cet investissement porte aujourd’hui du
fruit : 50 jeunes sont actuellement dans les postulats et noviciats. En
Europe, la mise en place d'une pastorale des vocations est plus lente.

|_a mise en place d'une pastorale vocationnelle
pour la France

En janvier 2009, une sceur est nommée pour la pastorale voca-
tionnelle en France. Elle intégre la communauté de la rue Gay-
Lussac, & Paris, qui va étre en grande partie renouvelée afin de

ARTAGE DE PRATIQUES.

97



PARTAGE DE PRATIQUES

98

répondre & sa nouvelle mission d’accueil des jeunes. Elle se compose
aujourd’hui de 10 sceurs, de 6 nationalités, dont 4 sceurs étudiantes
et une jeune professe. Elle a aussi accueilli deux postulantes.

Il nous a semblé évident, dés le départ, que nous ne voulions
pas travailler seules. C'est ainsi que nous avons rejoint le RJI (Réseau
jeunesse ignatien) puisque nous sommes de spiritualité ignatienne.
Nous sommes aussi en lien avec les CEuvres pontificales mission-
naires et nous organisons des activités avec les Péres Blancs, les
Spiritains et les Spiritaines.

Le site Internet (www.soeurs-blanches.cef.fr) existait déja. Nous
I'avons un peu relooké pour que son contenu et sa forme soient plus
accessibles au public que nous visons, les 18-35 ans. Derniérement,
nous avons créé un profil Facebook « Afrique Mission Jeunes » et un
mur « Sceurs Missionnaires Notre-Dame Afrique ». Ce n’est qu’un
début, il y a encore beaucoup 4 faire !

Nous avons mis en place plusieurs activités : « Partir en Afrique
seul ou en groupe », proposition qui a permis & une dizaine de
jeunes de découvrir un peuple africain et son Eg|ise gréce a l'enraci-
nementd’une de nos communautés sur ce continent. Accompagnement,
week-ends de préparation et de relecture sont au programme. Une
fois par mois, des jeunes se retrouvent avec la communauté pour
« Prier au rythme du monde » & partir d’un fait d’actualité, aprés un
séjour a |'étranger... Cette année, nous avons organisé deux week-
ends qui s'intitulent : « Une vocation religieuse missionnaire, serait-ce
pour moi 2 » Des étudiantes et jeunes professionnelles nous contactent
via notre site Internet, les OPM ou le RJI pour participer & ces activi-
tés. Nous les accompagnons dans leur cheminement.

l_a dynamique de notre pastorale vocationnelle

Ecouter et se laisser interpeller

Voici quelques propos entendus, qui nous ont amenées & bou-
ger. Il y a quelques années, le diocése de Besangon avait attiré notre
attention sur I'urgence d’avoir une communauté d’accueil pour des



LA PASTORALE DES VOCATIONS CHEZ LES SEURS BLANCHES

jeunes en discernement vocationnel. La communauté de la rue Gay-
Lussac répond & ce besoin.

Plusieurs responsables dans I'Eglise de France nous ont dit (&
juste titre 1) que les sceurs missionnaires de Notre-Dame d’Afrique se
faisaient trop discrétes | Une Afrique, peinte par une jeune professe
artiste, décore maintenant le portail de notre maison ! Un petit détail
qui en dit long.

Lors de la rencontre annuelle des Sceurs Blanches et Péres
Blancs travaillant dans la pastorale des jeunes et des vocations en
Europe, le Pére Eric Poinsot, responsable du SNEJV, nous a dit que
partir en Afrique pour servir au nom du Christ, vivre en communauté
internationale et avoir une vie de priére forte attirait les jeunes...
mais que notre bateau était encore au port | C'était & nous de lever
I'ancre ! Les deux week-ends « Une vocation religieuse missionnaire,
serait-ce pour moi 2 » sont une des réponses & cette interpellation.

Lors d’une session du SNV sur Accompagnement et vocations,
nous avons réalisé que le mot vocation n’était pas sur notre site !
Nous avons donc fait une page décrivant ce qu’est une vocation
religieuse missionnaire... et, depuis, des jeunes nous écrivent aprés
avoir lu cette page !

Lors d'un camp d’été, un Pére Blanc ougandais a lancé aux
jeunes Européens : « L’Afrique a besoin de jeunes missionnaires
venant d’Europe ! » Une postulante polonaise a demandé & la com-
munauté de prier fous les soirs pour des vocations venant de France !
Nous, Sceurs Blanches, sommes en train de nous convertir, de passer
d’un scepticisme sur le manque de vocations venant d’Europe & un
étonnement et & une action de gréice en redécouvrant que notre voca-
tion particuliére est appelante pour les jeunes aujourd’hui en France.

Merci & toutes les personnes qui ont su nous questionner, nous
bousculer pour un meilleur service des jeunes dans |'Eg|ise de France.
Leurs interpellations nous aident & mieux accueillir les jeunes femmes
qui discernent actuellement une vocation religieuse missionnaire.

Se former et agir

Accompagner des jeunes en discernement ne s'improvise pas.
C’est pourquoi la sceur chargée de la pastorale vocationnelle conti-

99



PARTAGE DE PRATIQUES

100

nue & se former. Nous participons aux sessions organisées par le
SNEJV, la CORREF et les « Tisserands » pour ce qui concerne
Internet. Ces lieux d’échanges et de réflexion sont appréciés car ils
nous permettent d'évoluer avec I'Eglise de France et ainsi d’adapter
nos moyens de communication & la génération numérique.

C'est ainsi que nous avons réalisé de nouveaux fracts, présen-
tant ce qu’est une vocation religieuse missionnaire ainsi que sur
notre congrégation et mis en place un lien Facebook avec notre site.

la priére a une place importante dans notre démarche !
Chaque soir, nous chantons un Je vous salue Marie en frangais ou
dans une autre langue — européenne ou africaine — pour les voca-
tions. Nous demandons au Seigneur des vocations pour sa mission
en Afrique et nous lui demandons aussi d'étre capables d’accueillir
ces jeunes felles qu’elles sont.

Des réactions de jeunes

Je terminerai en relatant des paroles que des jeunes nous ont
adressées : « Votre site internet donne envie de partir en Afrique »,
« Il est joyeux » ; au sujet des week-ends vocation : « Vous répon-
dez a notre besoin d’avoir un lieu oU nous pouvons réfléchir, en
toute liberté, & notre questionnement vocationnel » ; « Vous ne met-
tez pas la main sur nous. » Des jeunes partis en Afrique pour une
courte durée : « Votre vie confirme ce que nous avons vécu. Avec
vous, on peut parler de notre expérience africaine parce que nous
sommes compris. »

Nous continuons & avancer en voulant rester ouvertes aux inter-
pellations de I'Eglise. Personnellement, j'ai beaucoup de joie &
accompagner les jeunes qui viennent nous voir pour partir en
Afrique ou pour un discernement vocationnel, parce que notre pas-
torale est un service d'Eg|ise. "



astorale d'appel
de la communauté du Chemin Neuf

Lysanne Guibault
Communauté du Chemin Neuf

En introduction, nous pouvons dire que la pastorale vocationnelle
de notre communauté n’est pas uniquement centrée sur le discernement
de I'appel & la vie consacrée dans le célibat. En effet, notre communauté
a cette particularité de rassembler en son sein des hommes et des femmes
mariés ou se destinant au mariage, et des célibataires consacrés, hommes
ou femmes, ayant entendu un jour I'appel du Christ & le suivre. Pour cette
raison, |'utiliserai plutét I'expression de « pastorale d’appel ».

Pour répondre & la question posée, & savoir : « Qu'est-ce qui
marche dans votre pastorale d'appel, pourquoi et comment 2 », jai choisi
de présenter un mouvement qui s'inscrit dans une pastorale d'appel
aupreés des jeunes et qui se nomme Jeunes du Chemin Neuf. D’abord,
pourquoi cette pastorale porte-t-elle du fruit aujourd’hui dans I'Eglise 2 Il
y a quelque chose de l'ordre du mystére qui nous dépasse, bien sor.
Toutefois, il me semble important de souligner le fondement de cette pas-
torale qui est profondément évangélique c’est le Christ qui appelle des
disciples & sa suite, et parmi ceux-ci, il en choisit douze qui sont proches
de lui et qui portent la mission avec lui. Le Nouveau Testament nous
montre, en effet, que Jésus-Christ évangélisait des foules nombreuses, et
que parmi tous ceux qui recevaient sa parole, il en appelait certains &
marcher & sa suite. Il y a deux mille ans, le Christ a envoyé les onze dis-
ciples choisis évangéliser la terre entiére et faire des disciples par le bap-
téme. Aujourd’hui, en tant que disciple, nous avons aussi cette double
mission d'évangéliser le grand nombre et de discerner, en Eglise, ceux
que le Christ appelle & marcher a sa suite. Ainsi, ce mouvement des Jeunes
du Chemin Neuf, davantage centré sur ces questions d’appel, s'inscrit
dans un mouvement plus large, la « Mission jeunes ». Celui-ci mobilise des
fréres et des sceurs de notre communauté au service des jeunes de 18-30

ARTAGE DE PRATIQUES.

101



PARTAGE DE PRATIQUES

102

ans. La Mission jeunes a comme souci premier de porter I'Evangile au plus
grand nombre possible de jeunes. Pour ce faire, un petit noyau de fréres
et de sceurs travaillent & temps plein pour organiser des week-ends qui se
déroulent fout au long de I'année et au cours desquels sont abordés diffé-
rents thémes qui intéressent les jeunes d’aujourd’hui : la vie affective, quel
projet d’avenir, mais aussi des thémes plus spirituels : la vie dans I'Esprit
Saint, etc. Ces week-ends sont largement ouverts et ils allient enseigne-
ments, vie fraternelle, eucharistie, réconciliation et priére. Sur le méme
principe s’organise une session d'été qui dure toute une semaine ainsi
qu’une retraite & Noél, davantage vécue dans le silence et la solitude.

Aprés avoir parlé du fondement de ce mouvement pastoral des
Jeunes du Chemin Neuf, il importe de voir comment il fonctionne. La com-
munauté du Chemin Neuf est de spiritualité ignatienne. Elle est marquée
par ce frésor regu par Ignace de Loyola au xvee siécle, trésor qu’il a transmis
a I'Eglise. La pastorale des Jeunes du Chemin Neuf, pour discerner ces
questions d’appel, s'appuie sur la spiritualité ignatienne, et notamment sur
le don du discernement des esprits. Souvent, dans une foule qui regoit
'annonce de |'Evangile, par exemple, au sein d’un week-end jeune, il y a
une personne qui semble étre touchée intérieurement par ce qu’elle entend,
qui exprime quelque chose de 'ordre d’une « consolation intérieure » pour
reprendre des termes ignatiens. Cette consolation intérieure vécue par le
jeune est |'expression d'un désir qui nait en lui de mieux connaitre le Christ,
de le servir. Dans la plupart des cas, les personnes viennent nous voir pour
partager de ce qu’elles vivent. Le mouvement des Jeunes du Chemin Neuf
a été mis en place pour permetire a tous ceux et celles qui se sentent
appelés par le Christ, qui ont le désir de se donner et de vivre un temps de
proximité avec le Christ, de trouver une terre de don. Les jeunes qui le
désirent peuvent s’engager pour deux ans dans ce mouvement. Il s’agit
d'un temps qui permet au jeune de discerner en Eglise, les questions
d’appel qu'il se pose (état de vie, forme de vie religieuse), mais aussi la
question de la terre qui pourra lui permettre de répondre a cet appel et de
vivre concrétement le don de soi au service de la mission du Christ aprés
ces deux années vécues au sein du mouvement des Jeunes du Chemin
Neuf. Le jeune s'engage, pour deux ans, & se mettre au service des mis-
sions d'évangélisation de la communauté auprés des jeunes, a vivre la
fraternité, & étre accompagné spirituellement (et par conséquent, & prier
personnellement), et & vivre une retraite de discernement. La mission jeune
organise aussi une refraite selon les exercices de saint Ignace, la refraite
Jean-Baptiste, qui permet aux jeunes de se poser dans un cadre de priére
et d’écoute de la Parole de Dieu afin de discerner ces questions précises
d’appel. Ce mouvement des Jeunes du Chemin Neuf précede I'étape du
postulat et du noviciat d'une communauté religieuse classique. m



)
S engager aujourd'hui
a la suite du Christ

Isabelle Le Bourgeois

religieuse auxiliatrice du Purgatoire, psychanalyste
contréleur aupres du Contréle général

des lieux de privation de liberté

Quand on parle de vie religieuse féminine aujourd’hui de quoi
parle-t-on 2 Il y a des femmes qui vivent de facon conventuelle (car-
mélites, bénédictines...) et celles qui vivent au milieu des gens, le plus
souvent dans des appartements. J'appartiens & cette deuxiéme caté-
gorie, la vie religieuse dite apostolique.

Il'y a des modéles qui ont la vie dure et quelques représentations
classiques trainent encore chez nombre de personnes, créant ainsi des
amalgames. En effet, pour certains chrétiens, la vie religieuse aposto-
lique déclenche en eux une nostalgie du costume, signe d’une néces-
saire visibilité, ou encore le regret d’un cadre conventuel qui traduit,
sans besoin de I'expliquer, la priére et 'humilité attachées au service
du Seigneur. La religieuse & cornette dans son inusable 2 CV au ser-
vice 24 h sur 24 des pauvres de ce monde a disparu et, sans le dire
vraiment, beaucoup la regrettent. Il n’y a ni raillerie, ni irrévérence
dans mes propos, ce dévouement corps et &me au service de I'Evan-
gile a eu son heure de gloire.

Mais comment ce modeéle pourrait-il perdurer 2 Notre monde a
changg, les relations humaines ne s'établissent plus de la méme fagon.
L'évidence de la chrétienté a disparu.

La vie des moniales est plus cachée et pourtant plus visible. Elle
se donne a voir dans des lieux identifiés, les monastéres. Il nous faut
aller jusqu’a elles, en ce sens elles sont cachées ; mais une fois qu’on
y est, elles donnent & voir une vie religieuse rassurante car conforme

ARTAGE DE PRATIQUES.

103



PARTAGE DE PRATIQUES

104

a l'idée qu’on se fait de la vie de priere, de la vie en communauté, du
silence, du don total & Dieu. On y mange sobrement, on dort dans des
lieux simples, on marche sans faire de bruit. La rencontre avec Dieu
se fait [&, dans ces conditions. Quelque chose d'immuable semble se
vivre dans ces lieux. Toutefois, ne nous y trompons pas, pour la femme
dans son couvent, apparemment bien a I'abri de la société, les formes
de vie se cherchent aussi. La société arrive jusque dans les cellules
avec son cortége de moyens d'information, sa révolution technolo-
gique, ses nouvelles du monde. Comment ne pas étre en questionne-
ment 2 La quéte de Dieu cherche une autre fagon de se vivre.

La vie religieuse apostolique, elle, semble ne pas renvoyer
encore véritablement d’'image claire aux chrétiens et a la société. Elle
est regardée comme n’étant pas tout & fait une vraie vie religieuse ni
tout & fait une vie laique. Qu’est-ce qui fait sa spécificité 2 De vivre
avec d’autres, engagées comme elle dans une méme congrégation 2
Mais, nous le savons, les modes de vie sont variés et un certain
nombre de religieuses vivent rattachées & une communauté, sans for-
cément étre sous le méme foit. Sa spécificité est-elle d’avoir fait publi-
quement les trois voeux de pauvreté, chasteté et obéissance 2

Alors, et c’est normal, la visibilité de cette vie religieuse la se
cherche entre laicité et visibilité, enfouissement et prise de responsa-
bilités, elle hésite. Il lui faut trouver une facon de se faire connaitre,
reconnaitre et aimer. Comment dire & d’autres que nous existons si ce
que nous sommes ne se donne pas & voir 2

Pour répondre & ces questions, mon propos est volontairement
personnel. Je voudrais parler de la vie religieuse telle que je la
connais, & partir de ma propre expérience de vie, de mon propre
engagement aujourd’hui, dans I'Eglise telle qu'elle est et dans le
monde tel qu’il est. Des humeurs qui me traversent quand je pense
I'Eglise, & la place faite & la femme, notamment.

Méme si ce choix de vie me tient & coeur et me fait vivre depuis
prés de trois décennies, il est incarné dans une histoire précise qui est
faite de douleurs et de joies.

Que nous soyons moins nombreuses et plus dgées, que la vie
consacrée n’attire plus comme avant, que la société occidentale se soit
sécularisée. .. ce sont des évidences qui réveillent en moi un sentiment
contrasté tout & la fois fait de confiance, de joie, d’espérance et de
souffrance.



S'ENGAGER AUJOURD'HUI A LA SUITE DU CHRIST

De la souffrance

De la souffrance oui, 'en éprouve en considérant la faible reléve
de nos instituts religieux, signe du peu d’enthousiasme que suscite ce
choix de vie, signe, aussi, d'une Eg|ise devenue si peu visible. Je ressens
aussi de la fristesse devant la difficulté & partager véritablement ce qui
fait I'engagement d’une vie, de ma vie ; & ne pas parvenir & rendre ce
choix de vie contagieux aux yeux des autres. Ce que I'on aime, il est
parfois douloureux de ne pouvoir le partager & sa pleine mesure.

Il est vrai, les spécificités de la vie religieuse ne sont plus recon-
nues comme évidentes par la société actuelle : s'engager & vie a la
suite du Dieu des Evangiles et, qui plus est dans le célibat, vivre en
communauté avec des personnes du méme sexe, faire les trois voeux
de chasteté, d’obéissance et de pauvreté, a qui est-ce que cela parle
encore 2 Il est si souvent renvoyé que |'Eg|ise est en retard sur son
temps, qu’elle ne comprend pas le monde et ses questions, qu’elle
n’accueille pas vraiment ceux et celles qui ne pensent ni ne vivent
comme elle le demande. Je pense d tous ceux et celles qui vivent hors
des normes de |'Eg|ise et qui aimeraient un peu plus de compréhen-
sion (par exemple les personnes divorcées et remariées, ou celles qui
ont posé des choix éthiques inferdits par |'Eg|ise).

Le constat d'un décalage entre le monde et I'Eglise n'est pas nou-
veau et il n’est pas seul responsable de la désaffection de la pratique
religieuse. Ce n’est pas le propos de cet article que d’en développer les
raisons. Dans le cas précis de la vie religieuse apostolique, ce qui est
évident c’est le trés petit nombre de celles qui entrent dans nos instituts.

Indépendamment de ce constat qui suppose une réponse multi-
factorielle, il est un aspect qui doit étre regardé de pres, I'image de la
femme dans |'Eg|ise. Elle n’a pas encore vraiment évolué et je suis sire
que le regard porté sur la vie religieuse apostolique a, aussi, quelque
chose & voir avec une certaine représentation de la femme.

Comme je le disais plus haut, pour beaucoup, encore, la reli-
gieuse est celle qui vit dans un couvent, recluse ou pour le moins
limitée quant & sa capacité & vivre & I'extérieur. Avec un costume, un
costume qui situe, donne une identité repérable et met la féminité sous
voile, comme il se doit quand on pense la femme comme ne pouvant
étre que vierge ou mere.

105



PARTAGE DE PRATIQUES

106

Mais de quelle femme parle-t-on 2 Pas d’un homme, en tout cas.
Cette évidence n’est en rien un rappel de la différence des sexes au
cas ouU celle-ci aurait échappé a quelqu’un, mais juste une porte que
['ouvre sans vergogne sur l'univers éminemment « machiste » de
|'Eg|ise catholique. Parler de la vie religieuse féminine sans aborder
la question de la place de la femme dans I'Eglise, c’est parler hors de
la réalité, la ou toute vie se déroule.

Dans la société, la place de la femme s’est trouvée singuliére-
ment modifiée depuis quelques décennies. Elle trouve dans notre
contexte politique, social, familial... au moins occidental, une place et
un réle qu'elle n’avait jusque-la jamais eus officiellement. Elle est
devenue une adulte & part entiére, ou presque !, & qui peuvent étre
confiées les plus hautes responsabilités dans la vie politique, sociale,
économique d’un pays.

Et dans |'Eg|ise 2 Cette question a en elle-méme sa réponse. Je
devrais en sourire tellement I'affaire est énorme | En effet, les évi-
dences crévent les yeux et la caravane de |'Eg|ise-institution passe,
stre de son bon droit et de sa divine légitimité. Je devrais en sourire,
mais cela me fait de plus en plus de mal.

Une « anecdote » & elle seule peut illustrer mon propos. Les
servants d’autel sont de p|us en p|us des petits garcons car, comme le
disent certains prétres, favoriser les petits gargons c’est favoriser ceux
qui pourront, un jour, accéder au sacerdoce. La premiére fois que j'ai
entendu cela, le souffle m’a manqué. Cette question est loin d'étre
mineure. Elle dit au moins deux choses importantes. La premiére est
que la vocation de 'homme est prédominante puisqu'il est le seul &
pouvoir étre appelé au sacerdoce. La deuxiéme est que, du coup, la
vocation de la femme est mineure.

Quelle valeur a le fait d’étre une femme 2 Une mére potentielle,
oui bien sor, mais encore 2

Pour les petites filles, les jeunes filles et les femmes de mainte-
nant, quelle image d’elles-mémes leur est ainsi renvoyée 2 La femme
aurait-t-elle gardé sa réputation d’impureté du fait du rythme mens-
truel que la nature lui a donné 2 Si oui, ces relents de lévitique sont un
peu nauséabonds et n’est-ce pas insupportable, je dirais méme insul-
tant, pour le sexe auquel |'appartiens 2

On me dira que je vais trop loin en écrivant cela 2 Eh bien
["assume sans honte ni provocation. Il suffit que cette question soit
traitée comme si elle était annexe ! Prenons-la au sérieux.



S'ENGAGER AUJOURD'HUI A LA SUITE DU CHRIST

La peur de la femme est si présente, méme en filigrane, méme a
voix basse, qu’on en rirait presque si on en avait le temps. Aurait-on
encore un peu de cette peur et de ce mépris & la fagon de saint
Augustin : « Je ne vois pas dans quel but la femme eut été faite pour
servir d’aide & 'homme si ce n’est afin d’enfanter 2. » Voila que ta
place est assignée, 6 femme ! Pourquoi en cherches-tu une autre 2

Dans |'Eglise, pourtant, « on compte toujours et plus que jamais
sur 'aide des femmes : comment pourrait-on s’en passer 2 Pourvu
qu’elles restent a leur place de servantes dociles, bien encadrées dans
des équipes "pastorales" sous responsabilité "sacerdotale”. Un peu
partout et dans tous les secteurs on les a écartées, non encore une fois
des activités qui leur avaient été confiées, mais de leur animation,
orientation et direction. D’apreés ce que j'ai pu lire et entendre dire, le
motif en était la volonté de restaurer "I'identité" des prétres, perturbée,
pensait-on, par la perte de fonctions qui leur étaient jusque-la réser-
vées et de la considération qui y était attachée, perte d’identité qui
était censée expliquer également la tragique diminution des vocations
a l'état presbytéral® ».

Sans commentaire... Le texte est assez explicite par lui-méme me
semble-t-il. Oui, la femme est encore sous l'autorité de I'homme
« ordonné » dans I'Eglise.

De la confiance, de la joie et de I'espérance

Finalement toutes les péripéties de I'histoire actuelle de I'Eglise, de
la sécularisation - si elles sont douloureuses et doivent ouvrir des che-
mins de réflexion, de dialogue et de d’audace - il ne faut pas perdre
de vue que les formes que prend la vie se modifient au gré de I'évolu-
tion de la société et de I'Eglise et que la vie religieuse, si vivante depuis
tant de siécles, saura trouver sa voie dans le monde d’aujourd’hui.

Pour ma part je veux dire avec force la joie que j'ai de fenter,
avec d’autres de vivre de |'Evcngi|e au milieu des hommes et des
femmes de ce monde. Je suis & la fois de spiritualité ignatienne et
nourrie de la communion des saints.

C’est un vrai défi d’étre immergée totalement dans le monde et
de tenir & un certain nombre de valeurs qui ne sont pas forcément
partagées. Il s'agit, humblement et solidement incarnée, d’étre a la fois

107



PARTAGE DE PRATIQUES

108

avec ce monde et de |'aimer tel qu'i| est en reconnaissant que nous en
faisons partie, que nous sommes membres & part entiére de I'humanité
avec ses ombres et ses lumiéres et, a la fois, de fenir aux valeurs de
'Evangile qui sont souvent en opposition avec celles de nos sociétés.

Il s’ agit de rendre compte de I'Evangile et de sa vivante actualité
en éftant consacrée et dans le monde, une parmi d'autres. Sans
contempler le monde du haut de la soi-disant autorité que donnerait
'Evangile, nous le regarderions alors avec mépris, suffisance.

Mais en étant, dans le monde, avec lui, prises dans ses contra-
dictions, ses avancées et ses exces, ses bonheurs et sa folie.

C’est une dimension trés importante de tout engagement dans
I'Eglise et, a fortiori, dans la vie religieuse. Le monde c’est nous, cha-
cun et chacune de nous, pas les autres.

Le monde avec sa cohorte d’humains en tout genre, bruyants,
violents, malodorants et de mauvaise humeur, le monde et ses désé-
quilibres, ses paillettes, sa frime, sa joie de vivre et ses dépressions.
C’est dans ce monde-la, que vivent, anonymes, beaucoup de reli-
gieuses apostoliques. Travailleuses familiales, infirmiéres, institutrices,
médecins, théo|ogiennes, auméniers... elles ont choisi de se fondre
dans la péate humaine.

Leur visibilité est dans leur « étre avec », leur parole sur leur
engagement, leur capacité d’accueil, leur choix de vivre avec d’autres
qui font le méme choix de Dieu.

Pour moi, ce choix, je m’en suis rendu compte au fil des années,
est vraiment un choix de suivre le Christ bien sor, mais de le suivre
comme habitante de cette terre, comme citoyenne de cette terre. Ovui,
mon engagement re|igieux est un engagement citoyen. Une fagon
pour moi de dire & haute voix les valeurs qui me font vivre, de dire le
monde et ses relations humaines telles que je veux les vivre, telles que
ie pense qu'il nous faut les vivre.

Dire que la vie religieuse peut étre vécue comme un engagement
citoyen peut sembler étonnant et déconnecté de la vraie justification
d’un tel choix : suivre Jésus-Christ. Eh bien justement | Suivre le Christ
peut prendre des formes variées suivant la spiritualité, I'époque et le
tempérament de telle ou telle femme.

En ce qui me concerne, mon travail est doublement hors des
sphéres de |'Eg|ise. D’une part, je fais partie d’'une équipe au sein
d’une autorité administrative indépendante, je suis dans une mission
trés officielle, chargée d’une carte tricolore au nom de la République



S'ENGAGER AUJOURD'HUI A LA SUITE DU CHRIST
|

francaise. Je contrdle, avec d’autres, et sous la responsabilité d'un
haut fonctionnaire, la dignité et les droits fondamentaux des per-
sonnes privées de liberté sur le territoire national 4. C’est un travail qui
n’a rien de religieux, méme si tous savent quel est mon choix de vie.
Rien de religieux, officiellement, mais les valeurs défendues par cette
autorité, I'orientation humaine de notre travail puise, pour moi, sa
source dans I'Evangile. D'autre part, je suis psychanalyste. Un travail
sans connotation religieuse, sans lien ecclésial.

L’humain et sa destinée sont au centre de mes préoccupations.
L’humain et le mystére de ce qu'il est, avec ses ombres et ses lumiéres
voila qui passionne le chercheur insatiable que je suis du sens, du
mystére de toute vie.

La vie religieuse apostolique est exigeante, elle fait vivre sur une
ligne de créte entre la tentation d'une trop grande plongée dans le
monde et du repli de ce méme monde. Il s'agit d’étre dans le monde
pleinement, mais de ne pas s’y perdre, de plonger avec d’autres au
cceur de la vie mais d’apprendre & résister aux appels qui réduisent
le coeur.

Un défi, un choix de vie, une aventure avec d’autres pour que la
vie circule davantage en soi, entre nous. Il va falloir regrouper nos
forces, affirmer nos courants spirituels et les faire connaitre pour en
communiquer le godt. Il va falloir écouter les plus jeunes et leurs ques-
tions. Il va falloir continuer de croire que donner sa vie au service de
'Evangile de cette facon la est non seulement source de vitalité person-
nelle et collective mais que cela a un sens pour notre société aujourdhui
d’avoir des témoins qui disent autrement |'Evangile et la femme. =

1 - Il reste encore dans le monde, y compris en 2 - Saint Augustin, De Genesi ad litteram, livre IX,

Occident, beaucoup de chemin a parcourir. A titre  V,9;VI,10.

d’exemple, a travail égal, les salaires ne le sont pas,

ou, encore, I'image de la femme parfaite et « objet

de consommation » telle que la publicité nous la

renvoie. 4 - Controleur général des lieux de privation de
liberté (www.cglpl.fr).

3 - Joseph Moingt, « Les femmes et l'avenir de
I'Eglise », Etudes, janvier 2011, p. 70.

109



Translation Maurice Bellet
Ce qui s'annonce, et que Nous ne savons pas Translation

Croyants (ou non), passons

encore comment nommer, est un prodigieux chan- | aiteus pour tout saver
gement dans ce qui fait la condition humaine. On
songe en particulier a cette explosion de la science
et de la technologie, mélange inoui de réussites et
de menaces ol nous sommes comme emportés
dans un courant que rien ni personne ne semble
maitriser. Mais du méme coup, il y a urgence d'une
mutation profonde, radicale, de ce qui avait charge
de donner aux humains de quoi porter ce qu'ils
sont : des étres de désir, de question et d'amour.

Dans ce nouveau livre, Maurice Bellet nous invite a une translation, ou tout ce
que nous devons garder et sauver de ce qui a fait notre humanité doit héroiquement
passer ailleurs.

Maurice Bellet, né en 1923, est prétre, théologien et philosophe.
Bayard, 2011,252p.,, 15€

Citoyen du ciel, citoyen du monde

"Séparé de tous, mais uni a tous,” Ces mots
d'Evagre le Pontique, moine du Iv¢ siécle, ont tra-
versé le temps pour dire le chemin du moine chré-
tien, Séparé de tous, le moine s'est retiré a I'écart,
menant une vie simple et austére, une vie gratuite,
une vie cachée avec le Christ en Dieu. Pour autant la
j— séparation n'est pas un but en soi. Uni a tous, C'est
e le défi du moine pour que son propos de séparation
ne soit ni fuite, ni illusion, ni abandon des hommes,
ses fréres,

Le chemin du moine, chemin d'unité intérieure, est chemin pour tous. En chaque
étre humain, il y a un moine dés lors que I'on accepte et comprenne que moine veut
dire bien plus la quéte d'unité que le fait d'étre seul. Vivre au jour le jour cette quéte
d'unité intérieure ; un véritable art de vivre jusqu'a la mort qui intéresse tout le monde.

A
'\
M“ Citoyen du ciel,

citoyen du monde

Frére Joél (Dominique Chauvelot) est moine bénédictin depuis plus de quarante ans. Depuis
1996, il est supérieur de I'abbaye de Tournay.
Roch-Etienne Migliorino est diacre de la Mission de France et anime la pastorale de la santé a
Ivry-sur-Seine.

Bayard, 2011, 188 p, 16 €



= PARTAGE DE PRATIQUES.

!
engager dans la vie religieuse

Bénédicte Barthalon
religieuse Auxiliarice

Comment peut s'incarner et se mettre en ceuvre aujourd’hui un
désir de s’engager & la suite du Christ dans la vie religieuse 2 Quel est
le sens d’un tel engagement dans le contexte actuel du monde et de
|'Eg|ise 2 Professe temporaire depuis septembre 2006 chez les sceurs
Auxiliatrices, je partirai d’une expérience singuliére, la mienne, tout en
essayant de mettre en évidence les enjeux ou les points de discerne-
ment qui me semblent importants dans les différentes étapes qui
accompagnent le choix puis les premiéres années de vie religieuse.

Tout d’abord, quelques mots sur mon enfance, pour dire mon
« terreau », le lieu d’ov je viens. Née a Paris il y a 35 ans, je suis
I'ainée d’'une famille de cing enfants. Je viens d’une famille chrétienne,
croyante, vivant des valeurs de service et de respect du prochcin
enseignées par I'Evangile, souvent papa nous disait : « Dieu est
amour. » Mais aussi une famille marquée par la situation de divorcés-
remariés de mes parents. Nous n’étions pas « pratiquants » au sens
de la définition réductrice que I'on entend sans cesse dans les médias :
participation & la messe le dimanche. Et pourtant mes parents ont
toujours souhaité que nous soyons éduqués dans la foi : scolarité dans
I'enseignement catholique et scoutisme. J'y ai grandi en humanité et
dans ma foi et ai été accompagnée pour faire des choix.

De ces années, je retiens plusieurs événements marquants qui
ont éclairé la recherche de ce que je désirais faire de ma vie.

L'engagement chez les Scouts et Guides de France m’a permis de
développer I'esprit d’équipe, découvrir la joie du service, prendre des

m



PARTAGE DE PRATIQUES

112

responsabilités, contempler la nature, godter la joie d’une vie simple,
prier personnellement et avec d’autres, apprendre & suivre le Christ.

Ma demande du sacrement de confirmation en cinquiéme a été
une premiére décision personnelle d’adhésion & la foi recue de ma
famille. Pendant la récollection nous y préparant, j'ai été profondé-
ment touchée par la vie de Maximilien Kolbe qui a suivi le Christ
jusqu’au bout en donnant sa vie par amour pour un pére de famille.
Ma foi était cependant plutdt secréte, car cela faisait un peu « rin-
gard » & I'école de montrer ouvertement que I'on croyait.

Une conférence de Xavier Le Pichon, un scientifique vivant dans
un foyer de I'Arche m’a éveillée & la solidarité indispensable entre le
Nord et le Sud, entre les pays « riches » et les plus « pauvres ». La
lecture de La Cité de la joie : I'histoire de ce prétre ayant tout quitté
pour vivre |'Evangile dans un bidonville, « vivre avec » ces hommes et
ces femmes le quotidien et participer avec eux & I'amélioration de
leurs conditions de vie.

Au lycée, relisant ma vie, cherchant ce que je désirais faire
comme métier, j‘ai accueilli en moi le goGt du service des autres
— découvert dans le scoutisme — et le désir d’'un métier de relation.
Mrissant tout cela intérieurement, j'ai choisi de me mettre au service
des gens par I'exercice de la médecine.

En terminale, j'ai eu l'intuition d’un appel & un don de ma vie,
a la svite du Christ, « plus grand » que dans la médecine : la vie
religieuse. C'était trés net mais cela m’a fait si peur que je I'ai enfoui
au fond de moi en espérant secrétement que la longueur des études
me donnerait de rencontrer quelqu’un et de me marier ! La vie reli-
gieuse me faisait peur : j'avais en moi I'image de femmes en habit,
qui avaient renoncé & tout, &gées, austéres, fristes, coincées. Et puis il
y avait ces questions entendues ici ou |a : n’est-ce pas contre nature
de ne pas avoir d’enfants 2 La religion, c’est dépassé, un peu ringard,
« pas branché ». Et puis I'obéissance : c’est complétement fou. Dans
un monde marqué par I'individualisme et I'épanouissement personnel,
est-ce possible de ne pas décider par soi-méme et méme de laisser
quelqu’un d’autre décider & sa place, de ne pas choisir ce que 'ai
envie de faire 2

JYai donc débuté mes études de médecine. A la faculté, {'ai ren-
contré une grande diversité d'étudiants, diversité a la fois libératrice
dans le sens ou il nexistait pas un seul « modéle » pour vivre et en



S'ENGAGER DANS LA VIE RELIGIEUSE

méme temps expérience d’un milieu ldic, parfois hostile & la foi. Dans
certains services de psychiatrie, la foi est considérée comme suspecte et
prédisposant & des pathologies mentales. L'expérience de la maladie,
de la souffrance, les situations difficiles vécues dans les services sont
venues questionner ma foi mais aussi la maniére dont je désirais exercer
la médecine, habitée par le respect de tout homme & la maniére de
'Evangile ; comment puis-je dire que Dieu est amour devant la souf-
france 2 J'ai eu besoin de trouver un lieu ou faire le point, me ressourcer.

En 1997, j'ai participé & une proposition du Réseau jeunesse
ignatien, Servir en Roumanie : une rencontre d’étudiants francais et
roumains dans un petit village de Transylvanie. Ce voyage a été fon-
dateur. J'ai rencontré tout d’abord d’autres jeunes, chrétiens comme
moi, qui osaient dire leur foi devant d’autres. Timide comme je Iétais,
le partage en confiance et en profondeur de ce qui m’habitait a libéré
peu & peu ma parole. J'ai fait I'expérience que I'Evangile pouvait se
vivre au quotidien et n’était pas réservé & des moments de « piété »,
i‘ai fait une expérience d’Eglise. Enfin, moi qui avais été en classe
chez les jésuites sans presque rien savoir d’eux, j'ai vraiment décou-
vert la spiritualité ignatienne, le discernement, la vie d’lgnace mais
aussi des religieux apostoliques, heureux d’étre ce qu'ils étaient,
vivant avec et dans le monde, des religieux qui n’étaient pas du tout
comme les images qui m’avaient fait fuir | Cela a éveillé mon désir de
chercher comment vivre I'Evangile au quotidien, m’a mise en chemin
pour approfondir ma foi et ma relation au Christ.

Deux ans plus tard, une autre expérience a relancé la question
de la vie religieuse. Lors d’une messe, le témoignage d’un séminariste
racontant son chemin de foi m’a permis de relire ma vie. En quelques
instants, [‘ai vu comment le Seigneur était présent & ma vie depuis
mon enfance, combien |’avais recu de lui & travers les moments heu-
reux mais aussi plus douloureux de mon histoire. Saisie par son
amour pour moi, cela a éveillé le désir de lui répondre de tout moi-
méme, de redonner en partage un peu de cet amour. Ce séminariste
disait aussi que suivre le Christ, ce n’était pas vivre seul mais vivre &
deux, avec le Seigneur. La question de la vie religieuse était la. J'ai
recu fout cela dans une grcmde paix et une grc:nde joie, sans foutes
les peurs qui m’avaient envahie la premiére fois. J'ai donc débuté un
accompagnement spirituel, ayant conscience que |’avais besoin d'étre
aidée pour discerner. Je garde précieusement les paroles recues lors

13



PARTAGE DE PRATIQUES

de notre premiére rencontre : « Dieu désire notre bonheur. Dans la
vie chrétienne il y a plusieurs types de vocations — le mariage et la
vie religieuse — qui sont aussi bonnes I'une que l'autre. Il s’agit de
choisir ce qui va te conduire, toi, vers davantage de vie, au service de
Dieu. » Je peux dire que ce « davantage de vie, pour moi » a été
comme une boussole dans ma recherche au milieu des alternances de
consolations et de désolations.

Aprés une retraite « choix de vie » en 2001, j'ai longuement
cherché dans quelle congrégation vivre I'appel a la vie religieuse : &
part des sceurs ignatiennes et apostoliques, je n’avais pas beaucoup
d’autres éléments de certitude. Plusieurs choses me semblaient impor-
tantes : une congrégation internationale, ov je pourrais éventuelle-
ment continuer mon métier, avec des sceurs encore jeunes, et le désir
d’une vie communautaire forte. J'ai longuement hésité entre plusieurs.
Ce qui m'a décidée, c’est d’abord I'expérience de Marie de la
Providence, la fondatrice, et de nombreux aspects du charisme qui me
rejoignaient : il n’y a pas de frontiére & I'amour, aider tout homme a
atteindre le but de sa création, étre disponible pour tout service, aller
des profondeurs du Purgatoire aux extrémités de la terre, mais aussi
son esprit de simplicité, d’amour et de joie que j'ai goGté lors de mon
premier séjour de quelques jours dans une communauté : je me sen-
tais bien chez les Auxiliatrices et cela m’a permis de faire le pas de la
candidature puis du noviciat.

De ces étapes qui m’ont conduite au noviciat, je voudrais retenir
quelques points qui me semblent primordiaux :
* |'expérience spirituelle d’une relation vivante & Jésus-Christ et I'in-
carnation du désir de vivre |’Evangi|e dans la vie de tous les jours ;
* |'importance d'un chemin de maturation humaine et spirituelle,
sans briler les étapes avec des moyens concrets pour y aider :
une vie de priére, une vie d'Eglise, un accompagnement spiri-
tuel, des temps réguliers de relecture de sa vie ;
* pour pouvoir accueillir la question de la vie religieuse :
- combattre les idées regues, les a priori présents dans la
société et en nous,
- rencontrer des personnes vivant différentes formes de vie
religieuse, heureuses de leur vocation,

114



S'ENGAGER DANS LA VIE RELIGIEUSE

- passer de la vision d'un choix de vie religieuse comme
« renoncement » & un choix pour « davantage de vie ». Ce
n‘est pas le renoncement qui est premier mais bien la
réponse au Christ, la préférence pour lui,

® avoir une expérience de vie solide pour choisir en « connais-
sance de cause » ;

e travailler intérieurement & plus de liberté possible pour choisir
et garder une disponibilité intérieure pour ces deux possibles
que sont le mariage et la vie religieuse. Un vrai choix ne peut
se faire qu’entre deux possibles qui sont bons ;

¢ |'importance du discernement des mouvements spirituels qui
m’habitaient pour mieux entendre le chemin par lequel le
Seigneur m’appelait ;

¢ |a lecture d’un texte de Michel Rondet, Dieu a-t-il sur chacun
de nous une volonté particuliére 2 permettant de clarifier
quelle peut étre la volonté de Dieu pour moi et ce qui dépend
de moi dans cette recherche de sa volonté.

Le noviciat a été une expérience spirituelle forte. A travers les
hauts et les bas, ma relation au Christ s’est approfondie notamment
pendant la retraite de 30 jours selon les Exercices spirituels. La contem-
p|ation du Christ, homme au milieu des hommes, humble et serviteur,
a approfondi mon désir de vivre, a sa suite et avec lui, dans la sim-
plicité et le partage, mais aussi le désir de tisser des relations de frater-
nité avec tout homme, toute femme, et d’étre remise entre les mains du
Pére. La vie en communauté, les différents « stages », I'étude des con-
stitutions, les rencontres d'inter-noviciat m’ont permis aussi de vérifier
que c’était bien avec les Auxiliatrices que pouvait s'incarner mon désir.

Aprés mes premiers voeux, 'ai été envoyée en communauté d
Lyon avec un double « envoi » : prendre soin des gens en exercant la
médecine générale et débuter les études de théologie & I'université
catholique de Lyon. « Il faut du temps pour que les jeunes religieuses
se trouvent a l'aise dans I'état de vie choisi. » Cette phrase d’un
document interne de formation m’a aidée a vivre cette étape de pro-
fession temporaire dans la patience et la confiance pour vivre
I'accoutumance et les apprentissages nécessaires.

Les études de théologie nourrissent ma foi et ma réflexion. Elles
me donnent de me sentir toujours plus d'Eg|ise malgré toutes les tribu-

115



PARTAGE DE PRATIQUES

lations qui peuvent la traverser. Je sens un réel enjeu & se former
théologiquement pour I'Eglise et le monde d'aujourd’hui.

Travaillant dans un cabinet & mi-temps, je découvre toujours plus
la richesse, la diversité et la complexité de ce métier de médecin
généraliste et golte vraiment la joie des rencontres, du service rendu,
et de |'accompagnement de ceux et celles qui vivent des situations de
souffrance.

Pendant ces années de profession temporaire, |'enjeu est aussi de
trouver |'équilibre entre la vie apostolique et la vie communautaire :
metire en place les différents éléments de la vie quotidienne et notam-
ment |'articulation entre apostolat, vie de priére, services, temps com-
munautaires, temps de récollection mensuels... Arrivée dans une com-
munauté qui vivait des passages difficiles, jai eu des moments de
désolation, des envies de « partir ». Chaque fois, le choix de vivre avec
le Christ m’était confirmé dans la priére. Jai été amenée & re-choisir
cette vie communautaire comme le lieu premier de mon attachement au
Christ et de la vie fraternelle selon |'Evongi|e. Participer & des projefs
initiés par les Auxiliatrices, des rencontres, de petits groupes de travail
m’a aussi permis de m'’intégrer peu & peu au « corps auxiliatrice » dans
son ensemble et pas seulement & une communauté locale.

Il faut du temps aussi pour entrer dans une compréhension plus
réaliste et incarnée des veeux oU la dimension de cheminement me
semble importante :

* vivre la pauvreté comme recherche constante d’une vie simple

et ouverte au partage ;

® chercher comment nouer des relations fraternelles avec cha-
cun : trouver la juste distance qui laisse libre, sans confusion
ou séparation ;

* expérimenter |'obéissance dans le dialogue. Il ne s’agit pas de
laisser I'autre décider & ma place mais d'oser dire jusqu’au
bout, dans la confiance, ce qui m’habite, mes désirs, les fruits
du discernement personnel et, dans le méme temps, rester
disponible pour la décision qui sera prise, qui prend en
compte & la fois le bien personnel et le bien commun. C'est
étre investie dans la prise de décision, mais profondément
remise au Tout-Autre, dans un juste équilibre.

Mon choix pour la vie religieuse se confirme chaque jour et ’en

recueille les signes : paix profonde, action de gréce pour I'intimité
avec le Christ, dynamisme intérieur pour participer & sa mission, com-

116



S'ENGAGER DANS LA VIE RELIGIEUSE

pagnonnage qui s'approfondit avec les unes et les autres, joie pour le
quotidien au-dela des difficultés ou tensions inévitables.

Ces premiéres années de vie religieuse sont donc un temps priv-
ilégié pour enraciner sa vie dans une relation vivante au Christ,
expérimenter la vie communautaire dans le quotidien, trouver
I'équilibre entre vie apostolique, communautaire et vie de priére, vivre
un chemin d'intégration & un corps apostolique et, enfin, articuler
recherche du « bien personnel » et prise en compte du « bien com-
mun ». Elles comportent une dimension de combat spirituel et de crises
dont il ne faut pas avoir peur et qui permettent de confirmer (ou non)
la décision initiale.

Il'y a plusieurs maniéres d'étre fidéle & sa vocation de baptisé et
de répondre & I'appel du Christ. La vie religieuse en est une. Ni meil-
leure ni moins bonne qu’une autre, elle n’est pas trés valorisée de nos
jours et souffre souvent d’une image poussiéreuse et vieillotte. Et pour-
tant, comme les autres vocations chrétiennes, elle est promesse de vie
et de fécondité pour ceux et celles qui y sont appelés. Il ne s’agit pas
d’abord de renoncer, mais de choisir de mettre en priorité, dans sa
vie, I'alliance avec le Christ. Tout chrétien peut vivre la priere, la
charité fraternelle, un engagement selon I'Evangile au service des
autres. La vie religieuse, elle, fait de I'intimité avec le Christ sa pré-
ference et le manifeste par des voeux et une vie communautaire & la
suite du Christ pauvre, chaste, obéissant qui s’est fait serviteur et dis-
ponible pour tout homme. Elle porte en elle une espérance : espérance
d’une fraternité possible au-dela des différences et des frontieres,
espérance d'un monde ou la richesse, le désir de pouvoir ou la pos-
session de 'autre n’auront pas le dernier mot, espérance d’une com-
munion plus grande avec Dieu et les hommes. Comme tout chemin
d’humanité, elle a ses difficultés et ses joies mais il est fidele et miséri-
cordieux, Celui qui appelle.

N’ayons pas peur de mettre en valeur les différentes vocations dans
notre Eglise, elles se complétent et toutes ont force de témoignage pour
notre monde : « Il y a plusieurs demeures dans la maison du Pére, Dieu
attends que nous y édifions la nétre et Il est avec nous au travail.” » m

1 - Michel Rondet, « Dieu a-t-il sur chacun de nous une volonté particuliere» , Christus n° 144,1989, p.

392-399.

117



Dictionnaire contemporain 2
dES P éres de I'Eglise M,ﬁrcnﬁsﬁmfﬂazaﬂf_wias

(Ce dictionnaire présente les mots, concepts,
expressions et thémes qui tiennent une place
importante dans les prédications et les écrits des
Péres de [I'Eglise. D'Abandon & Volonté, chaque
article proposé introduit a un ensemble de textes et
de citations, donne les repéres nécessaires tant
étymologiques, linguistiques que sémantiques,
offre les références des ceuvres des Péres les plus
importantes, et la portée contemporaines des mots
et des idées. Les textes cités sont soigneusement
présentés et étudiés. Chaque article est accompagné de renvois pour approfondir
'étude. On y retrouve la plupart des Péres et Docteurs de I'Eglise, d'Orient et d'Occi-
dent, mais aussi de nombreux théologiens et spirituels dans leurs sillage, jusqu'aux
auteurs les plus contemporains.

Marie-Christine Hazaél-Massieux enseigne la patristique a ['lnstitut catholique de la
Méditerranée, et au Centre de La Baume-les-Aix. Linguiste de formation, elle est professeur
émérite de ['Université de Provence (Aix-Marseille).

Bayard, 2011,970 p., 49 €

lls sont jeunes, ils sont prétres,

& ils sont heureux !
e
IIs sont jeunes parce qu'ils ont entre 32 et 36 ans et
™~ ie:':‘;‘;‘st qu'ils exercent un ministére depuis cing ans tout au plus.

.

JLIPTrval |is sont prétres parce qu'ils pensent que la vie avec le

20 e LU Christ est une proposition qui tient [a route et qui mérite

Ils sont 1A . - .

P a d'étre faite aux hommes et aux femmes d'aujourd'hui.

lIs sont heureux parce qu'ils ont choisi une vie de ren-
'Y N Contres, pleinement humaine.

™ Ces jeunes hommes aiment la vie, leur vie et celles

et ceux a qui ils sont envoyés. lIs sont "modernes”, sont

sur Facebook et tiennent des blogs. En racontant les difficultés et les joies de leur

quotidien, ces cing jeunes prétres nous livrent des témoignages de foi et d'espérance.

Sylvain Brisson, 32 ans, est prétre du diocése de Nice. Frédéric Da Silva, 36 ans, est prétre du dio-
cése de Soisssons. Frédéric Lerouge, 35 ans, est prétre du diocése de Coutances. Denis Tosse, 34
ans, est prétre du diocése d'Angers.Jean-Pierre Barriére, 33 ans, est prétre du diocése de Limoges.

Presses de la Renaissance, 2011,196 p., 17,90 €




e groupement séculier
Notre-Dame du (énacle

Evelyne Mayer
Groupement séculier Notre-Dame du Cénacle

Dans notre société trés matérialiste, globalement indifférente &
Dieu, étrange idée que celle d’annoncer sa foi dans le silence.

Pour me faire entendre, il est nécessaire qu’en quelques mots je
situe mon histoire. Je suis née en 1952 dans une famille non prati-
quante mais oU chacun exprimait librement ses idées ; il a toujours
semblé normal que |'aille toute seule au catéchisme et & la messe. En
1969, & 17 ans, {ai rencontré, en pleine campagne électorale,
Jean-Claude qui est devenu mon mari en 1971. Trois enfants en sept
ans sont venus sceller cette union. Sa disparition brutale en 1982 a
bouleversé le cours de notre existence. Benjamin avait tout juste neuf
ans, Manuel sept et Julie pas encore deux. J'étais désormais seule et
chef de famille.

Qui était donc Dieu pour nous traiter ainsi  Décidée & ne plus
m’agenouiller devant Lui, je I'ai exprimé & un prétre, le meilleur ami
de mon mari et parrain de notre fils ainé, venu nous soutenir. Dieu
a entendu ma révolte et le Christ s'est fait présent & mes cétés, et m’a
soutenue ensuite, dans ce qui m’a semblé étre une longue transfigu-
ration, tout au long d’un rude chemin.

Quinze ans de travail intéressant mais ininterrompu pour dével-
opper |'entreprise de travaux publics acrobatiques créée par mon
mari et assurer les revenus nécessaires & I'éducation de mes enfants.
lls ont grandi, et bientét les garcons, ayant terminé leurs études et
devenus de jeunes adultes se sont mariés.

119



PARTAGE DE PRATIQUES

120

A cette époque, nos vues sur I'avenir de I'entreprise divergeant,
mes associés m’ont évincée et |'ai mis & profit cette rupture profes-
sionnelle pour m’investir dans un secteur ou il me semblait que
["avais des capacités & exprimer : le service a la personne.

La maison plus légére et Julie débutant ses études supérieures,
se profilait un avenir ou je serai seule. L’heure de nouveaux choix
était venue, choix moins assumés, plus déterminés, et |'ai opté pour
une refraite au centre spirituel du Cénacle de La Louvesc. L'idée d’un
célibat consacré a la suite du Christ, lui dont la tendresse ne m’avait
jamais lachée, qui avait de temps & autre émergé au milieu des
occupations, des soucis et aussi des pieges que I'adversaire n’avait
pas manqué de me tendre, revenait.

Fidélement accompagnée depuis des années par une sceur du
Cénacle, & I'heure de la décision, |'étais seule pour discerner. J'ai
choisi d’approcher le groupement séculier Notre-Dame du Cénacle.

Par des contacts d’abord & Nice, puis |'entrée dans une équipe
& Paris ov je me suis rendue réguliérement et par la formation, j'ai fait
'expérience d'une décision qui changeait un peu mon existence exté-
rieure, mon planning, dirais-je, mais qui allait surtout me transformer
intérieurement dans un corps & corps étonnant avec le Seigneur.

Dans un premier temps, aprés |'entrée dans le groupement ou
je Le rejoignais en quelque sorte, le Seigneur, Lui, a semblé se
« dégager ».

Alors que je travaillais les documents spécifiques proposés par
le groupement concernant la consécration séculiére et que |’y trou-
vais des éléments de confirmation de mon choix, les difficultés de
tous ordres s’accumulaient. Au fond de moi le sentiment que Dieu se
taisait, qu'll était loin. Piege & déjouer dans la fidélite & Celui qui
m’appelait et qui n’ignorait pas combien, heureusement, je puis &tre
entétée. J'ai continué résolument le cheminement avec successive-
ment |'offrande puis les premiers voeux en 2005.

Aujourd’hui, alors que je vais m’engager définitivement dans le
groupement séculier Notre-Dame du Cénacle, |ai envie de témoigner
de mon bonheur a vivre consacrée dans le monde.

Dire ce que je ressens depuis des mois : I'impression d'une
grande légeéreté, pour avoir « déposé » ma vie spirituelle en pronon-



LE GROUPEMENT SECULIER NOTRE-DAME DU CENACLE
|

cant des veeux que le Seigneur a exaucés. J'avais pensé Le refenir &
mes cdtés, Il déploie devant moi des horizons nouveaux.

Comme directrice d'une structure de services & la personne a
orientation gérontologique marquée, je me situe au cceur des vul-
nérabilités tant des clients que des intervenant{e)s. Chaque jour et
avec toute I'équipe, par I'élaboration et la mise en ceuvre de plans
d’aide bien adaptés a leurs besoins et & leur désirs, je suis mise en
cas d’améliorer la qualité de vie au domicile de nos bénéficiaires
&gés. Chaque jour également, il m’appartient de travailler a plus de
justice par la proposition de formations et par la valorisation des
salaires du personnel d'intervention et d’encadrement. Une coopéra-
tion & I'ceuvre du Créateur qui donne sens & tous mes efforts.

Comme mére et grand-mére également, lors de week-ends et de
courtes vacances dédiées & mes enfants et petits enfants, il s’agit par
la réunion autour de repas familiaux d'étre artisan de joie et d'unité.

Un emploi & plein temps dans le monde, parfois exténuant, et
pourtant la paix. Le sentiment d’avoir ainsi revétu la « tenue de ser-
vice » qui convient.

En bref, je fais depuis mes premiers voeux |'expérience d'un
chemin de libération ou Dieu peut prendre tout son poids dans ma vie
et 'entends & combien cette exclamation de sainte Thérése Couderc,
fondatrice de la congrégation Notre-Dame du Cénacle et initiatrice
de la famille spirituelle du Cénacle qui disait : « Oh ! si I'on pouvait
comprendre a I'avance quelles sont les douceurs et la paix que I'on
godte quand on ne met pas de réserve avec le Bon Dieu ! » m

121



PO Chrétiens et Eglises
o des identités en constructions
Chrétiens
et E 8lises Comment s'est construite I'identité
, sociale du christianisme ? Comment se sont
organisés, a l'intérieur des groupes chré-

tiens, les roles, les fonctions, les statuts, les
états de vie ? Comment s'est différenciée la
place des hommes et des femmes dans les
communautés chrétiennes ? Comment les

des identités acteurs du champ religieux chrétien ont-ils
en construction pensé et modelé les structures ecclésiales ?
Acteurs,structures frontiéres Autant de questions qui se sont posées aux

du champ religieux chrétien . o~ . . o,
premiers siécles, dés les premiéres généra-
corf histoire. | tions de disciples de Jésus, et qui éclairent

les débats d’aujourd’hui. Autant de questions
qu'Alexandre Faivre, I'un des meilleurs connaisseurs de I'histoire des institutions
paléochrétiennes, a travaillées durant plus de quarante ans.

Dans ce volume, sont regroupées un certain nombre de ses études les plus
récentes touchant a la construction des deux « marqueurs » principaux de I'iden-
tité des disciples de Jésus : « chrétiens » et « Eglises ». L'ouvrage permet d'aborder
la question de I'identité chrétienne sous plusieurs aspects : identités individuelles,
lorsque des disciples de Jésus, juifs, hellénistes ou méme sympathisants paiens, se
distinguérent et s'acceptérent comme christianoi ; identité collective, lorsque leurs
assemblées se spécifierent comme ekklésia tou Christou, lorsque les fidéles du Christ
prirent conscience de former une multitude, pléthos, et que le « nous » ainsi dégagé
en vint a revendiquer le titre de « peuple particulier de Dieu » dévolu par le Deutéro-
nome au peuple juif ;identité institutionnelle, lorsqu’au sein des groupes les acteurs
du champ religieux structurérent fonctions et symboles, assignant aux ministres des
places particuliéres, majorant le symbolisme féminin au détriment de la part active
que les femmes auraient pu prendre dans la vie communautaire, opposant « clercs »
et « laics » et se réappropriant les catégories lévitiques et sacerdotales pour mieux
sacraliser les fonctions liturgiques.

Professeur émérite de I'université de Strashourg, Alexandre Faivre est directeur scientifique
a la Base d'information bibliographique en patristique (BIBP) de I'université Laval (Canada).

Cerf, coll. "Histoire", 2011, 605 p., 43 €



= BIBLIOGRAPHIE .

le consacrée, vie religieuse

Textes du Magistére
* Concile Vatican I
- l'’Eglise (Lumen gentium), ch. 6.
- La rénovation et I'adaptation de la vie religieuse (Perfectae
caritatis).
* Jean-Paul Il
- Discours aux évéque de la province de Marseille : « La vie
consacrée, don de Dieu pour I'Eglise », SNOP n° 1152,
2003.
- Exhortation apostolique La vie consacrée (Vita consecrata),
1996.
* Congrégation pour les instituts de vie consacrée et les sociétés
de vie apostolique, « Repartir du Christ », La Documentation
catholique n° 2273, 7 juillet 2002, Médiaspaul.

Textes officiels

e Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie
religieuse. Proposition théologique, CORREF, 2011.

® Passion pour le Christ, passion pour I'humanité, Actes du
congreés international de la vie consacrée, 2005.

* Comité canonique de la Conférence des supérieures majeures
(CSM) et Conférence des supérieurs majeurs de France
(CSMF), Des vocations dans /’Eg/ise : les instituts de vie
consacré et les sociétés de vie apostolique, CSM, 2003.

123



TITRE PARTIE
|

124

* Commission épiscopale de la vie consacrée (CEVC),
Conférence des supérieures majeures (CSM), Conférence des
supérieurs majeurs de France (CSMF), Service des moniales
(SDM), Lappel a la vie religieuse, SNV, 2001.

* Ordre des vierges consacrées, La virginité consacrée, état de
vie ancien et nouveau, OCV,1998.

¢ Assemblée de Lourdes 1993, Ministére ordonné, vie consa-
crée.

* Comité canonique frangais des religieux, Vie religieuse, éré-
mitisme, consécration des Vierges, communautés nouvelles,
1993.

e Conférence nationale des instituts séculiers, Les Instituts sécu-
liers, historique, spiritualité, formation, contacts, CNIS, 1992.

* Assemblée de Lourdes 1985, Les véritables disciples.

Revues

® Documents épiscopat, « La vie consacrée, éléments de
réflexion pour aujourd’hui », (n° 5, 2010).
e Eglise et Vocations
- « Promouvoir la vie consacrée », n° 16, novembre 2011
- « La vie consacrée », n° 3, aolt 2008.
e Jeunes et Vocations
- « Présenter la vie religieuse », n° 108, février 2003.
- « La vie religieuse », n° 106, 3¢ trimestre 2002.
e Christus, « La vie religieuse », avril 2006.
* Cahiers de la vie religieuse, coll. Médiasévres
- « La vie spirituelle des religieux », n° 159, 2011.
- « La vie religieuse, une et plurielle », n° 157, 2010;
- « Présence de la vie religieuse aujourd’hui », n° 154, 2009.
- « La vie religieuse aujourd’hui, appel et proposition »,
n° 147, 2008.
- « La dimension internationale de la vie religieuse »,
n° 143, 2007.
- « Lles communautés religieuses dans I'Eglise locale »,
n° 137, 2006.



TITRE CHAPITRE
|

Livres

* LAVIGNE (Jean-Claude), Voici je viens. La vocation religieuse,
a paraitre en 2012.

* FRERe JOEL, Citoyen du monde, citoyen du ciel 2, Bayard, 2011.

* LAVIGNE (Jean-Claude) (dir.), La vie religieuse aujourd’hui.
Une identité en construction, Salvator, 2011.

e Pascal (Michel), A quoi servent les moines 2, Francois Bourin
Editeur, 2011.

* LAVIGNE (Jean-Claude), Pour qu'ils aient la vie en abondance.
La vie religieuse, Cerf, 2010.

o LECRVAIN (Philippe), Une maniére de vivre. Les religieux
aujourd’hui, Lessius, 2009.

® TENACE (Michelina), Servir la sagesse. Les supérieurs dans la
vie religieuse, coll. « La part Dieu », Lessius, 2009.

e ARNOLD (Simon-Pierre), Une relecture des veeux, Lessius,
2007.

* GODART (Anette), in Pleinement consacrés et pleinement du
monde : le défi des instituts séculiers, coll. « Signatures »,
Parole et silence, 2007.

® MucHEerY (Gérard), Chemins a la suite du Christ, Bayard,
2007.

* HAERs (Jacques), Vivre les voeux aux frontiéres, Lessius, 2006

e JEDRZEICZAC (Guillaume), Un chemin de liberté, Parole et
Silence, 2006.

* TENACE (Michelina), L’homme transfiguré par I'Esprit. Lumiére
de ['Orient sur la vie consacrée, coll. « La part Dieu »,
Lessius, 2005.

e Deuzy (Bernadette), Vers des familles évangéliques, Ed. de
I’ Atelier, 2004.

* HAusMAN (Noélle), Ou va la vie consacrée 2 Essai sur son
avenir en Occident, coll. « La part Dieu », Lessius, Bruxelles,
2004.

e LANDRON (Olivier), Les communautés nouvelles. Nouveaux
visages du catholicisme francais, Cerf, 2004.

e CENCINI (Amedeo), Les sentiments du Fils. Le chemin de for-
mation & la vie consacrée, Ed. du Carmel, 2003.

* LANGERON (Pierre), Les instituts séculiers, une vocation pour le
nouveau millénaire, Cerf, 2003.

125



TITRE PARTIE
|

126

® LicHERI (Lucie), Par un simple oui. La vie religieuse, Cerf,
20033,

® BIANCHI (Enzo), Si tu savais le don de Dieu. La vie religieuse
dans /'Eg/ise, coll. « La part Dieu », Lessius, Bruxelles, 2001.

® PERRET (Marie-Antoinette), Une vocation paradoxale, les insti-
tuts séculiers féminins en France xixe-xxe siecles, Cerf, 2000.

o CHITTISTER (Joan), Le feu sous les cendres, Bellarmin, 1997.

* MESNARD (Guy), La vie consacrée en France, ses multiples
visages, Solesmes, 1998 (présentation de 500 instituts reli-
gieux).

® HARMER (Catherine), La vie religieuse au XXle siécle. En
marche vers Canaan aujourd’hui, Bellarmin, 1997.

 Hourtica (Christiane), Les religieuses, coll. « Tout simple-
ment », Ed. de I'Atelier, Paris, 1996.

* SIMONET (André), Le Seigneur t'épousera, Ed. du Serviteur,
Ourscamps, 1995 (sur les vierges consacrées).

* RONDET (Michel), La vie religieuse, coll. « Petite encyclopédie
du christianisme », DDB, 1994.

* DELizy (Bernadette), Appelé(s), rassemblés, envoyés,
Médiaspaul, 1991.

® BOISVERT (Laurent), La consécration religieuse, Cerf, 1988.



CONTRIBUTIONS






= CONTRIBUTIONS _

e role du prétre aujourd’hui dans
la pastorale des vocations (2 partie)

Mario Oscar Llano de I'auteur
religieux salésien de Don Bosco,
Université pontificale salésienne, Rome

Le grétre, catalyseur de la syngrgie des divers
secteurs pastordux sur le plan des vocations

Les réponses se répartissent, en fonction de I'expérience ecclésiale
particuliére, entre appréciations et critiques de la relation de synergie
existant entre secteurs pastoraux, et I'on peut donc dire en général que
la synergie est encore un idéal, fait de bonnes intentions et de certains
moments de dialogue, mais aussi de bien des difficultés concrétes pour
dépasser les polarisations ou les intégrations défectueuses. La synergie
ne s'obtient pas seulement par I'effort des responsables des divers sec-
teurs d’animation ecclésiale, mais plutét par une pratique pastorale
directe, et encore sporadique, dans des lieux ou ces secteurs ne se
distinguent pas encore complétement, et ou s’exerce une sorte de fusion
constante de leurs perspectives. La pastorale des vocations est bien
souvent percue comme la « sceur pauvre » des divers secteurs « fréres »
plus riches et plus soutenus des diocéses. Le réle du prétre est par consé-
quent décisif au niveau de la pratique.

C’est le prétre par exemple qui, parce qu'il connait son réle dans
le soutien des vocations [Colombie], manifeste et crée la synergie des
divers secteurs pastoraux lors des célébrations liturgiques [Cameroun].
Il arrive qu’il soutienne et resserre le réseau pastoral entre les principaux
secteurs impliqués dans la croissance des personnes [Espagne]. Dés le
baptéme, source de toutes les vocations, le prétre dynamise la commu-
nauté pour susciter une culture des vocations, particuliérement en faveur
du ministére ordonné [Brésil].

129



CONTRIBUTIONS
|

130

Il parait nécessaire de réactualiser les compétences du prétre dans
le domaine de la pastorale familiale, du volontariat et du soutien de la
participation des laiics & la promotion de la culture des vocations [ltalie],
et de lui permettre de mieux prendre conscience que, lorsqu’il procéde
par exemple & une pastorale des jeunes, il met en ceuvre un ministére
qui reléve résolument « des vocations » [Guinée].

La perspective des vocations peut précisément manifester et garantir
que les actes et initiatives des autres secteurs sont orientés vers le Royaume
de Dieu [Sénégal, Togo]. Pour parvenir & la synergie, le préire pourra
unifier le service de la famille, de I'école, de la paroisse, du groupe des
jeunes, afin d’élaborer une structure des vocations, c’est-a-dire un sens de
la vie comme vocation, don recu qui tend, par sa nature propre, & deve-
nir un bien donné dans la diversité des vocations, & travers la proposition
de différentes expériences : responsabilité personnelle, gratuité, ouver-
ture, solidarité, sobriété, courage et renoncement [Espagne].

Le prétre, promoteur des vocations en lien avec les familles

Dans le domaine de la famille particulierement, il est bon que le
prétre ait conscience des atfitudes manifestées par les familles elles-
mémes & |'égard de sa propre vocation sacerdotale.

Dans le contexte africain

La diversité des modéles familiaux existants (familles chrétiennes,
non chrétiennes, mixtes, monogames, polygames, patriarcales, matriar-
cales, bipolaires) créent des conditions trés particuliéres au niveau de la
proposition de la vocation. Parmi les familles chrétiennes, il en est qui
ont une attitude positive envers cette vocation [Ghana, Togo], et cer-
taines encouragent leurs enfants & choisir le sacerdoce [Cameroun] ;
mais il arrive aussi fréquemment, y compris chez les chrétiens, que les
parents veuillent étre honorés plus tard par leurs enfants & travers des
petits-enfants, et qu'ils refusent par conséquent I'entrée de leurs enfants
au séminaire [Ghana] et que d’autres désirent obtenir des compensa-
tions économiques ultérieures de la part de leurs enfants [Guinée].

Dans le contexte latino-américain

Beaucoup de familles s’intéressent aux vocations sacerdotales et
les soutiennent, elles accueillent avec joie les séminaristes ; la plupart
des catholiques admirent le sacerdoce mais leur attachement & leurs
enfants ne les rend pas toujours favorables & ce qu'ils entrent au sémi-



LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

naire. Les parents s’expriment en quelque sorte ainsi : « Que Dieu nous
donne davantage de prétres mais qu’ll épargne mon fils » [Antilles,
Argentine, Brésil, Canada-Vancouver, Honduras]. Des signes d’évolu-
tions se manifestent toutefois. En effet, alors qu’auparavant certains
parents éprouvaient une espéce d’orgueil de la vocation sacerdotale de
leurs enfants, certains éprouvent maintenant de la surprise face & leur
décision d’accueillir la vie sacerdotale ou consacrée, méme s'ils
acceptent et plus tard soutiennent ce cheminement [Colombie].

Le familles plus nombreuses sont plus enclines & susciter des voca-
tions & la vie sacerdotale. Certaines propositions de vocations semblent
plus attractives pour des jeunes issus de familles déstructurées, alors que
d’autres conviennent mieux & des jeunes venant de structures familiales
solides et riches, mais o0 l'individu a peu de place. Il semble par
exemple que, plus la structure familiale est centripéte, plus il sera diffi-
cile & un jeune de choisir une vocation missionnaire qui supposerait
I'abandon de sa terre. A l'inverse, une structure familiale centrifuge
pourrait difficilement susciter des vocations qui comporteraient la per-
manence et la proximité de la famille d’origine. De la méme maniére,
des parents de style rigide et dominateur, éloignés de la vie ecclésiale,
risquent de s’opposer & |'éventuelle vocation de leur fils. Il faut ajouter
& ces observations que les situations personnelles particuliéres peuvent
évoluer considérablement aprés une participation active & des expé-
riences ecclésiales fortes et dynamiques [CELAM].

La vocation se manifeste difféeremment aussi selon la composition,
la situation et les attitudes du noyau familial :

- du point de vue de la formation, certaines familles encouragent

la vie sacerdotale, d’autres y sont ouvertement hostiles ;

- du point de vue du nombre d’enfants, moins ils sont nombreux,
plus il est difficile que les familles soient généreuses vis-a-vis de
la vocation sacerdotale ;

- du point de vue des aspects économiques, les familles ayant peu
de ressources s'attendent & bénéficier de I'aide économique de
leur enfant ; mais en méme temps, les familles pauvres ayant la
foi considérent comme un honneur d’avoir un fils prétre, alors
qu’en général un moins grand nombre de vocations apparait
dans les familles dotées de meilleures ressources économiques
[Costa Rica, Honduras] ;

- il faut également distinguer les familles chrétiennes urbaines, qui
ne considérent pas vraiment le sacerdoce comme une option
possible pour leurs enfants, et les milieux ruraux ov la vocation
sacerdotale d'un fils est un motif d’orgueil [Mexique] ;

131



CONTRIBUTIONS
|

- les familles qui ont recours & une vie de priére et de dévotion sont
normalement plus fécondes en vocations que celles qui ne le font
pas [USA] ;

- 'attitude change aussi selon qu’il s’agit de familles traditionnelles
(parents mariés & I'église, enfants baptisés et élevés dans la foi)
ou de familles recomposées ou monoparentales qui résultent de
la forte proportion de divorces, sans pour autant que ce dernier
cas soit nécessairement un empéchement & la vocation si l'on
considére le nombre de vocations sérieuses également issues de
ces situations [Liechtenstein] ;

- enfin, I'attitude varie selon I'expérience que la famille a de la
relation au prétre : s'il y a eu des expériences négatives, le refus
est trés fort [Pérou].

La crise de l'institution familiale se répercute aussi chez les candi-

dats au sacerdoce [Argentine].

Dans le contexte asiatique

Les Asiatiques sont en général trés respectueux de la vocation
sacerdotale ; les familles critiquent rarement les prétres [Bangladesh]. |l
continue d'y avoir des familles désireuses d'avoir des enfants prétres. En
certains milieux, la vocation sacerdotale reste un honneur et I'on désire
avoir des fils ou petits-fils pour qu’ils puissent devenir prétres, mais I'on
trouve aussi de jeunes familles qui fondent leur refus de vocation de leur
enfant sur des critéres sécularisés [Vietnam].

Les parents des zones rurales encouragent leurs enfants & devenir
prétres, mais une évolution s’est produite ces derniéres années. Pour des
raisons économiques, beaucoup de parents dissuadent leurs enfants
d’emprunter cette voie car le fils est considéré comme un investissement
qui devra rendre sous forme de bénéfice ce qu'il tient de la famille
[Philippines]. Certaines familles soutiennent spirituellement leurs enfants,
d’autres sont vraiment désireuses de leur vocation, mais les unes et les
autres y trouvent certainement des fruits différents [Japon].

D’autres familles encore ont beaucoup de difficultés & laisser par-
tir leur fils ainé ou unique, du fait de sa responsabilité & I'égard de la
famille, pour des raisons d’ordre traditionnel (influence du Confucianisme)
ou parce qu’elles ne partagent pas la foi chrétienne de leur enfant ; ceci
rend donc nécessaire la sanctification de la famille [Corée].

Dans le contexte océanique
L& aussi, bien des familles catholiques considérent de fagon posi-
tive la vocation sacerdotale et encouragent leurs enfants & ce service,

132



LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

mais les modes de vie commencent & devenir plus subjectifs et plus
égocentriques. On dirait que, ld oU se trouve la richesse, la capacité
percevoir une réalité plus vaste soit comme estompée. Beaucoup de
parents éprouvent des difficultés & considérer le célibat ou le sacerdoce
comme quelque chose de possible pour leurs enfants. Lo encore, on
trouve des familles qui considérent leur enfant comme celui qui transmet
le nom de la famille, et leurs petits-enfants comme leur espérance. De ce
fait, bien des gens ne veulent pas que leurs fils soient prétres, car ils
considérent la vie sacerdotale comme une limite au bonheur de leurs
enfants. L'argent et le prestige ont beaucoup d’importance pour cer-
tains. |l s’agit souvent de bonnes familles catholiques. La question de
I'abus sexuel reste, chez quelques-unes, un motif de refus. Les familles
qui semblent heureuses de ce choix ont une compréhension toute parti-
culiére de la liberté de leur fils, et comprennent souvent mieux également
I'appel de Dieu. D’autres ont une compréhension irréaliste du sacerdoce
et considérent comme un prestige d’avoir un fils prétre [Australie].

On est ici devant un élément culturel sensible. Le nombre d’enfants
influe beaucoup dans la famille. La question de la transmission du
«nom » de famille est primordiale. Il faut éviter de reculer devant un
choix, car sinon toute la communauté considérera cela comme un échec
puisque quelque chose a été entrepris sans avoir pu é&tre mené a bien.
Cela ne signifie pas qu'il n’y ait personne & vouloir entrer au séminaire,
& devenir séminariste ; mais, dans certaines familles, I'attitude que I'on
vient de décrire influe fortement. D’autres familles se montrent plus
ouvertes dans leur compréhension de I'entrée au séminaire ; elles
acceptent et respectent la décision du candidat au sacerdoce et sont
davantage disposées & ré-accueillir leur enfant avec autant d’amour
aprés un éventuel abandon du séminaire [Nouvelle Zélande].

En contexte européen

On note une double attitude, de joie ou de difficulté, & accepter la
vocation d’un fils. En d’autres cas, se manifeste aussi une forte opposi-
tion au choix de la vocation sacerdotale [Belgique flamande, Belgique
francophone, France]. En bien des cas, les familles acceptent les voca-
tions qui naissent chez elles, en d’autres, les familles craignent d’en
percevoir une chez leurs enfants, mais il est rare que les familles y soient
définitivement opposées [Bulgarie]. Comme ailleurs, l& encore, on veut
des prétres, mais on ne veut pas que son propre fils le devienne ; les
vocations naissent dans les familles ayant une vraie pratique de la
priére. Beaucoup de familles estiment que la possibilité de cette vocation
est si éloignée de leurs enfants que le sacerdoce ne fait plus partie de

133



CONTRIBUTIONS
|

134

ce qu'elles estiment possible [Allemagne]. Les petites familles éprouvent
davantage de difficulté & donner un de leurs enfants & I'Eglise [Péninsule
arabe, Ecosse]. Certains parents estiment que la vocation sacerdotale
n’a aucun prestige [Espagne]. Peu de parents abordent la question de
la vocation avec leurs enfants [France]. Et d’autres la refusent claire-
ment, par souci de continuité du rameau familial ou parce qu’il nexiste
aucune pratique de foi de leur cété (certains vivent ce choix avec hosti-
lité et colére) [Croatie, Italie]. L'attitude envers la vocation varie parfois
d’une région a 'autre ; la vocation peut permettre une ré-évangélisation
de la famille [italie] ; mais lorsque des familles catholiques et prati-
quantes constatent que la vocation d’un de leurs enfants correspond @
un cheminement de foi, elles I'accueillent bien [Espagne].

En d’autres contextes, il y a peu de temps encore, |'attitude de la
famille était négative vis-a-vis de la vocation sacerdotale et elle décou-
rageait les enfants qui I'éprouvaient ; au cours de ces derniéres années
toutefois, quelque chose a commencé d'évoluer dans de nouvelles
familles qui n’ont pas été touchées directement par les scandales d’abus
sur mineurs, et qui voient les prétres faire aujourd’hui beaucoup d'efforts
au service des jeunes ; elles estiment par conséquent que I'exemple du
prétre est significatif et admirable ; les réalités sociales jouent néanmoins
un réle non négligeable : d’abord, le manque de compréhension du
témoignage ou de la valeur du célibat et la méfiance quant & sa véri-
table observance par les prétres dans leur ministére, et ensuite le déclin
de la pratique religieuse au sein des familles. Il faut également tenir
compte du nombre de familles vivant en situations irréguliéres, de I'aug-
mentation du relativisme sur le plan interpersonnel, et du manque de
discernement, de I'excés d’argent laissant les personnes sans possibilité
de choix, et de la rareté d’un espace familial permettant de discerner
I'appel. Certains de ces éléments font que I'attitude des parents envers
la vocation sacerdotale est rarement de qualité, méme si les choses
changent et si, avec le temps, les choses pourront reprendre [Irlande].

Le prétre, promoteur des vocations parmi les jeunes

Lattitude des jeunes & I'égard de la vocation sacerdotale, méme si
elle peut se caractériser de facons spécifiques selon les contextes, peut étre
décrite & partir de quelques éléments principaux, plus ou moins récurrents
dans les diverses réponses données & notre enquéte OPVS. Il apparait
clair, tout en émettant les réserves nécessaires, que la perception que nous
allons décrire est encore plus affirmée dans les contextes mulficulturels,



LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

qui sont eux-mémes plus présents dans la vie diocésaine et consacrée,
surfout en Europe et en territoires de mission. Bien des candidats ne sont
souvent pas nés dans le confexte ob se développe leur cheminement de
vocation ; c’est pourquoi il me semble qu’un apercu général, que je ne
voudrais pas généralisant, peut éfre fort utile pour les animateurs de la
pastorale des vocations, et en particulier pour les prétres.

En cerfains contextes, les jeunes qui entrent en relation avec les
prétres manifestent des attitudes positives, un accueil et une estime pour
la vocation sacerdotale [Cameroun, Ghana, Guinée, Sénégal]. Certains
la considérent comme un honneur personnel [Honduras, Mexique].
Beaucoup considérent la vocation comme une fagon de transformer le
monde et histoire, de prendre soin des plus faibles, des pauvres et des
marginaux, de se montrer humbles et obéissants, d’exercer une respon-
sabilité et de I'exercer [Corée]. Certains entendent vivre le grand idéal
de la libération des conditions politiques, économiques et culturelles &
travers le sacerdoce [Vietnam].

En méme temps, comme nous le disions & propos des familles, les
jeunes éprouvent souvent un refus ou une indifférence & I'égard du
sacerdoce — peut-étre est-ce la majorité — [Cameroun, Sénégal, Ghana,
Guinée, Antilles, Colombie, CELAM]. Et tout en étant appelés ou sollicités
sur le plan de la vocation, ils vivent des moments de crainte, ont besoin
d’appuis et de clarifications, de dialogue, de soutien par rapport & leur
famille et & leur groupe de référence, car le choix de la vie sacerdotale
suppose d'aller & I'encontre de bien des valeurs prénées par la société,
en particulier celle de la relation de couple [Antilles, Brésil, Philippines].

Certains, en réalité, veulent parfois bien vivre 'ensemble de la
vocation sacerdotale, hormis le célibat [Antilles], d’autres se sentent
indignes ou inadaptés & un travail dur et qui leur parait manquer de
joie [Canada-Vancouver], d’autres encore refusent I'idée parce qu'ils
estiment que |'appel est lié & des conflits de nature sexuelle. Les diverses
aftitudes d’opposition & la vocation sacerdotale n’obéissent pas & un
rapport de cause & effet, mais & une trame complexe d'influences fami-
liales, éducatives, de groupe, tout ce qui constitue I'imaginaire collectif
favori des médias [CELAM, USA] ; par ailleurs, les scandales de cer-
tains prétres et leur rare proximité avec le monde des jeunes [Costa
Rica] exercent certainement une influence et servent d’alibi & une
réponse négative & la proposition [Pérou].

Les jeunes candidats, qui parfois sont aussi de jeunes adultes
ayant conservé le désir de la prétrise depuis leur préadolescence, et qui
sont dotés d’authentiques qualités humaines et spirituelles — bonté,
humilité, disponibilité, amabilité, serviabilité [Haiti], aptitude & I'aposto-

135



CONTRIBUTIONS
|

136

lat et & la responsabilité [Mexique] — proviennent d’expériences de
priere, de groupes de vocations et de maturation personnelle, d’expé-
riences dans des associations de spiritualités et caritatives, et du désir
de servir ; ils sont généreux et opposés aux fausses illusions de bonheur,
désireux de communication et de rencontre, sensibles aux maux du
monde et & la pauvreté du prochain ; ils sont aptes & découvrir leur
vocation, & condition d'y étre aidés comme il convient [Brésil, CELAM],
et sont principalement issus du monde rural [Philippines, Italie].

Parmi les aspects qui posent probléme, notons que le prétre qui
rencontre des jeunes, et en particulier de jeunes candidats au sacerdoce,
se trouve face & des représentants— avec leurs valeurs et leurs limites —
typiques aussi bien de la culture postmoderne, telle que transmise par les
médias, que de « I'éclatement » au plan personnel et de I'incapacité a
s’engagements définitivement. Ils manquent de maturité humaine, ont
une identité spirituelle faible et souvent individualiste ; tout cela empé-
chant la formation de véritables disciples et missionnaires. Ils sont sou-
vent victimes aussi de la pauvreté économique et culturelle environnante,
de I'exclusion, du manque de socialisation, d’une proposition religieuse
et pseudo-religieuse antichrétienne, d’une éducation modeste qui les
maintient en-dessous des niveaux nécessaires de compétitivité, et d'un
usage excessif de la communication virtuelle [CELAM, Espagne] ; ils ont
aussi des difficultés d’ordre intellectuel [Philippines], méme si cette carac-
téristique n’est pas universelle [Corée]. Certains viennent par fascination
pour les célébrations liturgiques — ils ont le « syndrome du réle litur-
gique » —, fascination qui cache souvent des carences affectives et rela-
tionnelles, et les conduit & réduire I'engagement pastoral & cet unique
domaine d’action ecclésiale. Les personnalités qui se manifestent dans
ces cas sont rigides, obsessionnelles et compulsives, incapables d’'adap-
tation & la relation fraternelle, ce qui anticipe sur des difficultés dans le
futur presbyterium diocésain [lfalie]. C'est bien entendu aussi chez ces
personnes que se font sentir les conséquences de la crise de la vie fami-
liale, les traces de la séparation des parents ou de I'union libre et de
I'absence ou de I'inadaptation de I'image du pére [Colombie]. Et, au
niveau personnel, cela se traduit par une faible estime de soi, des diffi-
cultés relationnelles, des manifestations de timidité et de peur vis-a-vis de
I'autorité, et par de I'autoritarisme et de la rigidité vis-a-vis des confréres
[Vietnam], avec des perceptions tordues ou déviantes du sacerdoce qui
se trouve réduit au seul visage du cléricalisme [Cuba]. Les vocations
d’adultes & la quarantaine posent des problémes considérables sur le
plan de I'identité personnelle et de I'affectivité, ce qui démontre que le
choix de la vocation est une sorte de refuge & leurs insécurités [ltalie].




LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

En contexte européen, les jeunes aiment les prétres dont le contact
est immédiat ; le choix du sacerdoce ne leur parait pas en lui-méme une
véritable option, bien qu’ils ne soient pas surpris qu’on puisse le leur
proposer. lls sont séduits par un si grand nombre de possibilités
attrayantes que la vocation au sacerdoce leur apparait peu séduisante.
Ayant peu le sens de I'ascése et du don mais un grand sens de la liberté,
ils restent ouverts & tous les possibles [Belgique flamande, Espagne]. ls
sont marqués par la fragilité de leur génération [Belgique flamande].
Mais, pour une grande maijorité de jeunes, les prétres sont peu connus :
leur agenda est toujours plein, ils n’ont jamais de temps. Les cas d’abus
commis par des prétres, relatés dans les médias, empéchent toute iden-
tification & eux, et les jeunes les estiment frustrés, ayant une condition
peu attirante et une mauvaise image sociale — autant d’éléments qui font
ressortir leur propre crainte de la responsabilité [Allemagne]. Cette
mauvaise connaissance, cette étrangeté du monde du sacerdoce vis-a-
vis du monde des jeunes dans une société matérialiste ou le mariage et
la famille déclinent — ce qui provoque aussi la diminution des moments
de religiosité familiale - fait prévaloir une attitude d'hostilité chez les
jeunes par rapport d la vocation sacerdotale et diminue actuellement la
valeur objective du prétre [Irlande]. En certains autres contextes, on a le
sentiment au contraire que ce qui effraie les jeunes est surtout la radica-
litt de I'engagement qui va & l'encontre de toutes les propositions du
monde contemporain. Un sentiment général d'inadéquation apparait
face & un engagement qui, de toute maniére, nécessite aujourd’hui une
trés grande cohérence de vie [ltalie]. Les jeunes sont souvent attirés par
des apostolats faciles et sors ; ceux qui sont plus difficiles mettent leurs
capacités d’adaptation & I'épreuve [Espagne].

es destinataires privilégiés
e la pastorale des vocations

Nous avons déja mentionné cet aspect, en parlant de la liturgie
comme lieu de la pastorale des vocations qui permet de parler de la
vocation & ceux qui se destinent aux ministéres ou & des gargons déja
proches du ministére sacerdotal. Outre cela, il faut que le prétre ait bien
en féte que la proposition peut se faire & tout dge d’une fagon diversi-
fiee, progressive, compléte et permanente. C'est ainsi que nous sommes
invités & considérer les choses en tenant compte de I'expérience de
plusieurs pays qui procédent & des initiatives variées et adaptées aux

137



CONTRIBUTIONS
|

138

différents moments de la croissance [Cameroun, Congo, Ghana,
Guinée]. En certains pays, une personne qui se découvre un début de
vocation autour de I'dge de 20 ans, éprouve souvent beaucoup de
difficultés [Nigéria]. Certains pays privilégient la préadolescence
comme étant I'dge ou les choses sont bien accueillies, et I'adolescence
comme étant propice au discernement [Sénégal, Congo]. En certains
lieux, on privilégie les gargons de 17 ans et plus, qui ont achevé le
lycée, en envisageant notamment la fermeture des petits séminaires ou
le fait que beaucoup de ceux qui les fréquentent risquent de toute fagon
de ne pas aller jusqu’au grand séminaire [Argentine]. Alors que divers
pays éprouvent des difficultés vis-a-vis des vocations d’adultes, c’est-a-
dire de celles des plus de 35 ans [Guinée], un pays a posé un l'age
limite de 25 ans pour entrer au séminaire [Togo].

Le prétre, accompagnateur des vocations

L’accompagnement est manifestement le point délicat de la pasto-
rale des vocations au niveau mondial. Les références nationales sont
bien entendu ambigués. Les prétres consacrent le maximum de leur
temps et de leur énergie & écouter et & pratiquer la direction spirituelle
[Guinée], sous des formes plus ou moins traditionnelles & travers les
confessions de Péques et de No&l [Péninsule arabe], et & travailler & ce
que beaucoup de laics aient une orientation spirituelle fondamentale qui
dépasse les seules ressources de la pénitence [Brésil] ; mais en d’autres
endroits, les prétres ne sont pas trés impliqués dans I'écoute des chré-
tiens jeunes et adultes [Cameroun]. En certains cas, 'écoute se réduit
exclusivement au sacrement de pénitence [Congo, Mexique], ou bien
c'est I'activisme qui réduit le temps d’accompagnement spirituel
[CELAM, Mexique]. Il existe aussi des régions ou |'accompagnement est
une réalité inexistante [Belgique flamande], ou bien ou l'on préfeére
concrétement |'accompagnement communautaire & I'accompagnement
personnel [Belgique francophone]. Beaucoup de prétres ne sont pas
préparés et n‘ont aucune formation pour ce type d’activité. Il faudrait
développer des aptitudes sacerdotales spécifiques pour que du temps et
de I'attention soient accordés & cet aspect [Irlande]. Par conséquent, &
défaut d’une formation théorique et pratique spécifique, la téche s'avére
ardue et est facilement abandonnée. Certains Centres nationaux éla-
borent des instances systématiques et continuelles de formation initiale
et permanente dont les fruits sont remarquablement enrichissants pour




LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

les prétres et les fidéles [Italie]. Mais il n’en est pas toujours ainsi ; en
fait, la réponse & la question posée sur |'existence d'itinéraires et initia-
tives systématiques de propositions de la vocation sacerdotale, nous
laisse quelque peu perplexes par son aspect général, comme le fait de
laisser cela au libre choix de la communauté, ou dans le fait qu'il
consiste tantdét dans une vérification morale, tantét dans la condition
effective du baptisé ou d’appartenance & des mouvements d’action
catholique [Guinée], ou encore dans la proposition du petit séminaire
[Togo, Colombie] ou bien dans un travail des deux derniers cours de
I'école supérieure [Colombie] ; d'autres affirment d’emblée qu’ils n’ont
pas d'itinéraire concret & proposer pour la pastorale des vocations
presbytérales [Sénégal], et d’autres encore qu’ils n‘ont pas méme de
Centre national pour les vocations [Soudan, Argentine, Costa Rical].

Les initiatives particuliéres

Le service du prétre envers la pastorale des vocations peut se
concrétiser & travers tout un ensemble d'initiatives vocationnelles qu’il
garde toujours prétes et & portée de main [Guinée] :

- groupes de croissance humaine et vocationnelle dans les
paroisses [Cameroun, Congo, Italie] ;
rencontres au contenu riche, visant & conscientiser sur les voca-
tions [Ghana] ;
catéchése donnée par le prétre lui-méme [Hongrie] ;
création de parcours [Ecosse] et de groupes [Argentine] ou com-
munautés de priére [Hongrie] ;
camps ou week-ends vocationnels ;
monastére invisible [ltalie] ;
adoration eucharistique [Hongrie et heure sainte hebdomadaire
pour les vocations [Colombie] ;
initiative de priére pour les vocations, neuvaine eucharistique
pour les vocations [Argentine] ;
renforcement et participation & la journée des vocations ;
catéchése en vue des vocations et catéchése sur la vocation ;
formation d’animateurs et accompagnateurs de vocations ;
formes d’accompagnement préalables & I'entrée dans un chemi-
nement vocationnel [Costa Rica] ;
semaines pour les vocations [lfalie] ou « année de la vocation »

[Irlande] ;

139



CONTRIBUTIONS
|

140

- forum cinéma sur les vocations [Sénégal] ;

- contacts minutieux sur le terrain : école, famille, groupes [ltalie] ;

- visites des groupes d’animation des vocations auprés des
paroisses [Croatie] ;

- école de ceux qui s'orientent vers les ministéres [Espagne] ;

- « Fontaine de vocation » ou « fontaine du oui » lors de rassem-
blements de jeunes [ltalie] ;

- missions en vue des vocations, réalisées par les séminaires en
différents secteurs de leurs diocéses, avec repérage des commu-
nautés chrétiennes sensibles ou prédisposées, propositions de
témoigner sur la vocation et de faire connaitre le séminaire & des
associations, familles et groupes [ltalie].

Certains centres nationaux ont systématiquement organisé ces
diverses initiatives en itinéraires articulés, progressifs, successifs et orien-
tés vers les diverses vocations [ltalie] — I'un d’eux visant spécifiquement
la vocation sacerdotale. Il existe donc de nombreuses formes particu-
lieres de discernement et d’accompagnement réalisées par des prétres.
Mais chaque pays dispose aussi de ses moyens propres. Il s'agit en
général de connditre des jeunes se trouvant dans des situations qui leur
permettent de révéler les domaines o ils devront ensuite étre particulié-
rement accompagnés [CELAM]. Différents Centres nationaux pour les
vocations ont élaboré des itinéraires progressifs, articulés et diversifiés,
dans lesquels le role du prétre est trés important. Ces itinéraires ras-
semblent et prévoient donc des initiatives qui ne peuvent étre séparées
ou dissociées, sous peine de perdre leur efficacité. On signale — mais
sans qu'il soit possible d’effectuer les vérifications nécessaires — le pro-
gramme Fischer of men (« Pécheur d’hommes ») [USA], qui a aussi été
utilisé en d'autres lieux [Australie]. Il existe aussi un Institut catholique de
soutien aux vocations, qui organise des parcours et conférences, publie
une revue et aide ainsi |'activité de la pastorale des vocations [Hongrie].

Quelqu’un propose concrétement un véritable itinéraire particu-
lier, qu’il convient néanmoins d’évaluer du point de vue de la progres-
sion et de I'intégrité des contenus, instances et domaines d’animation et
d’accompagnement. On commence par semer-réveiller, c’est-a-dire
introduire le souci des vocations dans les pastorales, en maintenant le
contact entre les secteurs pastoraux voisins afin que la découverte des
vocations et leur orientation ultérieure soient facilitées. Des formes par-
ticuliéres de cette étape sont la catéchése de la confirmation comme lieu
de proposition pour les vocations, les groupes de I'Enfance missionnaire
et de I'’Adolescence missionnaire, I'expérience de la pastorale familiale
et le monde associatif.



LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

On se propose ensuite d’accompagner, avec une équipe d’accom-
pagnateurs, en consacrant du temps & 'orientation, & des ateliers de
formation pour I'accompagnement personnel et en groupe, etc.

Puis on passe & éduquer, & travers I'Ecole des ministéres, le service
de la catéchése et les catéchistes, ainsi qu’a travers des temps de ren-
contres des vocations. Les programmes d’accompagnement des voca-
tions, infimement liés & ce moment, se proposent de former par la lec-
ture priante de la Bible, les retraites spirituelles, les temps de rencontres
des vocations, les ateliers sur la psychologie et la théologie de la voca-
tion, la coordination avec la pastorale des jeunes.

Par conséquent, on accepte de discerner, c’est-a-dire d’effectuer
une série d’exercices quotidiens avec une personne préparée et dispo-
sée, d’avoir un accompagnement personnel & partir d’'un projet de vie
au séminaire voisin ou en famille, & la vérification et & des conseils sur
ses fagons de faire, & une sensibilisation permanente & la vocation
comme service et don de soi, & la proposition d’un directeur spirituel
stable, d la priére pour les vocations dans les communautés, d |'échange
réciproque avec des personnes ayant des intéréts vocationnels.

Enfin vient le choix, favorisé par des temps forts de rencontre avec
le Seigneur et sa Parole a travers des exercices spirituels intenses, I'ac-
compagnement personnel et la participation & des célébrations de plus
grande densité vocationnelle [Cuba].

Notons quelques modalités d’accompagnement indiquées par
diverses réponses qui, parfois, peuvent aussi correspondre & des formes
plus générales de soutien des vocations au sens large, comme celles qui
consistent & maintenir le contact entre le « directeur » et le candidat
potentiel par SMS ou e-mail, celle de grandir dans une amitié permet-
tant de faire croitre dans la vocation — le contact personnel étant sans
aucun doute la meilleure stratégie [Philippines], ou encore celle de
retraites personnellement guidées, associées & des expériences de
conseil sur le plan de la vocation et éventuellement d’accompagnement
psychologique par un expert [Indonésie]. On signale & ce méme niveau
les week-ends de discernement et les groupes de démarrage, organisés
localement [Belgique francophone]. En certains contextes, on préfére
conclure sur un contact de personne & personne aprés une rencontre de
groupe que "équipe diocésaine d’animation des vocations a organisée
avec I'évéque [Irlande, Ecosse].

En toutes ces initiatives, le prétre peut insister fructueusement sur
tout ce qui a trait & la dimension existentielle, & la connaissance de soi,
a I'aide & I'élaboration de I'identité et de la maturation de I'affectivité
personnelles, & travers les moyens et propositions déja examinés [Italie].

141



CONTRIBUTIONS
|

142

es défis ge la pastorale des vocations pour la
ormation des prétres

Cette série de téches et les éléments de situations décrits représen-
tent un défi important pour la formation initiale et permanente des
prétres, en ses quatre dimensions : humaine, spirituelle, intellectuelle et
pastorale [CELAM]. Il arrive bien souvent que des initiatives, fonctions
et itinéraires divers, ne puissent pas trouver d’animateurs dotés de la
formation adaptée. Si I'on peut avoir I'impression que les prétres dans
leur ensemble travaillent en faveur de la pastorale des vocations, le
niveau de formation qui est le leur n’est pas toujours aussi clair. Or, si
les prétres ne sont pas suffisamment formés pour pouvoir répondre
pleinement et adéquatement aux besoins des gens, ces mémes gens ne
préteront pas attention & la vocation sacerdotale [Japon].

Les programmes de formation initiale en ce domaine sont déficients
du fait de I'immensité des contenus que comportent déjd les programmes
de formation au niveau intellectuel [Sénégal, Japon]. Rares sont les pro-
grammes d'études comprenant la pastorale des vocations au début de la
formation [exceptions : Belgique flamande, Irlande].

Lla formation permanente qui, bien que rare et insuffisante
[Guinée], se trouve placée & la fois face & des situations et & des défis
nouveaux [Nigéria] ; elle semble en certains contextes tout juste en
mesure de commencer de fonctionner [Costa Rica, Ecosse], alors qu'ail-
leurs d’autres on reléve des initiatives intéressantes impulsées par le
Centre national des vocations [Philippines].

Il'y aurait grand intérét & approfondir les indications données par
ceux qui ont répondu sur la formation des prétres en ce domaine,
lorsqu’ils parlent des besoins de formation de ceux qui travaillent &
susciter des vocations pour promouvoir la vocation sacerdotale.

Certaines contributions parlent en général de diverses dimensions
de la formation, de la spiritualité, d’aspects & la fois humains et com-
munautaires, intellectuels et relevant de la pastorale missionnaire.

On parle également d’habilitation aux téches d’animation, et en
particulier de formation humaine, pédagogico-pastorale et théologico-
spirituelle, en psychologie de la personne et en psychologie sociale
appliquée, en anthropologie et éthique religieuse, en liturgie, missiolo-
gie et spiritualité, et d’'une formation permanente pour les enseignants.

Quelqu’un va jusqu’a proposer une formation spécifique & la
pastorale des vocations, qui permettrait de disposer d’'une perception
globale de la promotion des vocations et de sa méthodologie. On



LE ROLE DU PRETRE AUJOURD'HUI DANS LA PASTORALE DES VOCATIONS

signale également le besoin d’une formation orientée sur le discerne-
ment, I'accompagnement et I'organisation. Par la suite, on souhaiterait
entre autres bénéficier de modalités de formation spécifique pour ceux
qui exercent un rdle d’articulation, notamment les Directeurs nationaux,
et cela & partir de rencontres annuelles pouvant permettre & chacun de
mieux progresser dans son propre domaine de travail.

Aucune contribution ne parle spécifiquement d’une formation en
pédagogie et en pastorale des vocations ; le fait que ce besoin ne soit pas
mentionné est éloquent par son absence méme, puisqu'il se vérifie a de
trés vastes niveaux. Car foutes ces propositions indiquent au contraire,
clairement et avec précision, le besoin d’une formation ¢ tous les niveaux
et en toutes les dimensions du travail pour les vocations, et donc d’une
culture & la fois pédagogique, pastorale et vocationnelle spécifique et
irremplacable. Comme celle que nous tentons humblement de proposer et
de promouvoir, d travers notre parcours de pédagogie des vocations de
I'Université salésienne oU nous travaillons sur ce terrain, avec d'autres
experts, pour former des animateurs des services diocésains des voca-
tions, des provinces religieuses, ainsi que des formateurs de vocations &
divers niveaux, en proposant les cycles du baccalauréat (trois ans), de la
licence spécialisée (deux ans) et du doctorat (trois ans).

Conclusion

L’enquéte permettrait encore de relever bien d’autres contradictions
et particularités. Ce travail est une synthése, nécessairement et volontaire-
ment incompléte, puisque le sujet contraint & délimiter ce que I'on choisit
de rapporter, et que I'CEuvre pontificale pour les vocations a de droit la
primeur et I'exhaustivité. En vous remerciant de votre attention et avec le
désir que ce texte permette de réactiver votre réflexion, je conclus en
confiant le tout & la Vierge Marie, Mére et Etoile de toute vocation. =

Traduction de l'italien : Marie-Cécile Dassonneville,
Conférence des Evéques de France

143






Dans ce numéro dédié & la vie consacrée, plus de
lamentations mais, au fil des pages, un désir de dialoguer
avec le monde ef en particulier avec les jeunes. Les auteurs
de ce numéro, tous venus de disciplines trés variées, nous
partagent |'état de leurs réflexions regardant, notamment, la
nouvelle donne culiurelle et anthropologique. Il s'agit de
firer les lecons du changement des menfalités, de revisiter
les habitus communautaires, afin de redonner a la vie
consacrée la visibilité qu'elle mérite | Lle temps des propo-
sifions et des perspectives est arrivé au service d'un avenir
fécond |

Bonne lecture |

Bénédicte Barthalon = Daniéle Brunon = Grégoire Catta
Marie-francoise Crépin = Cécile Dillé = Joélle Ferry

lysanne Guibault = Jean-Daniel Hubert = Isabelle le Bourgeois

Jean-Claude lavigne = Nicole lemaitre = Marguerite lena
Oscar llano = Jean-Pierre longeat = Evelyne Mayer

Thérése Revault = Marie-Hélene Robert = Sylvie Robert

Mgr Pascal Wintzer

T
Conférence

des évéques
de France



	Couv 16
	Binder1.pdf
	01-Ouverture 16.pdf
	02-Lemaître
	03-Longeat
	04-Lavigne
	05-Ferry
	06-Hubert
	07-Robert
	08-Lavigne2
	09-Catta
	10-Wintzer
	11-Revault
	12-Lena
	13-MH Robert
	14-Repsa
	15-Dillé
	16-Guibault
	17-Le Bourgeois
	18-Barthalon
	19-Mayer
	20-Bibliographie
	21-Llano v2

	Couv 16 2

