
N° 16    Novembre 2011
Trimestriel

Promouvoir la vie consacrée

LA
 R

EV
UE

 D
E 

LA
 P

A
ST

O
RA

LE
 D

ES
 V

O
C

A
TI

O
N

S

Pr
om

ou
vo

ir 
la 

vie
 co

ns
ac

ré
e

N
° 

16

2011

Bénédicte Barthalon n Danièle Brunon n Grégoire Catta 

Marie-Françoise Crépin n Cécile Dillé n Joëlle Ferry 

Lysanne Guibault n Jean-Daniel Hubert n Isabelle Le Bourgeois 

Jean-Claude Lavigne n Nicole Lemaître n Marguerite Lena

 Oscar LLano n Jean-Pierre Longeat n Evelyne Mayer 

Thérèse Revault n Marie-Hélène Robert n Sylvie Robert n 

Mgr Pascal Wintzer

Dans ce numéro dédié à la vie consacrée, plus de 
lamentations mais, au fil des pages, un désir de dialoguer 
avec le monde et en particulier avec les jeunes. Les auteurs 
de ce numéro, tous venus de disciplines très variées, nous 
partagent l'état de leurs réflexions regardant, notamment, la 
nouvelle donne culturelle et anthropologique. Il s'agit de 
tirer les leçons du changement des mentalités, de revisiter 
les habitus communautaires, afin de redonner à la vie 
consacrée la visibilité qu'elle mérite ! Le temps des propo-
sitions et des perspectives est arrivé au service d'un avenir 
fécond !

Bonne lecture ! 



N° 16      Novembre 2011
Eglise et Vocations

LA
 R

EV
U

E 
D

E 
LA

 P
A

ST
O

RA
LE

 D
ES

 V
O

C
A

TI
O

N
S

Directeur de la publication : Père Eric Poinsot

Rédactrice en chef : Paule Zellitch

Secrétaire de rédaction : Laurence Vitoux

Impression : Imprimerie Chirat, 42540 Saint-Just-la-Pendue

Conception graphique : Isabelle Vaudescal

Comité de rédaction : Père Eric Poinsot, Paule Zellitch

Abonnements 2011 :
France : 39 € (le numéro : 12 €)
Europe : 42 € (le numéro : 14 €)
Autres pays : 45 €

Trimestriel
Dépôt légal n°18912. N° CPPAP : 0415 G 82818
© UADF, Service national pour l’évangélisation des jeunes et pour les 
vocations, 2011
UADF, 58 avenue de Breteuil, 75007 Paris
Tél. : 01 72 36 69 70 
Email : vocations@cef.fr
Site internet : http://vocations.cef.fr/egliseetvocations



Promouvoir la vie consacrée
Edito�
Paule Zellitch

Réflexions
Prêter des vœux en Occident. Un geste de toujours� 9
Nicole Lemaître

Le rôle de la vie religieuse dans l'Église et dans le monde� 17
Jean-Pierre Longeat

La vie religieuse comme écart fertile� 29
Jean-Claude Lavigne

L'identité de la vie religieuse� 37
Joëlle Ferry

La vie religieuse : une institution à l'épreuve� 45
Jean-Daniel Hubert

Dans l'attente du monde à venir, au cœur du monde présent� 49
Sylvie Robert

De nouvelles formes de vie consacrée dans la culture contemporaine� 59
Jean-Claude Lavigne - Danièle Brunon

Quel avenir pour la vie religieuse ?� 63
Grégoire Catta

Cinéma et vie consacrée� 69
Mgr Pascal Wintzer

Pour une communauté en inter-congrégation� 75
Thérèse Revault

Partage de pratiques	
Vivre sa consécration dans une mission éducative� 81
Marguerite Lena

Dimension missionnaire de la vie consacrée� 85
Marie-Hélène Robert

La vie religieuse apostolique dans le monde de la santé� 91
Marie-Françoise Crépin et la REPSA



N° 16      Novembre 2011

La pastorale des vocations chez les Sœurs Blanches� 97
Cécile Dillé

Pastorale d'appel de la communuté du Chemin Neuf� 101
Lysanne Guibault

Regard sur la vie religieuse� 103
Isabelle Le Bourgeois

S'engager aujourd'hui à la suite du Christ� 111
Bénédicte Barthalon

Le groupement séculier Notre-Dame du Cénacle� 119
Evelyne Mayer

Bibliographie� 123

Contributions	
Le rôle du prêtre aujourd’hui dans la pastorale des vocations (2e partie)� 129
Oscar Llano

Amis lecteurs d’Église et Vocations,	�  30/10/2011

C’est avec une certaine peine que je dois vous prévenir de la 
fin de la revue Église et Vocations. Vous recevez donc ici le dernier 
numéro qui porte sur la vie consacrée.

La raison de cette décision prise par la Conférence des évêques 
de France de ne plus poursuivre le travail de rédaction et de diffu-
sion de cette revue est d’ordre économique.

Il est vrai que le nombre sans cesse diminuant des abonnés rendait 
difficile le maintien de la revue. Avec vous, j’adresse mes profondes 
félicitations à Madame Paule Zellitch et à tous ceux qui ont collaboré à 
ce travail si apprécié depuis tant d’années. Je souhaite que les efforts 
qui seront entrepris sur le site Internet du Service national pour l'évan-
gélisation des jeunes et pour les vocations puissent prendre d'une cer-
taine manière le relais de la revue de la pastorale des vocations.

Plus que jamais, avec des moyens nouveaux, nous savons que 
nous comptons sur la prière et le travail de tous ceux qui espèrent 
ardemment voir se lever de plus en plus les vocations religieuses et 
sacerdotales si nécessaires à notre monde actuel.

+ Benoît RIVIERE
Président du Conseil pour la pastorale des enfants et des jeunes



Ceci est le dernier numéro de la seule revue, largement cen-
tenaire, traitant, sur le fond des vocations spécifiques à l’échelle 
de l’Église de France. Notre tristesse est à la hauteur de notre 
souci des vocations spécifiques, dans la diversité. La transposition 
de ce type d’outil de réflexion et de partage, notamment sur 
Internet s’avère complexe. Mais, j’en suis sûre, notre équipe – ou 
celle qui nous succédera – trouvera le moyen de sortir de cette 
difficulté. Nous adressons à tous les contributeurs nos remercie-
ments les plus chaleureux ! Ce sont eux qui ont fait le succès et la 
pertinence de notre revue depuis… 1901.

Il me reste à vous dire que mon mandat prendra fin cet été. 
Au revoir !

Paule Zellitch,
rédactrice en chef d’Église et vocations,

membre de l’équipe pastorale du SNEJV,
vice-coordinatrice du Congrès européen des vocations



Édito

Voici le deuxième numéro d’Église et vocations dédié à la vie 
consacrée 1. Plus de lamentations mais des perspectives, un désir de 
dialoguer avec le monde et en particulier avec les jeunes ! Le temps des 
propositions est arrivé. Pour certaines communautés en mesure d’ac-
cueillir de nouveaux membres reste parfois encore cet autre pas à 
franchir : passer des intentions à la réflexion et des paroles aux actes. 

Nous savons tous combien il faut d’énergie et de désir pour 
procéder aux remises en questions, aux transformations, aux arbi-
trages communautaires que requièrent l’entrée et l’engagement de 
jeunes. Il y a des questions culturelles et anthropologiques 2 difficiles à 
éluder. Tirer les leçons du changement des mentalités, revisiter les 
habitus communautaires, revoir ce que recouvrent, vraiment, les 
règles, les statuts des uns et des autres afin de discerner l’utile de 
l’accessoire pour envisager un avenir… avec les jeunes. 

Lorsque l’on ambitionne le redéploiement de la vie religieuse, 
deux grandes questions qui participent fortement au caractère des 
instituts se posent. Quelle place est faite aux jeunes ? Quel sort est fait 
aux femmes 3 ? Si on désire des communautés missionnaires, saines et 
appelantes, les réponses à ces deux questions sont importantes 4. Bien 
pensées, elles permettent de laisser une vraie place à la créativité et 
au savoir faire de ceux qui désirent entrer. De telles conversions des 
esprits participent au déploiement des fondamentaux de la vie reli-
gieuse et laissant entrevoir la possibilité d’un avenir fécond ; elles 
disposent les jeunes à un engagement dans la durée. Suivre le Christ 
ne signifie pas une réduction des capacités, mais le développement 
des charismes de chacun, au service du monde et de la communauté. 
La fraternité, vécue selon le Fils gagne ainsi en visibilité. 

Une communauté qui se projette dans l’avenir a aussi le souci de 
la vraie diversité en son sein. Elle ne se contente pas de différences 
formelles, de minuscules caractéristiques, car c’est la vie de la commu-
nauté qui est en jeu ! Réunir des charismes multiples pour garder sauve 
les possibilités d’adaptations d’une communauté devrait être l’objet de 
toutes les attentions, notamment en période de pénurie de vocations. 
Cette préoccupation devrait être celle de la communauté tout entière. 

Demeure une question, à laquelle il est urgent de réfléchir. En 
quoi les propositions de la vie consacrée excédent-elles ce que n’im-
porte quel laïc catholique peut vivre dans le monde ? En effet, de nos 
jours,  les hommes et les femmes de ce temps, peuvent avoir une foi 
ardente et une pratique régulière, témoigner du Christ et de la beauté 



de l’Évangile dans l’ordinaire de leur vie. Il faut donc qu’il y ait une 
différence, une vraie différence. 

Pour répondre à ce type de problématiques, il n’est pas rare que 
des « consacrés » parlent de la vie religieuse comme d’un témoignage 
prophétique 5, mettant en avant la vie communautaire et la suite d’un 
fondateur, sans voir que ces affirmations, souvent apologétiques sont 
assez peu performatives « telles quelles » dans le monde qui est le 
nôtre. Tous ceux qui ont participé au média-training que notre service 
propose savent à quel point il est difficile de sortir du langage – et de 
ses images – de notre tribu pour être audible !

Si ce sont les vocations spécifiques qui nous pressent, force est de 
constater que l’ensemble des difficultés de communication, en matière 
de vie religieuse, se cristallisent sur la question de ses autodéfinitions. 
Aussi est-ce avec une grande joie que nous avons accueillis le travail 
de la commission théologique de la CORREF. Elle a clarifié de nom-
breux points, procédant à une analyse voire à un aggiornamento des 
contenus comme du vocabulaire. 

Nous le savons tous, la jeunesse est souvent le temps de l’idéa-
lisme et de la radicalité. Et si  elle n’ attendait de la vie consacrée 
qu’une belle série de « plus » : plus d’humanité, plus de respect, plus 
d’amour et plus de confiance ? Or, ces attentes proprement évangé-
liques qui ne se décrètent pas, ne sont attachées ni un statut, ni une 
fonction au sein d’une communauté, mais à la capacité de chacun à 
laisser, par amour, suffisamment de jeu dans les missions et les struc-
tures soutenant ainsi la fécondité de chacun. 

 Le 2 février 2012 commencera une suite d’initiatives, fruit d’une 
réflexion commune, d’une belle collaboration entre le pôle vocation du 
SNEJV 6 et les différentes composantes de la vie consacrée. Nous espé-
rons tous qu’elles permettront de rendre à ce beau chemin de Vie la 
visibilité qu’il mérite ! n

1 - Église et vocations n°3, août 2008.

2 - D’ailleurs, chaque époque a eu à faire un tra-
vail inculturation !

3 - Avec cette troisième question : quel sort est 
fait aux jeunes-femmes ?

4 - Il y a parfois une confusion entre jeunesse en 
termes absolus et « jeunesse dans la vie religieuse ». 

5 - La bonne question, qui ouvre sur l’avenir, ne 
serait-ce pas plutôt : « Les jeunes sont-il prophé-
tiques pour la vie religieuse ? » Vivre l’adéquation 
entre désir et réalité, être et agir, leur donnerait à 
envisager la vie religieuse comme une voie pos-
sible de croissance et de bonheur humains.

6 - Service national pour l'évangélisation des 
jeunes et pour les vocations.

Notes



R é f l e x i o n s





9

Prêter des vœux en Occident
Un geste de toujours

Nicole Lemaître
professeur,

Université Paris 1 (Panthéon-Sorbonne)  
Institut catholique de Paris (ISEO)

Réflexions

L’aventure chrétienne doit beaucoup aux fous de Dieu qui ont 
choisi le retrait du monde avant de peupler les calendriers des saints, 
de façon officielle ou populaire. Très tôt, les chrétiens ont considéré 
que l’engagement devant l’Église aux trois vœux de pauvreté, de 
chasteté et d’obéissance était le sommet de la perfection du fidèle : 
l’état de vie des ascètes est considéré comme le modèle de la piété, 
de la moralité et de la fraternité réalisées dès l’époque antique. 
Pourtant, les moines sont aussi à l’origine des pires moments de 
l’anticléricalisme et du refus du christianisme par leur arrogance ou 
leur richesse. En quoi le radicalisme d’un engagement absolu pour 
Dieu seul peut-il expliquer tant de contradictions ? En dénonçant au 
début du xvie siècle l’orgueil de la perfection atteinte par des vœux 
ou par la vie sous une règle, considérée parfois comme plus parfaite 
que l’Écriture même, Érasme puis Luther ne faisaient que dire avec 
talent et surtout dans la révolution médiatique de l’imprimé, ce que 
disaient les farces du théâtre anticlérical médiéval. La mise en ques-
tion de l’utilité des vœux de religion commençait. Mais quels vœux 
et pourquoi ? Le Moyen Age occidental ne les comprenait que 
comme un engagement définitif, qui retirait le fidèle de la société 
mauvaise en lui interdisant tout acte juridique (posséder, acheter, 
vendre, agir en justice…) : une mort civile. Les vœux solennels, seule 
forme juridique admise en Occident depuis 1215, restent de mise 
jusqu’au xvie siècle tout en évoluant ; ils sont peu à peu précédés par 
des vœux simples et même, ils sont parfois abandonnés sans que la 



10

Réflexions

vie commune en soit affectée pour autant. Pourquoi cette évolution 
propre à l’Occident ? Quel est son rapport avec les critiques huma-
nistes ? Comment les vœux se sont-ils adaptés au monde nouveau 
désormais mondialisé ?

  

Les vœux solennels, 
une histoire d’hommes puis de femmes

Si le vœu est d’abord « pieux désir, sacrifice, donation gratuite 
de soi » pour Dieu, qui rend sensible le désir de perfection dans son 
expression extérieure donc, il est aussi, depuis saint Thomas d’Aquin 
au moins, promesse, relation à Dieu et donc intimité personnelle. En 
grec ou en latin, le commentaire de la notion de vœu porte des 
accents différents qui sont encore aujourd’hui sensibles entre les 
deux grandes traditions : le vœu-offrande domine le vœu-promesse 
dans le monde grec et particulièrement chez les Pères du Désert 
tandis que dans le monde latin, il établit le lien indélébile du sujet 
avec le divin. Entre xie et xiiie siècle, la première scolastique rap-
proche le sacrifice du serment, à une époque où celui-ci engage les 
rapports sociaux. Le vœu devient alors une convention avec Dieu et 
Thomas d’Aquin lui donne enfin le sens de promesse libre mais 
volontaire et délibérée. Les vœux de religion (pauvreté, chasteté, 
obéissance) sont pour lui une voie de perfection car ils obligent à se 
livrer volontairement mais totalement, bref à se sacrifier pour un 
« bien meilleur ». Cette longue gestation de la théologie des vœux 
jalonne en fait les transformations au fil des siècles de la perception 
des modalités d’une eschatologie réalisée.

S’engager ainsi auprès d’un abbé pour changer radicalement 
de vie est un geste issu des pratiques du désert au ive siècle. La rup-
ture des vœux était un cas réservé au Pape, rare et cher donc dans 
l’espace culturel médiéval. Milieu protecteur en temps d’anarchie, les 
monastères devinrent rapidement des lieux à la fois de perfection et 
de privilèges partagés. De façon parallèle, mais sur d’autres règles 
et constitutions, les chanoines réguliers et les hospitaliers assuraient 
des tâches spécifiques dans la société et jouissaient également de 
privilèges spécifiques. Pourtant la renaissance des villes au xiiie siècle, 



11

Prêter des vœux en Occident. Un geste de toujours

provoqua une première crise, à laquelle les grands établissements 
monastiques, même réformés, ne savaient répondre. Les ordres men-
diants sont issus de cette crise. S’ils sont très originaux dans leurs 
activités et leurs formes de gouvernement par rapport aux moines, ils 
ne connaissent toujours que les vœux solennels, qui entraînent la 
mort civile. 

Le formidable développement du monachisme féminin com-
mençait également avec le développement urbain. En prêtant des 
vœux au lieu de se marier, les femmes prennent le voile de manière 
définitive et le radicalisme qui les anime est encore plus visible que 
pour les hommes. La clôture est de plus en plus l’idéal féminin 
absolu, profondément admiré par les hommes ; elle n’est pas une 
contrainte pour elles mais le moyen d’échapper au pouvoir masculin 
ou familial et aux violences extérieures. Thérèse d’Avila († 1582) 
insiste particulièrement sur les avantages de la clôture. Pour autant 
la structure des vœux ne change pas ; elle se teinte seulement parfois 
d’un quatrième vœu (se livrer comme otage pour les Trinitaires, vivre 
le carême perpétuel pour les Minimes, obéir au Pape pour les 
Jésuites…) qui aura un grand succès au xvie siècle.

Critique et nouvelle approche des vœux 
du xiiie au xvie siècle

Depuis les Pères du Désert, la réflexion sur la vocation et les 
vœux n’a jamais cessé. Le cheminement personnel, psychologique et 
spirituel du moine ou de la moniale est distingué du rite de la pro-
fession, qui suppose la liberté de celui qui la reçoit mais aussi l’ac-
ceptation de celui qui la donne au nom de sa communauté. La forme 
la plus ancienne de profession religieuse est la « consécration des 
vierges », fondement de toutes les autres. Très rapidement, une idéo-
logie de la perfection, développée par ces sociétés fermées que sont 
les milieux monastiques, exalte chaque règle ou chaque constitution 
propre, tandis que les autres refusent leur orgueil, en particulier en 
ville. C’est ainsi que Vaudès à Lyon ou François à Assise, ont cher-
ché des alternatives à cette suffisance de certains réguliers. Les solu-
tions les plus avancées concernent les béguines des Pays-Bas qui 



12

Réflexions

vivent dans la retraite et se groupent parfois en communautés au xiiie 
siècle, sans prononcer de vœux. 

La réflexion de la scolastique est cependant sans ambiguïté, 
tirée pour une bonne part des Pères du Désert mais exaltant à la fois 
le mariage et la virginité (chez les bénédictins en particulier). C’est 
saint Thomas d’Aquin qui pose la définition la plus efficace des 
vœux : il les perçoit comme une aide, un appui, un ressort qui aide 
les fidèles à pratiquer plus parfaitement la loi de Dieu et celle de 
l’Église. C’est donc un dominicain qui montre comment l’état de 
religieux doit conduire à la perfection personnelle à travers les trois 
vœux tout en conservant l’humilité. 

On a beaucoup utilisé l’adage attribué à Érasme, mais qui est 
en fait tiré du droit canon, Monachatus non est pietas (« L’état de 
moine n’est pas piété ») mais on oublie régulièrement d’ajouter la 
suite : sed professione (seule la profession assure de l’accès à la 
perfection, en droit…). Mais la critique de l’hypocrisie monastique 
est terrible à la fin du xve siècle. C’est au nom d’un culte en esprit et 
en vérité qu’Érasme déploie une critique impitoyable du formalisme 
religieux, dont on oublie trop qu’il excluait les chartreux et les tenants 
de l’Observance. C’est aussi au nom de l’Évangile et de la liberté du 
chrétien que Luther s’en prend aux vœux de religion, centrant sa 
dénonciation des usages monastiques qu’il connaissait si bien sur 
l’exploitation abusive des « œuvres » au détriment de la foi. 
L’humaniste et le réformateur donnent expression et vigueur à des 
idées déjà en travail dans les esprits et les comportements mais qui 
bénéficient désormais d’une diffusion massive. Ils ne seront jamais 
oubliés dans les siècles suivants. 

Face à ces attaques, Ignace de Loyola invente avec ses amis un 
nouveau rapport des religieux au monde. Il lui a fallu du temps 
puisque les constitutions des jésuites ont été élaborées entre 1539 et 
1551, pour être promulguées en 1556, de façon provisoire encore. 
Le futur jésuite commence par prêter des vœux temporaires qui 
n’obligent pas l’ordre à le garder. Il prête ensuite des vœux perpé-
tuels dans le courant de ses études et les « grands vœux » à la fin 
de ses études, qui l’intègrent à la Compagnie, soit comme profès, 
invité à prêter le quatrième vœu d’obéissance au Pape, soit comme 
coadjuteur spirituel, selon la décision de la Compagnie. Ces vœux 
en paliers imposent aux candidats une disponibilité totale à la 



13

Prêter des vœux en Occident. Un geste de toujours

volonté de Dieu à travers l’abandon de leur volonté propre au supé-
rieur. La discussion est désormais ouverte et les nouvelles congréga-
tions de la Contre-Réforme ont un choix de plus en plus large sur la 
forme des vœux. C’est ce qui permet à François de Sales et surtout 
à Vincent de Paul de créer de nouvelles formes de vie religieuse. 
C’est désormais sur l’âge légal des vœux que les divergences appa-
raissent. On assiste à ce paradoxe que l’âge du mariage demeure 
fixé à 12-14 ans tandis que celui des vœux augmente sans cesse, 
pour atteindre officiellement 16 ans au concile de Trente, mais par-
fois 20 et 25 ans (ordonnance d’Orléans, 1560), ou 18 et 21 ans 
dans l’édit de 1768. Mais il faut bien voir que chaque ordre l’inter-
prète aussi à sa façon pour réguler les entrées : les capucins par 
exemple choisissent en 1575 de n’admettre les candidats qu’entre 
19 et 45 ans et en pleine santé physique et mentale.

Vœux solennels, vœux privés, pas de vœux ? 

Que fait le catholicisme romain face aux critiques protestantes 
ou séculières ? Il s’adapte au changement. Il impose la clôture et 
place les femmes sous l’autorité des évêques et non sous celle des 
pères de leur famille religieuse. Ce n’est pas au concile de Trente 
lui-même, qui opère une timide révision du droit des réguliers et des 
moniales (1563), mais bien plutôt à la politique de son application 
qu’il faut attribuer le durcissement de l’appareil juridique dans la 
plupart des ordres religieux : désormais, les réguliers servent la cen-
tralisation pontificale et en reçoivent la protection. 

La rigidité des catégories canoniques du droit n’étouffe pas 
l’invention à l’époque tridentine ; parfois même elle la stimule. Les 
sociétés de prêtres sans vœux sont une réplique à l’intangibilité du 
statut des réguliers ; et elles favorisent, notamment chez les disciples 
de François de Sales et Bérulle, une revalorisation des engagements 
baptismaux comme des exigences de la condition sacerdotale par le 
biais de la servitude volontaire. Tandis que les « religieuses » sont 
nécessairement cloîtrées, saint Vincent de Paul préfère pour ses Filles 
de la Charité le dévouement total aux pauvres, hors cloître, ouvrant 
ainsi la porte aux congrégations féminines futures. Depuis le xve 



14

Réflexions

siècle, à côté des « religions » établies selon les règles, des associa-
tions se créent plus ou moins en marge des ordres, tel le groupement 
délibérément laïque des Frères des écoles chrétiennes. On n’y prête 
pas de vœux. Les sociétés de vie apostolique sans vœux connaissent 
un grand succès à partir du xviie siècle. L’inadaptation du droit reli-
gieux général expliqueront pour une part les péripéties complexes 
de nombreuses fondations au cours du xixe siècle. 

Ces recherches se sont peu à peu ralenties au xviiie siècle, 
d’autant que la Commission des Secours (femmes) puis celle des 
Réguliers tendent à donner au roi la maîtrise du processus d’entrée 
en religion en France. Cette dernière remodèle le paysage monas-
tique français dès 1768 en supprimant plus de quatre cent maisons 
religieuses et neuf ordres. Le Joséphisme, dans les terres d’Empire, a 
également entamé un tel processus en 1770 avant de reculer devant 
les réticences des populations.

En France, l’Assemblée constituante vote la loi sur l’abolition des 
vœux monastiques le 13 février 1790, supprimant les deux tiers du 
clergé de cette époque, considérés comme non « utiles ». Bien plus 
que la fameuse constitution civile du clergé, cette loi est véritablement 
révolutionnaire puisque l’État y prend le contrôle total de ce qui appar-
tenait jusque-là à l’Église ou du moins restait partagé. Or le préam-
bule de la Constitution de 1791 est sans ambiguïté : « L’Assemblée 
nationale voulant établir la Constitution française sur les principes 
qu’elle vient de reconnaître et de déclarer, abolit irrévocablement les 
institutions qui blessaient la liberté et l’égalité des droits… La loi ne 
reconnaît plus de vœux religieux, ni aucun autre engagement qui 
serait contraire aux droits naturels ou à la Constitution. » 

Les vœux, qu’ils soient perpétuels ou temporaires, sont assimi-
lés aux privilèges alors qu’ils avaient constitué jusque-là une forme 
de la perfection humaine. 

Pourquoi cette dégradation nouvelle des réguliers dans l’opi-
nion publique ? L’essentiel de la critique des Lumières portait sur le 
manque de liberté personnelle attaché aux vœux, perpétuels ou 
simples, mis en place depuis le xvie siècle. A partir du cas jésuite, en 
observant que les novices doivent obéissance absolue à l’institution, 
même en prêtant des vœux privés (à l’intérieur de l’ordre et pour un 
temps réduit), les juristes gallicans critiquent de façon systématique 
au moins trois conséquences des vœux : comme instruments de la 



15

Prêter des vœux en Occident. Un geste de toujours

politique ultramontaine du Pape ; comme contrat civil privant l’État 
de ses sujets ; comme rouages d’un système de pouvoir subversif des 
gouvernements légitimes (C. Maire). Pour les juristes gallicans des 
deux siècles précédents (Étienne Pasquier, Roland Le Vayer de 
Boutigny et Louis-Adrien Le Paige), les vœux soustraient à l’État des 
sujets par la mort civile de celui qui les prête et introduisent un gou-
vernement absolu étranger au sein de la nation elle-même. Depuis le 
xviie siècle, les sociétés sans vœux ont largement résolu le problème, 
mais les congrégations sans vœux sont alors assimilées aux corpo-
rations, également balayées dans la nuit du 4 août (1789). 

La brutalité révolutionnaire a peut-être plus fait pour redorer le 
prestige des religieux et religieuses contemplatifs que toute l’apologé-
tique catholique antérieure. Après la rupture de la Révolution, dans 
laquelle la fidélité des religieux, des femmes en particulier, est large-
ment soulignée par les historiens, la création de nouvelles congréga-
tions est souvent au xixe siècle le moyen de tourner la loi interdisant 
les formes de vie de l’Ancien Régime. La liberté individuelle redevient 
la base des vœux pour la société environnante et paradoxalement 
pour les moines et moniales. Ce mouvement a libéré peu à peu des 
formes de vie religieuse d’une très grande variété, en tout cas adap-
tées aux besoins spirituels et charitables du moment. Les normes 
actuelles bénéficient de l’apport des textes du concile Vatican II, qui 
s’inscrit dans la continuité de l’acceptation et de l’organisation par 
l’Église des charismes de vie consacrée (dons de l’Esprit-Saint), indi-
viduels (ermites et vierges consacrées), ou collectifs (instituts de tout 
genre au service des autres). Cette organisation est fondée sur la 
vocation universelle à la sainteté, propre à tout fidèle, que l’Église 
régule sans l’imposer, dans des instituts de vie consacrée érigés 
canoniquement. Ces organismes sont soit des instituts religieux, où 
les membres prononcent, selon leur droit propre, des vœux publics 
perpétuels ou temporaires et mènent en commun une vie fraternelle, 
soit des instituts séculiers, où sont assumés les conseils évangéliques 
mais où les membres ne sont pas tenus à la vie commune. 

Le retour au foisonnement des origines tend cependant à 
rejoindre les quêtes anciennes qui tentaient de tourner le caractère 
très juridique et fermé des vœux définis par le droit canon au Moyen 
Age et qui ont perduré en raison de leur assimilation au mariage. 



16

Réflexions

Les vœux simples, plus exactement privés, puis les vœux simples 
publics des Jésuites, les vœux des Filles de la Charité, annuels et à 
l’intérieur de la congrégation étaient des solutions qui semblaient un 
pis aller mais qui ont tenu parce qu’elles permettaient une grande 
liberté individuelle et collective au sein d’un monde nouveau. Lorsque 
le monde change, la quête d’autres valeurs – aujourd’hui contre 
l’argent, la consommation, la jouissance immédiate… – permettent 
de réinterroger le sens d’une vie à travers l’engagement personnel. 
Les vœux de religion sont la forme visible de ces quêtes.

Les formes du don de soi évoluent donc, les formes de l’enga-
gement pour Dieu aussi, mais les mêmes angoisses continuent de 
hanter les sociétés qui s’y adonnent : la manipulation par les pou-
voirs, l’autoritarisme sans frein des supérieurs, l’exploitation des 
individus pour des buts douteux… Aujourd’hui comme autrefois, 
nous devons lutter contre les comportements sectaires engendrés par 
l’utopie chrétienne de service et de fraternité pour n’en retenir que la 
beauté et l’amour, partagés par tous les fidèles. n

Bibliographie
• �Dictionnaire de théologie catholique, (« Vœu », t. XV, 1950, col 

3182-3281 ; « Vœux de religion » col. 3234-3281), P. Sejourné.
• �Dictionnaire de droit canonique, 7, 1965, col 1619-1630, R. Naz.
• �Guide pour l’histoire des ordres et des congrégations religieuses. 

France xvie-xxe siècles, dir. Daniel-Odon Hurel, Turnhout, 2001.
• �Dom Jacques Hourlier, L’âge classique (1140-1378). Les religieux, 

Éditions Cujas, Paris, 1974.
• �Dom Robert Lemoine, L’époque moderne (1563-1789). Le monde des 

religieux, Éditions Cujas, Paris, 1976. 
• �Dom Jacques Dubois, Les ordres monastiques, Que sais-je ? n° 241, 

PUF, Paris, 1985.
• �Bernard Dompnier, Enquête au pays des frères des anges. Les 

Capucins de la province de Lyon aux xviie et xviiie siècles, Publications 
de l’Université, Saint-Etienne, 1993.

• �Pierre-Antoine Fabre, « Prononcer ses vœux. Pour une étude des 
rituels d’énonciation orale du vœu dans la tradition des ordres reli-
gieux » dans L’Inactuel, numéro spécial sur l’oral, 1995, p. 121-129.

• �Catherine Maire, « La critique gallicane et politique des vœux de 
religion », Les Cahiers du Centre de recherches historiques, 24/2000, 
mis en ligne le 17 janvier 2009.  

   http://ccrh.revues.org/index2052.html (consulté le 14 août 2010).



17

Le rôle de la vie religieuse 
dans l'Église et dans le monde

Dom Jean-Pierre Longeat
abbé de Ligugé, 

président de la Corref*

Réflexions

Comme toutes les autres réalités institutionnelles de notre temps, 
la vie consacrée dans ses différentes formes traverse une période de 
profonde mutation. Faut-il penser pour autant qu’elle soit menacée 
au point de devoir se résoudre passivement à disparaître du pay-
sage ecclésial ? 

À vrai dire, nous sommes témoins d’une tout autre réalité. La 
vie consacrée au cœur de l’Église reste extrêmement vivante malgré 
toutes les difficultés qu’elle doit affrontrer. Vitalité et renouvellement 
sont pour elle des axes de travail très actuels. Deux questions 
peuvent nous aider à mieux caractériser cette disposition.

Tout d’abord, comment la vie consacrée se comprend-elle 
aujourd’hui et d’autre part comment s’implique-t-elle à nouveaux 
frais dans la vie de l’Église et du monde ? 

L’identité de la vie religieuse aujourd’hui

La vie religieuse est une. Il est nécessaire aujourd’hui de ré-
exprimer le socle commun qui soutient tout son déploiement. En 
particulier il est important de tenir ensemble action et contempla-
tion : l’une et l’autre dimension aident les personnes et les commu-
nautés à répondre pleinement à la mission qui leur est confiée.

*CORREF : Conférence des religieux et religieuses de France (ndlr).



18

Réflexions

Même si tel ou tel verset d’Écriture ont pu être mis en relation 
avec le charisme de la vie consacrée, en particulier en relation avec 
le célibat pour le Royaume, c’est malgré tout la totalité du donné 
évangélique qui le justifie. La révélation du Christ dans l’ensemble 
des Écritures donne une base solide à la vie religieuse. Les membres 
des instituts de vie consacrée inscrivent toute leur existence dans le 
sillage du Christ et de sa Parole en communion radicale de fraternité. 

En fait, de ce fondement est né, dès la période apostolique, un 
courant de vie marqué par le célibat et la remise de soi et de ses 
biens au cœur d’une communauté fraternelle, soutenu par un fort 
élan de prière. Des formes multiples de cet engagement à la suite du 
Christ sont rapidement apparues dans les différentes régions où 
l’Évangile germait.

Tout au long des âges, la vie « religieuse » n’a jamais manqué 
de diversité. Mais à l’intérieur de cette diversité, c’est toujours la 
même grâce qui s’exprime dans un lien radical au Christ. Ainsi, les 
membres des instituts de vie consacrée ont pu devenir et sont encore 
appelés à être des témoins bouleversants du Royaume de Dieu au 
cœur de la fraternité humaine.

Ceux qui ressentent un appel à consacrer leur vie au Christ sont 
animés par un puissant désir de connaître Dieu et d’aimer comme il 
aime. Pour cela, ils prennent du recul par rapport aux réflexes ordi-
naires de la vie en société. Ces personnes désirent une vie sans fin, 
comme au-delà du voile. Mais cette approche les encourage d’autant 
plus à s’engager dans la vie du monde pour être au plus près de toutes 
les réalités humaines et s’efforcer de les accompagner avec justesse.

Rôle et implication 
dans la vie de l’église et du monde

Si la vie religieuse se donne à voir dans le témoignage de 
communautés de frères et de sœurs réunis au nom du Christ, elle 
rejoint là une des dimensions particulièrement importantes de la vie 
du peuple de Dieu. En effet, sans référence à une communauté, pas 
de vie chrétienne, pas de corps ecclésial du Christ ! Cela vaut même 
pour les ermites qui, d’une certaine manière, vivent toujours leur 



19

Le rôle de la vie religieuse dans l'église et dans le monde

vocation en relation avec une Église locale et bien sûr dans la 
grande communaion des saints. Mais comment vivre la réalité de 
cette fraternité entre personnes d’horizons, de cultures, d’âges si 
divers ? Comment se donner une visée commune pour permettre un 
vrai mouvement de conversion : un mouvement qui permet de se 
tourner ensemble dans une même direction en sachant se mettre à 
l’écoute des autres, de l’Autre. C’est là l’un des grands défis de notre 
vie en Église aujourd’hui. La construction de communautés où se 
pratiquent l’écoute et le dialogue est un aspect majeur dans une 
société à tendance individualiste qui a, de ce fait même, de la peine 
à ouvrir des voies de bonheur dans l’être et le vivre ensemble. Car 
seule la communion d’amour avec autrui fait sortir de l’indifférence, 
rend dynamique et profondément heureux. La vie religieuse en ses 
différentes dimensions possède un savoir-faire communautaire 
qu’elle peut partager avec d’autres dans l’Église. C’est pourquoi, 
tant de laïcs viennent s’associer à la spiritualité des instituts et y 
apporter leur pierre.

Par ailleurs, la vie religieuse met à disposition les trésors spiri-
tuels d’une foi en Christ vécue selon différentes sensibilités d’expres-
sion et d’engagement. Le recours à la prière ou à la lecture person-
nelle, à la liturgie, à l’ouverture du cœur et à tant d’autres aspects 
de l’approfondissement de la foi est particulièrement soutenu par les 
grands auteurs et les grands témoins des familles religieuses. Sur la 
base d’une telle expérience, elles peuvent partager avec d’autres 
l’attitude spirituelle qui aide ensuite à faire face à toutes sortes de 
situations heureuses ou difficiles du parcours humain.

Enfin, la vie religieuse ne se limite pas à la seule préoccupation 
interne des communautés de frères ou de sœurs, elle est au cœur de 
nombreux réseaux et elle intervient sur beaucoup de terrains d’action 
qui lui permettent d’entreprendre des projets audacieux face à toutes 
sortes de crises où l’attention aux plus petits et à ceux qui vivent dans 
les marges de nos sociétés est l’une de ses grandes priorités.

Lorsque des visiteurs frappent à la porte de nos instituts, et 
spécialement les plus pauvres, il est capital qu’ils ressentent la possi-
bilité d’un véritable dialogue fraternel et que, par une expérience 
spirituelle d’ordre pascal, ils puissent goûter une perspective de 
communion jusqu’à engager toute leur vie avec le Christ en diverses 
vocations selon la grâce de chacun.



20

Réflexions

Oui, la vie consacrée n’a pas dit son dernier mot, mais elle 
souhaite le faire dans le croisement des différentes vocations et dans 
la perspective du Christ qui appelle tous et chacun à la sainteté du 
Royaume dans l’élan de l’Esprit nous ramenant tous ensemble au 
Père, source de tout amour.

Des communautés d’Évangile

Pour vivre dans une telle perspective, ce qui fonde les commu-
nautés religieuses, c’est un engagement personnel de chacun de leurs 
membres à la suite du Christ dans une relation d’amour unique et 
c’est aussi une mission reçue et vécue en communauté d’Église pour 
partager l’Évangile avec tous. La rencontre personnelle du Christ 
comme la vie et la mission des communautés ne trouvent leur sens que 
dans l’heureuse nouvelle, l’Évangile, transmis par Jésus et ses dis-
ciples. À tel point que pour caractériser l’expérience des communau-
tés religieuses, il est bon de parler de communautés d’Évangile.

Mais qu’entendre par ce mot « Évangile » ? Il s’agit d’un mes-
sage vécu et transmis par Jésus. Il ouvre une brèche dans la vie de ce 
monde qui peut apparaître parfois comme sans issue : dans cette 
perspective, tout est encore possible, tout peut changer, rien n’est défi-
nitivement fermé. Dieu continue son œuvre en ce monde et tous ceux 
qui le veulent peuvent y participer. En livrant toute sa vie, Jésus a mani-
festé l’ordre véritable de toutes choses : rien ne tient de nos existences 
et de la vie du monde, sinon dans et par l’amour. Jésus a résumé ainsi 
toute la loi et les prophètes dans l’unique exigence de l’amour mutuel et 
de l’amour de Dieu : « Tu aimeras le Seigneur ton Dieu, de tout ton 
cœur, de toute ton âme et de toute ta force et ton prochain comme toi-
même » ; « Aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés » ; 
« Si quelqu’un dit aimer Dieu alors qu’il hait son frère, c’est un men-
teur » (1 Jn). En vivant ainsi, Jésus a manifesté la source infinie d’amour 
qui est dans celui qu’il appelle son Père et l’a transmise aux hommes 
en les invitant ouvertement au grand repas de noces célébrant cet 
amour inconditionnel de Dieu à l’égard de tous. Ainsi est dessiné le 
signe d’une humanité nouvelle, d’un « royaume » nouveau que chaque 
communauté réunie au nom de l’Évangile, représente.



21

Le rôle de la vie religieuse dans l'église et dans le monde

Ces communautés sont donc appelées à un témoignage 
d’amour, d’amitié, d’espérance, de joie au cœur de toutes les situa-
tions humaines, y compris les plus difficiles ou les plus marginales. 
Ce témoignage est une annonce qui laisse totalement libre l’interlo-
cuteur et qui se vit sur le mode relationnel. Il n’y a donc là aucune 
formule théorique, aucun enseignement trop formel, aucun comman-
dement tout extérieur. Il s’agit d’un témoignage vivant conforme à la 
foi commune, mais vécu sur le mode de la rencontre dans une 
appropriation à chaque personne, à chaque situation.

Quel monde ?

Mais un tel message est-il encore partageable aujourd’hui 
notamment dans les pays riches ? On a dit que l’hémisphère Nord 
était déchristianisé. Il est vrai qu’en nombre de personnes fréquen-
tant assidûment les églises, la baisse est notable, mais cela a com-
mencé dès le xixe siècle et s’est poursuivi tout au long du xxe d’une 
manière très progressive lorsque le milieu ouvrier de ce monde 
industrialisé et d’autres après lui ont cessé de fréquenter assidûment 
l’Église. Cependant, ce qui a changé, c’est surtout l’évolution de la 
vision du christianisme lié à des États, des nations que certains vou-
laient croire entièrement chrétiens et qui ne l’étaient plus et même 
peut-être ne l’avaient jamais été selon le message du Christ. La reli-
gion chrétienne et les États ne peuvent avoir partie liée comme cela 
a pu arriver dans le passé. Par ailleurs, l’expression libre de la 
conscience personnelle si valorisée depuis quelques siècles, a 
changé totalement le rapport à la « religion » institutionnelle. Le 
message chrétien n’a jamais cessé d’intéresser les hommes et les 
femmes de tous les temps y compris dans son expression communau-
taire mais actuellement une forme trop marquée institutionnellement 
retient difficilement l’attention. Les Églises chrétiennes ne sont pas 
obligatoirement dans cette attitude, mais elles revêtent inévitable-
ment un caractère institutionnel qui peut les faire percevoir comme 
quelque peu rigides. Paradoxalement pourtant, c’est le christianisme 
lui-même qui est à l’origine de cette émancipation de la conscience, 
c’est lui qui a permis aux esprits de se libérer des tutelles arbitraires 



22

Réflexions

des potentats de ce monde. Mais le progrès de ce phénomène 
semble maintenant se retourner contre l’institution ecclésiale. Il est 
vrai que l’Église catholique – pour ne parler que d’elle – a pu 
prendre peur face à ce phénomène, susceptible, pensait-elle, 
d’ébranler sa tradition et son autorité. Des reprises en main n’ont 
pas manqué de se produire en ces deux derniers siècles ; si bien que 
des fidèles se sentirent le droit, en conscience, de s’éloigner ou de 
quitter leur appartenance à un corps ecclésial auquel ils n’accor-
daient plus de crédit. Il y a là un phénomène qui ne peut être consi-
déré comme passager, c’est un bouleversement profond des menta-
lités qui s’appuie sur des constats objectifs et qui nécessite d’être pris 
en compte dans le fonctionnement des communautés chrétiennes.

Dans la liberté

Les Églises, les communautés chrétiennes et plus spécifiquement 
les communautés religieuses, sont-elles en mesure d’assumer positi-
vement cet héritage qu’elles ont, elles-mêmes, contribué à trans-
mettre ? Telle est la grande question posée pour l’avenir même du 
message chrétien. Dieu ne peut que se réjouir de l’avènement d’un 
homme qui accède à sa pleine liberté même devant la divinité. Le oui 
prononcé par tout croyant à l’égard de Dieu ne peut être qu’un oui 
libre, non contraint de quelque manière que ce soit.

Le seul point de ralliement sur lequel des hommes, en appelant 
à leur conscience profonde, peuvent se retrouver, est le primat de 
l’amour tel que le préconise le message du Christ et de ses disciples. 
Notre humanité ne peut expérimenter que là son salut, c’est-à-dire 
sa capacité à vivre jusqu’à son plein accomplissement. Cela n’est 
pas une doctrine imposée de l’extérieur, c’est une expérience tout 
simplement. Le salut de l’homme passe par le fait qu’il puisse vivre 
en toute dignité, la liberté de choisir l’amour. Mais d’expérience 
aussi, nous savons combien il est difficile de ne pas s’égarer sur la 
voie de l’amour. En ce sens, le message de l’Évangile est particuliè-
rement impressionnant. Beaucoup d’ailleurs y reconnaissent une 
justesse d’attitude bouleversante de la part de Jésus, tellement il 
ouvre en ce domaine, une perspective infinie. En ce sens, l’Évangile 



23

Le rôle de la vie religieuse dans l'église et dans le monde

peut intéresser tout homme ; il revêt un caractère universel. 
L’appartenance à une communauté de foi, selon l’Évangile, ne peut 
en aucun cas faire nombre avec l’appartenance à d’autres corps 
sociaux. En devenant signe de la vérité de l’amour, de telles commu-
nautés font signe du véritable sens de nos existences.

Pour que cet amour puisse être heureusement partagé, il est 
nécessaire qu’il y ait référence à une forme de médiation. Les êtres 
humains ne peuvent assumer la simple confrontation entre eux, un 
troisième terme est toujours nécessaire. Il y a là comme une dimen-
sion de transcendance indispensable afin que l’amour puisse être 
vécu harmonieusement. Selon le Christ, cette transcendance est nom-
mée « Père » et se traduit en multiples événements où l’on reconnaît 
une Présence autre que la sienne propre.

De telles questions, loin de laisser indifférents nos contempo-
rains, les passionnent au contraire, notamment lorsqu’ils se sentent 
désemparés face à toutes sortes de crises qui semblent boucher leur 
avenir.

L’avenir de la vie religieuse se joue dans un tel contexte. 
Celle-ci a toujours été aux avant-postes des questions de l’homme et 
des sociétés. Il sera dommage que le trésor immense que détient cette 
tradition ne puisse pas être mis à profit aujourd’hui, alors même que 
tant et tant de personnes réclament d’y avoir accès librement.

Des communautés prophétiques

On l’aura compris, le premier souci des communautés chré-
tiennes et religieuses ne devrait pas être d’ordre institutionnel, mais 
bien plutôt porter sur la qualité du lien fraternel de charité : « Tous 
reconnaîtront que vous êtes mes disciples à ceci que vous aurez de 
l’amour les uns pour les autres » (Jn 13, 35). C’était là la préoccu-
pation d’un Paul de Tarse qui ne cessait de veiller à la charité dans 
les Églises et entre les Églises. 

Le ciment fraternel réside dans le partage plus ou moins accen-
tué d’une vie où tout ou partie est mis en commun et où la Parole du 
Christ traduite de mille manières devient la matière principale des 
activités de la communauté. Bien sûr, la dimension cultuelle inter-



24

Réflexions

vient, mais le but n’est pas d’organiser la vie de toute la communauté 
en fonction de son devoir liturgique ; de même les œuvres « aposto-
liques » sont importantes, mais ce ne sont pas à partir d’elles que la 
communauté se structure. Le point de ralliement consiste en l’accueil 
du Christ au cœur de la communauté, dans le partage fraternel, 
nourri de prière et de service.

Comment donc penser à nouveaux frais ces communautés reli-
gieuses préoccupées de ce simple témoignage porteur plus que tout 
autre d’un avenir certain.

Rappelons aussi que ces communautés fraternelles n’existent 
pas pour elles-mêmes, mais en vue d’une mission, d’un envoi. Tout 
disciple est envoyé en effet pour annoncer la Bonne Nouvelle de 
Jésus-Christ et tout disciple, comme on le voit dans les Actes des 
Apôtres le fait en relation avec une communauté d’appartenance 
qui, elle-même, de ce fait, se trouve en état de mission, d’envoi.

Manifestations de vie religieuse 

Observons ce qui advient au niveau le plus élémentaire de la 
vie religieuse. « Là où deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis 
là au milieu d’eux », nous dit le Christ. Il ne précise pas les qualités 
de ces personnes, il ne dit pas si elles sont jeunes ou âgées, si elles 
sont instruites ou non, il dit simplement qu’elles sont rassemblées à 
cause de lui et cela suffit pour qu’ainsi se manifeste sa Présence. 
Combien existe-t-il de telles communautés de proximité dans notre 
société ! Elles sont au plus proche des réalités humaines. Leurs 
membres peuvent cultiver avec tous une relation de proximité, de 
voisinage, d’amitié, d’accompagnement souvent. Cela est irrempla-
çable ! Et lorsque ces communautés parviennent à manifester la 
dimension communautaire dans l’unité de la fraternité, alors elles 
deviennent de véritables pôles d’attraction où le Christ se rend vrai-
ment présent. Les personnes qui les côtoient peuvent alors découvrir 
la richesse de l’attachement à la Parole du Christ qui fait vivre ces 
frères ou ces sœurs et elles peuvent partager avec eux cette référence 
« transcendante » qui leur permet d’être de véritables témoins.



25

Le rôle de la vie religieuse dans l'église et dans le monde

À tel point qu’au cœur de la communauté chrétienne, la pré-
sence d’un petit groupe de frères ou de sœurs peut représenter une 
richesse de premier plan. Bien sûr, des services pastoraux seront 
rendus par ces acteurs relativement disponibles, mais ce n’est certes 
pas leur première mission. Ils sont là, essentiellement pour être là et 
pour rappeler la dimension essentielle de l’amour comme un témoi-
gnage du Christ, source féconde d’où jaillit l’eau vive en toute gratuité.

À cet endroit, il est important de noter combien les communau-
tés religieuses peuvent être stimulantes pour une manière de conce-
voir l’Église en communion de communautés entre lesquels les 
ministres ordonnés travaillent à l’unité selon le Corps du Christ. 
Chaque communauté religieuse bénéficie d’un ou d’une responsable 
aidé d’un second ou même d’un conseil de communauté en relation 
avec les autres communautés de l’institut qui lui-même est doté de 
structures de gouvernement propres. Dans les communautés fémi-
nines, le ministère ordonné n’intervient pas à cet endroit, sinon 
comme une instance référente et éventuellement régulatrice mais non 
quotidienne. Une telle approche concernant l’ecclésiologie mériterait 
d’être traitée d’une manière approfondie. Elle pourrait être utile pour 
d’autres expériences de communautés chrétiennes de proximité.

Un deuxième niveau d’intervention concerne des unités de vie 
religieuse plus larges, présentes dans les Églises locales sous forme 
de pôles attractifs en matière de ressourcement spirituel et pastoral. 
Ce sont des maisons d’accueil, des monastères, des communautés 
nouvelles, des maisons-mères ou d’autres réalités semblables qui 
réunissent en leur sein un certain nombre de moyens en personnes 
et en capacité d’accueil et de propositions. Ces communautés qui 
sont bien vivantes encore aujourd’hui même si elles se font ou se 
feront plus rares à l’avenir, jouent un rôle de ressourcement au 
niveau d’un diocèse, d’une province ecclésiastique, d’une région ou 
même sur le plan national ou international. 

Bien sûr, ces pôles qui ont toujours été nécessaires à la vie de 
l’Église, le seront d’autant plus en ces périodes où les chrétiens 
auront plus besoin d’être encouragés dans leur démarche de foi par 
quelques circonstances positive de rassemblements, de sessions, de 
retraites, de relectures et de prière.

De tels lieux pourront vivre s’ils sont pris en charge non seule-
ment par une communauté religieuse, mais peut-être par un 



26

Réflexions

ensemble de communautés où puissent jouer l’inter-congrégations, 
l’internationalité, l’inter-générations et même l’inter-vocations.

Un troisième point demande à être souligné pour l’avenir des 
communautés religieuses. Depuis quelque vingt ans, un nouvel élan 
des familles spirituelles se fait sentir. Beaucoup de communautés tra-
vaillent, prient et partagent leur charisme avec des laïcs qui sont en 
recherche sur un chemin d’engagement spirituel. Le mouvement est 
suffisamment large pour être vraiment représentatif. En 2007, un 
premier rassemblement à Lourdes de religieuses, religieux et laïcs 
associés a permis de prendre la mesure du phénomène. Depuis, cette 
tendance ne cesse de croître. L’avenir de la vie religieuse passe par 
cette communion de vocations qui permet d’inviter de nouvelles 
annonces de l’Évangile et de faire vivre la richesse de l’élan fondateur 
des Instituts concernés. Par ailleurs, ces familles spirituelles fran-
chissent parfois les frontières des instituts et permettent plus facilement 
des rapprochements entre congrégations vivant du même charisme.

Il n’y a pas lieu de s’étonner ni d’être effrayé par un tel phéno-
mène. De tout temps, des laïcs ont été proches de la vie monastique 
ou religieuse de différentes manières. Ceux-ci ont pu connaître des 
appellations telles que oblats, donnés, lais, convers par exemple. Le 
concile Vatican II par ailleurs, a donné tout son poids à la vocation de 
tous à la sainteté et notamment des laïcs baptisés. Fort de cet encou-
ragement, beaucoup de laïcs se consacrent davantage à une suite 
exigeante du Christ, notamment mais pas uniquement, bien sûr, en 
relation avec des congrégations religieuses. Un livre sortira sur ce 
sujet dans le courant de l’année 2012 ; il éclairera la situation actuelle 
et permettra d’en mieux comprendre la logique et le possible devenir.

Les communautés religieuses ainsi dynamisées sur la base 
d’une meilleure compréhension de la Parole de Dieu et de l’exigence 
d’une vie et d’une diffusion communautaires selon l’Évangile ne 
manqueront pas de rencontrer des terrains d’action où beaucoup 
d’autres n’ont plus le courage d’intervenir. Comme aime à le décla-
rer Andrea Riccardi, le fondateur de la communauté de Sant’Egidio, 
à Rome, il est capital pour la foi chrétienne de rejoindre les « péri-
phéries », non seulement celles des villes, d’un point de vue géogra-
phique, mais aussi celles des mentalités. La vie religieuse s’y emploie 
souvent à tel point que l’on confond parfois ses œuvres avec ce 
qu’elle pourrait avoir d’essentiel.



27

Le rôle de la vie religieuse dans l'église et dans le monde

La tâche ne manque pas aujourd’hui dans toutes sortes de 
domaines, mais aucun investissement ne servirait à quoi que ce soit 
s’il n’était nourri par l’élan de la rencontre du Christ et de l’expé-
rience communautaire. Signalons cependant à titre d’illustration les 
secteurs d’intervention pointés par la commission théologique de la 
CORREF dans son document L’identité de la vie religieuse : solitudes 
subies, altérités difficiles, inégalités criantes, la puissance de l’argent, 
la science, les techniques, la culture, l’accueil des personnes en 
recherche de sens ou d’unification de leur vie, l’expérience spirituelle 
chrétienne…

Dans ce type d’engagement, la vie religieuse présente un ter-
rain privilégié et très large. Les congrégations ont en effet la possibi-
lité de travailler en réseaux fraternels d’une grande amplitude. Cet 
aspect n’est pas suffisamment mis en valeur, il faudrait y travailler.

Conclusion

Comme on le voit, la vie religieuse est plus actuelle que jamais. 
Elle se situe en communion profonde avec les efforts pastoraux de 
l’ensemble de l’Église. Elle souhaite partager son charisme propre au 
cœur des communautés chrétiennes. Pour cela, elle est appelée à se 
laisser refonder sur la Parole du Christ, partagée, vécue et diffusée 
comme un témoignage essentiel de vie, d’amour et d’accomplisse-
ment au cœur de la communauté ecclésiale et de la société. C’est à 
partir de là que la vie religieuse peut assumer une certaine institu-
tionnalisation. Celle-ci est indispensable mais elle est seconde. 
Lorsqu’on devient religieux ou religieuse, c’est pour consacrer toute 
sa vie à la communion avec le Christ et pour vivre en communauté, 
dans la prière et la fraternité, la puissance de son amour qui devient 
témoignage. En ce sens, rien n’est fermé et l’avenir se présente ouvrir 
de belles perspectives de développement combien même les crises 
que nous traversons présentement, masque profondément la joie 
qu’il y a à tout donner pour vivre avec le Christ et rejoindre avec lui, 
la source paternelle dans leur Souffle commun. n



Le monastère au travail
Voici le premier livre d'une jeune chercheuse en 

sociologie des religions sur un sujet original : le travail 
des moines, l'économie des monastères. Économie, 
travail et vie monacale peuvent paraître antagonistes. 
Mais depuis la célèbre devise ora et labora, prie et 
travaille, les moines en Occident ont dû trouver les 
moyens d'accorder les deux. L'auteur raconte la for-
midable invention d'un modèle économique singulier 
qui associe les exigences d'une économie de produc-

tion à celles, théologiques, d'une vie sur terre préfigurant le paradis. 
L'auteur montre comment cette économie monastique a eu un rôle détermi-

nant dans le développement de l'Occident au point de contribuer à la fondation du 
capitalisme européen. Le livre nous entraîne surtout dans une enquête passionnante 
sur les monastères aujourd'hui. L'économie monastique demeure encore aujourd'hui 
un lieu majeur d'expérimentation de formes alternatives d'économie.

 Isabelle Jonveaux est docteur en sociologie, chercheur à l'École des hautes études en sciences 
sociales, et spécialiste de théologie des religions.

Bayard, coll. "Envers du décor", 2011, 400 p., 21 e

Le sourire de Satoko
La guerre prend fin. Tokyo est dévastée. Le 10 

mars 1945, les B-29 du général américain Le May 
bombardent la capitale. On parle de cent trente 
mille morts, presque autant que pour le bombar-
dement de Dresde à peine un mois plus tôt.

Traumatisée par la pauvreté de l'après-guerre, 
Satoko Kitahara, riche jeune fille de l'aristocratie 
japonaise, après un brillant cursus universitaire, 
quitte tout et se fait chiffonnière parmi les chif-
fonniers. En dépit des réticences familiales, elle est 
baptisée en 1951. Atteinte par la tuberculose, elle 
meurt dans la Cité des Fourmis, à l'âge de vingt-
neuf ans. Artisane héroique de la réconciliation entre les différentes classes sociales 
et les religions du Japon, son rayonnement ne cesse de grandir.

Père mariste australien, Paul Glynn a longtemps vécu au Japon et a beaucoup œuvré à la 
réconciliation et au rapprochement entre le Japon et l'Australie de l'après-guerre.

Médiaspaul, 2011, 340 p., 18 e



29

La vie religieuse 
comme écart fertile

Jean-Claude Lavigne
dominicain,

assistant du provincial de France

Réflexions

« Vas vers toi-même 1 » dit le Bien-aimé à la Bien-aimée du 
Cantique des cantiques (2, 10). C’est là le grand mystère de l’humain 
auquel tous et toutes sommes convoqués : aller vers soi-même pour être 
pleinement ce que nous sommes et non un autre, fut-il parfait. Ce che-
min vers soi-même n’est pas aisé ; beaucoup ne font que quelques pas 
en sa direction. On ne peut pas avancer vers soi-même sans passer 
par l’amour, sans être entraîné par lui là où on ne savait pas qu’il y a 
avait le meilleur de nous-mêmes en attente de révélation (Rm 8, 
18-27). Ce mouvement ne dépend pas seulement de notre volonté ; il 
est accompagné par Dieu. L’avancée vers ce lieu nous rend de plus en 
plus vivants, de plus en plus généreux car débordants de vie et désirant 
donner la vie. Si l’amour physique entre humains se manifeste à travers 
l’enfant engendré, l’engendrement, pour les autres formes d’amour, se 
fera par d’autres manières, mais il aura lieu. Telle est l’aventure com-
mune de l’humanité, avec des sentiers différents pour chacun.

La vie religieuse est l’un des sentiers possibles pour certaines 
personnes. Ce sentier peut être illusoire et faussé s’il n’est pas un che-
min amoureux, et s’il n’est pas en vue d’engendrer. Tel semble être ce 
que nous devons chercher à expliciter pour mieux dire la vie religieuse 
d’aujourd’hui, et ne pas en rajouter à la litanie des larmoiements sur 
la crise religieuse, métaphore la plus radicale de la stérilité.

Bien évidemment, on ne peut pas faire semblant que la vie reli-
gieuse d’aujourd’hui, tant par le nombre que par l’état de santé de 
ses membres, est la même qu’il y a cinquante ans et que tout va bien. 



30

Réflexions

La société a changé, et on ne voit pas pourquoi la vie religieuse 
échapperait à ces modifications tant culturelles, sanitaires et sociales. 
Alors que la société européenne est de plus en plus sécularisée, 
déchristianisée, avec des familles à dimension réduite, de plus en plus 
de centenaires, un très grand nombre de retraités et peu de jeunes… 
comment la vie religieuse pourrait-elle ne pas être marquée par le 
vieillissement et le faible nombre des vocations ? S’il faut être lucides 
sur nous-mêmes pour être libres, il convient aussi de voir que la 
société tout entière s’est transformée. La vie religieuse n’est, sur ces 
points, qu’un reflet de ce qui se passe dans la société.

Il y a néanmoins une part de responsabilité qui vient des congré-
gations et des monastères eux-mêmes dans la faible attractivité de leur 
proposition, dans la mauvaise gestion des talents de chacun, dans le 
manque de réactivité face aux changements, dans la vision étriquée de 
l’Église et de l’Évangile ou encore dans la misère affective et relation-
nelle. Tout n’est pas la faute à la société ou aux mœurs des jeunes. Il 
y a des mutations institutionnelles radicales à vivre dans certains insti-
tuts de vie consacrée qui ne peuvent pas ne pas se remettre en cause 
car, au milieu d’eux, des instituts recrutent, des nouvelles formes de 
quête de Dieu se découvrent… Il ne s’agit pas de se culpabiliser ou 
d’accuser des équipes de responsables, il faut entrer en transformation.

Ce regard qui n’a rien de pessimiste ou d’optimiste, catégories 
qui ne signifient rien et servent souvent d’alibi pour ne pas faire une 
véritable analyse, invite à se réjouir de l’existence des 1 500 
religieux(ses) de moins de 40 ans qui sont en France, des 350 000 qui 
sont à travers l’Europe et des 800 000 2 à travers le monde. Quelle 
institution à l’échelle de la planète a pu traverser les siècles de cette 
manière ? Cette traversée se fait à travers des changements structurels 
et culturels, dont il est urgent de se rendre compte et d’intégrer dans 
nos manières d’être.

Redire la vie religieuse

La vie religieuse européenne est perturbée, car elle n’arrive plus 
à se penser dans son nouveau contexte et son écologie contempo-
raine. C’est pour une part parce qu’elle reste prisonnière d’une lecture 
théologique qui ne prend pas en compte les mutations anthropolo-



31

La vie religieuse comme écart fertile

giques et qu’elle ne parle que de crise plutôt que de son avenir, faisant 
ainsi advenir ce qu’elle incante. 

La vie religieuse comme refus du monde, rejet des réalités 
contemporaines et contre-société des parfaits, est une problématique 
encore présente dans certaines congrégations très affirmatives de leur 
identité et souvent en « croisade » pour réévangéliser un monde 
qu’elles n’aiment pas. Une telle stratégie peut séduire des personnes à 
l’identité fragile, mais ne peut pas faire écho à l’invitation du Christ à 
annoncer la Bonne Nouvelle à tous les humains sans élitisme. La vie 
religieuse, plus récemment, s’est dite comme suite du Christ (sequela 
Christi) ; cette approche intéressante reste tributaire d’une supériorité 
de la vie religieuse car tout croyant est appelé à suivre le Christ, et 
ajouter « de manière radicale » n’est-ce pas porter un jugement d’in-
fériorité sur les autres plus tièdes ? Parler de la vie religieuse comme 
signe – théologie contemporaine la plus répandue – n’est plus vrai-
ment pertinent dans un monde culturellement déchristianisé ; on ne 
s’institue pas comme signe, ce sont les autres qui vous reconnaissent 
comme tels or ils peuvent rarement décoder ce que sont les 
religieux(ses). Dire que la vie religieuse est un signe pour les croyants 
ne change pas ce rapport de mise en scène qui n’est pas juste quand 
on regarde la réalité de ce qui est vécu concrètement par les religieux-
ses. Il convient donc, pour dire ce qu’est la vie religieuse, de retrouver 
ce qui fait son fondement : une règle particulière pour vivre et pour 
aimer.

La vie religieuse est d’abord un cadre de vie. Comme toutes les 
formes de vie (couple, célibataire…), la vie religieuse est une vie avec 
des règles, et c’est dans ces règles qu’elle se distingue des autres et pas 
dans son propos de sainteté ou d’évangélisation qui s’adresse à tout 
humain. La règle n’est pas un système d’enfermement et de contrôle 
mais, fruit de l’histoire (la tradition) et de l’expérience spirituelle à la 
suite des fondateurs, elle est une proposition (un propositum) d’orga-
nisation de la vie pour se rendre disponible à Dieu. La règle de vie 
n’est pas une réglementation, mais la cristallisation d’informations 
pour se laisser rencontrer et aimer par Dieu. La règle ne dicte pas des 
comportements éthiques ou supportables et valorisés par le groupe 
(d’ordre déontologique), mais ouvre des manières de vivre suscep-
tibles de préparer chacun et chacune à la vie avec et pour le Christ. 

Ce qu’on appelle le charisme n’est qu’une autre manière d’ap-
préhender la règle à partir d’un milieu à rejoindre et des pratiques et 



32

Réflexions

savoir-faire pour se situer fraternelllement dans ce milieu (éducation, 
soins, proximité, etc.). En spécifiant un charisme particulier, la règle 
ne dit pas un travail social, éducatif, sanitaire ou catéchétique ; elle 
dit un lieu et une attitude qui rendent disponibles pour la rencontre de 
Dieu. Il s’agit moins de discours sur une « mission » à accomplir (qui 
serait en fait extérieure à soi) que d’une posture qui fait émerger de 
la vie pour celui qui se rend accessible, avec d’autres, à Dieu et pour 
ceux avec qui il partage du temps de sa propre vie. Le langage de la 
mission est si répandu qu’on a peine à le questionner, alors qu’il 
n’apparaît qu’à partir de la Renaissance et renvoie à une anthropo-
logie d’un devoir à accomplir et de choses à faire qui n’est plus véri-
tablement pertinent dans la culture contemporaine plus marquée par 
l’expérience.

La règle – la vie religieuse est une vie régulière et non séculière – 
n’est pas bonne ou mauvaise en soi ; elle montre ou non sa pertinence 
par rapport à la vie qu’elle permet à ceux et celles qui se placent sous 
sa direction. La règle peut être mortifère quand elle est utilisée pour 
dominer et contrôler ou être au service de dérives sectaires ; elle peut 
être au service de la vie en introduisant de l’objectivité et en proposant 
un chemin d’amitié – tant avec Dieu qu’avec les autres proches et 
lointains – et de conversion. Les règles particulières des congrégations 
ou monastères sont, par la médiation qu’exerce l’Église qui les recon-
naît comme chemins croyants, au service d’un surcroît de vie et c’est 
en cela qu’elles participent à la vitalité de l’Église et à sa responsabi-
lité d’annoncer le Royaume de Dieu. Les règles sont de l’ordre du 
chemin et ainsi, la vie religieuse n’est pas un état, mais un chemin 
pour advenir, pour se laisser arracher de ses habitudes et se rendre 
disponible à Dieu. L’effacement des règles introduit en fait des pertur-
bations profondes en brouillant les identités individuelles et sociales 
(celles de la congrégation), ce qui a pour conséquences d’inviter les 
extrémismes identitaires à se manifester.

En organisant – et non en contrôlant – le quotidien, la vie de 
prière, les rapports entre les personnes et les rapports aux biens, les 
règles de la vie religieuse proposent un style de vie qui est particulier 
et qui offre des opportunités que les autres manières de vivre n’offrent 
pas de manière semblable. La vie religieuse est un style de vie choisi 
par certains croyants, car ils y ont vu de la fertilité et de la vitalité pour 
eux et pour le monde. Le style de vie, expression proche de celles d’art 



33

La vie religieuse comme écart fertile

de vivre ou de sagesse – à condition que celle-ci ne soit pas statique 
et passive mais tournée vers la solidarité et la transformation – des 
religieux(ses) met non seulement l’accent sur des valeurs (celles de tous 
les chrétiens) mais sur des choix de pratiques par rapport au corps, à 
la mort, au temps, au travail, à la gratuité, à la parole partagée, à la 
Parole de Dieu…

L’écart

Si elle est un style de vie particulier, la vie religieuse va proposer 
un écart 3 par rapport aux modèles et aux logiques de la société 
contemporaine. L’écart n’est pas un fossé à créer, mais un mouvement 
de différenciation qui, par l’espace qu’il découvre, est source de vita-
lité non seulement pour celui qui en fait le choix, mais aussi pour la 
société dans laquelle il vit. L’écart est un refus de certaines attitudes 
banalisées dans la société et le choix de s’approcher d’hommes et de 
femmes qui sont aux diverses marges de la vie sociale. L’Évangile 
montre que Jésus s’écarte aux moments décisifs (Mt 14, 13 ; Mc 9, 2 ; 
Mc 6, 32…) et toute sa vie est un écart (et non un rejet) par rapport 
aux pratiques d’Israël qui le fait s’approcher des derniers 4, des mar-
ginalisés. Son attitude ouvre à ceux et celles qui le suivent une voie 
nouvelle vers Dieu et vers leur propre humanité (l’homme nouveau de 
saint Paul, Ep 4).

L’écart doit être source de vitalité. Il se manifeste à travers la 
prière, le silence, le service ou encore la vie commune et fraternelle, 
la mise en commun des biens… Toutes ces pratiques proposent de se 
différencier de ce que la société contemporaine libérale et égocentrée 
définit comme normalité et voie d’accès exclusive au bonheur. Elles 
introduisent ainsi comme des points d’interrogation dans un monde 
trop affirmatif sur la manière de réussir sa vie par la rivalité et l’envie 
et ouvrent des alternatives quant aux chemins vers une vie heureuse et 
bonne. L’écart permet aussi un rapprochement avec ceux et celles qui 
sont aux périphéries et qui occupent des places où la mort est proche.

L’écart le plus signifiant pour notre temps est, avec la mise en 
commun des biens, du temps et des idées, celui du silence et de la 
contemplation de Dieu (qui n’est pas réservée aux moines et moniales). 



34

Réflexions

La vie religieuse inscrit de la gratuité et de la perte là où le monde ne 
voit qu’une logique de l’intérêt et de l’accumulation. C’est dans la 
consumation devant Dieu et avec lui, dans la vie liturgique et la lectio 
divina, dans l’oraison et le face-à-face mystérieux du moment contem-
platif, que la vie religieuse apporte sa plus grande contribution à 
l’humanisation du monde.

La vie religieuse conduit à un choix de proximité avec des situa-
tions limites, non par fascination pour les marges ou par héroïsme 
militant, mais parce que c’est dans ces lieux que le désir de vitalité qui 
nous habite nous pousse et que c’est là que la vie doit être transmise, 
reçue, multipliée 5 et sauvée. C’est peut-être ce que veut dire aimer, si 
cela se fait dans la réciprocité. La vie de celui ou celle qui est religieux 
est multipliée quand il se rend accessible à ce que vit l’autre souffrant 
et humilié, quand il y a une véritable alliance pour affronter ensemble 
les forces de mort.

 C’est ce que signifient les vœux qui désignent les dimensions 
fondamentales de l’existence, là où la mort peut mettre en danger 
l’humanité. S’engager par vœux, faire profession religieuse, c’est dési-
gner les lieux majeurs où la vie est à une limite et s’y porter avec 
d’autres (la congrégation ou le monastère) pour tenter de la conforter 
et de la recevoir. Les vœux constituent des engagements à se rendre 
solidaires des mal-aimés, des sans pouvoir ni parole et des sans droits 
ni liberté. Cette solidarité passe par des histoires partagées et, pour le 
moins, par la prise en compte de ces personnes dans toutes nos déci-
sions  : de prière, d’investissement, de gestion de nos temps, de nos 
manières de consommer… C’est toute notre humanité qui est impliquée.

Prendre une telle option, au-delà du romantisme et de la passion 
adolescente, est terriblement difficile car toute la société dit que c’est 
insensé, irresponsable ou même archaïque et psychologiquement 
malsain. Pour tenir cet écart que chaque religieux(se) a perçu comme 
fertile, alors que tout pousse à faire comme tout le monde, il faut se 
faire aider. Un religieux est une personne qui se reconnaît à la fois 
comme désirant et faible. Pour assumer son désir, elle doit se faire 
aider par d’autres (c’est le sens de la vie commune) et par un membre 
de la communauté qu’elle investit plus particulièrement de ce droit à 
l’interpeller (c’est là le sens du vœu d’obéissance, qui est en fait la 
reconnaissance d’un droit à rappeler le désir d’écart concédé à un 
responsable).



35

La vie religieuse comme écart fertile

Dans cette perspective, les vœux ne peuvent pas se comprendre 
comme une réduction, un manque, un « ne pas », mais au contraire 
comme un moyen d’avoir plus de vie et de la multiplier. Le vœu de 
chasteté est un engagement à avoir beaucoup d’enfants 6 engendrés 
par la parole, l’amitié, le réconfort ou la formation ; le vœu de pau-
vreté existe pour signifier la nécessité de repenser ce qu’est la vraie 
richesse ; le vœu d’obéissance est la prise de conscience de l’urgence 
à donner la parole à ceux à qui on ne demande jamais rien. Les vœux 
sont au service de la fertilité, de ce que l’épitre aux Romains (Rm 8) 
appelle un enfantement de la création et de tous les humains.

Mettre l’accent sur la fertilité engendrée par les vœux et l’écart 
qu’est la vie religieuse, ne doit pas faire oublier l’importance de l’as-
cèse qui n’est ni une mutilation ni un acte de performance, mais le 
choix, par un écart intérieur, de vivre une disponibilité pour rencontrer 
Dieu et l’autre, n’étant plus pleins de nous-mêmes. En laissant, dans 
notre existence, une place pour l’autre, pour ses besoins et ses espoirs, 
nous pourrons nous avancer vers le vrai « nous-mêmes » au-delà des 
images et des apparences.

Ces dimensions ne sont pas seulement au niveau individuel. Les 
vœux engagent à la fois celui ou celle qui veut être religieux, mais aussi 
tout le monastère ou toute la congrégation et l’Église tout entière. C’est 
un pacte qui lie les partenaires, et qui est donc en mouvement perma-
nent, ou du moins devrait l’être s’il est marqué par la vie, et pas par la 
conservation ou la protection apeurée face à l’avenir. Plus l’institution 
est fertile, plus elle va vers son être profond qui est d’être un chemin 
pour la rencontre spirituelle avec Dieu et la vitalité de l’humanité.

L’écart fertile que met en œuvre la vie religieuse reprend la pra-
tique prophétique, sous la modalité de la modestie et de la commu-
nauté. La vie religieuse est une pratique institutionnelle et communau-
taire pour être entraînés par l’Esprit de Jésus, et devenir des 
« prophètes », non des vedettes médiatiques, mais des hommes et des 
femmes qui ont la passion de dire à l’humanité, par les mots et le vécu 
quotidien, que Dieu croit en elle, qu’il en a le souci et qu’il lui offre 
son amitié. Cette pratique est tout à la fois une dénonciation des mul-
tiples idoles qui se substituent au vrai bonheur, annonciation de ce qui 
pourrait être une autre manière d’exister (la vie fraternelle) et visitation 
de l’humanité par une rencontre a priori bienveillante de l’autre 
homme et l’autre femme, aimés par Dieu comme nous le sommes.



36

Réflexions

Un avenir ?

Si nous arrivons à prendre en compte les dimensions anthropo-
logiques contemporaines et à reformuler le projet de la vie religieuse 
dans une thématique de l’abondance de vie, des pistes s’ouvrent à 
nous, non pour revitaliser ce qui doit disparaître, mais pour déployer 
ce qui est en attente de sa révélation.

Dans la fragilité et les limites de ses membres, la vie religieuse 
continue d’interroger les valeurs qui s’imposent dans notre système 
économique et social. Elle reste ainsi prophétique au-delà des insuffi-
sances de chacun, à condition qu’elle apprenne, non pas le marke-
ting, mais à oser une parole sur son expérience, offerte avec simplicité 
à notre temps. Elle offre des espaces pour vivre autrement et expéri-
menter le compagnonnage de Dieu. Pour tirer parti de ce qu’elle est 
en profondeur, elle doit se libérer de certains carcans et étroitesses 
d’esprit et redéfinir un art de vivre où le moment contemplatif, et ses 
traductions dans la gestion du temps, du travail, de la relation aux 
autres, sont au cœur de l’existence. En prenant conscience aussi de 
tout ce qu’elle vit déjà, elle doit oser regarder l’avenir à partir de sa 
tradition de générosité, du don de soi, d’accueil, d’écoute.

Mais ce qui est le présent et l’avenir de la vie religieuse c’est, 
selon la belle expression de F. Rosenzweig 7, planter de l’éternité dans 
le temps, c’est-à-dire vivre de Dieu dans le monde tel qu’il est. C’est là 
une manière de dire que les religieux et religieuses trouvent leur iden-
tité réelle dans le cœur à cœur, souvent dans les ténèbres et la préca-
rité, avec celui dont Jésus le Christ est venu nous dévoiler la paternité. 
C’est là qu’une échelle, celle de Jacob, apparaît… dans l’ordinaire 
d’une vie d’homme ou de femme marchant vers son propre mystère. n

1 - Dans la version d’André Chouraqui, Les cinq 
volumes, DDB, 1991.

2 - Estimations.

3 - C’est le thème central de  mon ouvrage Pour 
qu’ils aient la vie en abondance, Cerf, 2010.

4 - Selon la belle expression d’A. Durand, Dieu 
choisit les derniers, Cerf, 2010.

5 - Cf. Jean-Claude Lavigne, Le prochain lointain, 
Cerf, 1992.

6 - L’idée est déjà développée par Maître Eckhart à 
propos de la Vierge Marie.

7 - F. Rosenzweig, L’étoile de la rédemption, Seuil, 
20032.

Notes



37

l'identité de la vie religieuse
Joëlle Ferry

religieuse xavière,
professeur au Theologicum, directrice de la section 

de théologie biblique et systématique (Institut catholique de Paris)

Réflexions

Présentation du document de la commission théologique 
de la CORREF 1

Un peu d’histoire

Le texte L’identité de la vie religieuse est paru en réponse à une 
commande faite à la commission théologique de la CORREF 2 en vue 
de son assemblée de 2010 à Lourdes. La demande était de dire le 
« socle commun » de la vie religieuse, ses principes fondamentaux, 
son unité dans la diversité de ses formes, bref de donner quelques 
principes de théologie fondamentale de la vie religieuse.

Deux précisions sont à mentionner d’emblée. Ce document est 
d’abord une demande faite par la CORREF pour son usage, donc 
par des théologiens français à destination de la vie religieuse en 
France, même s’il y a bon nombre de religieux de diverses nationa-
lités et cultures en France. C’est donc un document situé : il n’a pas 
un caractère international, il ne vient pas de Rome. Ce document, 
autre point à préciser pour bien le lire, est le fruit de débats entre 
nous, membres de la commission, divers par nos sensibilités, diffé-
rents aussi par les spiritualités que nous représentons, par nos tem-
péraments aussi ! Il ne reflète pas une pensée unique !



38

Réflexions

Quels choix avons-nous faits ?

C’est sans doute faciliter la lecture de ce document que de dire 
d’entrée au lecteur quelques choix que nous avons opérés :

• �faire un document bref, qui dégage des axes, sans forcément 
justifier et argumenter toutes les affirmations et thèses indi-
quées, ce qui aurait conduit à un gros livre plutôt qu’à un 
texte facilement accessible ;

• �présenter des pistes de réflexion théologique ;
• �offrir des éléments de recherche nouveaux sur la vie reli-

gieuse, autrement dit ne pas répéter Perfectae caritatis 
(1965), ni même Vita consecrata (1996) ou Repartir du 
Christ (2002) ou les très nombreux documents parus depuis 
le concile Vatican II sur la vie religieuse. Nous n’avons pas 
voulu répéter ces documents magistériels que nous considé-
rons comme des acquis, mais risquer autre chose…

• �revisiter quelques lieux de la vie religieuse, sans être tribu-
taire du vocabulaire qui existe déjà ;

• �montrer l’unité de la vie religieuse  en sa diversité ;
• �ne pas tout dire ! La commande était claire  : un texte bref, 

lisible, stimulant, pour inviter chacun à poursuivre.
Voilà quelques-unes des options prises. Que le lecteur n’at-

tende donc pas « tout » de ce texte, notamment ce que nous n’avons 
pas voulu faire !

Présentation du document 

Cette proposition théologique se développe en  quatre parties 
d’inégale longueur.

Penser la vie religieuse  en temps de crise

Il est habituel, et depuis des dizaines d’années, de parler de la 
« crise » de la vie religieuse, de la « crise » des vocations, de la 



39

L'identité de la vie religieuse

« crise » de l’Église. Mais la vie religieuse est-elle en crise ou la vie 
religieuse participe-t-elle d’une situation de crise qui la dépasse lar-
gement ? Le christianisme ne se vit plus en régime de chrétienté. Nos 
sociétés et le monde lui-même connaissent une situation de crise. 
Mais crise peut se décliner avec vitalité, car « ce contexte de crise est 
la Galilée de la vie religieuse ; elle se doit d’en entendre les 
recherches et les cris et de s’en reconnaître solidaire ».

Pour une approche renouvelée de la vie religieuse

Les recherches sur la vie religieuse ont été particulièrement 
nombreuses depuis le Concile, ce qui déjà témoigne de la vitalité de 
la vie religieuse… Ces recherches peuvent se classer en deux 
approches principales.

Une approche historique, dans le domaine scripturaire et historique
Y a-t-il des fondements scripturaires pour la vie religieuse ? des 

paroles ou des récits comme celui de l’appel de l’homme riche qui 
serait en quelque sorte des « récits de vocation » ? En fait, la 
recherche exégétique conduit à un certain déplacement de ces péri-
copes. Il n’y a pas de parole claire qui porte sur ce qui deviendra la 
vie religieuse. Il faut plutôt dire que c’est le rapport à toute l’Écriture 
qui fonde la vie religieuse, même si la tradition a interprété certains 
textes comme fondateurs… Le religieux est celui qui inscrit toute sa 
vie sous la Parole de Dieu.

Au plan de l’histoire des origines de la vie religieuse, l’histoire 
d’Antoine mérite d’être revisitée… Les vierges et les ascètes ne sont 
pas à séparer d’un monachisme institué. Il s’est formé dans la tradi-
tion un « mythe » des origines égyptiennes avec Antoine qui s’est 
figé et que les historiens actuels reprennent à nouveaux frais.

Approche fondamentale : unité et diversité de la vie religieuse.
Dans son maître-livre qui reste une référence majeure, le Père 

Tillard 3 a souligné le fait que l’uniformisation n’est pas sans risque, 
qu’elle peut même être un désastre : Prière du temps présent mani-
feste l’unité de la prière de l’Église mais risque d’occulter les richesses 
des particularités locales. Adopter le même plan pour toutes les 



40

Réflexions

constitutions des congrégations religieuses peut voiler l’originalité de 
leur histoire. Car la vie religieuse est un ensemble vivant. L’unité 
entre les religieux relève d’une unité interne, de la cohérence de la 
vie religieuse, et non d’une uniformité apparente. Le pluralisme et la 
diversité font partie de la vie religieuse.

Les théologiens ont élaboré plusieurs modèles d’interprétation 
pour penser l’unité de la vie religieuse en sa diversité. Le document 
de la commission les présente brièvement en indiquant aussi ce que 
chaque modèle apporte et ce qu’il laisse de côté car tous les modèles 
ne se valent pas.

• �Le recours aux charismes. L’avantage d’une théologie du 
charisme est de dire la diversité au sein d’une unique vie 
religieuse, mais le risque est la chosification du souffle fonda-
teur, sans compter son inefficacité et surtout une culture du 
spécifique défini par des activités ou des orientations qui ne 
sont pas l’essentiel de la vie religieuse.

• �La référence à la diversité des mystères du Christ, modèle qui 
tente d’indexer les formes de vie consacrée sur celles des 
mystères de la vie du Christ.

• �La recherche de l’unité originaire face à la diversité de la vie 
religieuse qui s’est développée au fil des siècles et à ses 
diverses formes. L’unité est dans la vie monastique. Cette 
approche intéressante et unitive d’Enzo Bianchi laisse peu de 
place à la diversité des traditions spirituelles et à la vie apos-
tolique.

• �Un projet unique avec des équilibres différents. La vie reli-
gieuse est un projet unique constitué d’éléments communs 
avec des équilibres différents. Il s’agit toujours de vivre tout 
l’Évangile, mais sous un mode particulier. Cette perspective 
de Jean-Marie Tillard a l’avantage d’honorer pleinement la 
pluralité et l’unité interne de la vie religieuse. 

• �Un même processus pour des fondations particulières. Plus 
récemment, et en intégrant des perspectives de théologie 
narrative, Philippe Lécrivain insiste sur la vie religieuse 
comme manière de vivre l’Évangile, manière de croire 
ensemble à la suite d’un fondateur.

À la suite de ce parcours descriptif des approches théolo-
giques, quelle évaluation théologique faire, où et comment chercher 



41

L'identité de la vie religieuse

l’unité plurielle de la vie religieuse ? Le document présente trois pistes 
de réponse : l’unité ne se trouvera ni du côté du même ni du côté 
d’un dénominateur commun, mais dans la capacité de nouer des 
relations entre des différences. Cette unité sera aussi reconnue par 
différence d’avec le mariage chrétien. Enfin l’unité est devant nous 
comme une tâche.

Une vie en sa cohérence

La vie religieuse étant un ensemble vivant, un tout organique, 
le document L’identité de la vie religieuse n’en traite pas séparément 
les éléments constitutifs, mais part de l’expérience spirituelle qui en 
est le cœur, pour en suivre ensuite le déploiement à travers le geste 
de profession qui exprime la nature de l’engagement du religieux. 
Ce déploiement se poursuit dans la dimension apostolique qui 
marque toute vie religieuse et enfin dans la manière de vivre  dans 
laquelle s’incarne le choix de vie des religieux. D’où le plan de cette 
troisième partie.

Une expérience spirituelle propre 
On pourrait aussi la nommer « expérience fondatrice » ou 

encore « vocation ». Cette expérience a trois caractéristiques princi-
pales : 

• �Un élément discriminant : le célibat et les relations qu’il 
engage. Se centrer sur le célibat seul pour définir la vie reli-
gieuse est réducteur, mais le célibat est bien comme l’affirme 
Enzo Bianchi, discriminant, c’est-à-dire qu’il fait la différence 
entre deux chemins fondamentaux de sainteté : vie religieuse 
et mariage chrétien. Il est la forme qui traduit socialement et 
visiblement l’originalité d’une expérience spirituelle.

• �L’originalité d’une expérience spirituelle fondatrice : le « Toi 
seul » que les religieux disent au Christ. Choisir le chemin de 
la vie religieuse c’est renoncer à dire « toi seul » à quelque 
humain que ce soir, c’est consentir à n’être le « toi seul » de 
personne. C’est ce qu’a si bien développé Michel de Certeau 
dans une  belle homélie. Le religieux est caractérisé par un 
geste : partir, et un lieu : la communauté.



42

Réflexions

• �Une expérience créatrice de rapports fraternels. La vie reli-
gieuse, depuis toujours, a comme caractéristique d’être vie 
commune : la recherche de Dieu se vit en se recevant comme 
frères et sœurs au long des jours.

Une vie dont nous faisons profession
La profession est le geste déterminant, remis en valeur dans les 

recherches actuelles, qui signe l’engagement du religieux. Ce geste 
a été un peu occulté par le recours à la thématique de la consécra-
tion ou la distinction entre conseils et préceptes… C’est à juste titre 
qu’il est aujourd’hui revalorisé.

La parole de profession est en consonance avec une vie tout 
entière à l’écoute de la parole, mise sous la parole. C’est un vrai 
combat de mettre toute sa vie sous la parole, c’est ce qu’a vécu 
Antoine, figure matricielle de la vie religieuse.

Une vie apostolique
Dans la ligne de ce que développe Vita consecrata  : toute vie 

religieuse  est apostolique, en tant qu’annonce du Royaume, « devant 
Dieu et pour le monde », les deux dimensions du projet des religieux. 
La vie religieuse est une manière particulière de ce mouvement même 
de l’amour trinitaire pour le monde, elle épouse le mouvement 
d’amour de Dieu le monde. C’est sa manière d’annoncer le Royaume.

« Une manière de vivre »
• �Une vie sous la Parole. la parole joue un rôle décisif dans la 

vie d’un religieux  : c’est toujours l’écoute, à l’intime, d’une 
parole venue de Dieu qui fait entendre un appel à la vie 
religieuse ; c’est la parole de profession qui engage la 
réponse… c’est l’écoute quotidienne, patiente et prolongée, 
de cette parole qui donne de vivre la fidélité au fil des jours… 
et dans l’attente du monde à venir.

• �Choisir la vie religieuse, c’est choisir de vie en communauté, 
au quotidien avec des frères et sœurs reçus, pour le meilleur 
et le plus difficile ! C’est aussi prononcer des vœux. La triade 
des vœux est présente très tôt dans la vie religieuse, mais 
avec variantes. Ce sont des aspects plus connus sur lequel le 
document a donc choisi de moins insister…



43

L'identité de la vie religieuse

Aujourd’hui

La quatrième partie du document a cherché à dire où et com-
ment une présence à Dieu s’articule à une présence au frère et au 
monde à la suite du Christ, où et comment vivre l’ici-bas à partir de 
l’au-delà. La vie religieuse vit un rapport original au monde et tient 
une place particulière au sein de l’Église. En ce début du xxie siècle, 
et dans un pays comme la France, des problématiques nouvelles 
interrogent la foi chrétienne. La commission a retenu trois champs : 
le social et le politique, la culture, des recherches de sens qui sont 
autant de lieux et d’appels aujourd’hui.

Cette proposition théologique qu’est le document L’identité de la 
vie religieuse a mis en valeur la catégorie d’expérience. On choisit la 
vie religieuse  parce qu’on a fait une expérience de Dieu, du Christ. 
C’est en pensant cette expérience que l’on peut faire une théologie de 
la vie religieuse, car la vie religieuse est une pratique, elle est avant 
tout une manière de suivre le Christ. Le document s’est aussi voulu 
« critique » au sens où il y a des catégories qui nous ont semblé plus 
opérantes que d’autres, où nous avons porté des jugements théolo-
giques. C’est ainsi que nous avons souligné que toute vie religieuse 
est apostolique (et donc jugé inopérante la distinction contemplatif/
apostolique), tempéré l’engouement pour la théologie des charismes 
de la période post-conciliaire, souligné l’importance de la profession. 

Ces propos ne sont qu’un « apéritif » ! Ils sont invitation à lire 
le document en son entier ! n

Pour commander le document :
CORREF, 3 rue Duguay-Trouin, 75006 Paris
01 45 48 18 32

1 - Cet article reprend une présentation qui a été 
faite à la réunion des responsables diocésains des 
vocations à Paris, le 16 mars 2011. Il en garde le 
caractère oral. 

2 - Cette commission a été créée en 2003 à l’initia-
tive de la CSM et de la CSMF. Elle est actuellement 
composée de Joëlle Ferry (Xavière), Jacques 
d’Huitteau (Frère des écoles chrétiennes), Anne 

Lécu (Dominicaine), Jean-Baptiste Lécuit (Carme 
déchaux), Jean-Luc Molinier (Bénédictin), Sylvie 
Robert (Auxiliatrice), Étienne Vetö (Chemin Neuf).

3 - Jean-Marie Roger Tillard, Devant Dieu et pour 
le monde. Le projet des religieux, Paris, Cerf, 1974.

4 - Enzo Bianchi, Si tu savais le don de Dieu, 
Bruxelles, Lessius, 2001, p. 50.

Notes



Que sait-on du Nouveau Testament ?
Cet ouvrage présente, dans une langue accessible 

à un large public, l'ensemble des connaissances dis-
ponibles sur le Nouveau Testament. Après une pré-
sentation générale de la situation religieuse, sociale, 
politique, économique de la Palestine au temps de 
Jésus et de ses disciples, ainsi que des écrits datant de 
cette époque, l'auteur commente livre par livre tous 
les écrits du Nouveau Testament : présentation glo-
bale du livre, commentaire suivi du texte avec arrêt 
sur un certain nombre de difficultés ou particularités, 
questions relatives à l'auteur, la date de rédaction, le 
milieu de composition du livre et enfin repérage des principaux problèmes posés par 
le texte avec exposé de thèses et choix personnel de Brown. 

Raymond E. Brown est reconnu comme l'un des meilleurs spécialistes mondiaux du Nouveau 
Testament. Professeur émérite d'études bibliques à New York, il a été appelé par deux Papes 
à faire partie de la Commission biblique pontificale.

Bayard, coll. "Bayard compact", 2011, 921 p., 29 e

La vie religieuse 
dans le monde aujourd'hui

Au centre de la vie religieuse, il y a une expé-
rience de rencontre avec Dieu. Celle-ci est fondatrice 
de l'identité des religieux et religieuses. Qu'est-ce que 
cela signifie dans la culture contemporaine ? Pour la 
première fois, des formateurs se sont rencontrés pour 
analyser les nouvelles vocations. Sans déplorer la crise 
que traversent les congrégations, les auteurs parient 
sur les chances de ces nouveaux venus dont les profils 
ont beaucoup changé depuis vingt ans.

Catherine Fino, salésienne de Don Bosco, docteur en médecine et docteur en théologie, maître 
de conférence au Theologicum (Institut catholique de Paris)
Lucie Licheri, petite sœur de l'Assomption, conseillère générale
Jean-Claude Lavigne, dominicain, assistant du prieur de la province de France
Jean-Louis Souletie, missionnaire de Sainte-Thérèse, supérieur général, professeur au Theolo-
gicum, directeur de l'Institut supérieur de liturgie (Institut catholique de Paris)

Salvator, 2011, 176 p., 19,50 e



45

La vie religieuse : 
une institution à l'épreuve

Jean-Daniel Hubert
bénédictin, prieuré d’Etiolles

psychanalyste

Réflexions

Point de vue

Le vieillissement des communautés, la baisse des vocations sont 
parmi les facteurs qui aujourd’hui rendent difficiles la vie apostolique 
religieuse. Les communautés dites nouvelles le sont moins qu’il y a 
quelques années, elles ont à faire face à leur propre durée. Les hôtelle-
ries de monastères sont souvent pleines de personnes en quête de 
silence, de réflexion et de prière. Elles rendent un service irremplaçable, 
mais doivent faire face à une multitude de motivations qui, très souvent, 
sont bien éloignées de la spécificité monastique. Ce bref constat méri-
terait bien des nuances, mais gardons-le ici comme un prétexte à une 
réflexion fondamentale sur l’institution religieuse elle-même.

De l’intérieur d’une congrégation, quelle qu’elle soit, il s’agira 
d’être attentif à l’accueil et l’on dira volontiers que les jeunes géné-
rations sont une chance d’avenir ; encore faut-il que celles-ci aient 
les moyens et l’audace pour s’investir vraiment dans une fidélité 
créative. Plus avant dans la formation, il s’agit « d’appartenir à un 
corps », d’assumer un héritage en restant ouvert aux signes de 
l’Esprit, mais l’on sait qu’entre l’appartenance plus ou moins formelle 
et l’adhésion intime, il y a tout un chemin sans cesse à refaire dans 
la trajectoire d’une vie. La dimension spirituelle d’une règle ou de 
constitutions indique un horizon, indispensable bien évidemment. 



46

Réflexions

Mais elle peut aussi obscurcir la dureté des faits ou les sublimer de 
façon illusoire.

Tous ces éléments qui sont constitutifs de la vie religieuse sont 
en même temps des points de crises possibles qui se manifestent à 
plus ou moins bas bruit dans le vécu communautaire quotidien ou à 
l’occasion d’un départ. Il semble bien que c’est la vie communautaire 
qui soit la plus problématique car c’est elle qui concrétise ou non la 
décision sans cesse renouvelée à devenir pauvre, obéissant et chaste 
à la suite du Christ. Avoir un toit, une table, une prière et un rythme 
commun déterminent certes une vie commune, mais est-ce à tous les 
coups une vie communautaire qui s’enrichit chaque jour du partage 
de vie et de foi de chacun des membres ?

C’est à partir de ce questionnement que l’on peut approfondir 
ce vécu communautaire qui est constitutif de la vie religieuse. Nous 
le ferons ici en pointant quelques difficultés.

La vie communautaire est tout autant un climat relationnel que 
des faits vécus. Quand l’âge des participants avance, il se peut que 
le climat prenne le pas sur les faits. On désignera ceux-ci comme de 
peu d’importance, on pourra même les évaluer en fonction d’un 
amour fondamental qui évacue l’altérité. Les jeunes générations 
venant du monde de l’entreprise, habituées à l’analyse des pratiques 
professionnelles et aux conflits pourront avoir du mal à se situer dans 
un collectif religieux pour qui le sens et la dimension spirituelle 
prennent le pas sur la dureté des faits. J’aime à ce propos cette 
phrase de Grégoire le Grand quand il affirme : « Si une vérité vous 
fâche, il faut mieux consentir à la naissance d’une fâcherie que de 
renoncer à la vérité. »

En vie communautaire, la question de la vérité n’est pas non plus 
une mince affaire ! Il y a bien sûr la vérité de la parole de Dieu, la 
vérité d’une tradition religieuse souvent longue et chargée affective-
ment. Ces vérités-là nous précèdent, elles ont leur poids et chacun les 
intériorise au fil des ans. Un chapitre de congrégation est souvent une 
belle occasion pour goûter à nouveau frais ces vérités de toujours. 
Mais il y a aussi la vérité qui se fait jour au cœur du dialogue de 
personne à personne, quand on ose dire « je » à l’autre dans la fra-
gilité de ce que l’on est, en restant ouvert à ce qu’est l’autre. Faire la 
vérité est ici un travail jamais achevé, un savoir toujours fragile, une 
ouverture à l’inconnu, finalement un chemin à risquer. Autrement dit, 



47

La vie religieuse : une institution à l'épreuve

la vérité n’est pas seulement d’ailleurs et d’en haut, elle est présente là 
où se nouent des relations interpersonnelles. C’est en ce sens qu’une 
vie communautaire peut être un espace privilégié pour faire l’expé-
rience de la vérité : « La vérité est fille de la discussion » (G. Bachelard).

La vie communautaire dans son organisation est une institution. 
Les places de chacun y sont différentes. Elle précède la vie de chacun 
des participants. Elle se compose de rites, d’habitudes qui permettent 
de faire le lien avec le passé et le présent, en maintenant ouvert les 
possibilités de l’avenir. Dans l’institution religieuse, le (ou la) supé-
rieur occupe une place d’exception qui n’a rien d’un privilège ! On 
ira même jusqu’à dire qu’il s’agit d’un « service » ! Ceci n’est pas 
faux si la tâche dévolue à cette place particulière consiste à renvoyer 
chacun à sa responsabilité d’œuvrer pour le bien de tous. Autrement 
dit, « l’institué » de cette place particulière prend sens par rapport à 
chaque membre du groupe devant être « instituant » par son agir et 
sa pensée.

Dans ce contexte, l’autorité n’est ni verticale ni horizontale, ni 
non plus à confondre avec le pouvoir. Elle est de l’ordre de la parole 
et de la place de celui qui s’y risque. On se rappellera qu’en tout être 
humain, ce qui fait autorité est tout autant la place qu’il occupe que 
la cohérence de ce qu’il dit.

Dans la vie communautaire, il est précieux d’évaluer régulière-
ment le fonctionnement de l’autorité avant d’en arriver au moment 
inévitable et nécessaire d’un vote qui, de toute manière, suspend la 
parole. La règle de saint Benoît offre un assez bon équilibre pour 
distinguer les places respectives de chacun, les moments de concer-
tation et les décisions communautaires.

La vie communautaire est de l’ordre du tissage. Chaque fil de 
vie, chaque point, chaque couleur, tout est important pour donner à 
l’ensemble sa solidité et sa beauté. Tout se noue ou se dénoue bien 
souvent au moment de prendre des décisions ! Les stratégies pour ne 
pas prendre de décisions sont innombrables et plus ou moins 
conscientes. On en restera alors à l’échange d’idées, on pourra 
s’enfermer dans des contre-propositions ou le silence, dire que les 
choses ne sont pas mûres ou reporter à  plus tard par manque de 
temps… Tout cela est bien connu ! Le consensus illusoire, la prise de 
pouvoir peuvent aussi mener leur danse. Se décider seul, et a fortiori 
ensemble, est toujours une œuvre difficile car il s’agit de perdre, en 



48

Réflexions

continuant d’être vivant. Perdre, être incomplet, manquant, toutes 
choses qui font partie de la vie mais qui sont bien difficiles à assu-
mer. Se décider, c’est donc consentir à perdre sans être perdu, la 
distinction est ici d’importance, elle touche aux profondeurs de l’être. 
C’est cela que nous approchons à travers les décisions même les plus 
simples.

Ces quelques points de friction montrent assez que la vie reli-
gieuse, comme toute institution, est à l’épreuve au niveau relationnel, 
par rapport à la vérité de son être, à travers l’exercice de l’autorité 
ou la prise de décision. On l’aura compris, ce propos n’est pas là 
pour nous faire sombrer dans la plainte et il exclut par ailleurs tout 
recours à des discours incantatoires ou passéistes. Il s’agit plutôt 
d’identifier quelques éléments qui font crise pour s’en servir de points 
d’appui et risquer autant qu’il est possible de penser les faits pour les 
regarder autrement.

La vie religieuse aujourd’hui peut se lamenter de la baisse des 
vocations en Europe et se réjouir des noviciats qui sont pleins dans 
certains pays du tiers-monde. Il n’est pas certain que ce soit la ques-
tion essentielle.

Peut-être vaut-il mieux regarder la vie religieuse comme un 
formidable signe. À travers elle, l’humain devient possible. Avec 
toutes les avancées et les impasses de notre univers technologique, 
c’est bien la question de l’homme qui est posée. Quand on aspire à 
plus de dignité et de justice dans les pays en voie de développement, 
c’est aussi la question de l’homme qui s’ouvre.

La puissance symbolique de la vie religieuse nous redit à sa 
manière qui est l’homme à la suite du Christ. Encore faut-il se risquer 
à la penser sans oublier le contexte dans lequel elle se situe. n



49

Dans l'attente du monde à venir, 
au cœur du monde présent

Sylvie Robert
auxiliatrice du Purgatoire, 

professeur de théologie spirituelle et dogmatique, Centre Sèvres 

Réflexions

La période actuelle ne manque ni de relevés de statistiques ni 
d’interrogations sur les chemins à trouver et les défis à relever pour 
la « vie consacrée » et son avenir. L’année de la « vie consacrée » 
est sans doute marquée par ce souci, mais il peut être bon de le 
quitter, pour oser s’interroger plus radicalement sur ce qu’est la « vie 
consacrée », quelle est sa place, son sens et sa mission. 

Une nouvelle tentation peut alors surgir, celle de se focaliser sur 
la seule « vie consacrée » pour la définir. Dans une Église qui est 
« corps du Christ », appelée à la communion, il nous faut chercher 
à comprendre ce qu’est la « vie consacrée » en la mettant en regard 
des autres vocations. Les pages qui suivent entendent proposer 
quelques jalons en ce sens. 

Le choix d’un chemin pour s’ouvrir à l’amour

Où donc situer les « consacrés » ? L’appellation pourrait faire 
croire à une troisième catégorie au sein de l’Église, les « consacrés », 
à côté des clercs et des laïcs. Le code de droit canonique précise bien 
que « l’état de vie consacrée » n’est « ni clérical, ni laïque » ; ce que 
notait le concile Vatican II à propos des religieux vaut pour tous les 
« consacrés » : ils ne sont pas dans un « état intermédiaire entre la 
condition cléricale et la condition laïque ». Clercs et laïcs composent 



50

Réflexions

le peuple de Dieu considéré selon sa structure hiérarchique. La « vie 
consacrée » ne relève pas de cette distinction ; elle est d’un autre 
ordre que celui des fonctions, de celui du don fait à l’Église.

Il faut avouer que l’expression « vie consacrée » est probléma-
tique – c’est pourquoi je l’accompagnerai de prudents guillemets. 
Apparue fort récemment, elle a permis d’éviter de parler d’« instituts 
de perfection » et elle embrasse la diversité des formes de « vie 
consacrée » : moines et religieux de vie apostolique – les plus nom-
breux –, membres des instituts séculiers, ermites et vierges consa-
crées. Mais son usage présente deux difficultés majeures : il fait de 
la consécration un acte personnel de celui qui se consacre, ou de 
l’Église : or, dans la Bible, c’est toujours Dieu qui consacre, pour une 
mission ; en second lieu, pour dire l’originalité d’une vocation parti-
culière, on recourt à un terme qui s’applique à tous : la consécration 
fondamentale en christianisme est celle du baptême ; tout baptisé est 
donc déjà un « consacré » ! Où est alors ce qui caractérise ceux que 
l’on dit « consacrés » ? Pour l’exprimer, on en vient facilement à 
affecter leur condition chrétienne d’un « plus ». Mais la « vie consa-
crée » n’est pas une consécration baptismale au carré ! Elle est le 
choix d’un des chemins de sainteté en christianisme.

Il n’y a pas de baptisés supérieurs et de baptisés de seconde 
zone ! L’Évangile est tout entier pour tous. Tous sont appelés à la 
sainteté, c’est-à-dire à la plénitude de l’amour. La suite du Christ 
n’établit ni rang de préséance ni hiérarchie entre les vocations ; le 
Christ ne se donne à moitié ou partiellement à personne ; il se donne 
ou désire se donner entièrement à chacun, quelle que soit sa voca-
tion. Accueillir pleinement ce don sans mesure, c’est lui répondre par 
un don total ; la radicalité de la réponse vient de la plénitude du don, 
elle n’est pas fonction de l’état de vie. Le baptême appelle ainsi tout 
chrétien, quel que soit son état de vie, à mettre le Christ au centre de 
son existence. Il l’invite à accueillir l’amour de Dieu pour l’humanité 
et à laisser ce mouvement de la charité divine s’incarner en lui et 
passer, à travers lui, de Dieu jusqu’au monde. Sans doute aujourd’hui 
la quête spirituelle vigoureuse de tant de chrétiens qui ne vivent pas 
la « vie consacrée » peut-elle le rappeler fortement à notre Église.

Toutefois, l’appel du baptême propose à notre choix deux che-
mins de sanctification, celui du mariage chrétien et celui de la vie 
consacrée. Une fâcheuse habitude, encore parfois tenace, a restreint 



51

Dans l'attente du monde à venir, au cœur du monde présent

l’usage du terme « vocation » : une « vocation » ne pouvait être que 
« sacerdotale » ou « religieuse » ! N’y aurait-il pas une vocation au 
mariage chrétien ? L’appel au ministère et l’entrée dans la vie reli-
gieuse se situeraient-ils sur le même plan ? Non ! L’appel au minis-
tère répond à une nécessité de la structure de l’Église. La « vie 
consacrée » ne relève pas de semblable nécessité ; le mariage chré-
tien non plus. Ce sont les deux chemins de sainteté chrétienne qui 
font l’objet d’un choix, reposant sur un élan et une nécessité inté-
rieure, à l’écoute de l’Esprit. Bien sûr ni les clercs ni les célibataires 
qui n’ont pas choisi de l’être ne sont exclus de la marche vers la 
plénitude de l’amour ; mais les clercs sont appelés à un ministère, et 
pour les célibataires qui n’ont pas choisi de l’être, la condition dans 
laquelle ils vivent ne relève précisément pas d’un choix.

Embrasser la « vie consacrée », c’est donc choisir un des deux 
chemins chrétiens vers la plénitude de l’amour. La parole de profes-
sion que prononce celui ou celle qui s’engage et qui est, sans autre 
geste liturgique, le sceau apposé sur sa vie donne bien à entendre 
cette dimension de choix. Un regard sur la différence entre les deux 
chemins est essentiel pour mieux les comprendre l’un et l’autre.

La « vie consacrée » en sa différence  
d’avec la vocation au mariage chrétien

La différence la plus évidente entre la « vie consacrée » et le 
mariage chrétien, c’est le célibat et le mode de relations qu’il engage. 
Les recherches des historiens nous le disent, dès les origines de la vie 
monastique, première réalisation de ce qui deviendra la « vie consa-
crée », le moine est célibataire ; non parce que le mariage serait 
mauvais, mais parce qu’il choisit d’unifier sa vie par le souci de Dieu, 
pour aimer ainsi très largement, d’un amour de nature fraternelle. Le 
célibat fait donc la différence entre les deux chemins fondamentaux 
de sainteté. Il n’est pas pour autant fondateur : on ne choisit pas le 
célibat, on choisit un chemin d’unification de sa vie. Il n’est pas non 
plus ce qui définit la « vie consacrée », mais il manifeste visiblement 
dans la société l’originalité du « Toi seul » que disent au Christ ceux 
et celles qui vivent la « vie consacrée ». 



52

Réflexions

Tout baptisé dit au Christ : « Toi seul es le Seigneur, sous le 
signe de qui je désire mettre toute ma vie. » Mais dans la « vie 
consacrée » le « Toi seul » dit au Christ n’est pas le même que dans 
le mariage chrétien. Les baptisés ayant vocation au mariage font le 
choix radical du Christ en recevant leur conjoint puis les enfants 
qu’ils pourront mettre au monde. Le « Toi seul » qu’ils adressent au 
Christ ne peut être effectif sans un « toi seul » adressé au conjoint. 
Ceux qui sont appelés à la « vie consacrée » font le choix du Christ 
sans conjoint ni descendance ; ils disent au Christ un « Toi seul » 
sans aucun autre « toi seul », sans être le « toi seul » de personne. 
Cela se marque dans leur profession, parole adressée à Dieu, mar-
quée d’une gratuité absolue que rien n’oblige si ce n’est une séduc-
tion irrésistible : « Sans toi je ne puis plus vivre. Je ne te tiens pas 
mais je tiens à toi. Tu me restes autre et tu m’es nécessaire, car ce 
que je suis de plus vrai est entre nous. » 

Loin de priver des relations humaines, ce « Toi seul » sans 
aucun autre « toi seul » en ouvre le champ, à l’infini : il fait entrer 
dans un mode de vie fraternel. C’est avec et devant des frères ou des 
sœurs qu’il peut être dit, même dans la vocation la plus solitaire – 
l’ermite est relié à son monastère d’origine ou mis dans la commu-
nion ecclésiale par son rapport à l’évêque. Lorsque la fraternité est 
partage de la vie quotidienne, elle est le milieu porteur et le lieu de 
vérification de ce « Toi seul » original dit au Christ. Elle est le labo-
ratoire d’un amour qui est appelé à s’ouvrir par principe à tous, sans 
élire ni exclure qui que ce soit. L’amour conjugal ouvre, lui aussi, sur 
un amour plus large que la cellule familiale, mais qui se vivra sous 
un autre mode relationnel que le mode conjugal et familial. La « vie 
consacrée », quant à elle, appelle à vivre toute relation au dehors de 
la communauté d’appartenance sous le même mode fraternel qu’à 
l’intérieur, sans choix privilégié, en une ouverture universelle. 

Comme l’indique le contenu de la promesse par laquelle on 
s’engage à la « vie consacrée », ce choix comporte une manière de 
vivre instituée. L’appartenance à l’institut ou au monastère, la règle de 
vie ou le programme personnel formulé par un ermite et reconnu par 
son évêque, les vœux prononcés ou les promesses faites tracent les 
contours de cette manière de vivre. Le mariage chrétien, lui, ne com-
porte pas, de soi l’explicitation aussi précise d’une manière de vivre. 



53

Dans l'attente du monde à venir, au cœur du monde présent

L’incarnation du « Toi seul » dit au Christ 
dans une manière de vivre

La parole de profession ou d’engagement dans la « vie consa-
crée » est expression publique, même sous forme très restreinte, du 
désir et de la résolution de laisser s’unifier toute son existence par ce 
« Toi seul » dit au Christ sans aucun autre « toi seul », dans des 
comportements concrets. 

Cette parole personnelle, adressée à Dieu, naît toujours de 
l’écoute de la Parole de Dieu. Elle signifie ainsi la résolution, dans la 
« vie consacrée », de mettre toute sa vie sous la Parole et de privilé-
gier le dialogue avec Dieu. Évidemment, la réception très personnelle 
de la Parole de Dieu et la prière ne sont pas l’apanage de ceux et 
celles qui vivent la « vie consacrée ». Mais elles sont pour eux le lieu 
d’exercice au quotidien de ce « Toi seul » sans aucun autre « toi 
seul » où ils s’exposent à Dieu. Pour qui engage sa vie avec 
quelqu’un qu’il ne voit pas et qu’il pourrait façonner à sa mesure, 
c’est le lieu de la rencontre, à la fois bienfaisante et éprouvante, de 
l’altérité de Dieu et de sa liberté. 

L’appartenance fraternelle à une communauté concrète apporte 
le soutien de l’expérience et de la fidélité de chacun, tous se trouvant 
mis ensemble par la relation de chacun à Dieu. Elle confronte à des 
êtres humains en chair et en os, qui sont à aimer comme des frères. 
Elle offre comme un terreau, pour que s’épanouisse la promesse 
prononcée, et où germe mystérieusement une vitalité commune dont 
chaque membre est à la fois bénéficiaire et acteur. Dans la vie reli-
gieuse, l’héritage des fondateurs, leur intuition spirituelle propre et 
toute la tradition de l’institut constituent un patrimoine commun que 
chacun reçoit en le reconnaissant comme ce qui donne forme à son 
propre appel. En en devenant à son tour porteur, chacun est l’inter-
prète et l’incarnation, avec sa propre personnalité spirituelle, du 
souffle et des manières de vivre communes.

Tous les « consacrés » ne prononcent pas explicitement les trois 
vœux de pauvreté, chasteté, obéissance que, depuis la fin de 
l’époque médiévale, l’Église a retenus comme constitutifs de ce que 
nous appelons aujourd’hui la « vie consacrée ». Même avant la 



54

Réflexions

fixation aussi nette de cette triade, on en reconnaît la présence dans 
les premiers exemples de vie monastique. Dans la mise en commun 
de tout bien et la remise de soi-même sous l’autorité d’un frère qui a 
charge de l’ensemble se tissent des liens qui ne sont pas sous le 
mode de la préférence ou de l’exclusive. 

Mais surtout et plus fondamentalement, le « Toi seul » dit au 
Christ n’a de sens que s’il s’incarne en toute l’existence ; les trois 
vœux ouvrent toutes les dimensions essentielles de l’existence 
humaine à cette incarnation. Car, à travers eux, c’est le rapport à la 
vie qui est touché à la racine, sous ses trois formes fondamentales de 
l’origine, de la propagation et de l’entretien. L’obéissance est recon-
naissance que l’origine de notre vie est en Dieu et renoncement à 
s’en faire le maître. La chasteté dans le célibat touche le rapport à la 
vie en ce qu’elle est faite pour se propager. La pauvreté, qui affirme 
que tout est don gratuit et exerce à reconnaître que Dieu pourvoit, 
éduque le rapport à la vie sous l’angle de l’entretien qu’elle requiert. 

Vivre selon les vœux, c’est aussi mettre toute sa vie sous le signe 
de la parole et ainsi l’ouvrir au dialogue avec Dieu par la médiation 
d’une écoute et d’une parole humaines : l’obéissance donne de ne 
rien vivre sans qu’une parole vienne le reprendre ; la chasteté dans 
le célibat fait passer de manière privilégiée par la parole pour vivre 
les relations et invite à la fécondité, non sous la forme d’une ren-
contre charnelle dont naît une nouvelle vie, mais sous celle d’une 
parole qui porte fruit ; la pauvreté introduit dans le rapport aux biens 
la distance du partage et de la rencontre de l’autre.

Les vœux viennent encore travailler, en celui qui s’y engage, 
toute relation. En effet, ils mettent devant les différentes figures pos-
sibles de relation à l’autre : l’autre comme aîné ou « parent », dans 
l’obéissance ; l’autre comme pair, en face à face, en partenaire de 
relation, dans la chasteté ; dans la pauvreté, l’autre comme « pro-
chain », avec qui partager, lui qui ne m’est rien sinon par le désir 
de Dieu. Ce sont les figures relationnelles essentielles ; les vœux 
donnent ainsi de laisser l’amour de Dieu révéler et convertir toutes 
les relations. 

Enfin, ils sont regard sur l’homme. La pauvreté accepte de 
regarder l’homme dépouillé de ce que rajoutent toutes les formes 
d’avoir, l’homme « nu », tel qu’il est sorti des mains de Dieu et tel 
qu’il y retournera. La chasteté dans le célibat fait envisager l’autre 



55

Dans l'attente du monde à venir, au cœur du monde présent

seulement pour Dieu et pour lui-même ou pour autrui, et non dans le 
mouvement spontané de retour vers nous-mêmes. L’obéissance met 
en position de dialogue et révèle l’homme comme être parlant, res-
ponsable et libre. 

Ainsi incarné, le « Toi seul » des « consacrés » prend sa part, 
originale et unique, de l’annonce du Royaume à venir. 

Une annonce du Royaume à venir 

La « vie consacrée » a pu être comprise comme fuite du monde. 
Une clarification est ici nécessaire. Il ne s’agit pas de se retirer du 
monde – comment les instituts séculiers, appelés à une pleine inser-
tion dans la société, pourraient-ils alors être reconnus comme faisant 
partie de la « vie consacrée » ? Il ne s’agit pas non plus de porter 
un regard négatif sur le monde auquel tout baptisé est envoyé.

La mission n’est pas un à-côté de la « vie consacrée », dont 
moines et ermites seraient comme préservés, dispensés ou exclus, 
tout réservés à une contemplation qui serait incompatible avec 
quelque engagement terrestre. Toute « vie consacrée » est « aposto-
lique », comme l’a fortement rappelé Vita consecrata. Tout simple-
ment parce que toute vie baptismale est annonce, sous peine de 
demeurer infirme et d’être infidèle à l’Évangile. Le Christ a aimé son 
Père en aimant les siens jusqu’au bout et en donnant sa vie pour 
l’annonce de cet amour. Parce que l’amour de Dieu atteint l’homme 
en l’ouvrant à l’amour d’autrui, accueillir cet amour, c’est laisser son 
dynamisme envahir notre existence et donner naissance en nous aux 
paroles et aux actes de la charité. 

L’infini de l’amour de Dieu et l’inventivité multiforme qu’il sus-
cite sont à la source de la diversité de la « vie consacrée ». L’ermite 
est porteur de la dimension de solitude inhérente à toute rencontre. 
La vie de vierge consacrée prend en charge l’image nuptiale de 
l’union du Christ à l’humanité. La vie monastique manifeste la puis-
sance unificatrice de l’amour de Dieu ; l’exercice d’un amour univer-
sel peut y demeurer invisible ou prendre forme visible à l’intérieur de 
la communauté ou à l’égard des hôtes du monastère. La vie reli-
gieuse apostolique, dont la créativité s’est déployée au cours des 



56

Réflexions

siècles par une sensibilité aux appels de l’Esprit dans les situations 
du monde, se met au service du désir de Dieu que tout homme ait la 
vie en abondance. Les membres des instituts séculiers répandent cet 
amour visiblement dans les actes mais secrètement comme le levain 
dans la pâte. 

Dans sa diversité, la « vie consacrée » a une manière propre 
de prendre en charge l’annonce évangélique du Royaume. Le célibat 
« consacré » est « célibat pour le Royaume ». De fait, mettre des 
enfants au monde, c’est ouvrir le présent sur un avenir terrestre ; 
renoncer à une progéniture, c’est ne pas travailler au renouvellement 
des générations et à la prolongation de la vie terrestre. La relation 
fraternelle inhérente à la « vie consacrée », anticipe, par son univer-
salité de principe, la communion promise dans l’au-delà, lorsque 
« Dieu se fera tout en tous ». Les trois vœux ouvrent une fenêtre vers 
ce qui ne passera pas : ils interrogent sans trêve notre soif de nous 
assurer sur ce qui est à notre disposition, à notre portée, sur notre 
œuvre, et de pourvoir nous-mêmes à notre avenir ; ils entretiennent 
le désir d’un monde où tout pain, y compris celui de l’affection, sera 
partagé avec tous. Ainsi l’attente du monde à venir, la dimension 
eschatologique de la foi chrétienne marque-t-elle toute l’existence 
des « consacrés ». Non pas qu’ils en soient les spécialistes, la confis-
quant aux autres baptisés ! Mais leur vocation leur donne une 
manière propre de s’y ouvrir et d’en témoigner.

En effet, le sacrement du mariage reconnaît en Dieu la source 
d’un amour humain dont l’étincelle initiale est la rencontre entre 
deux êtres de chair ; il marque d’éternité cet amour humain. Et à 
travers lui se vit le chemin de sanctification commune et mutuelle des 
deux époux, qui passe par un dépouillement dont chacun est pour 
l’autre le lieu et le moyen. Au fil du temps et des épreuves, jusqu’au 
deuil même, cet amour humain, né dans la chair, aura à se défaire 
jusque de la chair, à se tourner vers ce qui ne passe pas. Les époux 
chrétiens sont ainsi appelés, à partir de la chair, à se tourner vers 
l’au-delà. Le chemin de la « vie consacrée » est autre. Le renonce-
ment à l’amour conjugal qu’il comporte ne peut être l’effet que de 
l’appel à un autre amour, né d’une rencontre éminemment person-
nelle avec le Seigneur, tournant tout l’être dans l’attente du face à 
face avec Dieu. Cet appel de l’au-delà n’éloigne pas de l’ici-bas ; au 
contraire, il y renvoie, à travers les visages humains avec lesquels on 



57

Dans l'attente du monde à venir, au cœur du monde présent

fait route dans la « vie consacrée », les manières de vivre que l’on 
adopte, les vœux qui portent sur le plus vif de l’humain avec ses 
appétits les plus incarnés, et l’envoi en mission. 

Tandis que le mariage chrétien est vocation à reconnaître dans 
l’ici-bas le sceau de Dieu et ainsi à ouvrir la chair sur l’Esprit, la « vie 
consacrée » est appelée vers l’ici-bas à partir de l’au-delà, pour 
vivre toute la chair à partir de l’Esprit. Elle est invitée à vivre dans la 
chair ce qui ne vient pas d’elle – ce pourrait être une définition des 
vœux – et envoyée dans le monde par une Parole venue d’ailleurs 
– ce pourrait être une définition de la mission. À sa manière, la « vie 
consacrée » reconnaît, annonce et ouvre un espace à Dieu dans 
l’existence humaine. Elle inscrit dans l’existence et l’aujourd’hui la 
question de Dieu, à travers des vies qui manifestent qu’il est possible 
de dire un « Toi seul » au Christ sans aucun autre « toi seul » sans 
pour autant se détourner de l’humanité. Elle annonce par ce qu’elle 
est les temps nouveaux. Mais elle a aussi pour mission d’écouter les 
musiques que l’Esprit tente de jouer au cœur du monde pour en 
manifester la vocation à ce qui ne passe pas.

C’est donc ensemble, mais différemment et comme en deux 
mouvements inverses et complémentaires, que le mariage chrétien et 
la « vie consacrée » annoncent le mystère du Dieu incarné qui pro-
met l’humanité à sa gloire. Retrouver sa vocation propre à l’annonce 
du Royaume est sans doute susceptible d’aider la « vie consacrée » 
à « réveiller en elle le don de Dieu », à se renouveler dans son rap-
port au monde, à modifier son regard sur sa situation présente et à 
travailler à une plus grande communion des vocations au sein de 
notre Église… n



Servir la sagesse
L'exercice de l'autorité dans la vie religieuse 

– un art difficile – a été plus souvent envisagé 
dans le cadre de l'obéissance que dans celui de 
l'autorité. 

Cet ouvrage se situe dans la perspective 
inverse, adoptant résolument le point de vue 
des supérieur(e)s. Entre les tentations opposées 
de l'autoritarisme et de l'abdication de toute 
responsabilité, la meilleure tradition ecclésiale, 
de Basile à Ignace de Loyola, invite les supé- 
rieur(e)s à gouverner avec sagesse, faisant en 

sorte que le salut puisse se réaliser dans les personnes qui leur sont confiées. 
La théologie trinitaire aide particulièrement à comprendre le fondement d'une 

telle autorité et à en tirer le meilleur fruit. Exercer l'autorité dans la vie religieuse, 
c'est aider à la croissance spirituelle de chacun et servir la communion à la quelle 
Dieu appelle l'humanité.

Michelina Tenace enseigne à l'Université pontificale grégorienne. Après une formation litté-
raire, philosophique et théologique, elle s'est consacrée aux thèmes et aux auteurs de l'Orient 
chrétien.

Lessius, coll. "La part Dieu", 2009, 144 p., 15,50 €

Les voies divines de la liberté
Ce livre veut déployer les tâches de la théolo-

gie dans la culture moderne en montrant quelles 
sont les disciplines et leur objet dans le cursus 
académique. Sans équivalent francophone, il met 
à jour une discipline méconnue. Conçu par de 
jeunes universitaires, il renouvelle une approche 
thématique en lui donnant son épaisseur anthro-
pologique. Fort des travaux les plus récents et 
maîtrisant les traditions de chacun des secteurs 
de la théologie catholique, cet ouvrage fournit un 
accès à ce qu'il y a de plus décisif dans l'intelligence de la foi chrétienne.

Ouvrage publié sous la direction de Jean-Louis Souletie
Bayard, 2011, 400 p., 19,90 €



59

De nouvelles formes de vie consacrée 
dans la culture contemporaine

Jean-Claude Lavigne, op
Danièle Brunon

Réflexions

Aujourd’hui comme hier, des hommes et des femmes sont saisis 
par Dieu, parfois à travers une épopée de fulgurances mystiques, 
parfois au terme de choix besogneux. Face à cette irruption de Dieu, 
certains veulent réorganiser leur vie pour se tenir disponibles à cette 
nouvelle rencontre. Ils cherchent une forme de vie qui le permette, 
bien que leur vocation propre ne corresponde pas aux formes de vie 
religieuse les plus classiques.

Ils ne « décrochent » pas de ce monde, pensant que c’est là qu’ils 
sont appelés à vivre leur passion pour Dieu. Car c’est bien en assu-
mant leurs responsabilités dans ce monde, mais dans un écart contem-
platif, qu’ils peuvent être acteurs de l’évangélisation. En effet, la vie 
commune quotidienne est peu adaptée pour ceux et celles qui vivent 
un appel de ce type. D’une part, ils doivent répondre aux exigences 
de la vie professionnelle, souvent urbaine, et d’autre part, il s’agit de 
personnes pour qui la vie religieuse doit être compatible avec un cer-
tain degré d’autonomie, d’autant plus qu’ils ont des caractères et des 
psychologies qui font d’eux des hommes et des femmes pertinents et 
combattifs face aux multiples défis de la société contemporaine.

S’ils ne veulent, ni ne peuvent, vivre la vie communautaire de 
manière classique à plein temps, ils sont à la recherche d’un style de 
vie centré sur l’oraison, la méditation et la contemplation. Les instituts 
séculiers ne leur conviennent pas car ces derniers sont plus orientés 
vers le témoignage apostolique par le travail et la proximité sociale. 



60

Réflexions

Ils sont donc à la recherche d’une forme de vie particulière et 
originale. Pour accompagner des projets de fondation de ces nou-
velles formes de vie religieuses nous pouvons, sur certains points, 
trouver des repères et des inspirations dans des formes de vie reli-
gieuse qui ont vu le jour au cours des siècles. L’une d’elle en parti-
culier, la vie des béguines et des béguards 1 correspond sur certains 
points à ce qui est recherché : à la fois une vie autonome (avec son 
rythme professionnel et ses obligations sociales) et une forte implica-
tion dans la prière communautaire, la liturgie, la lectio divina… La 
vie spirituelle ensemble permettant à chacun de se stimuler, de 
s’épauler, d’approfondir l’aventure contemplative et de porter des 
fruits en Église.

 C’est ce qui a caractérisé la vie des béguines du xiie siècle, en 
particulier en Belgique, en Allemagne et dans le Nord de la France. 
Les béguinages rassemblaient des groupes autonomes de femmes 
qui n’étaient ni mariées, ni cloîtrées, vivaient autour d’un lieu de 
célébration, priant et lisant la parole de Dieu, faisant de l’accompa-
gnement spirituel ou discutant de leur vie spirituelle, s’engageant 
dans des œuvres éducatives ou sociales qui leur étaient propres. 
Fidèles aux enseignements de l’Église, elles suivaient une voie de 
prière ardente. Elles furent plus de quatre cents à Paris sous le règne 
de saint Louis. De ces groupes sont nées de grandes contemplatives 2 
dont les plus connues sont Hadewijch d’Anvers, Marie d’Oignies, 
Marguerite d’Ypres, Marguerite Porète (qui aura une influence sur la 
pensée de Maître Eckart) mais aussi la bienheureuse Juliette de 
Cornillon qui faisait partie d’une communauté vouée au service des 
lépreux et à qui l’on doit l’institution de la fête du Saint-Sacrement. 

Les béguines ne prononçaient pas de vœux monastiques et 
vivaient selon les règles qu’elles-mêmes établissaient en assumant 
l’organisation spirituelle et économique de la communauté 3. 
Certaines d’entre elles ont été perçues comme dangereuses par l’ins-
titution ecclésio-politique de leur époque dont les mécanismes de 
contrôle ont eu raison de cette forme de vie. En 1311-1312, le 
concile de Vienne condamne un certain nombre d’erreurs doctri-
nales attribuées aux béguines et béguards, dont certaines peuvent 
être attribuées à la nouveauté de leur démarche, alors que d’autres 
en revanche sont aujourd’hui reconnues comme ayant porté des 
fruits au cœur de l’Église, trouvant écho dans la pensée de grandes 



61

De nouvelles formes de vie consacrée dans la culture contemporaine

figures contemplatives, notamment chez les mystiques rhénans. Le 
bûcher pour hérésie et l’enfermement dans des formes de vie monas-
tique de l’époque ont eu raison du mouvement religieux des 
béguards et béguines qui ne disparut définitivement qu’à la fin du 
xve siècle.

Or aujourd’hui, des expériences nouvelles se mettent en place 
ou cherchent à se structurer en s’inspirant de certains aspects de ce 
style de vie. Des tentatives existent pour réinventer cette forme de vie 
consacrée, en proximité avec des grands ordres qui ont une tradition 
à la fois apostolique et contemplative comme l’Ordre des Prêcheurs. 
Cette redécouverte du mode de vie béguinal correspond bien à ceux 
et celles qui désirent se rendre profondément disponibles à Dieu au 
cœur de la culture contemporaine. Tout en vivant de manière relati-
vement autonome, ils cherchent à fonder leur existence dans une 
forme de vie communautaire nouvelle, une vie « active », fondée sur 
un socle contemplatif, axée sur la prière, l’étude et la pratique des 
sacrements. Ces communautés sont contemplatives mais ne se 
retirent pas du monde. Elles se donnent pour horizon de faire l’ap-
prentissage de la vie active à la lumière de la contemplation, afin 
que chacun puisse se tenir réceptif à la Parole de Dieu au cœur de 
sa vie et trouver là une fécondité pour le salut du monde. En se rat-
tachant à de grandes traditions religieuses, elles sont colorées par la 
spiritualité propre à chaque famille et déclinent les fruits de la 
contemplation de manière spécifique : accompagnement, enseigne-
ment biblique ou théologique, solidarités… Un point de vigilance 
s’impose : la mission découle de la contemplation, et une veille 
constante doit s’exercer vis-à-vis du danger de l’activisme !

Cette manière d’être consacré se conjugue aussi avec une 
recherche de vie simplifiée et solidaire des plus pauvres mais qui ne 
passe pas forcément par la mise en commun totale des biens. Cette 
manière de faire semble à la fois plus authentique et adaptée à la 
vie économique contemporaine. Le célibat, compatible avec une 
mixité responsable, apparaît comme incontournable pour que le 
tête-à-tête amoureux avec Dieu, une caractéristique des communau-
tés contemplatives de la tradition des mystiques rhénans, puisse se 
produire. Cette expérience exige la solitude… et en même temps la 
vie fraternelle. 



62

Réflexions

La proximité de l’habitat est impérative mais elle peut se modu-
ler au rythme des communautés. Si cette forme de vie consacrée ne 
met pas au centre la vie commune domestique, elle n’échappe pas à 
la nécessité d’une régulation et donc de l’institution de responsables 
de la paix et de l’unité du groupe. L’élection de ces responsables et 
la rotation de ces derniers s’imposent.

La fondation de communautés contemplatives nouvelles paraît 
être une proposition importante pour la vie consacrée dans la culture 
contemporaine. On peut souhaiter qu’à l’instar de ce qui a été vécu 
aux xiie et xiiie siècles en Europe du Nord, un grand mouvement spi-
rituel puisse aujourd’hui trouver son élan propre. 

Ce qu’Hadewijch d’Anvers décrivait comme une aventure 
amoureuse (Poèmes strophiques 21) :

« Celui que l’Amour conduit à son achèvement 
Doit parcourir de vastes étendues, 
D’âpres sommets et des gouffres ; 
Au plus fort des orages il cherchera son chemin
Afin d’être initié à son mystère :
Qu’il faut consentir au désert sans limites, 
Cheminer sans repos par des plaines arides
Et se meurtrir aux arêtes
Des versants et des cimes ; 
Ou encore braver les torrents
Des abîmes sans fond
Afin de conquérir l’Amour  
Par démesure d’amour. » n

1 - Les groupes d’hommes (béguards) furent 
moins nombreux.

2 - Hadewijch d’Anvers, Écrits mystiques des 
béguines, Seuil, coll. « Points sagesse », 2008.

3 -  Philippe Guignet, « État béguinal, demi-clôture 
et vie mêlée des filles dévotes, de la Réforme 
catholique dans les Pays-Bas médiévaux à 
l'époque moderne », Histoire, économie et société, 
2005-3.

Notes



63

Quel avenir pour la vie religieuse ?
Grégoire Catta

jésuite

Réflexions

 Dans sa lettre aux séminaristes publiée en octobre 1, Benoit XVI 
rapporte un échange qu’il a eu avec un commandant de l’armée 
allemande au moment de son service militaire sous le régime nazi. 
L’officier lui ayant demandé quelle profession il envisageait pour son 
avenir, il avait déclaré son désir de devenir prêtre catholique et il 
s’était alors vu rétorquer : « Vous devrez chercher autre chose. Dans 
la nouvelle Allemagne, il n’y a plus besoin de prêtres ! » Benoit XVI 
commente cet événement en soulignant combien, au contraire, son 
pays avait eu besoin de prêtres dans les temps qui suivirent. Tout en 
soulignant la grande différence avec la situation d’aujourd’hui, il 
remarque ensuite que « beaucoup aujourd’hui pensent que le sacer-
doce catholique n’est pas une "profession" d’avenir mais qu’elle 
appartient plutôt au passé » ; c’est pourquoi il désire soutenir et 
encourager vivement ceux qui s’engagent sur cette voie : « les 
hommes auront toujours besoin de Dieu. [...] Dieu est vivant, et il a 
besoin d’hommes qui vivent pour lui et le portent aux autres ». 

Si, dans une société sécularisée comme la nôtre, la question de 
l’avenir du prêtre se pose aux yeux de beaucoup de nos contempo-
rains, celle du religieux se pose à double titre. D’abord, comme pour 
le prêtre, l’idée d’engager toute sa vie dans le célibat pour un motif 
religieux semble étrange ou anachronique à beaucoup. Ensuite, au 
sein même des communautés chrétiennes, la vie religieuse est mal 
connue et bien souvent mal comprise 2 : quelle raison d’être pour une 
vie religieuse contemplative ou au milieu du monde, alors même que 



64

Réflexions

l’urgence de fournir des pasteurs pour les communautés paroissiales 
se fait si cruellement sentir ? 

Et pourtant, il y a neuf ans, je poussais la porte du noviciat de 
la Compagnie de Jésus dans la région lyonnaise. Depuis, mon désir 
de « vivre ma vie entière dans cette Compagnie » – selon les mots 
de la formule des vœux que j’ai prononcé deux ans plus tard – ne 
m’a pas quitté. Comme dans tout engagement à vie, ce désir s’est 
modifié, s’est approfondi, a traversé des crises et cela va continuer,  
mais il est toujours bien là aujourd’hui alors que je viens d’être 
ordonné diacre et me prépare à être prêtre. Ce désir de suivre le 
Christ dans la vie religieuse, je ne suis pas le seul à l’avoir puisque 
nous sommes actuellement une quarantaine de jésuites français en 
formation. Il est en même temps une vocation, un appel de l’Esprit 
entendu au plus profond et confirmé par une institution. C’est à par-
tir de ce désir que je peux partager la manière dont je vois l’avenir. 
Ce regard ne prétend en rien être exhaustif ou définitif ; c’est le point 
de vue particulier d’un jeune religieux qui croit en cette vie qu’il a 
choisie et qui y croit suffisamment pour souhaiter que beaucoup 
d’autres s’y engagent. Dans les lignes qui suivent, je souhaite pointer 
des caractéristiques de la vie religieuse apostolique porteuses de 
sens, selon moi, pour l’avenir. Je me limite bien sûr à ce dont j’ai 
l’expérience : la situation française et la vie religieuse d’un institut 
religieux masculin relativement ancien. D’autres choses pourraient 
sûrement être dites du point de vue de la vie monastique, d’une 
communauté nouvelle ou encore d’un institut féminin.

Tout d’abord, il convient de se rappeler que la forme particu-
lière de suite du Christ qu’incarne la vie religieuse n’est pas indis-
pensable à la vie de l’Église. Sans un évêque, des prêtres et des 
fidèles, l’Église ne peut exister en un lieu particulier. En revanche la 
présence de la vie religieuse n’est pas requise. Cela ne signifie pas 
qu’elle soit inutile, bien au contraire, mais cela conduit le religieux à 
peser d’une manière toute particulière ces mots de l’Évangile : « De 
même, vous aussi, quand vous avez fait tout ce qui vous était 
ordonné, dites : "Nous sommes des serviteurs quelconques. Nous 
avons fait seulement ce que nous devions faire" » (Lc 17, 10). Le 
religieux est un serviteur quelconque dont on peut se passer. La 
Compagnie de Jésus fut supprimée pendant cinquante ans, de 1773 



65

Quel avenir pour la vie religieuse ?

à  1814. Il n’est inscrit nulle part qu’elle doive exister jusqu’à la fin 
des temps. Dans l’histoire de l’Église, les formes de la vie religieuse 
ont varié. À toutes les époques, des ordres ou des instituts naissent 
et d’autres meurent. Une dimension de précarité est donc inhérente 
à la vie religieuse. Des époques plus florissantes ont pu nous le faire 
oublier. Ainsi en est-il des nombreuses œuvres et institutions fondées 
et animées par des religieux. Elles peuvent faire croire à une certaine 
puissance et à un sentiment d’immortalité. Mais dans un contexte de 
décrue des moyens humains et financiers, les défis auxquels ces 
œuvres doivent faire face nous ramènent les pieds sur terre. Et c’est 
sans doute une chance à saisir : la chance de devoir se remettre, en 
toute humilité, à l’écoute de l’Esprit pour discerner les lieux et les 
moyens qui permettent le mieux aujourd’hui de participer à la mis-
sion du Christ. Ce ne sont pas forcément les mêmes qu’hier. Une 
institution, une œuvre n’est jamais sa propre fin : nous vivons à une 
époque où nous devons sans cesse nous reposer la question du sens 
de ce que nous faisons et inventer de nouvelles manières de faire. 
Cela suscite légitimement des inquiétudes mais également un véri-
table dynamisme né du fait de devoir puiser directement à la source 
de notre engagement qui est le Christ et aux sources de notre vie 
religieuse que sont les écrits et la vie de nos fondateurs. Ce travail 
largement entrepris depuis le Concile est toujours à poursuivre et 
encore davantage dans le contexte général de ce début du xxie siècle 
marqué par de profondes crises à tous niveaux : économique, finan-
cier, politique, écologique, énergétique... Dans la vie religieuse nous 
sommes invités à retrouver le sens de la fragilité qui fait dire à saint 
Paul : « C’est quand je suis faible que je suis fort » (2 Co 12, 10).

La caractéristique la plus forte de la vie religieuse est la dimen-
sion d’engagement manifesté dans les vœux. Le religieux fait vœu 
de pauvreté, chasteté, obéissance, pour toujours, dans un institut 
particulier. Cet engagement n’a rien d’héroïque. Celui qui le pro-
nonce ne prétend pas affirmer être le modèle parfait d’une vie 
pauvre, chaste et obéissante mais bien plutôt il déclare se mettre en 
chemin pour vivre toujours davantage ces trois dimensions en res-
pectant la manière de faire du groupe auquel il se joint. Pourtant cet 
engagement total porte un sens particulier dans notre société où 
précisément tout engagement dans la durée paraît extrêmement 



66

Réflexions

difficile. Tous ceux qui travaillent auprès de la jeunesse peuvent en 
témoigner. Si la générosité ne manque pas, il y a une vraie crise de 
l’engagement qui se manifeste à des niveaux très divers : tenir sa 
décision de participer à tel week-end, s’engager pour un service qui 
va durer toute une année, s’engager pour la vie dans le mariage... 
Dans une société marquée par la logique du contrat, du donnant-
donnant, de la recherche d’une certitude d’efficacité, la vie religieuse 
est appelée à témoigner de la pertinence d’une autre logique, celle 
de la gratuité, du don total, cette logique à l’œuvre dans l’alliance 
que Dieu établit avec son peuple et qu’il renouvelle en Jésus-Christ. 
Que quelques-uns s’engagent ainsi radicalement est une aide pour 
que tous puissent à leur manière vivre une dimension de don gratuit, 
source de liberté et de bonheur. Une dimension que l’on retrouve 
dans un temps pris au contact des plus pauvres, un week-end passé 
avec des handicapés, un moment de prière silencieuse ou un temps 
de récollection. Mais pour que l’engagement de la vie religieuse 
continue de faire signe, il nous faut relever un défi de taille : que 
notre rythme de vie puisse témoigner d’une dimension de gratuité. Si 
mon agenda est aussi chargé que celui des personnes que j’accom-
pagne, si la gestion de mes déplacements, l’usage de mon télé-
phone, mon rapport aux réseaux sociaux sont ceux d’un « cadre 
surbooké », si dans le foisonnement de mes activités apostoliques, 
toutes bonnes et utiles, il n’y a pas de place visible pour une respi-
ration intérieure, de quoi témoigne ma vie religieuse ? 

La vie religieuse apostolique est également marquée par une 
présence dans le monde, une présence au monde. En cela elle diffère 
de la vie monastique. Les mots de Jésus à Nicodème rappellent le 
cœur de cette mission : « Dieu a tant aimé le monde qu’il a donné 
son Fils son unique [...] non pour juger le monde mais pour que le 
monde soit sauvé par lui » (Jn 3, 16-17). Comment, aujourd’hui et 
demain, aimer le monde et être porteur de cette bonne nouvelle du 
salut ? Peut-être en mettant l’accent sur l’accompagnement : accom-
pagner les hommes et les femmes d’aujourd’hui pour les aider à se 
tenir debout dans des temps marqués par l’incertitude, les change-
ments, les crises, pour témoigner que la vie est plus forte que la peur. 
Accompagner c’est renoncer à avoir des réponses et des solutions 



67

Quel avenir pour la vie religieuse ?

toutes faites ; c’est prendre l’option de la rencontre, de l’écoute, du 
dialogue, donner des repères, des outils pour permettre à chacun de 
faire un chemin qui le conduise à la rencontre vivante de son Sauveur. 
Les formes de l’accompagnement, entendu de cette manière, sont 
diverses et ne se limitent pas à ce qu’on appelait anciennement la 
direction spirituelle. On peut citer les demandes croissantes de forma-
tion spirituelle qui se concrétisent par des propositions d’écoles de 
prière appuyées sur des traditions spirituelles. Les questionnements 
éthiques sont aussi des lieux d’attente de nos contemporains. 
Accompagner, c’est également porter une attention particulière aux 
exclus, aux étrangers, aux plus faibles de notre société. La vie reli-
gieuse, qui dans l’histoire a été à l’origine de tant d’œuvres de cha-
rité, est appelée à porter toujours davantage ce souci non pas comme 
une exigence éthique – parce que le Seigneur nous l’a demandé – 
mais bien fondamentalement parce que les pauvres et les petits sont 
source pour notre foi : « Ils sont premiers dans le Royaume. »

Autre caractéristique de la vie religieuse, elle est une vie ancrée 
sur le Christ à la manière dont un ou des fondateurs l’ont déployée. 
L’ancrage sur le Christ qui est le propre de toute vie de baptisé y 
prend une coloration particulière qui se manifeste dans une façon de 
prier, de se rapporter au monde, de « chercher la face du Seigneur » 
(Ps 26). Par exemple, dans la spiritualité ignatienne, la recherche de 
Dieu dans le discernement, la décision sont particulièrement mis à 
l’honneur ; la pratique des Exercices spirituels en est la source. La 
clarté d’une identité spirituelle vivante est un appui indéniable pour 
la vie personnelle du religieux et pour la vie du corps que constitue 
son institut. Dans une société toujours davantage en quête de 
repères, elle offre un point d’ancrage qui, loin d’enfermer dans la 
fixité de règles et de pratiques, permet au contraire créativité et 
adaptation aux situations nouvelles. Pour les grandes familles reli-
gieuses, présenter, expliciter, partager leur spiritualité est donc une 
exigence aujourd’hui et sans doute encore plus demain. Par ailleurs, 
la variété des traditions spirituelles dont témoignent les instituts et 
congrégations religieuses est une richesse pour l’Église au moment 
où une diminution numérique rend indispensable une unité vécue 
dans la diversité et non dans l’uniformité.



68

Réflexions

La dernière caractéristique incontournable à évoquer dans ce 
petit panorama de la vie religieuse est la dimension de vie commu-
nautaire. Le choix de cette vie est toujours, d’une manière ou d’une 
autre, le choix d’une vie à plusieurs, non individualiste : il nous est 
donné comme frères des hommes que nous n’avons pas choisis. Et il 
ne s’agit pas ici seulement d’une fraternité spirituelle, les exigences 
de la vie commune nous le rappellent. Dans une société marquée par 
beaucoup de formes d’individualisme, cette forme de vie peut faire 
signe. Elle est sans doute appelée à le faire davantage. Les relations 
fraternelles vécues en communauté doivent pouvoir être vécues avec 
d’autres, ce qui renvoie aux dimensions d’accueil et d’hospitalité 
traditionnelles dans la vie religieuse. Une certaine simplicité de vie, 
à contre-courant de la société de consommation, paraît également 
indispensable pour que la vie religieuse fasse signe. L’efficacité 
apostolique qui oblige à ne pas ignorer les progrès de la technique, 
par exemple dans le domaine de la communication, ne doit pas 
étouffer cette nécessité de la vie simple. C’est là une tension réelle.

D’autres aspects seraient sans doute à évoquer mais ces 
quelques points suffisent. Fragilité, témoignage d’engagement dans 
la durée, présence au monde, ancrage dans une spiritualité, dimen-
sion communautaire, toutes ces caractéristiques de la vie religieuse 
sont autant de lieux d’inspirations mais aussi de défis pour l’avenir 
d’une forme de vie qui est d’abord une grâce offerte au monde et à 
l’Église. De belles pages sont encore à écrire pour son histoire ! n

1 - Benoit XVI, Lettre aux séminaristes, 18 octobre 
2010.

2 - J'en veux pour preuve l'effort qu'il m'a fallu 
déployer récemment pour expliquer à un journa-
liste d'une radio catholique qu'étant religieux 
jésuite en formation pour le sacerdoce je n'étais 
pas pour autant un séminariste.

3 - Comme définition de la vie religieuse, j'adopte 
celle de Philippe Lécrivain : la vie religieuse est 
« une "manière de vivre" l'Évangile à la suite d'un 
fondateur ». Philippe Lécrivain, Une manière de 
vivre. Les religieux aujourd'hui, Lessius, Bruxelles, 
2009, p. 6.

4 - J'emprunte ici la réflexion d'Etienne Grieu dans 
Un lien si fort, Éd. de l'Atelier, Ivry-sur-Seine, 2009.

Notes



69

Cinéma et vie consacrée
Mgr Pascal Wintzer

administrateur apostolique du diocèse de Poitiers,
président de l’observatoire « Foi et Culture »

Réflexions

La place du cinéma dans notre culture

En France, la sortie au cinéma est la pratique culturelle la plus 
communément partagée puisque 95 % d’entre nous se sont rendus 
au moins une fois dans leur vie dans une salle de cinéma (ensuite, 
viennent le cirque : 77,5 %, le musée : 77 %, la visite d’un monument 
historique : 71 % et le théâtre : 57 %) 1. 

D’autre part, selon les études effectuées, les jeunes des pays 
occidentaux voient en moyenne deux films par jour (aussi bien à la 
télévision qu’au cinéma, sur une vidéo ou un DVD, et désormais via 
Internet). L’image qu’ils ont de la réalité est profondément marquée 
par cette expérience. Elle les conditionne beaucoup plus que l’in-
fluence exercée sur eux par la lecture. Ils connaissent les récits 
bibliques et les événements de la vie de l’Église par les films qui les 
mettent en scène et non par les textes eux-mêmes. 

C’est pourquoi il faut regarder les images qui donnent à voir le 
Christ et les chrétiens. La connaissance qu’ont les plus jeunes généra-
tions de la vie consacrée leur vient par les écrans. Je ne limite pas 
celle-ci à « Chaussée aux moines », mais aussi à des films, des docu-
mentaires parfois, qui mettent en scène des religieuses et des religieux.

Cependant, les nouvelles générations n’ont plus la naïveté des 
spectateurs du film des frères Lumière qui croyaient voir le train 



70

Réflexions

entrant dans la gare de La Ciotat les renverser, ou de nos grands-
mères affirmant : « C’est vrai, je l’ai vu à la télé ! »

L’éducation aux images et à leur lecture est présente dans les cours 
qui leur sont dispensés et, utilisant Photoshop, ils savent bien que les 
images sont une construction technique et l’effet d’une mise en scène.

Apprendre à lire les images

La réflexion permet de percevoir le cinéma comme un art sym-
bolique, comme une écriture qui ne cherche pas à « montrer » le 
réel, mais qui l’interprète ; le cinéma appelle alors le spectateur à 
interpréter à son tour les images qu’il voit et les sons qu’il entend.

Nous sommes dans la même attitude que celle du lecteur et de 
l’auditeur de la Bible : la nécessité d’interpréter à notre tour ce qui 
déjà, est une interprétation.

La lecture des images cinématographiques peut prendre 
modèle sur l’attitude de Jésus face à la femme adultère (Jn 8). Jésus 
se baisse et écrit des traits sur le sol : il ne regarde pas celle qui est 
le centre de l’action ; il ne regarde pas ceux qui l’accusent. Son 
attitude conduit chacun à se tourner vers l’intérieur de lui-même : 
« Que celui qui est sans péché [...] ». Chacun est amené à s’interro-
ger sur lui-même, à détourner son regard d’un spectacle extérieur 
pour scruter le fond de lui-même. 

N’est-ce pas ce que produit une image lorsqu’elle est une 
œuvre d’art ? Lorsqu’elle refuse le spectaculaire qui subjugue et 
enferme pour conduire chacun à scruter son cœur ?

Le pouvoir du cinéma et des images étant avéré, la nécessité 
d’apprendre à le lire, à les lire, s’impose d’autant plus. Lire une 
œuvre d’une manière critique, ce sera « passer de ce qui est montré 
à ce qui est signifié, de ce qui est évident à ce qui ne l’est pas forcé-
ment, de l’explicite à l’implicite, de l’inconscient au conscient. 

"La règle de la morale est d’apprendre à bien penser" dit 
Pascal, c’est-à-dire de penser juste. De la même façon qu’on n’assi-
mile pas un tableau en ce contentant d’en identifier le sujet et d’en 



71

Cinéma et vie consacrée

vérifier la conformité au modèle, un film ne se résume ni à l’histoire 
qu’il raconte, ni à sa vraisemblance 2. » 

Pour François Truffaut, la tâche du critique de films est de 
« deviner derrière les images la "façon" de l’auteur et, grâce à cette 
connaissance, dévoiler le sens de son œuvre 3 ».

Grâce à cet exercice de lecture, « […] l’image cesse d’être une 
preuve de la réalité pour devenir seulement une représentation de 
celle-ci, et une interprétation créatrice qui sollicite à la fois ma sen-
sibilité et mon intelligence, et, au même titre que les autres arts, 
transfigure le réel qu’elle propose pour m’en révéler les aspects 
cachés. Cachés et, parfois même, transcendants, puisqu’elle m’intro-
duit dans une vérité qui dépasse les apparences, dans un univers 
sensible qui finit par produire de l’intelligible, donc du sens.

Comme l’Alice de Lewis Carol, je pénètre au-delà du miroir, 
au-delà des apparences sensibles, pour entrer dans la transcen-
dance d’un monde intelligible 4. »

Un art de la représentation

Art des images, le cinéma apparaît alors comme un fruit loin-
tain du concile de Nicée II (787). Condamnant l’iconoclasme, ce 
concile rappelait que l’image est une médiation. Elle rend présent ou 
manifeste ce qui n’est pas là. Mais l’image n’est pas la réalité repré-
sentée, elle en tient lieu, elle y renvoie et lui donne la parole. 

« Plus on regardera fréquemment ces représentations imagées, 
plus ceux qui les contempleront seront amenés à se souvenir des 
modèles originaux, à se porter vers eux, à leur témoigner, en les 
baisant, une vénération respectueuse, sans que ce soit une adoration 
véritable selon notre foi, qui ne convient qu’à Dieu seul. […] Car 
"l’honneur rendu à une image remonte à l’original" (Basile de 
Césarée). Quiconque vénère une image, vénère en elle la réalité qui 
y est représentée » (Décret du 2e concile de Nicée).

Régis Debray nous conduit même à remonter jusqu’à la 
source  : «  L’Occident a le génie des images parce qu’il y a vingt 
siècles est apparue en Palestine une secte hérétique juive qui avait le 
génie des intermédiaires. Entre Dieu et les pécheurs, elle intercale un 



72

Réflexions

moyen terme : le dogme de l’Incarnation. C’est donc qu’une chair 
pouvait être, ô scandale, le "tabernacle du Saint Esprit". D’un corps 
divin, lui-même matière, il pouvait par conséquent y avoir image 
matérielle. Hollywood vient de là, par l’icône et le baroque 5. »

Un exemple : Hadewijch de Bruno Dumont

Parmi les films récents qui donnent à voir la vie religieuse, on peut 
conseiller Hadewijch. Ce film sorti en salles à l’automne 2009, est 
l’œuvre de Bruno Dumont. Un cinéaste ancré dans sa région natale, le 
nord de la France, région qui sert de cadre à la plupart de ses films.

Bruno Dumont est de formation philosophique. Il n’est en rien 
un homme de foi, même si un de ses films s’intitule La vie de Jésus. 

Son propos, particulièrement dans Hadewijch, s’intéresse à la 
quête d’absolu qui habite les êtres. Comment se peut-il, dans un 
monde détruit et une société éclatée, qu’il existe des purs et des 
assoiffés de vérité ?

Le film suit les errances d’une jeune fille d’aujourd’hui, perdue, 
insoumise, avide d’absolu. Étudiante en théologie, novice dans un 
couvent, elle prie le Christ, son « bien-aimé », et choque les reli-
gieuses par sa détermination à se mortifier (peu vêtue en plein froid, 
abstinence alimentaire).

Inapte à la vie monacale aux yeux de l’Église, coupable pour 
les sœurs de refuser la règle, de se détacher du monde au profit d’un 
« amour de soi », elle est renvoyée.

Retrouvant un monde qu’elle rejette, le très chic appartement 
familial de l’île Saint-Louis, elle se lie d’amitié avec un jeune maghré-
bin et trouve en lui une nouvelle radicalité qui la conduit à participer 
à un attentat. Mais, traumatisée par cet acte de violence, elle s’en 
détourne, pour continuer sa quête dans des directions que la fin du 
film laisse ouvertes.

Bien sûr, il ne faut pas chercher dans ce film une image de la 
vie religieuse telle qu’elle est concrètement vécue aujourd’hui. 
Répondant à ce que doit être une œuvre d’art, Hadewijch donne 
plutôt à voir et à entendre les questions que se pose un de nos 
contemporains face à ce qu’il perçoit comme étrange, voire étran-



73

Cinéma et vie consacrée

ger. La recherche d’absolu qu’il observe dans la vie consacrée, ici 
monastique, a la noblesse de refuser et la facilité d’une vie confor-
table pour ceux qui pourraient se la voir offerte, et la vie éclatée et 
sans repère de ceux, infiniment plus nombreux, qui sont aux bans de 
cette société d’abondance. Pourtant, s’il y a là une vraie noblesse, 
celle-ci peut-elle être exempte du déséquilibre psychologique ou de 
cette violence qui est presque toujours la conséquence des idéaux de 
pureté, violence vis-à-vis de soi-même et des autres.

Le film donne à suivre un itinéraire individuel. Certes, la rela-
tion aux autres, les refus, les appels, les encouragements, la 
construisent ; mais, lorsqu’il s’agit de sa présence avec les sœurs, la 
dimension communautaire est à peine soulignée. En cela, le film est 
bien de notre temps, chacun devant se réaliser par lui-même. Sur 
cette dimension, communautaire, de la vie religieuse, Des hommes et 
des dieux manifeste une approche beaucoup plus juste. 

Mais je formule ici un propos qui contredit la manière dont un 
film doit être considéré. S’il a quelque ambition, un film n’est pas le 
support à une démonstration ; il n’est pas l’illustration d’un pro-
gramme didactique. Il existe pour lui-même et c’est ainsi qu’il faut le 
recevoir, recherchant honnêtement le projet du metteur en scène et 
décryptant les moyens qu’il a utilisés pour écrire son œuvre.

De l’image à la parole

Le prénom donné par Bruno Dumont à l’héroïne de son film est 
une référence explicite à la mystique Hadewijch d’Anvers. Chez 
l’une comme chez l’autre, l’héroïne du xxie siècle et la béguine du xiiie 
siècle, il y a la recherche de Dieu, le goût de l’absolu. Pourtant, la 
relation ne saurait aller au-delà. La mystique flamande est tout sauf 
une exaltée, son bon sens transparaît dans sa vie et dans ses écrits.

Ces quelques lignes peuvent alors être conclues par le rappel 
de la nécessaire relation qu’il nous faut établir entre les images et les 
paroles. Si j’estime qu’un film doit être montré sans propos préa-
lable, afin de laisser le spectateur vierge de toute lecture extrinsèque 
à la sienne, il est impératif que la parole puisse s’exprimer à la suite 
de la projection d’un film.



74

Réflexions

C’est d’abord le simple échange de paroles entre les specta-
teurs, mais ce sera aussi le recours aux articles, aux études, qui 
permettent d’entrer dans la compréhension des techniques et des 
moyens de mise en scène utilisés par le cinéaste.

Et puis, lorsqu’une référence littéraire est donnée, c’est à celle-
ci qu’il faut se rapporter. Non pour déplorer un manque de fidélité 
du réalisateur, ou bien un affadissement du livre, mais afin d’opérer 
cette distanciation, cette tâche critique, qui permet de recevoir le film 
pour ce qu’il est, une lecture, une interprétation, d’un donné dont 
quelqu’un s’est saisi. Il revient alors à chaque spectateur de formuler 
sa propre interprétation, et du film, et du livre.

Alors, lisons un extrait de la Lettre 14 d’Hadewijch d’Anvers. 
Elle y exprime le chemin radical et réaliste de la sainteté chrétienne.

« En vérité, toute autre occupation qu’aimer l’aimé est chose bien 
étrangère, et seulement ce qui vient de l’aimé est suave et bienvenu 
sous tous les aspects. Si tu veux atteindre cette perfection, tu dois 
apprendre d’abord à te connaître toi-même et comment tu es : tes goûts 
et tes répugnances, ta façon d’agir, tes raisons d’aimer et de détester, 
et si tu es ouverte ou soupçonneuse, et tout ce qui passe en toi.

Ensuite il faudra te mettre à l’épreuve et voir jusqu’à quel point 
tu es capable de supporter les contrariétés et la privation de ce qui 
te plaît, car la plus grande contrariété que doit supporter un cœur 
jeune est de perdre ce qui est agréable.

Examine-toi aussi dans les choses qui te plaisent : comment en 
uses-tu ? Sais-tu les accueillir avec sagesse et modération ? Maintiens-
toi égale dans les diverses circonstances, aussi bien dans les 
moments de tranquillité que dans les difficultés. Sois assez avisée 
pour garder toujours présents les exemples de Notre Seigneur : c’est 
là que tu apprendras à être parfaite. 6 » n

1 - Emmanuel Ethis, Sociologie du cinéma et de ses 
publics, Armand Colin, 20092, p. 5.

2 - Charles Rambaud, Regardez voir ! Pour apprendre 
à lire un film, Éditions Dominique Martin Morin, 
1998, p. 134.

3 - Cahiers du cinéma n° 110, août 1960, p. 47.

4 - Jean-Gabriel Rueg, Le cinéma en quête de sens, 
Éditions du Carmel, 2006, p. 15.

5 - Régis Debray, Vie et mort de l’image, Folio 
Essais, 2002, p. 101.

6 - Hadewijch d’Anvers, Les Lettres, Sarment, 2002.

Notes



75

Pour une communauté 
inter-congrégations

Thérèse Revault
Fille du Saint-Esprit,

secrétaire générale de la CORREF

Réflexions

«  La pratique de l’inter-congrégations manifeste une réa-
lité nouvelle de la vie religieuse à notre époque et 
témoigne des recherches actuelles pour répondre à des 
besoins nouveaux […] La mission est au cœur de la 
volonté de s’engager ensemble dans l’inter-congrégations. 
Il y a des champs apostoliques où il n’est pas possible de 
travailler sans pratiquer l’inter-congrégations […] 1 » 

Face à un projet… ou une demande… un sérieux temps de 
réflexion s’impose, faute de quoi la mise en œuvre risquerait d’échouer.

Quel est l’enjeu d’un tel projet ? 
Bien connaître les attentes. Il est important de prendre le temps 

d’en peser les éléments, entre supérieurs(es), mais aussi avec d’autres 
partenaires concernés. À cette étape, veiller à une information aussi 
large que possible : en faire part à toutes les congrégations présentes 
dans le diocèse concerné à travers une ou des communautés. 

Ces éléments étant posés, étudier la faisabilité
• �Voir quelles congrégations seraient prêtes à participer à une 

réflexion plus approfondie, tantôt entre elles, tantôt avec des 
partenaires (en société et en Église).

• �En quoi ce projet missionnaire rejoint-il le charisme de cha-
cune d’elles, ses orientations apostoliques 2 ? 



76

Réflexions

• �Critères à prendre en compte pour appeler des sœurs (ou des 
frères) à participer à une communauté en inter-congrégations :

	 - �des religieux à l’aise dans leur vocation… et dans leur 
congrégation ;

	 - �…bien identifiés à leur propre institut et assez ouverts pour 
jouer le jeu de l’inter-congrégation ;

	 - �tenant aux éléments essentiels de la vie religieuse,  accep-
tant une vie communautaire, à la fois bien structurée et 
souple pour faire face à l’imprévu de la mission ;

	 - �acceptant, d’emblée, la recherche, les inévitables tâtonne-
ments et même les passages difficiles ;

	 - �ayant un minimum de capacité relationnelle, tant au-
dedans qu’au dehors.

 Lorsque des religieux(ses) sont appelé(e)s par leurs 
supérieur(e)s, il est important de les associer à la 
recherche et à un discernement.

• �Bien saisir personnellement et ensemble le projet missionnaire 
• �À quoi je consonne, ce qui me fait question… 3

• �Le moment venu, chaque supérieur recevra l’accord de celui 
ou celle qui est appelé(e). 

• �Lorsque le groupe communautaire est constitué, décider du 
jour de l’ouverture de la communauté, célébrer cet envoi, un 
envoi appuyé sur une « mission communautaire » élaborée 
par les supérieur(e)s concerné(e)s.

• �Par la suite, il est clair que la communauté aura besoin de se 
donner des temps d’échange, des espaces de parole et de 
relecture par rapport au projet missionnaire.

• �Des temps signifiants et « connus » quant à la prière commu-
nautaire.

• �Elle gagnera peut-être à faire appel, fût-ce ponctuellement, 
pour telle ou telle animation de temps forts communautaires. 

Des points à bien éclairer entre supérieurs et avec la 
communauté concernée 

• �Pour vivre l’obéissance, quelle sera la référence à l’autorité ? 
Assurée par qui ? supérieur(e) local(e) et supérieur(e) 
majeur(e) répondant de la communauté en tant que telle 4



77

Pour une communauté inter-congrégations

• �Pour vivre la pauvreté, bien préciser en quoi consistera la 
mise en commun des biens au niveau de cette communauté 
inter-congrégations 5 ?

• �Pour vivre un lien fraternel et suivi avec sa congrégation, 
chaque supérieur(e) verra avec le ou les religieux(se) de sa 
congrégation ce qui est à envisager, conscient qu’ils auront 
une double solidarité à vivre : la communauté inter-congré-
gations et leur propre institut. Veiller à un équilibre… éviter 
la surcharge d’exigences à ce niveau.

• �Pour favoriser une certaine stabilité du groupe communau-
taire, il sera important que l’envoi implique un minimum de 
trois ans. Si, pour des raisons diverses,  une congrégation est 
appelée à  remettre en cause l’envoi de tel frère ou sœur, elle 
sera invitée à le signifier fin janvier de l’année en cours, de 
manière à permettre d’assurer un certain relais.

Ces éléments ne sont pas exhaustifs… Ils ont été notés à partir 
d’expériences diverses vécues par des communautés en inter-
congrégations. n

1 - Vivre des solidarités nouvelles : la pratique de 
l’inter-congrégations, document élaboré par la 
Commission épiscopale de la vie consacrée, CSM, 
CSMF, SDM, mai 2005.

2 - Importance d’exprimer, en toute liberté, ses 
convictions et ses questions quant aux éléments 
qui semblent incontournables en vie religieuse 
pour chacun(e).

3 - Importance de temps de rencontre entre les 
personnes appelées pour qu’un échange libre 
puisse bien se vivre.

4 - Il sera important de réfléchir à la fois à la 
manière dont chacun(e) vivra le lien à sa congré-
gation et un lien d’obéissance avec le (la) 
supérieur(e) majeur(e) chargé(e) d’accompagner 
la communauté. À ce niveau, bien réfléchir à une 
nécessaire délégation de la part des supérieurs 
majeurs concernés. Chaque membre de la com-
munauté vivra aussi des moments d’évaluation.

5 - Participation de chacun au budget communau-
taire… Importance d’en rendre compte. Il sera 
important de bien régler ces questions dès le départ, 
y compris la question des voitures et autres frais 
inévitables : ameublement, loyer, matériels divers…

Notes



L'inconscient au paradis
En fondant la psychanalyse, Freud a provoqué 

les catholiques dans leurs convictions religieuses 
et morales. Après lui, l'Église peut-elle nier toute 
jouissance dans l'acte sexuel ? Parler de péché est-
il source de culpabilité ? Faut-il faire le deuil de 
l'illusion religieuse ?

S'appuyant en particulier sur les archives 
secrètes du Vatican, Agnès Desmazières raconte 
comment des catholiques, médecins et théo-
logiens, ont fait pression sur le Saint-Siège afin 
d'obtenir une reconnaissance de la psychanalyse. 
Elle éclaire tous les enjeux intellectuels de cette 
histoire où l'on croise Jung, Dolto, Lacan, Marc 
Oraison, mais aussi le très influent président de l'Académie pontificale des sciences, 
Agostino Gemelli.

Une histoire parsemée de compromis, d'obstacles, d'échecs, de mises à l'index, 
mais aussi de succès, à l'image de la rencontre avec Pie XII en 1953, qui signifie 
l'ouverture officielle des catholiques à la psychanalyse.

Agnès Desmazières, historienne du christianisme contemporain, est chercheuse à la Fonda-
zione per le scienze religiose de Bologne.

Payot, 2011, 270 p., 21,50 e

Conversion au silence
Un journaliste catholique, élevé dans un milieu 

modeste du Nord, avoue ce qui lui est arrivé dans 
l'ordre de la foi et de la rencontre illuminative de 
la présence divine. Ce qui le fait avancer, en toutes 
ses activités, c'est le rayonnement secret du silence 
divin dans sa vie. Depuis son expérience spirituelle de 
Scourmont en Belgique, l'évidence de la présence de 
Dieu dans sa vie le poursuit avec bonheur et lui donne 
un recul serein sur tout ce qui lui arrive et qui est tout 
sauf banal.

Michel Cool, né en 1956, est journaliste. Il est actuellement rédacteur en chef de l'hebdoma-
daire La Vie et chroniqueur littéraire du Jour du Seigneur. Il a collaboré pendant plusieurs 
années à France Culture.

Salvator, 2011, 210 p., 19,90 e



P a r t a g e  d e  p r a t i q u e s





81

Vivre sa consécration   
dans une mission éducative

Marguerite Lena
communauté Saint-François-Xavier

Partage de pratiques

L’apôtre éducateur 1 n’a pas choisi lui-même sa mission auprès 
des jeunes. Il a été attiré par le Père de qui vient toute paternité. Il sait 
que son appel à la vie consacrée est un acte de création qui le met 
lui-même au service de l’œuvre créatrice de Dieu. Il a été appelé par 
le Christ, le Ressuscité, envoyé par lui pour mettre debout, dans la 
liberté, les jeunes qui lui sont confiés. Il a été saisi et consacré par 
l’Esprit Saint, le Maître intérieur, pour couler son action dans la 
sienne, éduquer à sa manière, dans le respect et la patience, et ainsi 
révéler à chacun son nom pour Dieu et pour toujours. 

L’apôtre éducateur a parfois reçu son appel des jeunes eux-
mêmes. Un jour, ou peut-être lentement, au fil de sa propre histoire, il 
a pris conscience de leur foule sans berger, de leur attente muette, de 
tant de promesses à tenir et de tant de blessures à guérir. D’une 
alliance entre Dieu et eux. Il a voulu servir cette alliance. Il a senti qu’il 
devait tendre la main pour toucher ces blessures, ouvrir la bouche pour 
révéler à elles-mêmes ces promesses. Il a dit : « Me voici ».  

L’apôtre éducateur sait que ni ses mérites ni ses dons ne sont la 
source de son appel ni le fondement de son action. Il a été appelé 
gratuitement et ne peut donc servir que gratuitement. Il se met avec 
tous ses dons au service d’une œuvre qui n’est pas la sienne, mais 
celle de Dieu. Il veut être de ceux par qui Dieu donne vie, donne sa 
vie. Parce que l’appel qu’il a reçu l’a saisi tout entier, il ne peut que 
se donner lui-même tout entier. Éduquer ne sera pas pour lui une 
activité parmi d’autres, mais le geste même de sa consécration.



82

Partage de pratiques

L’apôtre éducateur s’émerveille de découvrir, au long des jours, 
la cohérence entre sa vocation, les dons et les attraits qui sont les siens, 
et la mission confiée. Il ne s’est pas offert à Dieu pour être éducateur, 
mais pour être avec lui et envoyé par lui. Non pour faire, mais pour 
être. Et voici que la mission reçue vient solliciter, guérir, accomplir, 
déployer tout ce qu’il portait en lui-même. Alors il peut tenter, humble-
ment, maladroitement, de traduire en sa propre action l’expérience 
qu’il fait lui-même d’être patiemment éduqué et conseillé par Dieu. 

L’apôtre éducateur n’est jamais seul. Il sait que l’éducation est une 
polyphonie, qu’il ne peut ni tout faire, ni réussir auprès de tous. Il sait 
surtout qu’il n’est pas à l’origine de sa propre mission et qu’elle ne sera 
féconde que reçue, vécue et vérifiée dans l’obéissance. Alors il entre 
en active collaboration avec d’autres et se fond dans l’œuvre com-
mune, se faisant membre vivant d’un corps vivant, et par là membre 
vivant de l’Église. Heureux d’être associé, à la place qui est la sienne, 
à sa mission maternelle et enseignante, afin que le monde ait la vie.

L’apôtre éducateur reçoit du Père ceux qui lui sont confiés pour 
qu’il les aide à grandir. Il n’en est ni le propriétaire, ni le père ou la 
mère. Il a renoncé à la paternité et à la maternité selon la nature. 
Aussi le lien qui unit l’apôtre aux jeunes est-il lui-même consacré, un 
lien selon Dieu et pour toujours. Et cette offrande de lui-même, sans 
mesure ni retour, creuse peu à peu en lui l’espace d’une fécondité elle 
aussi sans mesure ni retour. Une fécondité certaine et pourtant le plus 
souvent invérifiable, car elle est cachée dans l’avenir des jeunes, et 
dans le cœur de Dieu.

L’apôtre éducateur a longuement médité le mystère de l’Incarna-
tion. Il sait le prix infini, depuis que Dieu y est entré, de tout ce qui 
touche l’homme ; il sait les trente ans de la vie cachée, et que Jésus 
n’a pas voulu se dérober aux lois de la croissance humaine. Il y puise 
le courage et la joie de sa tâche d’humanisation : faire découvrir, 
admirer, approfondir « tout ce qu’il y a de vrai, de noble, de juste, de 
pur… » (Ph 4, 8) dans les œuvres de la culture. Faire aimer la vie. Il 
s’en fait le témoin, le traducteur, le donateur. Il y met le temps et il y 
met tout son amour. 

L’apôtre éducateur a longuement médité les paraboles du Royaume. 
Il sait qu’il faut jeter la semence sans compter, jusque sur les cailloux et 
les ronces ; que le grain pousse et lève, même quand le cultivateur dort ; 
qu’à trop vite arracher l’ivraie on risque d’arracher en même temps le 
blé ; qu’autre est le semeur, autre le moissonneur. Mais il sait qu’il faut 



83

Vivre sa consécration dans une mission éducative

veiller aussi, dans l’attente de l’heure favorable où il faudra intervenir, 
parler, agir. Il s’offre et s’ajuste au rythme de Dieu. 

L’apôtre éducateur ne peut se contenter de viser la réussite indivi-
duelle, sociale, professionnelle, des jeunes dont il a la charge. Il a pour 
eux une ambition plus haute : il veut leur réussite selon Jésus Christ. Aussi 
se fait-il attentif à la conduite de Dieu sur chacun d’entre eux, afin de la 
seconder. Il est exigeant à la mesure de cette ambition, mais plein de 
respect pour ce secret qui ne lui appartient pas et se dérobe à toute prise. 

L’apôtre éducateur sait que rien n’est impossible à Dieu. Il ne 
baisse pas les bras devant les difficultés, les échecs, les lenteurs de sa 
tâche, devant les résistances ou les fragilités des jeunes qui lui sont 
confiés. Inlassablement, il pose sur chacun d’eux, quelles que soient 
les épreuves du parcours,  un geste et une parole de bénédiction, un 
geste et une parole de résurrection.  

L’apôtre éducateur se souvient que le Christ n’a pu attirer à lui 
tous les hommes qu’élevé sur la Croix. Il reconnaît dans cette élévation 
le geste de l’éducation, aux heures amères où le goût de vivre et de 
grandir se heurte au refus, à la peur, à la révolte. Où il n’y a appa-
remment plus rien à faire. À ces heures aussi où, l’âge venant, il lui 
faut s’effacer afin que d’autres grandissent. C’est alors pour lui le 
temps de l’offrande et de l’intercession, et comme l’accomplissement 
pascal de sa consécration. 

L’apôtre éducateur reconnaît et reçoit à neuf sa mission en 
chaque Eucharistie : il est ce pain offert à la faim de ses frères, consa-
cré par le sceau de l’Esprit et rompu pour nourrir les foules, de sorte 
que plus rien dans sa vie ne soit profane ni réservé. Et parfois, fugiti-
vement comme un éclair brûlant, ou doucement comme une lueur 
fragile, il sent, il sait qu’il est uni à Dieu dans son œuvre de création, 
de rédemption, de sanctification, aussi profondément et réellement 
que le mystique perdu dans sa contemplation.. 

Il le sent, il le sait, et de la joie qui en découle, aucune autre joie 
n’est l’égale. n

1 -  Peut-être l’expression d’ « apôtre éducateur », 
employée dans ce texte, peut étonner. Le terme 
d’apôtre est pris ici au plus près de son étymolo-
gie, c’est-à-dire « envoyé ». Il est essentiel, pour 
décrire la vie consacrée dans une tâche éduca-
tive, de la comprendre comme un envoi vers les 

jeunes, une mission reçue de Dieu au service de 
leur croissance humaine et spirituelle. L’éducation 
est une des expressions privilégiées, à la fois tra-
ditionnelle et sans cesse à réinventer dans des 
contextes nouveaux, de la vie consacrée aposto-
lique.

Notes



84

Partage de pratiques

Quelques pistes pour guider la réflexion et la prière

• �Dieu éducateur de son peuple (Dt 6-8 ; Jr 31 ; Ez 16, Osée, 
etc.) : comment et pourquoi la métaphore de l’éducation 
humaine devient-elle  un signifiant majeur de l’Alliance entre 
Dieu et Israël ?

• �Les récits de l’enfance (Mt et Lc). Quel sens ces années de vie 
cachée ont-elles pour des éducateurs ?

• �Jésus enseignant et guérissant : comment peut-on vivre sa 
consécration dans une mission éducative comme une « suite 
du Christ » dans les activités de sa vie publique ? 

• �Paul apôtre et éducateur des premières communautés : 
	 - �relever les sentiments qui l’animent dans cette mission, les 

points d’insistance de son message, ses réactions lorsqu’il 
se heurte à des difficultés, des crises, des refus ;

	 - �faire l’inventaire de toutes les images qu’il utilise pour 
décrire sa relation aux communautés : l’architecte (1 Co 3, 
10), le cultivateur (1 Co 3, 6), l’ambassadeur (2 Co 5, 20), 
le serviteur (2 Co 4, 5), le secrétaire (2 Co 3, 3), le père (1 
Co 4, 15), la mère (1 Th 2, 7-8)… Quels en sont le sens et 
la portée ? 

Pistes bibliographiques
• �Congrégation pour l’éducation catholique, Éduquer ensemble 

dans l’école catholique, mission partagée par les personnes 
consacrées et les fidèles laïcs », 2007. 

• �Marie-Thérèse Abgrall, Prier 15 jours avec Madeleine 
Daniélou, Nouvelle Cité, 2001.

• �Christus, « La pédagogie ignatienne à la lumière des Exercices 
spirituels », hors-série n° 230, mai 2011.

• �Christiane Conturie, Enseigner avec bonheur, Parole et 
Silence, 2004.

• �Jean-Marie Petitclerc, Spiritualité de l’éducation, Éd. Don 
Bosco, 2003.

• �Jacqueline d’Ussel, Apôtre selon l’Esprit, Parole et Silence, 
2008.



85

Dimension missionnaire 
de la vie consacrée

Marie-Hélène Robert
religieuse missionnaire de Notre-Dame des Apôtres, 

maître de conférences à la faculté de théologie de Lyon

Partage de pratiques

Vie consacrée et nouvelle évangélisation

À l’automne 2012 se tiendra le synode pour la nouvelle évangéli-
sation. Comment la vie religieuse consacrée participe-t-elle de cette 
dynamique, dans une stimulation réciproque ?

La vie consacrée est animée d’un zèle inventif pour faire connaître 
et aimer Dieu, par l’annonce, l’enseignement et le témoignage, par la 
prière et par l’amour actif des autres. Cette ardeur missionnaire, intrin-
sèque à toute forme de vie consacrée (tant apostolique que missionnaire 
ou contemplative), est l’œuvre de l’Esprit.

Dans la vie communautaire, où fraternité et obéissance se prêtent 
main forte contre l’individualisme, où l’amour dans la chasteté ouvre une 
voie de réalisation et de témoignage face à la recherche du plaisir, où la 
simplicité d’une vie comblée par Dieu chante sa joie de la pauvreté 
reçue, le refus de l’individualisme ambiant, de l’hédonisme et du gas-
pillage, nés de la sécularisation contre laquelle s’élève la nouvelle évan-
gélisation, a de fortes assises. 

Dans l’histoire, la vie consacrée a connu des sommets et des périodes 
moins florissantes, elle ne se laisse pas facilement aveugler par des succès 
passagers ni décourager par les incertitudes ; en s’inscrivant dans la dyna-
mique de la nouvelle évangélisation, elle rappelle qu’en soi la recherche 
du spectaculaire, du grand nombre, du succès n’a pas de raison d’être. 

La vie consacrée ne témoigne pas d’elle-même mais de Dieu qui 
appelle et rassemble, et qui veut, par la mission de l’Église, accueillir en 



86

Partage de pratiques

lui toute l’humanité. Cette dimension universelle de la vie consacrée 
rejoint la mission universelle de l’Église et peut être un appel précieux 
pour la nouvelle évangélisation.

Depuis le concile Vatican II l’accent est mis sur la dimension mission-
naire du baptême, que la venue sacramentelle de l’Esprit saint vient confir-
mer, et que la consécration religieuse vient spécifier. Toute l’Église est par 
nature missionnaire (Evangelii nuntiandi 15). La mission ne se cantonne 
pas dans des types d’activités bien coordonnées et réservées à des spécia-
listes de la mission, elle engage l’être même de l’Église et celui de chaque 
baptisé (Redemptoris missio 71), a fortiori l’être de la personne consacrée.

Textes
• �Jr 1, 7-10.17-19 : « je t’ai consacré », « prophète pour les peuples », 

« ne tremble pas devant eux ».  
• �Ac 4, 32 : « un seul cœur et une seule âme ».
• �2 Tm 1, 6-8 : « Ravive en toi le don de Dieu ».
• �2 Tm 4, 1-4 : « Prêche la Parole, insiste à temps et à contretemps ».
• �Rm 12, 2 : « Ne vous conformez pas au monde présent mais soyez 

renouvelé ».
• �Épître à Diognète (vers 190-200) : « Ils sont dans la chair, mais ne 

vivent pas selon la chair. Ils passent leur vie sur terre, mais ils sont 
citoyens du ciel. Ils obéissent aux lois établies, mais leur manière de vivre 
surpasse les lois. Ils aiment tous les hommes et tous les persécutent. »

• �Jean-Paul II, Vita consecrata (Exhortation apostolique post-synodale 
sur la vie consacrée dans l’Église et dans le monde), 1996.

• �Cardinal Joseph Ratzinger, Conférence lors du jubilé des catéchistes, 
10 décembre 2000, reprise dans Agence Fides, 26/7/2008, Dossier

• �Instrument de travail du synode sur « La nouvelle évangélisation pour 
la transmission de la foi chrétienne », 2011.

Nouvelle évangélisation ne peut vouloir dire : attirer tout de suite, avec des 
méthodes nouvelles plus raffinées, les grandes masses qui se sont éloignées 
de l’Église. Non, ce n’est pas là la promesse de la nouvelle évangélisation. 
La nouvelle évangélisation veut dire ceci : ne pas se contenter du fait que, 
à partir du grain de sénevé, s’est développé le grand arbre de l’Église 
universelle ; ne pas penser qu’il suffise que, dans ses différentes branches, 
les oiseaux peuvent trouver une place ; mais oser de nouveau, avec l’humi-
lité du petit grain, en laissant à Dieu de choisir quand et comment il gran-
dira (Mc 4, 26-20). Les grandes choses commencent toujours par le petit 
grain, et les mouvements de masse sont toujours éphémères. 

Card. J. Ratzinger, conférence du 10/12/2000, jubilé des catéchistes.



87

Dimension missionnaire de la vie consacrée

Questions
• �Suis-je personnellement concerné par la nouvelle évangélisation ? 
• �Est-ce que ma paroisse entre dans la dynamique de la nouvelle évan-

gélisation ? si oui, comment ? si non, pourquoi ?
• �Est-ce que des communautés religieuses de la paroisse/du doyenné 

sont impliquées dans la nouvelle évangélisation ?

A fortiori

La mission n’est pas réservée aux religieux et aux religieuses, elle 
est constitutive du baptisé, et a fortiori de la personne consacrée, parce 
que la vie consacrée exprime le caractère sacré, au sens de saint et de 
sanctifiant, de la mission du baptisé, mais aussi de toute personne en tant 
qu’elle est créée à l’image de Dieu. 

Toute personne a la mission de vivre selon sa propre dignité divine, 
ce qui suppose en premier lieu de servir la dignité divine d’autrui, même 
si l’on n’y voit qu’une dignité humaine. Celle aussi de vivre selon sa 
conscience, même si l’on ignore tout des commandements divins (Rm 2, 
14-16). Dieu prend soin de les inscrire dans les cœurs qu’il crée par 
amour. Et c’est sur l’amour que chacun sera jugé (Jean de la Croix) car 
l’amour est l’accomplissement parfait de la loi (Rm 13, 10). A fortiori la 
personne consacrée mise toute sa vie sur l’amour à recevoir et à donner. 
Les consacrés engagent leurs énergies au service de tout être qui souffre, 
tant sur le plan spirituel que matériel.

L’unicité et l’universalité de la mission de chaque personne peuvent 
aussi se comprendre à partir de la notion biblique de « reste ». Dieu 
distingue en effet dans sa création l’espèce humaine, dans laquelle il se 
choisit un peuple, Israël, au sein duquel existe un reste saint, fidèle, et 
témoin de sa fidélité, de sa sainteté et de son amour envers toute sa créa-
tion, jusqu’à la fin du monde. Il appelle des personnes particulières, 
d’Abraham à Paul, à faire un saut vertigineux dans la confiance pour 
faire avancer son œuvre. La personne consacrée vit un certain écart du 
monde, intérieur ou extérieur, non comme un en-soi mais bien comme 
une mission. Dieu ne choisit donc pas A pour exclure B mais par amour 
pour A et pour B.

Pourquoi une telle médiation par le « reste » ? Peut-être pour que A 
et B, chacun selon la grâce de son appel, comprenne qu’il existe pour 
l’autre, par l’autre et, par là, puisse entrevoir l’image divine qu’il est et 



88

Partage de pratiques

que l’autre est. L’image divine qu’il est, car qui appelle, sinon Dieu, et qui 
envoie, sinon Dieu  ? L’image divine qu’est l’autre car Dieu confie à la 
communauté son amour pour l’humanité et il la charge de le lui faire 
connaître. 

Textes
• �Is 10, 20-22 : « Le reste reviendra, le reste de Jacob, au Dieu puis-

sant ».
• �Mt 19, 29 : « Quiconque aura laissé maisons, frères, sœurs, père, 

mère, enfants ou champs, à cause de mon nom, recevra bien davan-
tage et aura en héritage la vie éternelle ».

• �Jean-Paul II, Redemptoris missio 13 : « Le Christ étant la Bonne 
Nouvelle, il y a en lui identité entre le message et le messager, entre 
le dire, l’agir et l’être ».

Questions
• �De quoi témoigne la vie consacrée, selon vous ? Ce témoignage est-il 

toujours reçu ? Pourquoi ?
• �Une personne consacrée ou une communauté religieuse a-t-elle par-

ticulièrement compté dans votre vie de foi ?
• �Avez-vous conscience d’avoir une mission propre ? Laquelle ? 

Comment contribuez-vous à la mission de l’Église ?
• �Si vous êtes engagé dans un groupe, quelle est sa mission propre ? 

Comment est-il fidèle à la maintenir vivante ?
• �Quels besoins missionnaires est-ce que je détecte, comme personne 

baptisée ? Comme membre d’un groupe ?

Le sens missionnaire se situe au cœur même de toutes les formes de vie 
consacrée. Dans la mesure où la personne consacrée mène une vie unique-
ment vouée au Père (cf. Lc 2, 49 ; Jn 4, 34), saisie par le Christ (cf. Jn 
15, 16 ; Ga 1, 15-16), animée par l’Esprit (cf. Lc 24, 49 ; Ac 1, 8 ; 2, 4), 
elle coopère efficacement à la mission du Seigneur Jésus (cf. Jn 20, 21), en 
contribuant de manière particulièrement profonde au renouveau du monde. 

Vita consecrata n° 25

Esprit Saint, [...] emplis leurs cœurs de la certitude intérieure d’avoir été 
choisies pour aimer, louer et servir. Fais-leur goûter ton amitié, remplis-les 
de ta joie et de ton réconfort, aide-les à dépasser les moments de difficulté 
et à se relever avec confiance après les chutes, fais d’elles le miroir de la 
beauté divine. Donne-leur le courage de répondre aux défis de notre temps 
et la grâce d’apporter aux hommes la bonté et l’humanité de notre Sauveur 
Jésus Christ (cf. Tt 3, 4). � Vita consecrata n° 111



89

Dimension missionnaire de la vie consacrée

Liturgie et mission

Les consacrés se rassemblent pour la louange et l’intercession plu-
sieurs fois par jour. La liturgie des Heures, par sa beauté, sa dignité, sa 
fidélité, est un témoignage rendu à la grandeur de Dieu.

Le grand signe de son amour pour l’humanité est encore l’Eucharistie, 
en tant que don que le Christ fait de lui-même à « la multitude » dans le 
mystère pascal trinitaire. Le Christ s’offre à son Père et remet son Esprit, le 
Christ s’offre à son Eglise et souffle l’Esprit sur ses apôtres réunis (Jn 20,22). 
Le dernier repas du Jeudi saint et la venue de l’Esprit sur les apôtres en 
prière avec Marie lors de la Pentecôte se situent au Cénacle. Le don de son 
Corps et de son Sang appelle le don de son Esprit. 

C’est pourquoi « l’Eucharistie est source et sommet de toute évangé-
lisation » (Presbyterorum ordinis 5). Elle est un mystère de communion 
entre le divin et l’humain et une force pour la vie en communauté, qu’elle 
soit religieuse, paroissiale ou familiale. Le Christ rassemble en son Corps 
l’humanité et envoie son Église dans le monde jusqu’à la venue du 
Royaume en son accomplissement. 

L’Eucharistie traduit ce point précis où toute chose s’accomplit en 
vue de son accomplissement. La même vérité paradoxale traverse la vie 
religieuse : ce qu’elle vit est un cri vers ce qu’elle est appelée à vivre. Ce 
cri la brûle. L’eucharistie apaise et attise sa soif. 

La personne consacrée se nourrit quotidiennement de l’Eucharistie 
car sa vie est avant tout vie donnée, offerte, « pour la gloire de Dieu et le 
salut du monde ». Ce don se vit dans la gratuité, la liberté et l’absolu, il 
se vit dans la Passion et la louange, à force égale. La vie consacrée reçoit 
ainsi de l’Eucharistie sa force sanctifiante et transformante, son réconfort, 
sa signification profonde, son gage eschatologique. Comment alors ne 
pas courir pour le dire ? 

Textes
• �Cantique des cantiques.
• �Ac 2, 1-12 : récit de la Pentecôte.
• �Rm 15, 16 : l’offrande spirituelle que sont les croyants.
• �Jn 15, 1-17 : le cep et les sarments.
• �Concile Vatican II, Sacrosantum concilium n° 8-10.
• �Benoît XVI, Sacramentum caritatis, Exhortation apostolique post-syno-

dale sur l’Eucharistie, source et sommet de la vie et de la mission de 
l’Église, 2007.



90

Partage de pratiques

Questions
• �Comment ma paroisse/doyenné/communauté soulignent-ils le lien 

entre communauté et mission ?
• �En quoi mon engagement quotidien dans la mission de l’Église se 

nourrit-il de l’Eucharistie ?
• �Chercher des textes ou des faits vécus par les saints mentionnés dans 

le dernier encadré. n

Rassemblée autour de l’autel, l’Église comprend mieux son origine et 
son mandat missionnaire. […] Lorsque nous participons au sacrifice eucha-
ristique, nous percevons plus profondément l’universalité de la Rédemption 
et, en conséquence, l’urgence de la mission de l’Église. […]Au terme de 
chaque messe, quand le célébrant congédie l’assemblée par les mots Ite, 
Missa est, tous doivent se sentir envoyés comme « missionnaires de l’Eucha-
ristie » à diffuser dans tous les milieux le grand don reçu. En effet, celui qui 
rencontre le Christ dans l’Eucharistie ne peut pas ne pas proclamer par sa 
vie l’amour miséricordieux du Rédempteur. 

Message du pape Jean-Paul II pour le dimanche des missions, 2004

Le Mystère eucharistique a aussi un rapport intrinsèque avec la virginité 
consacrée, en tant qu’elle est expression du don exclusif de l’Église au Christ, 
qu’elle accueille comme son Époux avec une fidélité radicale et féconde. Dans 
l’Eucharistie, la virginité consacrée trouve inspiration et nourriture pour sa 
donation totale au Christ. Elle tire aussi de l’Eucharistie réconfort et impulsion 
pour être, en notre temps également, signe de l’amour gratuit et fécond que 
Dieu a pour l’humanité. Enfin, à travers son témoignage spécifique, la vie 
consacrée devient objectivement rappel et anticipation des « noces de 
l’Agneau » (Ap 19, 7-9), qui sont le but de toute l’histoire du salut. En ce sens, 
elle renvoie de manière efficace à l’horizon eschatologique dont tout homme 
a besoin pour pouvoir orienter les choix et les décisions de sa vie. [...]

L’Eucharistie est à l’origine de toute forme de sainteté et chacun de 
nous est appelé à une plénitude de vie dans l’Esprit Saint. Combien de 
saints ont rendu leur vie authentique grâce à leur piété eucharistique ! De 
saint Ignace d’Antioche à saint Augustin, de saint Antoine, abbé, à saint 
Benoît, de saint François d’Assise à saint Thomas d’Aquin, de sainte Claire 
d’Assise à sainte Catherine de Sienne, de saint Pascal Baylon à saint 
Pierre-Julien Eymard, de saint Alphonse-Marie de Liguori au bienheureux 
Charles de Foucauld, de saint Jean-Marie Vianney à sainte Thérèse de 
Lisieux, de saint Pio de Pietrelcina à la bienheureuse Teresa de Calcutta, du 
bienheureux Piergiorgio Frassati au bienheureux Ivan Mertz, pour n’en 
citer que quelques-uns parmi les très nombreux noms, la sainteté a toujours 
trouvé son centre dans le sacrement de l’Eucharistie. 

Benoît XVI, Sacramentum caritatis n° 81



91

La vie religieuse apostolique
dans le monde de la santé

Marie-Françoise Crépin et la REPSA 
(Religieuses présentes dans le monde de la santé)

Partage de pratique

En guise de préambule, quelques précisions…

« Le monde de la santé » est « un des lieux majeurs où se dessine 
l’avenir de l’homme », déclaraient déjà en 1982 les évêques de France. 
Ou encore, en 1991, le synode de Marseille : « Un des lieux où se vit 
la passion pour l’homme et la passion de l’homme, un des lieux où 
l’homme en quête de lui-même cherche à grandir en humanité. »

La « santé » est à entendre dans son sens global (elle inclut le 
sanitaire et le social), et « selon une conception positive… Pas seulement 
l’absence de maladie ou d’entrave, mais la capacité des individus et 
des groupes de s’adapter aux changements… de vivre les situations de 
l’existence, y compris la souffrance et la mort » (cf. projet santé REPSA).

La REPSA, rédactrice de cette fiche, est une association constituée 
par « l’adhésion libre et volontaire de religieuses engagées profession-
nellement et bénévolement » dans la santé. Elle ne regroupe donc pas 
toutes les religieuses ni tous les instituts œuvrant dans ce secteur ! À 
commencer par les congrégations masculines, parmi lesquelles on peut 
citer, parmi bien d’autres, deux grands ordres hospitaliers : les Frères 
de Saint-Jean de Dieu et les Serviteurs des malades (Camilliens)…

Cependant, la REPSA est aussi une union, reconnue par la 
CORREF ; comme telle, elle est bien représentative des congrégations 
de vie religieuse apostolique en santé. Riche d’une longue expérience 
de partage, de formation, de réflexion inter-congrégations, dans le 
respect et la complémentarité des différents charismes et missions, elle 
peut exprimer une parole valable sur ce sujet…



92

Partage de pratiques

Pourquoi, très tôt, l’engagement dans la santé ?

« La vie religieuse féminine en professions de santé est née au 
Moyen Age, entre 1150 et 1250. Elle constitue donc la forme la plus 
ancienne de vie religieuse féminine "active" (ou "apostolique")… Ce 
qui motivait (ces femmes), c’était d’aimer ; et d’aimer de façon indis-
sociable le Christ et le pauvre, sa plus parfaite image. Or l’Amour est 
inexplicable. Il est d’un tout autre ordre que le souci de "répondre à 
des besoins". En un mot, l’origine de la vie religieuse dans la santé 
n’est ni sociale, ni utilitaire, mais mystique 1. »

En effet, la vie religieuse ne se définit pas d’abord par telle ou 
telle mission, elle est fondamentalement appel à une suite radicale du 
Christ, à travers la profession des conseils évangéliques. « L’engagement 
du religieux est un acte de foi, une manière de vivre sa foi en Jésus 
Christ. C’est l’attachement à Jésus Christ qui est fondamental 2. » 

Mais suivre le Christ, c’est partager ses sentiments, s’associer à 
sa mission de salut. « Porter aux pauvres un message de joie, annon-
cer aux prisonniers la délivrance, rendre la vue aux aveugles, libérer 
les opprimés et prêcher une année de grâce du Seigneur », c’est ainsi 
que Jésus lui-même, dans la synagogue de Nazareth, présente sa 
mission messianique (cf. Lc 4, 16-19) 3. Par tous ses gestes, « par ses 
mains qui touchent, apaisent et guérissent, Jésus fait déjà advenir 
d’une certaine façon le Règne de Dieu 4. » 

Chaque forme de vie religieuse prolonge, actualise tel geste du 
Christ, tel mystère de sa vie... Or, « qui ouvre l’Évangile se heurte à 
tout instant à des malades, à des affamés, à des boiteux, à des 
aveugles, à des gens dans le deuil, à des désespérés. Le mystère de 
Jésus face aux pauvres, aux infirmes, court d’un bout à l’autre de 
l’Évangile. (…) Vraiment, c’est le mystère éternel du Christ face aux 
pauvres qui fonde la nécessité dans l’Église d’une vie religieuse acti-
vement à leur service ; et cela, quelles que puissent être les transfor-
mations sociales et économiques du monde 5. » 

L’attention à l’homme souffrant, part essentielle de la mission de 
l’Église. « Je suis venu pour que les hommes aient la vie et qu’ils l’aient 
en abondance  » (Jn 10, 10). Dès les origines, l’Église s’est sentie 
appelée à prolonger cette mission du Christ, mission de « santé-
salut ». Au long des siècles, elle a porté attention à toutes les formes 
de misère, sans dissocier le sanitaire du social, car le salut concerne 
l’homme dans tout son être et l’humanité tout entière 6. 



93

La vie religieuse apostolique dans le monde de la santé

« Va, et toi aussi fais de même » (Lc 10, 37). Si le « comman-
dement » de l’Amour, s’adresse à tout baptisé sans exception, il 
touche de très près ceux qui ont reçu l’appel à une suite radicale du 
Christ. Qui aime le Christ, ne peut pas ne pas l’aimer et le servir dans 
ses frères les plus blessés. 

« L’Évangile devient opérant par la charité, qui est la gloire de 
l’Église et le signe de sa fidélité au Seigneur. C’est ce que montre toute 
l’histoire de la vie consacrée, que l’on peut considérer comme une exé-
gèse vivante de la parole de Jésus "Dans la mesure où vous l’avez fait à 
l’un de ces petits qui sont mes frères, c’est à moi que vous l’avez fait" 7. » 

Chaque fondateur ou fondatrice a perçu dans l’écoute de la 
Parole de Dieu, la contemplation de la vie du Christ, comme aussi dans 
les « signes des temps » où il (elle) vivait, un appel de l’Esprit à venir 
en aide à telle forme de détresse humaine. D’où la grande diversité et 
complémentarité des familles religieuses : certaines fondées pour une 
mission spécifique, auprès d’une catégorie de personnes (malades – à 
domicile ou en hôpital – personnes âgées, orphelins, handicapés, 
familles, prisonniers…) ; d’autres, « polyvalentes », répondant aux 
nécessités rencontrées, selon les lieux et les temps… avec souvent une 
priorité aux zones rurales, plus délaissées… Elles ont été souvent nova-
trices, en découvrant, à la lumière de l’Esprit, des besoins, des souf-
frances, non encore pris en compte par la société de leur temps.

Caractéristiques de cet engagement

La mission de la congrégation prend corps dans l’action de cha-
cun de ses membres. Ceci de manière très diverse, dans des fonctions 
et des tâches correspondant aux compétences, aux appels, aux besoins 
et au charisme 8 propre de la congrégation... La tâche confiée à chaque 
religieux, de par son vœu d’obéissance, est toujours un « envoi » au 
nom de l’Église, et même si elle est assumée par un seul membre, elle 
demeure toujours une « mission communautaire ». La dimension com-
munautaire est essentielle, intrinsèque à la vie religieuse et à sa mission.

Un engagement enraciné dans l’Incarnation. Dans le Christ, 
Dieu s’est uni pour toujours à tout homme et à tous les hommes. Nous 
Le rencontrons dans les frères, particulièrement les pauvres et les souf-
frants. Auprès d’eux, les religieux (ses) s’efforcent de « renouveler 
pour aujourd’hui, au cœur de leur agir, les gestes du Christ Sauveur » 
(cf. règlement intérieur de la REPSA, art. I)



94

Partage de pratiques

Importance des « gestes », du « prendre soin » au sens large, 
individuellement et collectivement (cf. les « institutions » de santé, 
hôtels-Dieu, hospices, maisons d’accueil etc. qui ont évolué au fil des 
siècles vers les formes modernes…). Importance de l’attention aux 
situations concrètes – à l’homme dans sa globalité, avec son environ-
nement social, culturel, ses besoins spirituels – sans oublier les dimen-
sions collectives et politiques…

À travers son « agir », né de la « contemplation » et y renvoyant 
sans cesse, le religieux, la religieuse, essaie de manifester, de traduire 
au frère souffrant la compassion, la miséricorde, la tendresse du 
Sauveur pour lui… Agir toujours marqué de « gratuité », même 
lorsqu’il s’exerce en situation salariée. « Vous avez reçu gratuitement, 
donnez gratuitement » (Mt 10, 8).

Reconnaître le Christ dans l’autre, se savoir tous fils et filles de 
l’unique Père des cieux, doit inspirer un infini respect de sa dignité, de 
sa liberté… Il est un « partenaire » et non un « assisté »… acteur de 
sa croissance, de sa « guérison  », dans un « donner-recevoir réci-
proque ». Bien souvent, c’est « le pauvre » qui nous évangélise et 
nous fait grandir ! 

Le Christ appelle chacun à participer à son œuvre de salut. Les 
religieux travaillent avec d’autres ; tous ceux qui veulent « servir » 
d’une manière ou d’une autre l’homme souffrant, contribuent, eux 
aussi, même sans le savoir, à cette œuvre 9. 

Appel à discerner la présence de l’Esprit saint dans tout ce qui 
est beau et bien ; mais aussi, à être attentifs à tout ce qui risque de 
blesser l’homme, de le détruire, d’atteindre l’image de Dieu qui est en 
lui. Rôle de « veilleurs et éveilleurs » dans les équipes de travail, les 
associations, la société, la politique, dans l’Église, dans les commu-
nautés religieuses elles-mêmes… N’est-ce pas une des dimensions du 
« prophétisme » de la vie religieuse ?

« Le propre de la vie religieuse apostolique est de relier consé-
cration et mission : de vivre la mission comme une expression de la 
consécration et de vivre la consécration comme source de la mis-
sion 10. » Ce qui appelle une cohérence profonde entre l’être du 
consacré, peu à peu configuré au Christ à travers les conseils évangé-
liques, et son agir. Une cohérence jamais totale, jamais achevée ! 
D’où également une double exigence de compétence et de conver-
sion. La compétence est nécessaire, elle est même « un minimum 
préalable. Mais il faut plus… Il faut avec le patient, dans l’acte même 
du soin, une qualité de relation humaine qui ne s’acquiert que par une 



95

La vie religieuse apostolique dans le monde de la santé

conversion de tout soi-même à Jésus Christ, conversion qui transforme 
la religieuse soignante jusque dans tous ses gestes professionnels afin 
d’en faire des gestes de Jésus Christ 11 ». On doit en dire tout autant 
des engagements dans le social et en bénévolat... C’est un signe de 
l’authenticité de notre amour envers Dieu et les frères ! 

Ainsi la REPSA, pour sa part, veut-elle aider les sœurs à « ana-
lyser leur action, réfléchir aux enjeux des choix qu’elle comporte, 
vérifier la cohérence avec l’Évangile et la vie religieuse, en vue d’amé-
liorer leur agir pour qu’il soit en permanence, un langage propre à 
dire la Bonne Nouvelle de Jésus Christ, socialement et en Église 12. » 

Une mission qui se vit dans l’Église et en Église. La vie religieuse 
dans la santé manifeste et met en œuvre, à sa manière propre, la 
sollicitude de l’Église pour les plus petits. Pour bien des personnes, 
n’est-ce pas à travers le « prendre soin » ou l’écoute désintéressée 
d’une religieuse, d’un religieux, que se vit la rencontre avec l’Église, 
chemin ouvert parfois pour une découverte ou une redécouverte de la 
foi au Dieu et Père de Jésus Christ ?

Et aujourd’hui ?

Les institutions ont toujours leur pertinence, signe visible de la 
« diaconie » de l’Église tout entière ; des établissements congréga-
nistes (cliniques, maisons de retraite, centres de soins, foyers pour 
handicapés…) continuent d’en témoigner.

Souvent cependant, ces institutions sont confiées à des laïcs 
(diminution du nombre des religieux, choix d’une autre forme d’inser-
tion apostolique, exigences de compétences que les congrégations ne 
peuvent plus assumer seules...). Veiller à transmettre et à garantir la 
pérennité de l’esprit qui a suscité ces institutions, demeure une forme 
d’engagement concret de la vie religieuse dans la santé (présence 
dans les conseils d’administration des associations ayant pris le relais, 
dans les comités d’éthique – création et animation de «  réseaux  » 
porteurs des valeurs fondatrices – partage du charisme spirituel et 
apostolique avec des « laïcs associés » etc.). 

Même peu nombreux, religieux et religieuses professionnels 
dans la santé demeurent des « signes » importants dans une société 
qui s’éloigne des valeurs évangéliques. « La génération la plus jeune 
rappelle, par ses engagements dans la société, que l’expérience spi-



96

Partage de pratiques

rituelle de l’institut doit se traduire en service des frères [...]. L’impact 
de leur engagement ne saurait avoir l’ampleur des réalisations dues 
aux générations nombreuses du passé : il s’agit donc surtout désor-
mais de manifester la fécondité de l’expérience spirituelle qui les fait 
vivre par la qualité de leur agir. 13 »

« Vieillissant, il fructifie encore… » (Ps 91). À l’âge de la 
retraite, la mission se poursuit souvent dans un bénévolat sanitaire ou 
social, relié au charisme propre de la congrégation dont il est une 
expression. « Engagements plus souples et diversifiés, aux côtés de 
ceux qui sont délaissés. La charité se traduit en initiatives souvent 
conduites avec d’autres en direction des exclus 14. »

La présence dans le monde de la santé se vit aussi par le service 
de leurs frères ou sœurs âgés. Il signe la vérité de la fraternité reli-
gieuse, traduite dans la prise en charge mutuelle, et témoigne de la 
fécondité de « vies données jusqu’au bout ». Et même, il y a là « "une 
parole en actes" sur le sens que l’on peut donner au grand âge, sur 
le plan humain et sur le plan de la foi ; cette parole explicitée répond 
à un besoin de la société aujourd’hui… Faut-il y voir une des formes 
de prophétisme de la vie religieuse ? Sans doute 15. »

Aujourd’hui, comme hier, « le signe que Dieu est là, le signe que 
son Royaume advient et que les cœurs s’ouvrent à l’Amour, est tou-
jours le même : "les aveugles voient, les boiteux marchent, les pauvres 
reçoivent la Bonne Nouvelle" 16. » n 

1 - Revue REPSA n° 275, janvier-février 1980.

2 - Gérard Naissant, aumônier REPSA.

3 - Cf. Vita consecrata n° 82, paragraphe. 1

4 - Michel Dortel-Claudot, Évangélisation et vie 
religieuse apostolique, Centre Sèvres, 1986-1987.

5 - Id., Ibid.

6 - Fêtes et Saisons n°476.

7 - Vita consecrata n°82 ; voir aussi n°75.

8 - Charisme : don spécial de l’Esprit Saint à une 
personne, en vue du bien de tous. « Ce don se 
manifeste comme une expérience spirituelle et 
une capacité à répondre à un besoin particulier de 
l'humanité de son temps, en actualisant une parole 
de l'Évangile qui révèle d’une nouvelle façon 
l'amour de Dieu pour l'humanité » (cf. site internet 

des sœurs Dominicaines de Sainte-Catherine de 
Sienne). 

9 - Cf. Mt 25. Ces justes qui s’étonnent : « Quand 
donc, Seigneur, t’avons-nous porté secours ? » ne 
savaient pas la grandeur de leur service des 
hommes et sa valeur d’éternité !

10 - Xavier Dubreil, REPSA n° 370, juin 2000.

11 - cf. note 4

12 - cf. dépliant de présentation des Unions de 
religieuses)

13 - Henri Baudry, REPSA n° 370, juin 2000.

14 - Voir note 4.

15 - Id.

16 - Règle de vie des sœurs des Sacrés-Cœurs de 
Jésus et de Marie.

Notes



97

La pastorale des vocations 
chez les Sœurs Blanches

Cécile Dillé
religieuse missionnaire de Notre-Dame d'Afrique

Partage de pratiques

La congrégation des sœurs missionnaires de Notre-Dame 
d’Afrique est née en Algérie en 1869 pour l’évangélisation des 
peuples africains. Internationale dès l’origine, elle a accueilli pen-
dant longtemps des vocations venant principalement d’Europe, du 
Canada et des États-Unis. Le choix de former 22 congrégations 
religieuses africaines jusqu’à leur autonomie explique les entrées 
assez tardives d’Africaines dans notre institut. 

Suite à la diminution progressive des vocations occidentales, 
depuis 1989, les jeunes originaires des continents européen et amé-
ricain font leur formation en Afrique. En 2001, une prise de 
conscience a lieu dans toute la congrégation : si nous voulons conti-
nuer notre mission, il faut investir en personnel dans la pastorale 
vocationnelle. En Afrique, cet investissement porte aujourd’hui du 
fruit : 50 jeunes sont actuellement dans les postulats et noviciats. En 
Europe, la mise en place d’une pastorale des vocations est plus lente.

La mise en place d'une pastorale vocationnelle 
pour la France

En janvier 2009, une sœur est nommée pour la pastorale voca-
tionnelle en France. Elle intègre la communauté de la rue Gay-
Lussac, à Paris, qui va être en grande partie renouvelée afin de 



98

Partage de pratiques

répondre à sa nouvelle mission d’accueil des jeunes. Elle se compose 
aujourd’hui  de 10 sœurs, de 6 nationalités, dont 4 sœurs étudiantes 
et une jeune professe. Elle a aussi accueilli deux postulantes. 

Il nous a semblé évident, dès le départ, que nous ne voulions 
pas travailler seules. C’est ainsi que nous avons rejoint le RJI (Réseau 
jeunesse ignatien) puisque nous sommes de spiritualité ignatienne. 
Nous sommes aussi en lien avec les Œuvres pontificales mission-
naires et nous organisons des activités avec les Pères Blancs, les 
Spiritains et les Spiritaines.

Le site Internet (www.soeurs-blanches.cef.fr) existait déjà. Nous 
l’avons un peu relooké pour que son contenu et sa forme soient plus 
accessibles au public que nous visons, les 18-35 ans. Dernièrement, 
nous avons créé un profil Facebook « Afrique Mission Jeunes » et un 
mur « Sœurs Missionnaires Notre-Dame Afrique ». Ce n’est qu’un 
début, il y a encore beaucoup à faire !

Nous avons mis en place plusieurs activités : « Partir en Afrique 
seul ou en groupe  », proposition qui a permis à une dizaine de 
jeunes de découvrir un peuple africain et son Église grâce à l’enraci-
nement d’une de nos communautés sur ce continent. Accompagnement, 
week-ends de préparation et de relecture sont au programme. Une 
fois par mois, des jeunes se retrouvent avec la communauté pour 
« Prier au rythme du monde » à partir d’un fait d’actualité, après un 
séjour à l’étranger… Cette année, nous avons organisé deux week-
ends qui s’intitulent : « Une vocation religieuse missionnaire, serait-ce 
pour moi ? » Des étudiantes et jeunes professionnelles nous contactent 
via notre site Internet, les OPM ou le RJI pour participer à ces activi-
tés. Nous les accompagnons dans leur cheminement. 

La dynamique de notre pastorale vocationnelle

Écouter et se laisser interpeller

Voici quelques propos entendus, qui nous ont amenées à bou-
ger. Il y a quelques années, le diocèse de Besançon avait attiré notre 
attention sur l’urgence d’avoir une communauté d’accueil pour des 



99

La pastorale des vocations chez les Sœurs Blanches

jeunes en discernement vocationnel. La communauté de la rue Gay-
Lussac répond à ce besoin. 

Plusieurs responsables dans l’Église de France nous ont dit (à 
juste titre !) que les sœurs missionnaires de Notre-Dame d’Afrique se 
faisaient trop discrètes ! Une Afrique, peinte par une jeune professe 
artiste, décore maintenant le portail de notre maison ! Un petit détail 
qui en dit long.

Lors de la rencontre annuelle des Sœurs Blanches et Pères 
Blancs travaillant dans la pastorale des jeunes et des vocations en 
Europe, le Père Éric Poinsot, responsable du SNEJV, nous a dit que 
partir en Afrique pour servir au nom du Christ, vivre en communauté 
internationale et avoir une vie de prière forte attirait les jeunes… 
mais que notre bateau était encore au port ! C’était à nous de lever 
l’ancre ! Les deux week-ends « Une vocation religieuse missionnaire, 
serait-ce pour moi ? » sont une des réponses à cette interpellation. 

Lors d’une session du SNV sur Accompagnement et vocations, 
nous avons réalisé que le mot vocation n’était pas sur notre site ! 
Nous avons donc fait une page décrivant ce qu’est une vocation 
religieuse missionnaire… et, depuis, des jeunes nous écrivent après 
avoir lu cette page !

Lors d’un camp d’été, un Père Blanc ougandais a lancé aux 
jeunes Européens : « L’Afrique a besoin de jeunes missionnaires 
venant d’Europe ! » Une postulante polonaise a demandé à la com-
munauté de prier tous les soirs pour des vocations venant de France ! 
Nous, Sœurs Blanches, sommes en train de nous convertir, de passer 
d’un scepticisme sur le manque de vocations venant d’Europe à un 
étonnement et à une action de grâce en redécouvrant que notre voca-
tion particulière est appelante pour les jeunes aujourd’hui en France.

Merci à toutes les personnes qui ont su nous questionner, nous 
bousculer pour un meilleur service des jeunes dans l’Église de France. 
Leurs interpellations nous aident à mieux accueillir les jeunes femmes 
qui discernent actuellement une vocation religieuse missionnaire.

Se former et agir

Accompagner des jeunes en discernement ne s’improvise pas. 
C’est pourquoi la sœur chargée de la pastorale vocationnelle conti-



100

Partage de pratiques

nue à se former. Nous participons aux sessions organisées par le 
SNEJV, la CORREF et les « Tisserands » pour ce qui concerne 
Internet. Ces lieux d’échanges et de réflexion sont appréciés car ils 
nous permettent d’évoluer avec l’Église de France et ainsi d’adapter 
nos moyens de communication à la génération numérique. 

C’est ainsi que nous avons réalisé de nouveaux tracts, présen-
tant ce qu’est une vocation religieuse missionnaire ainsi que  sur 
notre congrégation et mis en place un lien Facebook avec notre site.

La prière a une place importante dans notre démarche ! 
Chaque soir, nous chantons un Je vous salue Marie en français ou 
dans une autre langue – européenne ou africaine – pour les voca-
tions. Nous demandons au Seigneur des vocations pour sa mission 
en Afrique et nous lui demandons aussi d’être capables d’accueillir 
ces jeunes telles qu’elles sont.

Des réactions de jeunes

Je terminerai en relatant des paroles que des jeunes nous ont 
adressées : « Votre site internet donne envie de partir en Afrique », 
« Il est joyeux » ; au sujet des week-ends vocation : « Vous répon-
dez à notre besoin d’avoir un lieu où nous pouvons réfléchir, en 
toute liberté, à notre questionnement vocationnel » ; « Vous ne met-
tez pas la main sur nous. » Des jeunes partis en Afrique pour une 
courte durée  : « Votre vie confirme ce que nous avons vécu. Avec 
vous, on peut parler de notre expérience africaine parce que nous 
sommes compris. »

Nous continuons à avancer en voulant rester ouvertes aux inter-
pellations  de l’Église. Personnellement, j’ai beaucoup de joie à 
accompagner les jeunes qui viennent nous voir pour partir en 
Afrique ou pour un discernement vocationnel, parce que notre pas-
torale est un service d’Église. n



101

Pastorale d'appel 
de la communauté du Chemin Neuf

Lysanne Guibault
Communauté du Chemin Neuf

Partage de pratiques

En introduction, nous pouvons dire que la pastorale vocationnelle 
de notre communauté n’est pas uniquement centrée sur le discernement 
de l’appel à la vie consacrée dans le célibat. En effet, notre communauté 
a cette particularité de rassembler en son sein des hommes et des femmes 
mariés ou se destinant au mariage, et des célibataires consacrés, hommes 
ou femmes, ayant entendu un jour l’appel du Christ à le suivre. Pour cette 
raison, j’utiliserai plutôt l’expression de « pastorale d’appel ».

Pour répondre à la question posée, à savoir : « Qu’est-ce qui 
marche dans votre pastorale d’appel, pourquoi et comment ? », j’ai choisi 
de présenter un mouvement qui s’inscrit dans une pastorale d’appel 
auprès des jeunes et qui se nomme Jeunes du Chemin Neuf. D’abord, 
pourquoi cette pastorale porte-t-elle du fruit aujourd’hui dans l’Église ? Il 
y a quelque chose de l’ordre du mystère qui nous dépasse, bien sûr. 
Toutefois, il me semble important de souligner le fondement de cette pas-
torale qui est profondément évangélique  c’est le Christ qui appelle des 
disciples à sa suite, et parmi ceux-ci, il en choisit douze qui sont proches 
de lui et qui portent la mission avec lui. Le Nouveau Testament nous 
montre, en effet, que Jésus-Christ évangélisait des foules nombreuses, et 
que parmi tous ceux qui recevaient sa parole, il en appelait certains à 
marcher à sa suite. Il y a deux mille ans, le Christ a envoyé les onze dis-
ciples choisis évangéliser la terre entière et faire des disciples par le bap-
tême. Aujourd’hui, en tant que disciple, nous avons aussi cette double 
mission d’évangéliser le grand nombre et de discerner, en Église, ceux 
que le Christ appelle à marcher à sa suite. Ainsi, ce mouvement des Jeunes 
du Chemin Neuf, davantage centré sur ces questions d’appel, s’inscrit 
dans un mouvement plus large, la « Mission jeunes ». Celui-ci mobilise des 
frères et des sœurs de notre communauté au service des jeunes de 18-30 



102

Partage de pratiques

ans. La Mission jeunes a comme souci premier de porter l’Évangile au plus 
grand nombre possible de jeunes. Pour ce faire, un petit noyau de frères 
et de sœurs travaillent à temps plein pour organiser des week-ends qui se 
déroulent tout au long de l’année et au cours desquels sont abordés diffé-
rents thèmes qui intéressent les jeunes d’aujourd’hui : la vie affective, quel 
projet d’avenir, mais aussi des thèmes plus spirituels : la vie dans l’Esprit 
Saint, etc. Ces week-ends sont largement ouverts et ils allient enseigne-
ments, vie fraternelle, eucharistie, réconciliation et prière. Sur le même 
principe s’organise une session d’été qui dure toute une semaine ainsi 
qu’une retraite à Noël, davantage vécue dans le silence et la solitude.

Après avoir parlé du fondement de ce mouvement pastoral des 
Jeunes du Chemin Neuf, il importe de voir comment il fonctionne. La com-
munauté du Chemin Neuf est de spiritualité ignatienne. Elle est marquée 
par ce trésor reçu par Ignace de Loyola au xvie siècle, trésor qu’il a transmis 
à l’Église. La pastorale des Jeunes du Chemin Neuf, pour discerner ces 
questions d’appel, s’appuie sur la spiritualité ignatienne, et notamment sur 
le don du discernement des esprits. Souvent, dans une foule qui reçoit 
l’annonce de l’Évangile, par exemple, au sein d’un week-end jeune, il y a 
une personne qui semble être touchée intérieurement par ce qu’elle entend, 
qui exprime quelque chose de l’ordre d’une « consolation intérieure » pour 
reprendre des termes ignatiens. Cette consolation intérieure vécue par le 
jeune est l’expression d’un désir qui naît en lui de mieux connaître le Christ, 
de le servir. Dans la plupart des cas, les personnes viennent nous voir pour 
partager de ce qu’elles vivent. Le mouvement des Jeunes du Chemin Neuf 
a été mis en place pour permettre à tous ceux et celles qui se sentent 
appelés par le Christ, qui ont le désir de se donner et de vivre un temps de 
proximité avec le Christ, de trouver une terre de don. Les jeunes qui le 
désirent peuvent s’engager pour deux ans dans ce mouvement. Il s’agit 
d’un temps qui permet au jeune de discerner en Église, les questions 
d’appel qu’il se pose (état de vie, forme de vie religieuse), mais aussi la 
question de la terre qui pourra lui permettre de répondre à cet appel et de 
vivre concrètement le don de soi au service de la mission du Christ après 
ces deux années vécues au sein du mouvement des Jeunes du Chemin 
Neuf. Le jeune s’engage, pour deux ans, à se mettre au service des mis-
sions d’évangélisation de la communauté auprès des jeunes, à vivre la 
fraternité, à être accompagné spirituellement (et par conséquent, à prier 
personnellement), et à vivre une retraite de discernement. La mission jeune 
organise aussi une retraite selon les exercices de saint Ignace, la retraite 
Jean-Baptiste, qui permet aux jeunes de se poser dans un cadre de prière 
et d’écoute de la Parole de Dieu afin de discerner ces questions précises 
d’appel. Ce mouvement des Jeunes du Chemin Neuf précède l’étape du 
postulat et du noviciat d’une communauté religieuse classique. n



103

S'engager aujourd'hui
à la suite du Christ

Isabelle Le Bourgeois
religieuse auxiliatrice du Purgatoire, psychanalyste

contrôleur auprès du Contrôle général 
des lieux de privation de liberté

Partage de pratiques

Quand on parle de vie religieuse féminine aujourd’hui de quoi 
parle-t-on ? Il y a des femmes qui vivent de façon conventuelle (car-
mélites, bénédictines…) et celles qui vivent au milieu des gens, le plus 
souvent dans des appartements. J’appartiens à cette deuxième caté-
gorie, la vie religieuse dite apostolique. 

Il y a des modèles qui ont la vie dure et quelques représentations 
classiques traînent encore chez nombre de personnes, créant ainsi des 
amalgames. En effet, pour certains chrétiens, la vie religieuse aposto-
lique déclenche en eux une nostalgie du costume, signe d’une néces-
saire visibilité, ou encore le regret d’un cadre conventuel qui traduit, 
sans besoin de l’expliquer, la prière et l’humilité attachées au service 
du Seigneur. La religieuse à cornette dans son inusable 2 CV au ser-
vice 24 h sur 24 des pauvres de ce monde a disparu et, sans le dire 
vraiment, beaucoup la regrettent. Il n’y a ni raillerie, ni irrévérence 
dans mes propos, ce dévouement corps et âme au service de l’Évan-
gile a eu son heure de gloire. 

Mais comment ce modèle pourrait-il perdurer ? Notre monde a 
changé, les relations humaines ne s’établissent plus de la même façon. 
L’évidence de la chrétienté a disparu.

La vie des moniales est plus cachée et pourtant plus visible. Elle 
se donne à voir dans des lieux identifiés, les monastères. Il nous faut 
aller jusqu’à elles, en ce sens elles sont cachées ; mais une fois qu’on 
y est, elles donnent à voir une vie religieuse rassurante car conforme 



104

Partage de pratiques

à l’idée qu’on se fait de la vie de prière, de la vie en communauté, du 
silence, du don total à Dieu. On y mange sobrement, on dort dans des 
lieux simples, on marche sans faire de bruit. La rencontre avec Dieu 
se fait là, dans ces conditions. Quelque chose d’immuable semble se 
vivre dans ces lieux. Toutefois, ne nous y trompons pas, pour la femme 
dans son couvent, apparemment bien à l’abri de la société, les formes 
de vie se cherchent aussi. La société arrive jusque dans les cellules 
avec son cortège de moyens d’information, sa révolution technolo-
gique, ses nouvelles du monde. Comment ne pas être en questionne-
ment ? La quête de Dieu cherche une autre façon de se vivre.

La vie religieuse apostolique, elle, semble ne pas renvoyer 
encore véritablement d’image claire aux chrétiens et à la société. Elle 
est regardée comme n’étant pas tout à fait une vraie vie religieuse ni 
tout à fait une vie laïque. Qu’est-ce qui fait sa spécificité ? De vivre 
avec d’autres, engagées comme elle dans une même congrégation ? 
Mais, nous le savons, les modes de vie sont variés et un certain 
nombre de religieuses vivent rattachées à une communauté, sans for-
cément être sous le même toit. Sa spécificité est-elle d’avoir fait publi-
quement les trois vœux de pauvreté, chasteté et obéissance ? 

Alors, et c’est normal, la visibilité de cette vie religieuse là se 
cherche entre laïcité et visibilité, enfouissement et prise de responsa-
bilités, elle hésite. Il lui faut trouver une façon de se faire connaître, 
reconnaître et aimer. Comment dire à d’autres que nous existons si ce 
que nous sommes ne se donne pas à voir ? 

Pour répondre à ces questions, mon propos est volontairement 
personnel. Je voudrais parler de la vie religieuse telle que je la 
connais, à partir de ma propre expérience de vie, de mon propre 
engagement aujourd’hui, dans l’Église telle qu’elle est et dans le 
monde tel qu’il est. Des humeurs qui me traversent quand je pense à 
l’Église, à la place faite à la femme, notamment.

Même si ce choix de vie me tient à cœur et me fait vivre depuis 
près de trois décennies, il est incarné dans une histoire précise qui est 
faite de douleurs et de joies.

Que nous soyons moins nombreuses et plus âgées, que la vie 
consacrée n’attire plus comme avant, que la société occidentale se soit 
sécularisée… ce sont des évidences qui réveillent en moi un sentiment 
contrasté tout à la fois fait de confiance, de joie, d’espérance et de 
souffrance.



105

S'engager aujourd'hui à la suite du Christ

De la souffrance

De la souffrance oui, j’en éprouve en considérant la faible relève 
de nos instituts religieux, signe du peu d’enthousiasme que suscite ce 
choix de vie, signe, aussi, d’une Église devenue si peu visible. Je ressens 
aussi de la tristesse devant la difficulté à partager véritablement ce qui 
fait l’engagement d’une vie, de ma vie ; à ne pas parvenir à rendre ce 
choix de vie contagieux aux yeux des autres. Ce que l’on aime, il est 
parfois douloureux de ne pouvoir le partager à sa pleine mesure. 

Il est vrai, les spécificités de la vie religieuse ne sont plus recon-
nues comme évidentes par la société actuelle  : s’engager à vie à la 
suite du Dieu des Évangiles et, qui plus est dans le célibat, vivre en 
communauté avec des personnes du même sexe, faire les trois vœux 
de chasteté, d’obéissance et de pauvreté, à qui est-ce que cela parle 
encore ? Il est si souvent renvoyé que l’Église est en retard sur son 
temps, qu’elle ne comprend pas le monde et ses questions, qu’elle 
n’accueille pas vraiment ceux et celles qui ne pensent ni ne vivent 
comme elle le demande. Je pense à tous ceux et celles qui vivent hors 
des normes de l’Église et qui aimeraient un peu plus de compréhen-
sion (par exemple les personnes divorcées et remariées, ou celles qui 
ont posé des choix éthiques interdits par l’Église). 

Le constat d’un décalage entre le monde et l’Église n’est pas nou-
veau et il n’est pas seul responsable de la désaffection de la pratique 
religieuse. Ce n’est pas le propos de cet article que d’en développer les 
raisons. Dans le cas précis de la vie religieuse apostolique, ce qui est 
évident c’est le très petit nombre de celles qui entrent dans nos instituts.

Indépendamment de ce constat qui suppose une réponse multi-
factorielle, il est un aspect qui doit être regardé de près, l’image de la 
femme dans l’Église. Elle n’a pas encore vraiment évolué et je suis sûre 
que le regard porté sur la vie religieuse apostolique a, aussi, quelque 
chose à voir avec une certaine représentation de la femme. 

Comme je le disais plus haut, pour beaucoup, encore, la reli-
gieuse est celle qui vit dans un couvent, recluse ou pour le moins 
limitée quant à sa capacité à vivre à l’extérieur. Avec un costume, un 
costume qui situe, donne une identité repérable et met la féminité sous 
voile, comme il se doit quand on pense la femme comme ne pouvant 
être que vierge ou mère. 



106

Partage de pratiques

Mais de quelle femme parle-t-on ? Pas d’un homme, en tout cas. 
Cette évidence n’est en rien un rappel de la différence des sexes au 
cas où celle-ci aurait échappé à quelqu’un, mais juste une porte que 
j’ouvre sans vergogne sur l’univers éminemment « machiste » de 
l’Église catholique. Parler de la vie religieuse féminine sans aborder 
la question de la place de la femme dans l’Église, c’est parler hors de 
la réalité, là où toute vie se déroule. 

Dans la société, la place de la femme s’est trouvée singulière-
ment modifiée depuis quelques décennies. Elle trouve dans notre 
contexte politique, social, familial… au moins occidental, une place et 
un rôle qu’elle n’avait jusque-là jamais eus officiellement. Elle est 
devenue une adulte à part entière, ou presque 1, à qui peuvent être 
confiées les plus hautes responsabilités dans la vie politique, sociale, 
économique d’un pays. 

Et dans l’Église ? Cette question a en elle-même sa réponse. Je 
devrais en sourire tellement l’affaire est énorme  ! En effet, les évi-
dences crèvent les yeux et la caravane de l’Église-institution passe, 
sûre de son bon droit et de sa divine légitimité. Je devrais en sourire, 
mais cela me fait de plus en plus de mal. 

Une «  anecdote  » à elle seule peut illustrer mon propos. Les 
servants d’autel sont de plus en plus des petits garçons car, comme le 
disent certains prêtres, favoriser les petits garçons c’est favoriser ceux 
qui pourront, un jour, accéder au sacerdoce. La première fois que j’ai 
entendu cela, le souffle m’a manqué. Cette question est loin d’être 
mineure. Elle dit au moins deux choses importantes. La première est 
que la vocation de l’homme est prédominante puisqu’il est le seul à 
pouvoir être appelé au sacerdoce. La deuxième est que, du coup, la 
vocation de la femme est mineure. 

Quelle valeur a le fait d’être une femme ? Une mère potentielle, 
oui bien sûr, mais encore ?

Pour les petites filles, les jeunes filles et les femmes de mainte-
nant, quelle image d’elles-mêmes leur est ainsi renvoyée ? La femme 
aurait-t-elle gardé sa réputation d’impureté du fait du rythme mens-
truel que la nature lui a donné ? Si oui, ces relents de lévitique sont un 
peu nauséabonds et n’est-ce pas insupportable, je dirais même insul-
tant, pour le sexe auquel j’appartiens ? 

On me dira que je vais trop loin en écrivant cela ? Eh bien 
j’assume sans honte ni provocation. Il suffit que cette question soit 
traitée comme si elle était annexe ! Prenons-la au sérieux.



107

S'engager aujourd'hui à la suite du Christ

La peur de la femme est si présente, même en filigrane, même à 
voix basse, qu’on en rirait presque si on en avait le temps. Aurait-on 
encore un peu de cette peur et de ce mépris à la façon de saint 
Augustin : « Je ne vois pas dans quel but la femme eut été faite pour 
servir d’aide à l’homme si ce n’est afin d’enfanter 2. » Voilà que ta 
place est assignée, ô femme ! Pourquoi en cherches-tu une autre ?

Dans l’Église, pourtant, « on compte toujours et plus que jamais 
sur l’aide des femmes : comment pourrait-on s’en passer ? Pourvu 
qu’elles restent à leur place de servantes dociles, bien encadrées dans 
des équipes "pastorales" sous responsabilité "sacerdotale". Un peu 
partout et dans tous les secteurs on les a écartées, non encore une fois 
des activités qui leur avaient été confiées, mais de leur animation, 
orientation et direction. D’après ce que j’ai pu lire et entendre dire, le 
motif en était la volonté de restaurer "l’identité" des prêtres, perturbée, 
pensait-on, par la perte de fonctions qui leur étaient jusque-là réser-
vées et de la considération qui y était attachée, perte d’identité qui 
était censée expliquer également la tragique diminution des vocations 
à l’état presbytéral 3 ». 

Sans commentaire… Le texte est assez explicite par lui-même me 
semble-t-il. Oui, la femme est encore sous l’autorité de l’homme 
« ordonné » dans l’Église. 

De la confiance, de la joie et de l’espérance

Finalement toutes les péripéties de l’histoire actuelle de l’Église, de 
la sécularisation – si elles sont douloureuses et doivent ouvrir des che-
mins de réflexion, de dialogue et de d’audace – il ne faut pas perdre 
de vue que les formes que prend la vie se modifient au gré de l’évolu-
tion de la société et de l’Église et que la vie religieuse, si vivante depuis 
tant de siècles, saura trouver sa voie dans le monde d’aujourd’hui. 

Pour ma part je veux dire avec force la joie que j’ai de tenter, 
avec d’autres de vivre de l’Évangile au milieu des hommes et des 
femmes de ce monde. Je suis à la fois de spiritualité ignatienne et 
nourrie de la communion des saints. 

C’est un vrai défi d’être immergée totalement dans le monde et 
de tenir à un certain nombre de valeurs qui ne sont pas forcément 
partagées. Il s’agit, humblement et solidement incarnée, d’être à la fois 



108

Partage de pratiques

avec ce monde et de l’aimer tel qu’il est en reconnaissant que nous en 
faisons partie, que nous sommes membres à part entière de l’humanité 
avec ses ombres et ses lumières et, à la fois, de tenir aux valeurs de 
l’Évangile qui sont souvent en opposition avec celles de nos sociétés. 

Il s’agit de rendre compte de l’Évangile et de sa vivante actualité 
en étant consacrée et dans le monde, une parmi d’autres. Sans 
contempler le monde du haut de la soi-disant autorité que donnerait 
l’Évangile, nous le regarderions alors avec mépris, suffisance. 

Mais en étant, dans le monde, avec lui, prises dans ses contra-
dictions, ses avancées et ses excès, ses bonheurs et sa folie.

C’est une dimension très importante de tout engagement dans 
l’Église et, a fortiori, dans la vie religieuse. Le monde c’est nous, cha-
cun et chacune de nous, pas les autres.

Le monde avec sa cohorte d’humains en tout genre, bruyants, 
violents, malodorants et de mauvaise humeur, le monde et ses désé-
quilibres, ses paillettes, sa frime, sa joie de vivre et ses dépressions. 
C’est dans ce monde-là, que vivent, anonymes, beaucoup de reli-
gieuses apostoliques. Travailleuses familiales, infirmières, institutrices, 
médecins, théologiennes, aumôniers… elles ont choisi de se fondre 
dans la pâte humaine. 

Leur visibilité est dans leur « être avec », leur parole sur leur 
engagement, leur capacité d’accueil, leur choix de vivre avec d’autres 
qui font le même choix de Dieu. 

Pour moi, ce choix, je m’en suis rendu compte au fil des années, 
est vraiment un choix de suivre le Christ bien sûr, mais de le suivre 
comme habitante de cette terre, comme citoyenne de cette terre. Oui, 
mon engagement religieux est un engagement citoyen. Une façon 
pour moi de dire à haute voix les valeurs qui me font vivre, de dire le 
monde et ses relations humaines telles que je veux les vivre, telles que 
je pense qu’il nous faut les vivre. 

Dire que la vie religieuse peut être vécue comme un engagement 
citoyen peut sembler étonnant et déconnecté de la vraie justification 
d’un tel choix : suivre Jésus-Christ. Eh bien justement ! Suivre le Christ 
peut prendre des formes variées suivant la spiritualité, l’époque et le 
tempérament de telle ou telle femme. 

En ce qui me concerne, mon travail est doublement hors des 
sphères de l’Église. D’une part, je fais partie d’une équipe au sein 
d’une autorité administrative indépendante, je suis dans une mission 
très officielle, chargée d’une carte tricolore au nom de la République 



109

S'engager aujourd'hui à la suite du Christ

française. Je contrôle, avec d’autres, et sous la responsabilité d’un 
haut fonctionnaire, la dignité et les droits fondamentaux des per-
sonnes privées de liberté sur le territoire national 4. C’est un travail qui 
n’a rien de religieux, même si tous savent quel est mon choix de vie. 
Rien de religieux, officiellement, mais les valeurs défendues par cette 
autorité, l’orientation humaine de notre travail puise, pour moi, sa 
source dans l’Évangile. D’autre part, je suis psychanalyste. Un travail 
sans connotation religieuse, sans lien ecclésial. 

L’humain et sa destinée sont au centre de mes préoccupations. 
L’humain et le mystère de ce qu’il est, avec ses ombres et ses lumières 
voilà qui passionne le chercheur insatiable que je suis du sens, du 
mystère de toute vie.

La vie religieuse apostolique est exigeante, elle fait vivre sur une 
ligne de crête entre la tentation d’une trop grande plongée dans le 
monde et du repli de ce même monde. Il s’agit d’être dans le monde 
pleinement, mais de ne pas s’y perdre, de plonger avec d’autres au 
cœur de la vie mais d’apprendre à résister aux appels qui réduisent 
le cœur. 

Un défi, un choix de vie, une aventure avec d’autres pour que la 
vie circule davantage en soi, entre nous. Il va falloir regrouper nos 
forces, affirmer nos courants spirituels et les faire connaître pour en 
communiquer le goût. Il va falloir écouter les plus jeunes et leurs ques-
tions. Il va falloir continuer de croire que donner sa vie au service de 
l’Évangile de cette façon là est non seulement source de vitalité person-
nelle et collective mais que cela a un sens pour notre société aujourd’hui 
d’avoir des témoins qui disent autrement l’Évangile et la femme. n

1 - Il reste encore dans le monde, y compris en 
Occident, beaucoup de chemin à parcourir. A titre 
d’exemple, à travail égal, les salaires ne le sont pas, 
ou, encore, l’image de la femme parfaite et « objet 
de consommation » telle que la publicité nous la 
renvoie.

2 - Saint Augustin, De Genesi ad litteram, livre IX, 
V, 9 ; VI, 10.

3 - Joseph Moingt, « Les femmes et l'avenir de 
l'Église », Études, janvier 2011, p. 70.

4 - Contrôleur général des lieux de privation de 
liberté (www.cglpl.fr).

Notes



Translation
Ce qui s'annonce, et que nous ne savons pas 

encore comment nommer, est un prodigieux chan-
gement dans ce qui fait la condition humaine. On 
songe en particulier à cette explosion de la science 
et de la technologie, mélange inouï de réussites et 
de menaces où nous sommes comme emportés 
dans un courant que rien ni personne ne semble 
maîtriser. Mais du même coup, il y a urgence d'une 
mutation profonde, radicale, de ce qui avait charge 
de donner aux humains de quoi porter ce qu'ils 
sont : des êtres de désir, de question et d'amour.

Dans ce nouveau livre, Maurice Bellet nous invite à une translation, où tout ce 
que nous devons garder et sauver de ce qui a fait notre humanité doit héroïquement 
passer ailleurs.

Maurice Bellet, né en 1923, est prêtre, théologien et philosophe.
Bayard, 2011, 252 p., 15 e

Citoyen du ciel, citoyen du monde
"Séparé de tous, mais uni à tous." Ces mots 

d'Évagre le Pontique, moine du ive siècle, ont tra-
versé le temps pour dire le chemin du moine chré-
tien. Séparé de tous, le moine s'est retiré à l'écart, 
menant une vie simple et austère, une vie gratuite, 
une vie cachée avec le Christ en Dieu. Pour autant la 
séparation n'est pas un but en soi. Uni à tous, c'est 
le défi du moine pour que son propos de séparation 
ne soit ni fuite, ni illusion, ni abandon des hommes, 
ses frères.

Le chemin du moine, chemin d'unité intérieure, est chemin pour tous. En chaque 
être humain, il y a un moine dès lors que l'on accepte et comprenne que moine veut 
dire bien plus la quête d'unité que le fait d'être seul. Vivre au jour le jour cette quête 
d'unité intérieure : un véritable art de vivre jusqu'à la mort qui intéresse tout le monde.

Frère Joël (Dominique Chauvelot) est moine bénédictin depuis plus de quarante ans. Depuis 
1996, il est supérieur de l'abbaye de Tournay.
Roch-Etienne Migliorino est diacre de la Mission de France et anime la pastorale de la santé à 
Ivry-sur-Seine.

Bayard, 2011, 188 p., 16 e



111

S'engager dans la vie religieuse
Bénédicte Barthalon

religieuse Auxiliatrice

Partage de pratiques

Comment peut s’incarner et se mettre en œuvre aujourd’hui un 
désir de s’engager à la suite du Christ dans la vie religieuse ? Quel est 
le sens d’un tel engagement dans le contexte actuel du monde et de 
l’Église ? Professe temporaire depuis septembre 2006 chez les sœurs 
Auxiliatrices, je partirai d’une expérience singulière, la mienne, tout en 
essayant de mettre en évidence les enjeux ou les points de discerne-
ment qui me semblent importants dans les différentes étapes qui 
accompagnent le choix puis les premières années de vie religieuse. 

Tout d’abord, quelques mots sur mon enfance, pour dire mon 
« terreau », le lieu d’où je viens. Née à Paris il y a 35 ans, je suis 
l’aînée d’une famille de cinq enfants. Je viens d’une famille chrétienne, 
croyante, vivant des valeurs de service et de respect du prochain 
enseignées par l’Évangile, souvent papa nous disait : « Dieu est 
amour. » Mais aussi une famille marquée par la situation de divorcés-
remariés de mes parents. Nous n’étions pas « pratiquants » au sens 
de la définition réductrice que l’on entend sans cesse dans les médias : 
participation à la messe le dimanche. Et pourtant mes parents ont 
toujours souhaité que nous soyons éduqués dans la foi : scolarité dans 
l’enseignement catholique et scoutisme. J’y ai grandi en humanité et 
dans ma foi et ai été accompagnée pour faire des choix.

De ces années, je retiens plusieurs événements marquants qui 
ont éclairé la recherche de ce que je désirais faire de ma vie.

L’engagement chez les Scouts et Guides de France m’a permis de 
développer l’esprit d’équipe, découvrir la joie du service, prendre des 



112

Partage de pratiques

responsabilités, contempler la nature, goûter la joie d’une vie simple, 
prier personnellement et avec d’autres, apprendre à suivre le Christ.

Ma demande du sacrement de confirmation en cinquième a été 
une première décision personnelle d’adhésion à la foi reçue de ma 
famille. Pendant la récollection nous y préparant, j’ai été profondé-
ment touchée par la vie de Maximilien Kolbe qui a suivi le Christ 
jusqu’au bout en donnant sa vie par amour pour un père de famille. 
Ma foi était cependant plutôt secrète, car cela faisait un peu « rin-
gard » à l’école de montrer ouvertement que l’on croyait. 

Une conférence de Xavier Le Pichon, un scientifique vivant dans 
un foyer de l’Arche m’a éveillée à la solidarité indispensable entre le 
Nord et le Sud, entre les pays « riches » et les plus « pauvres ». La 
lecture de La Cité de la joie : l’histoire de ce prêtre ayant tout quitté 
pour vivre l’Évangile dans un bidonville, « vivre avec » ces hommes et 
ces femmes le quotidien et participer avec eux à l’amélioration de 
leurs conditions de vie.

Au lycée, relisant ma vie, cherchant ce que je désirais faire 
comme métier, j’ai accueilli en moi le goût du service des autres 
– découvert dans le scoutisme – et le désir d’un métier de relation. 
Mûrissant tout cela intérieurement, j’ai choisi de me mettre au service 
des gens par l’exercice de la médecine.

En terminale, j’ai eu l’intuition d’un appel à un don de ma vie, 
à la suite du Christ, « plus grand » que dans la médecine : la vie 
religieuse. C’était très net mais cela m’a fait si peur que je l’ai enfoui 
au fond de moi en espérant secrètement que la longueur des études 
me donnerait de rencontrer quelqu’un et de me marier ! La vie reli-
gieuse me faisait peur : j’avais en moi l’image de femmes en habit, 
qui avaient renoncé à tout, âgées, austères, tristes, coincées. Et puis il 
y avait ces questions entendues ici ou là : n’est-ce pas contre nature 
de ne pas avoir d’enfants ? La religion, c’est dépassé, un peu ringard, 
« pas branché ». Et puis l’obéissance : c’est complètement fou. Dans 
un monde marqué par l’individualisme et l’épanouissement personnel, 
est-ce possible de ne pas décider par soi-même et même de laisser 
quelqu’un d’autre décider à sa place, de ne pas choisir ce que j’ai 
envie de faire ?

J’ai donc débuté mes études de médecine. À la faculté, j’ai ren-
contré une grande diversité d’étudiants, diversité à la fois libératrice 
dans le sens où il n’existait pas un seul « modèle » pour vivre et en 



113

S'engager dans la vie religieuse

même temps expérience d’un milieu laïc, parfois hostile à la foi. Dans 
certains services de psychiatrie, la foi est considérée comme suspecte et 
prédisposant à des pathologies mentales. L’expérience de la maladie, 
de la souffrance, les situations difficiles vécues dans les services sont 
venues questionner ma foi mais aussi la manière dont je désirais exercer 
la médecine, habitée par le respect de tout homme à la manière de 
l’Évangile ; comment puis-je dire que Dieu est amour devant la souf-
france ? J’ai eu besoin de trouver un lieu où faire le point, me ressourcer.

En 1997, j’ai participé à une proposition du Réseau jeunesse 
ignatien, Servir en Roumanie  : une rencontre d’étudiants français et 
roumains dans un petit village de Transylvanie. Ce voyage a été fon-
dateur. J’ai rencontré tout d’abord d’autres jeunes, chrétiens comme 
moi, qui osaient dire leur foi devant d’autres. Timide comme je l’étais, 
le partage en confiance et en profondeur de ce qui m’habitait a libéré 
peu à peu ma parole. J’ai fait l’expérience que l’Évangile pouvait se 
vivre au quotidien et n’était pas réservé à des moments de « piété », 
j’ai fait une expérience d’Église. Enfin, moi qui avais été en classe 
chez les jésuites sans presque rien savoir d’eux, j’ai vraiment décou-
vert la spiritualité ignatienne, le discernement, la vie d’Ignace mais 
aussi des religieux apostoliques, heureux d’être ce qu’ils étaient, 
vivant avec et dans le monde, des religieux qui n’étaient pas du tout 
comme les images qui m’avaient fait fuir ! Cela a éveillé mon désir de 
chercher comment vivre l’Évangile au quotidien, m’a mise en chemin 
pour approfondir ma foi et ma relation au Christ. 

Deux ans plus tard, une autre expérience a relancé la question 
de la vie religieuse. Lors d’une messe, le témoignage d’un séminariste 
racontant son chemin de foi m’a permis de relire ma vie. En quelques 
instants, j’ai vu comment le Seigneur était présent à ma vie depuis 
mon enfance, combien j’avais reçu de lui à travers les moments heu-
reux mais aussi plus douloureux de mon histoire. Saisie par son 
amour pour moi, cela a éveillé le désir de lui répondre de tout moi-
même, de redonner en partage un peu de cet amour. Ce séminariste 
disait aussi que suivre le Christ, ce n’était pas vivre seul mais vivre à 
deux, avec le Seigneur. La question de la vie religieuse était là. J’ai 
reçu tout cela dans une grande paix et une grande joie, sans toutes 
les peurs qui m’avaient envahie la première fois. J’ai donc débuté un 
accompagnement spirituel, ayant conscience que j’avais besoin d’être 
aidée pour discerner. Je garde précieusement les paroles reçues lors 



114

Partage de pratiques

de notre première rencontre : « Dieu désire notre bonheur. Dans la 
vie chrétienne il y a plusieurs types de vocations –  le mariage et la 
vie religieuse – qui sont aussi bonnes l’une que l’autre. Il s’agit de 
choisir ce qui va te conduire, toi, vers davantage de vie, au service de 
Dieu. » Je peux dire que ce « davantage de vie,  pour moi » a été 
comme une boussole dans ma recherche au milieu des alternances de 
consolations et de désolations.

Après une retraite «  choix de vie  » en 2001, j’ai longuement 
cherché dans quelle congrégation vivre l’appel à la vie religieuse : à 
part des sœurs ignatiennes et apostoliques, je n’avais pas beaucoup 
d’autres éléments de certitude. Plusieurs choses me semblaient impor-
tantes  : une congrégation internationale, où je pourrais éventuelle-
ment continuer mon métier, avec des sœurs encore jeunes, et le désir 
d’une vie communautaire forte. J’ai longuement hésité entre plusieurs. 
Ce qui m’a décidée, c’est d’abord l’expérience de Marie de la 
Providence, la fondatrice, et de nombreux aspects du charisme qui me 
rejoignaient : il n’y a pas de frontière à l’amour, aider tout homme à 
atteindre le but de sa création, être disponible pour tout service, aller 
des profondeurs du Purgatoire aux extrémités de la terre, mais aussi 
son esprit de simplicité, d’amour et de joie que j’ai goûté lors de mon 
premier séjour de quelques jours dans une communauté : je me sen-
tais bien chez les Auxiliatrices et cela m’a permis de faire le pas de la 
candidature puis du noviciat.

De ces étapes qui m’ont conduite au noviciat, je voudrais retenir 
quelques points qui me semblent primordiaux :

• �l’expérience spirituelle d’une relation vivante à Jésus-Christ et l’in-
carnation du désir de vivre l’Évangile dans la vie de tous les jours ;

• �l’importance d’un chemin de maturation humaine et spirituelle, 
sans brûler les étapes avec des moyens concrets pour y aider : 
une vie de prière, une vie d’Église, un accompagnement spiri-
tuel, des temps réguliers de relecture de sa vie ;

• �pour pouvoir accueillir la question de la vie religieuse :
	 - �combattre les idées reçues, les a priori présents dans la 

société et en nous,
	 - �rencontrer des personnes vivant différentes formes de vie 

religieuse, heureuses de leur vocation,



115

S'engager dans la vie religieuse

	 - �passer de la vision d’un choix de vie religieuse comme 
« renoncement » à un choix pour « davantage de vie ». Ce 
n’est pas le renoncement qui est premier mais bien la 
réponse au Christ, la préférence pour lui,

• �avoir une expérience de vie solide pour choisir en « connais-
sance de cause » ;

• �travailler intérieurement à plus de liberté possible pour choisir 
et garder une disponibilité intérieure pour ces deux possibles 
que sont le mariage et la vie religieuse. Un vrai choix ne peut 
se faire qu’entre deux possibles qui sont bons ;

• �l’importance du discernement des mouvements spirituels qui 
m’habitaient pour mieux entendre le chemin par lequel le 
Seigneur m’appelait ;

• �la lecture d’un texte de Michel Rondet, Dieu a-t-il sur chacun 
de nous une volonté particulière ? permettant de clarifier 
quelle peut être la volonté de Dieu pour moi et ce qui dépend 
de moi dans cette recherche de sa volonté.

Le noviciat a été une expérience spirituelle forte. A travers les 
hauts et les bas, ma relation au Christ s’est approfondie notamment 
pendant la retraite de 30 jours selon les Exercices spirituels. La contem-
plation du Christ, homme au milieu des hommes, humble et serviteur, 
a approfondi mon désir de vivre, à sa suite et avec lui, dans la sim-
plicité et le partage, mais aussi le désir de tisser des relations de frater-
nité avec tout homme, toute femme, et d’être remise entre les mains du 
Père. La vie en communauté, les différents « stages », l’étude des con-
stitutions, les rencontres d’inter-noviciat m’ont permis aussi de vérifier 
que c’était bien avec les Auxiliatrices que pouvait s’incarner mon désir.

Après mes premiers vœux, j’ai été envoyée en communauté à 
Lyon avec un double « envoi » : prendre soin des gens en exerçant la 
médecine générale et débuter les études de théologie à l’université 
catholique de Lyon. « Il faut du temps pour que les jeunes religieuses 
se trouvent à l’aise dans l’état de vie choisi. » Cette phrase d’un 
document interne de formation m’a aidée à vivre cette étape de pro-
fession temporaire dans la patience et la confiance pour vivre 
l’accoutumance et les apprentissages nécessaires.

Les études de théologie nourrissent ma foi et ma réflexion. Elles 
me donnent de me sentir toujours plus d’Église malgré toutes les tribu-



116

Partage de pratiques

lations qui peuvent la traverser. Je sens un réel enjeu à se former 
théologiquement pour l’Église et le monde d’aujourd’hui.

Travaillant dans un cabinet à mi-temps, je découvre toujours plus 
la richesse, la diversité et la complexité de ce métier de médecin 
généraliste et goûte vraiment la joie des rencontres, du service rendu, 
et de l’accompagnement de ceux et celles qui vivent des situations de 
souffrance.

Pendant ces années de profession temporaire, l’enjeu est aussi de 
trouver l’équilibre entre la vie apostolique et la vie communautaire  : 
mettre en place les différents éléments de la vie quotidienne et notam-
ment l’articulation entre apostolat, vie de prière, services, temps com-
munautaires, temps de récollection mensuels… Arrivée dans une com-
munauté qui vivait des passages difficiles, j’ai eu des moments de 
désolation, des envies de « partir ». Chaque fois, le choix de vivre avec 
le Christ m’était confirmé dans la prière. J’ai été amenée à re-choisir 
cette vie communautaire comme le lieu premier de mon attachement au 
Christ et de la vie fraternelle selon l’Évangile. Participer à des projets 
initiés par les Auxiliatrices, des rencontres, de petits groupes de travail 
m’a aussi permis de m’intégrer peu à peu au « corps auxiliatrice » dans 
son ensemble et pas seulement à une communauté locale.

Il faut du temps aussi pour entrer dans une compréhension plus 
réaliste et incarnée des vœux où la dimension de cheminement me 
semble importante : 

• �vivre la pauvreté comme recherche constante d’une vie simple 
et ouverte au partage ;

• �chercher comment nouer des relations fraternelles avec cha-
cun : trouver la juste distance qui laisse libre, sans confusion 
ou séparation ;

• �expérimenter l’obéissance dans le dialogue. Il ne s’agit pas de 
laisser l’autre décider à ma place mais d’oser dire jusqu’au 
bout, dans la confiance, ce qui m’habite, mes désirs, les fruits 
du discernement personnel et, dans le même temps, rester 
disponible pour la décision qui sera prise, qui prend en 
compte à la fois le bien personnel et le bien commun. C’est 
être investie dans la prise de décision, mais profondément 
remise au Tout-Autre, dans un juste équilibre.

Mon choix pour la vie religieuse se confirme chaque jour et j’en 
recueille les signes  : paix profonde, action de grâce pour l’intimité 
avec le Christ, dynamisme intérieur pour participer à sa mission, com-



117

S'engager dans la vie religieuse

pagnonnage qui s’approfondit avec les unes et les autres, joie pour le 
quotidien au-delà des difficultés ou tensions inévitables. 

Ces premières années de vie religieuse sont donc un temps priv-
ilégié pour enraciner sa vie dans une relation vivante au Christ, 
expérimenter la vie communautaire dans le quotidien, trouver 
l’équilibre entre vie apostolique, communautaire et vie de prière, vivre 
un chemin d’intégration à un corps apostolique et, enfin, articuler 
recherche du « bien personnel » et prise en compte du « bien com-
mun ». Elles comportent une dimension de combat spirituel et de crises 
dont il ne faut pas avoir peur et qui permettent de confirmer (ou non) 
la décision initiale. 

Il y a plusieurs manières d’être fidèle à sa vocation de baptisé et 
de répondre à l’appel du Christ. La vie religieuse en est une. Ni meil-
leure ni moins bonne qu’une autre, elle n’est pas très valorisée de nos 
jours et souffre souvent d’une image poussiéreuse et vieillotte. Et pour-
tant, comme les autres vocations chrétiennes, elle est promesse de vie 
et de fécondité pour ceux et celles qui y sont appelés. Il ne s’agit pas 
d’abord de renoncer, mais de choisir de mettre en priorité,  dans sa 
vie, l’alliance avec le Christ. Tout chrétien peut vivre la prière, la 
charité fraternelle, un engagement selon l’Évangile au service des 
autres. La vie religieuse, elle, fait de l’intimité avec le Christ sa pré-
férence et le manifeste par des vœux et une vie communautaire à la 
suite du Christ pauvre, chaste, obéissant qui s’est fait serviteur et dis-
ponible pour tout homme. Elle porte en elle une espérance : espérance 
d’une fraternité possible au-delà des différences et des frontières, 
espérance d’un monde où la richesse, le désir de pouvoir ou la pos-
session de l’autre n’auront pas le dernier mot, espérance d’une com-
munion plus grande avec Dieu et les hommes. Comme tout chemin 
d’humanité, elle a ses difficultés et ses joies mais il est fidèle et miséri-
cordieux, Celui qui appelle. 

N’ayons pas peur de mettre en valeur les différentes vocations dans 
notre Église, elles se complètent et toutes ont force de témoignage pour 
notre monde : « Il y a plusieurs demeures dans la maison du Père, Dieu 
attends que nous y édifions la nôtre et Il est avec nous au travail. 1 » n

1 - Michel Rondet, « Dieu a-t-il sur chacun de nous une volonté particulière» , Christus n° 144, 1989, p. 
392-399.

Notes



Dictionnaire contemporain 
des Pères de l'Église

Ce dictionnaire présente les mots, concepts, 
expressions et thèmes qui tiennent une place 
importante dans les prédications et les écrits des 
Pères de l'Église. D'Abandon à Volonté, chaque 
article proposé introduit à un ensemble de textes et 
de citations, donne les repères nécessaires tant 
étymologiques, linguistiques que sémantiques, 
offre les références des œuvres des Pères les plus 
importantes, et la portée contemporaines des mots 
et des idées. Les textes cités sont soigneusement 
présentés et étudiés. Chaque article est accompagné de renvois pour approfondir 
l'étude. On y retrouve la plupart des Pères et Docteurs de l'Église, d'Orient et d'Occi-
dent, mais aussi de nombreux théologiens et spirituels dans leurs sillage, jusqu'aux 
auteurs les plus contemporains.  

Marie-Christine Hazaël-Massieux enseigne la patristique à l'Institut catholique de la 
Méditerranée, et au Centre de La Baume-les-Aix. Linguiste de formation, elle est professeur 
émérite de l'Université de Provence (Aix-Marseille).

Bayard, 2011, 970 p., 49 €

Ils sont jeunes, ils sont prêtres, 
ils sont heureux !

Ils sont jeunes parce qu'ils ont entre 32 et 36 ans et 
qu'ils exercent un ministère depuis cinq ans tout au plus. 
Ils sont prêtres parce qu'ils pensent que la vie avec le 
Christ est une proposition qui tient la route et qui mérite 
d'être faite aux hommes et aux femmes d'aujourd'hui. 
Ils sont heureux parce qu'ils ont choisi une vie de ren-
contres, pleinement humaine.

Ces jeunes hommes aiment la vie, leur vie et celles 
et ceux à qui ils sont envoyés. Ils sont "modernes", sont 

sur Facebook et tiennent des blogs. En racontant les difficultés et les joies de leur 
quotidien, ces cinq jeunes prêtres nous livrent des témoignages de foi et d'espérance.

Sylvain Brisson, 32 ans, est prêtre du diocèse de Nice. Frédéric Da Silva, 36 ans, est prêtre du dio-
cèse de Soisssons. Frédéric Lerouge, 35 ans, est prêtre du diocèse de Coutances. Denis Tosser, 34 
ans, est prêtre du diocèse d'Angers. Jean-Pierre Barrière, 33 ans, est prêtre du diocèse de Limoges.

Presses de la Renaissance, 2011, 196 p., 17,90 e



119

Le groupement séculier 
Notre-Dame du Cénacle

Evelyne Mayer
Groupement séculier Notre-Dame du Cénacle

Partage de pratiques

Dans notre société très matérialiste, globalement indifférente à 
Dieu, étrange idée que celle d’annoncer sa foi dans le silence. 

Pour me faire entendre, il est nécessaire qu’en quelques mots je 
situe mon histoire. Je suis née en 1952 dans une famille non prati-
quante mais où chacun exprimait librement ses idées ; il a toujours 
semblé normal que j’aille toute seule au catéchisme et à la messe. En 
1969, à 17 ans, j’ai rencontré, en pleine campagne électorale, 
Jean-Claude qui est devenu mon mari en 1971. Trois enfants en sept 
ans sont venus sceller cette union. Sa disparition brutale en 1982 a 
bouleversé le cours de notre existence. Benjamin avait tout juste neuf 
ans, Manuel sept et Julie pas encore deux. J’étais désormais seule et 
chef de famille.

Qui était donc Dieu pour nous traiter ainsi ? Décidée à ne plus 
m’agenouiller devant Lui, je l’ai exprimé à un prêtre, le meilleur ami 
de mon mari et parrain de notre fils aîné, venu nous soutenir. Dieu 
a entendu ma révolte et le Christ s’est fait présent à mes côtés, et m’a 
soutenue ensuite, dans ce qui m’a semblé être une longue transfigu-
ration, tout au long d’un rude chemin. 

Quinze ans de travail intéressant mais ininterrompu pour dével-
opper l’entreprise de travaux publics acrobatiques créée par mon 
mari et assurer les revenus nécessaires à l’éducation de mes enfants. 
Ils ont grandi, et bientôt les garçons, ayant terminé leurs études et 
devenus de jeunes adultes se sont mariés.



120

Partage de pratiques

À cette époque, nos vues sur l’avenir de l’entreprise divergeant, 
mes associés m’ont évincée et j’ai mis à profit cette rupture profes-
sionnelle pour m’investir dans un secteur où il me semblait que 
j’avais des capacités à exprimer : le service à la personne. 

La maison plus légère et Julie débutant ses études supérieures, 
se profilait un avenir où je serai seule. L’heure de nouveaux choix 
était venue, choix moins assumés, plus déterminés, et j’ai opté pour 
une retraite au centre spirituel du Cénacle de La Louvesc. L’idée d’un 
célibat consacré à la suite du Christ, lui dont la tendresse ne m’avait 
jamais lâchée, qui avait de temps à autre émergé au milieu des 
occupations, des soucis et aussi des pièges que l’adversaire n’avait 
pas manqué de me tendre, revenait.  

Fidèlement accompagnée depuis des années par une sœur du 
Cénacle, à l’heure de la décision, j’étais seule pour discerner. J’ai 
choisi d’approcher le groupement séculier Notre-Dame du Cénacle.

Par des contacts d’abord à Nice, puis l’entrée dans une équipe 
à Paris où je me suis rendue régulièrement et par la formation, j’ai fait 
l’expérience d’une décision qui changeait un peu mon existence exté-
rieure, mon planning, dirais-je, mais qui allait surtout me transformer 
intérieurement dans un corps à corps étonnant avec le Seigneur. 

Dans un premier temps, après l’entrée dans le groupement où 
je Le rejoignais en quelque sorte, le Seigneur, Lui, a semblé se 
« dégager ».

Alors que je travaillais les documents spécifiques proposés par 
le groupement concernant la consécration séculière et que j’y trou-
vais des éléments de confirmation de mon choix, les difficultés de 
tous ordres s’accumulaient. Au fond de moi le sentiment que Dieu se 
taisait, qu’Il était loin. Piège à déjouer dans la fidélité à Celui qui 
m’appelait et qui n’ignorait pas combien, heureusement, je puis être 
entêtée. J’ai continué résolument le cheminement avec successive-
ment l’offrande puis les premiers vœux en 2005. 

Aujourd’hui, alors que je vais m’engager définitivement dans le 
groupement séculier Notre-Dame du Cénacle, j’ai envie de témoigner 
de mon bonheur à vivre consacrée dans le monde.

Dire ce que je ressens depuis des mois : l’impression d’une 
grande légèreté, pour avoir « déposé » ma vie spirituelle en pronon-



121

Le groupement séculier Notre-Dame du Cénacle

çant des vœux que le Seigneur a exaucés. J’avais pensé Le retenir à 
mes côtés, Il déploie devant moi des horizons nouveaux. 

Comme directrice d’une structure de services à la personne à 
l’orientation gérontologique marquée, je me situe au cœur des vul-
nérabilités tant des clients que des intervenant(e)s. Chaque jour et 
avec toute l’équipe, par l’élaboration et la mise en œuvre de plans 
d’aide bien adaptés à leurs besoins et à leur désirs, je suis mise en 
cas d’améliorer la qualité de vie au domicile de nos bénéficiaires 
âgés. Chaque jour également, il m’appartient de travailler à plus de 
justice par la proposition de formations et par la valorisation des 
salaires du personnel d’intervention et d’encadrement. Une coopéra-
tion à l’œuvre du Créateur qui donne sens à tous mes efforts.

Comme mère et grand-mère également, lors de week-ends et de 
courtes vacances dédiées à mes enfants et petits enfants, il s’agit par 
la réunion autour de repas familiaux d’être artisan de joie et d’unité.

Un emploi à plein temps dans le monde, parfois exténuant, et 
pourtant la paix. Le sentiment d’avoir ainsi revêtu la « tenue de ser-
vice » qui convient.

En bref, je fais depuis mes premiers vœux l’expérience d’un 
chemin de libération où Dieu peut prendre tout son poids dans ma vie 
et j’entends ô combien cette exclamation de sainte Thérèse Couderc, 
fondatrice de la congrégation Notre-Dame du Cénacle et initiatrice 
de la famille spirituelle du Cénacle qui disait : « Oh ! si l’on pouvait 
comprendre à l’avance quelles sont les douceurs et la paix que l’on 
goûte quand on ne met pas de réserve avec le Bon Dieu ! » n



Chrétiens et Églises
des identités en constructions

Comment s’est construite l’identité 
sociale du christianisme ? Comment se sont 
organisés, à l’intérieur des groupes chré-
tiens, les rôles, les fonctions, les statuts, les 
états de vie ? Comment s’est différenciée la 
place des hommes et des femmes dans les 
communautés chrétiennes ? Comment les 
acteurs du champ religieux chrétien ont-ils 
pensé et modelé les structures ecclésiales ? 
Autant de questions qui se sont posées aux 
premiers siècles, dès les premières généra-
tions de disciples de Jésus, et qui éclairent 
les débats d’aujourd’hui. Autant de questions 

qu’Alexandre Faivre, l’un des meilleurs connaisseurs de l’histoire des institutions 
paléochrétiennes, a travaillées durant plus de quarante ans.

Dans ce volume, sont regroupées un certain nombre de ses études les plus 
récentes touchant à la construction des deux « marqueurs » principaux de l’iden-
tité des disciples de Jésus : « chrétiens » et « Églises ». L’ouvrage permet d’aborder 
la question de l’identité chrétienne sous plusieurs aspects : identités individuelles, 
lorsque des disciples de Jésus, juifs, hellénistes ou même sympathisants païens, se 
distinguèrent et s’acceptèrent comme christianoi ; identité collective, lorsque leurs 
assemblées se spécifièrent comme ekklèsia tou Christou, lorsque les fidèles du Christ 
prirent conscience de former une multitude, plèthos, et que le « nous » ainsi dégagé 
en vint à revendiquer le titre de « peuple particulier de Dieu » dévolu par le Deutéro-
nome au peuple juif ; identité institutionnelle, lorsqu’au sein des groupes les acteurs 
du champ religieux structurèrent fonctions et symboles, assignant aux ministres des 
places particulières, majorant le symbolisme féminin au détriment de la part active 
que les femmes auraient pu prendre dans la vie communautaire, opposant « clercs » 
et « laïcs » et se réappropriant les catégories lévitiques et sacerdotales pour mieux 
sacraliser les fonctions liturgiques.

Professeur émérite de l’université de Strasbourg, Alexandre Faivre est directeur scientifique 
à la Base d’information bibliographique en patristique (BIBP) de l’université Laval (Canada).

Cerf, coll. "Histoire", 2011, 605 p., 43 e



123

Vie consacrée, vie religieuse

Bibliographie

Textes du Magistère
• �Concile Vatican II
	 - L’Église (Lumen gentium), ch. 6.
	 - �La rénovation et l’adaptation de la vie religieuse (Perfectae 

caritatis).
• �Jean-Paul II 
	 - �Discours aux évêque de la province de Marseille : « La vie 

consacrée, don de Dieu pour l’Église », SNOP n° 1152, 
2003.

	 - �Exhortation apostolique La vie consacrée (Vita consecrata), 
1996.

• �Congrégation pour les instituts de vie consacrée et les sociétés 
de vie apostolique, « Repartir du Christ », La Documentation 
catholique n° 2273, 7 juillet 2002, Médiaspaul.

Textes officiels
• �Commission théologique de la CORREF, L’identité de la vie 

religieuse. Proposition théologique, CORREF, 2011.
• �Passion pour le Christ, passion pour l’humanité, Actes du 

congrès international de la vie consacrée, 2005.
• �Comité canonique de la Conférence des supérieures majeures 

(CSM) et Conférence des supérieurs majeurs de France 
(CSMF), Des vocations dans l’Église : les instituts de vie 
consacré et les sociétés de vie apostolique, CSM, 2003.



124

Titre partie

• �Commission épiscopale de la vie consacrée (CEVC), 
Conférence des supérieures majeures (CSM), Conférence des 
supérieurs majeurs de France (CSMF), Service des moniales 
(SDM), L’appel à la vie religieuse, SNV, 2001.

• �Ordre des vierges consacrées, La virginité consacrée, état de 
vie ancien et nouveau, OCV,1998.

• �Assemblée de Lourdes 1993, Ministère ordonné, vie consa-
crée.

• �Comité canonique français des religieux, Vie religieuse, éré-
mitisme, consécration des Vierges, communautés nouvelles, 
1993.

• �Conférence nationale des instituts séculiers, Les Instituts sécu-
liers, historique, spiritualité, formation, contacts, CNIS, 1992.

• �Assemblée de Lourdes 1985, Les véritables disciples.

Revues
• �Documents épiscopat, « La vie consacrée, éléments de 

réflexion pour aujourd’hui », (n° 5, 2010).
• �Église et Vocations
	 - « Promouvoir la vie consacrée », n° 16, novembre 2011
	 - « La vie consacrée », n° 3, août 2008.
• �Jeunes et Vocations
	 - �« Présenter la vie religieuse », n° 108, février 2003.
	 - �« La vie religieuse », n° 106, 3e trimestre 2002.
• �Christus, « La vie religieuse », avril 2006.
• �Cahiers de la vie religieuse, coll. Médiasèvres
	 - « La vie spirituelle des religieux », n° 159, 2011.
	 - « La vie religieuse, une et plurielle », n° 157, 2010;
	 - �« Présence de la vie religieuse aujourd’hui », n° 154, 2009.
	 - �« La vie religieuse aujourd’hui, appel et proposition », 

n° 147, 2008.
	 - �« La dimension internationale de la vie religieuse », 

n° 143, 2007.
	 - �« Les communautés religieuses dans l’Église locale », 

n° 137, 2006.



125

Titre chapitre

Livres
• �Lavigne (Jean-Claude), Voici je viens. La vocation religieuse, 

à paraître en 2012.
• �Frère Joël, Citoyen du monde, citoyen du ciel ?, Bayard, 2011.
• �Lavigne (Jean-Claude) (dir.), La vie religieuse aujourd’hui. 

Une identité en construction, Salvator, 2011.
• �Pascal (Michel), À quoi servent les moines ?, François Bourin 

Éditeur, 2011.
• �Lavigne (Jean-Claude), Pour qu’ils aient la vie en abondance. 

La vie religieuse, Cerf, 2010.
• �Lécrivain (Philippe), Une manière de vivre. Les religieux 

aujourd’hui, Lessius, 2009.
• �Tenace (Michelina), Servir la sagesse. Les supérieurs dans la 

vie religieuse, coll. « La part Dieu », Lessius, 2009. 
• �Arnold (Simon-Pierre), Une relecture des vœux, Lessius, 

2007.
• �Godart (Anette), in Pleinement consacrés et pleinement du 

monde : le défi des instituts séculiers, coll. « Signatures », 
Parole et silence, 2007.

• �Muchery (Gérard), Chemins à la suite du Christ, Bayard, 
2007.

• �Haers (Jacques), Vivre les vœux aux frontières, Lessius, 2006
• �Jedrzejczac (Guillaume), Un chemin de liberté, Parole et 

Silence, 2006.
• �Tenace (Michelina), L’homme transfiguré par l’Esprit. Lumière 

de l’Orient sur la vie consacrée, coll. «  La part Dieu  », 
Lessius, 2005.

• �Delizy (Bernadette), Vers des familles évangéliques, Éd. de 
l’Atelier, 2004.

• �Hausman (Noëlle), Où va la vie consacrée ? Essai sur son 
avenir en Occident, coll. « La part Dieu », Lessius, Bruxelles, 
2004.

• �Landron (Olivier), Les communautés nouvelles. Nouveaux 
visages du catholicisme français, Cerf, 2004.

• �Cencini (Amedeo), Les sentiments du Fils. Le chemin de for-
mation à la vie consacrée, Éd. du Carmel, 2003.

• �Langeron (Pierre), Les instituts séculiers, une vocation pour le 
nouveau millénaire, Cerf, 2003.



126

Titre partie

• �Licheri (Lucie), Par un simple oui. La vie religieuse, Cerf, 
20033.

• �Bianchi (Enzo), Si tu savais le don de Dieu. La vie religieuse 
dans l’Église, coll. « La part Dieu », Lessius, Bruxelles, 2001.

• �Perret (Marie-Antoinette), Une vocation paradoxale, les insti-
tuts séculiers féminins en France xixe-xxe siècles, Cerf, 2000.

• �Chittister (Joan), Le feu sous les cendres, Bellarmin, 1997.
• �Mesnard (Guy), La vie consacrée en France, ses multiples 

visages, Solesmes, 1998 (présentation de 500 instituts reli-
gieux).

• �Harmer (Catherine), La vie religieuse au XXIe siècle. En 
marche vers Canaan aujourd’hui, Bellarmin, 1997.

• �Hourticq (Christiane), Les religieuses, coll. « Tout simple-
ment », Éd. de l’Atelier, Paris, 1996.

• �Simonet (André), Le Seigneur t’épousera, Éd. du Serviteur,  
Ourscamps, 1995 (sur les vierges consacrées).

• �Rondet (Michel), La vie religieuse, coll. « Petite encyclopédie 
du christianisme », DDB, 1994.

• �Delizy (Bernadette), Appelé(s), rassemblés, envoyés, 
Médiaspaul, 1991.

• �Boisvert (Laurent), La consécration religieuse, Cerf, 1988.



C o n t r i b u t i o n s





129

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans
la pastorale des vocations (2e partie)

Mario Oscar Llano de l’auteur
religieux salésien de Don Bosco,

Université pontificale salésienne, Rome

Le prêtre, catalyseur de la synergie des divers 
secteurs pastoraux sur le plan des vocations

Les réponses se répartissent, en fonction de l’expérience ecclésiale 
particulière, entre appréciations et critiques de la relation de synergie 
existant entre secteurs pastoraux, et l’on peut donc dire en général que 
la synergie est encore un idéal, fait de bonnes intentions et de certains 
moments de dialogue, mais aussi de bien des difficultés concrètes pour 
dépasser les polarisations ou les intégrations défectueuses. La synergie 
ne s’obtient pas seulement par l’effort des responsables des divers sec-
teurs d’animation ecclésiale, mais plutôt par une pratique pastorale 
directe, et encore sporadique, dans des lieux où ces secteurs ne se 
distinguent pas encore complètement, et où s’exerce une sorte de fusion 
constante de leurs perspectives. La pastorale des vocations est bien 
souvent perçue comme la « sœur pauvre » des divers secteurs « frères » 
plus riches et plus soutenus des diocèses. Le rôle du prêtre est par consé-
quent décisif au niveau de la pratique.

C’est le prêtre par exemple qui, parce qu’il connaît son rôle dans 
le soutien des vocations [Colombie], manifeste et crée la synergie des 
divers secteurs pastoraux lors des célébrations liturgiques [Cameroun]. 
Il arrive qu’il soutienne et resserre le réseau pastoral entre les principaux 
secteurs impliqués dans la croissance des personnes [Espagne]. Dès le 
baptême, source de toutes les vocations, le prêtre dynamise la commu-
nauté pour susciter une culture des vocations, particulièrement en faveur 
du ministère ordonné [Brésil].

Contributions



130

Contributions

Il paraît nécessaire de réactualiser les compétences du prêtre dans 
le domaine de la pastorale familiale, du volontariat et du soutien de la 
participation des laïcs à la promotion de la culture des vocations [Italie], 
et de lui permettre de mieux prendre conscience que, lorsqu’il procède 
par exemple à une pastorale des jeunes, il met en œuvre un ministère 
qui relève résolument « des vocations » [Guinée].

La perspective des vocations peut précisément manifester et garantir 
que les actes et initiatives des autres secteurs sont orientés vers le Royaume 
de Dieu [Sénégal, Togo]. Pour parvenir à la synergie, le prêtre pourra 
unifier le service de la famille, de l’école, de la paroisse, du groupe des 
jeunes, afin d’élaborer une structure des vocations, c’est-à-dire un sens de 
la vie comme vocation, don reçu qui tend, par sa nature propre, à deve-
nir un bien donné dans la diversité des vocations, à travers la proposition 
de différentes expériences : responsabilité personnelle, gratuité, ouver-
ture, solidarité, sobriété, courage et renoncement [Espagne].

Le prêtre, promoteur des vocations en lien avec les familles

Dans le domaine de la famille particulièrement, il est bon que le 
prêtre ait conscience des attitudes manifestées par les familles elles-
mêmes à l’égard de sa propre vocation sacerdotale.

Dans le contexte africain
La diversité des modèles familiaux existants (familles chrétiennes, 

non chrétiennes, mixtes, monogames, polygames, patriarcales, matriar-
cales, bipolaires) créent des conditions très particulières au niveau de la 
proposition de la vocation. Parmi les familles chrétiennes, il en est qui 
ont une attitude positive envers cette vocation [Ghana, Togo], et cer-
taines encouragent leurs enfants à choisir le sacerdoce [Cameroun] ; 
mais il arrive aussi fréquemment, y compris chez les chrétiens, que les 
parents veuillent être honorés plus tard par leurs enfants à travers des 
petits-enfants, et qu’ils refusent par conséquent l’entrée de leurs enfants 
au séminaire [Ghana] et que d’autres désirent obtenir des compensa-
tions économiques ultérieures de la part de leurs enfants [Guinée].

Dans le contexte latino-américain
Beaucoup de familles s’intéressent aux vocations sacerdotales et 

les soutiennent, elles accueillent avec joie les séminaristes ; la plupart 
des catholiques admirent le sacerdoce mais leur attachement à leurs 
enfants ne les rend pas toujours favorables à ce qu’ils entrent au sémi-



131

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

naire. Les parents s’expriment en quelque sorte ainsi : « Que Dieu nous 
donne davantage de prêtres mais qu’Il épargne mon fils » [Antilles, 
Argentine, Brésil, Canada-Vancouver, Honduras]. Des signes d’évolu-
tions se manifestent toutefois. En effet, alors qu’auparavant certains 
parents éprouvaient une espèce d’orgueil de la vocation sacerdotale de 
leurs enfants, certains éprouvent maintenant de la surprise face à leur 
décision d’accueillir la vie sacerdotale ou consacrée, même s’ils 
acceptent et plus tard soutiennent ce cheminement [Colombie].

Le familles plus nombreuses sont plus enclines à susciter des voca-
tions à la vie sacerdotale. Certaines propositions de vocations semblent 
plus attractives pour des jeunes issus de familles déstructurées, alors que 
d’autres conviennent mieux à des jeunes venant de structures familiales 
solides et riches, mais où l’individu a peu de place. Il semble par 
exemple que, plus la structure familiale est centripète, plus il sera diffi-
cile à un jeune de choisir une vocation missionnaire qui supposerait 
l’abandon de sa terre. À l’inverse, une structure familiale centrifuge 
pourrait difficilement susciter des vocations qui comporteraient la per-
manence et la proximité de la famille d’origine. De la même manière, 
des parents de style rigide et dominateur, éloignés de la vie ecclésiale, 
risquent de s’opposer à l’éventuelle vocation de leur fils. Il faut ajouter 
à ces observations que les situations personnelles particulières peuvent 
évoluer considérablement après une participation active à des expé-
riences ecclésiales fortes et dynamiques [CELAM].

La vocation se manifeste différemment aussi selon la composition, 
la situation et les attitudes du noyau familial :

- �du point de vue de la formation, certaines familles encouragent 
la vie sacerdotale, d’autres y sont ouvertement hostiles ;

- �du point de vue du nombre d’enfants, moins ils sont nombreux, 
plus il est difficile que les familles soient généreuses vis-à-vis de 
la vocation sacerdotale ;

- �du point de vue des aspects économiques, les familles ayant peu 
de ressources s’attendent à bénéficier de l’aide économique de 
leur enfant ; mais en même temps, les familles pauvres ayant la 
foi considèrent comme un honneur d’avoir un fils prêtre, alors 
qu’en général un moins grand nombre de vocations apparaît 
dans les familles dotées de meilleures ressources économiques 
[Costa Rica, Honduras] ;

- �il faut également distinguer les familles chrétiennes urbaines, qui 
ne considèrent pas vraiment le sacerdoce comme une option 
possible pour leurs enfants, et les milieux ruraux où la vocation 
sacerdotale d’un fils est un motif d’orgueil [Mexique] ;



132

Contributions

- �les familles qui ont recours à une vie de prière et de dévotion sont 
normalement plus fécondes en vocations que celles qui ne le font 
pas [USA] ;

- �l’attitude change aussi selon qu’il s’agit de familles traditionnelles 
(parents mariés à l’église, enfants baptisés et élevés dans la foi) 
ou de familles recomposées ou monoparentales qui résultent de 
la forte proportion de divorces, sans pour autant que ce dernier 
cas soit nécessairement un empêchement à la vocation si l’on 
considère le nombre de vocations sérieuses également issues de 
ces situations [Liechtenstein] ;

- �enfin, l’attitude varie selon l’expérience que la famille a de la 
relation au prêtre : s’il y a eu des expériences négatives, le refus 
est très fort [Pérou].

La crise de l’institution familiale se répercute aussi chez les candi-
dats au sacerdoce [Argentine].

Dans le contexte asiatique
Les Asiatiques sont en général très respectueux de la vocation 

sacerdotale ; les familles critiquent rarement les prêtres [Bangladesh]. Il 
continue d’y avoir des familles désireuses d’avoir des enfants prêtres. En 
certains milieux, la vocation sacerdotale reste un honneur et l’on désire 
avoir des fils ou petits-fils pour qu’ils puissent devenir prêtres, mais l’on 
trouve aussi de jeunes familles qui fondent leur refus de vocation de leur 
enfant sur des critères sécularisés [Vietnam].

Les parents des zones rurales encouragent leurs enfants à devenir 
prêtres, mais une évolution s’est produite ces dernières années. Pour des 
raisons économiques, beaucoup de parents dissuadent leurs enfants 
d’emprunter cette voie car le fils est considéré comme un investissement 
qui devra rendre sous forme de bénéfice ce qu’il tient de la famille 
[Philippines]. Certaines familles soutiennent spirituellement leurs enfants, 
d’autres sont vraiment désireuses de leur vocation, mais les unes et les 
autres y trouvent certainement des fruits différents [Japon].

D’autres familles encore ont beaucoup de difficultés à laisser par-
tir leur fils aîné ou unique, du fait de sa responsabilité à l’égard de la 
famille, pour des raisons d’ordre traditionnel (influence du Confucianisme) 
ou parce qu’elles ne partagent pas la foi chrétienne de leur enfant ; ceci 
rend donc nécessaire la sanctification de la famille [Corée].

Dans le contexte océanique
Là aussi, bien des familles catholiques considèrent de façon posi-

tive la vocation sacerdotale et encouragent leurs enfants à ce service, 



133

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

mais les modes de vie commencent à devenir plus subjectifs et plus 
égocentriques. On dirait que, là où se trouve la richesse, la capacité à 
percevoir une réalité plus vaste soit comme estompée. Beaucoup de 
parents éprouvent des difficultés à considérer le célibat ou le sacerdoce 
comme quelque chose de possible pour leurs enfants. Là encore, on 
trouve des familles qui considèrent leur enfant comme celui qui transmet 
le nom de la famille, et leurs petits-enfants comme leur espérance. De ce 
fait, bien des gens ne veulent pas que leurs fils soient prêtres, car ils 
considèrent la vie sacerdotale comme une limite au bonheur de leurs 
enfants. L’argent et le prestige ont beaucoup d’importance pour cer-
tains. Il s’agit souvent de bonnes familles catholiques. La question de 
l’abus sexuel reste, chez quelques-unes, un motif de refus. Les familles 
qui semblent heureuses de ce choix ont une compréhension toute parti-
culière de la liberté de leur fils, et comprennent souvent mieux également 
l’appel de Dieu. D’autres ont une compréhension irréaliste du sacerdoce 
et considèrent comme un prestige d’avoir un fils prêtre [Australie].

On est ici devant un élément culturel sensible. Le nombre d’enfants 
influe beaucoup dans la famille. La question de la transmission du 
« nom » de famille est primordiale. Il faut éviter de reculer devant un 
choix, car sinon toute la communauté considérera cela comme un échec 
puisque quelque chose a été entrepris sans avoir pu être mené à bien. 
Cela ne signifie pas qu’il n’y ait personne à vouloir entrer au séminaire, 
à devenir séminariste ; mais, dans certaines familles, l’attitude que l’on 
vient de décrire influe fortement. D’autres familles se montrent plus 
ouvertes dans leur compréhension de l’entrée au séminaire ; elles 
acceptent et respectent la décision du candidat au sacerdoce et sont 
davantage disposées à ré-accueillir leur enfant avec autant d’amour 
après un éventuel abandon du séminaire [Nouvelle Zélande].

En contexte européen
On note une double attitude, de joie ou de difficulté, à accepter la 

vocation d’un fils. En d’autres cas, se manifeste aussi une forte opposi-
tion au choix de la vocation sacerdotale [Belgique flamande, Belgique 
francophone, France]. En bien des cas, les familles acceptent les voca-
tions qui naissent chez elles, en d’autres, les familles craignent d’en 
percevoir une chez leurs enfants, mais il est rare que les familles y soient 
définitivement opposées [Bulgarie]. Comme ailleurs, là encore, on veut 
des prêtres, mais on ne veut pas que son propre  fils le devienne ; les 
vocations naissent dans les familles ayant une vraie pratique de la 
prière. Beaucoup de familles estiment que la possibilité de cette vocation 
est si éloignée de leurs enfants que le sacerdoce ne fait plus partie de 



134

Contributions

ce qu’elles estiment possible [Allemagne]. Les petites familles éprouvent 
davantage de difficulté à donner un de leurs enfants à l’Église [Péninsule 
arabe, Écosse]. Certains parents estiment que la vocation sacerdotale 
n’a aucun prestige [Espagne]. Peu de parents abordent la question de 
la vocation avec leurs enfants [France]. Et d’autres la refusent claire-
ment, par souci de continuité du rameau familial ou parce qu’il n’existe 
aucune pratique de foi de leur côté (certains vivent ce choix avec hosti-
lité et colère) [Croatie, Italie]. L’attitude envers la vocation varie parfois 
d’une région à l’autre ; la vocation peut permettre une ré-évangélisation 
de la famille [Italie] ; mais lorsque des familles catholiques et prati-
quantes constatent que la vocation d’un de leurs enfants correspond à 
un cheminement de foi, elles l’accueillent bien [Espagne].

En d’autres contextes, il y a peu de temps encore, l’attitude de la 
famille était négative vis-à-vis de la vocation sacerdotale et elle décou-
rageait les enfants qui l’éprouvaient ; au cours de ces dernières années 
toutefois, quelque chose a commencé d’évoluer dans de nouvelles 
familles qui n’ont pas été touchées directement par les scandales d’abus 
sur mineurs, et qui voient les prêtres faire aujourd’hui beaucoup d’efforts 
au service des jeunes ; elles estiment par conséquent que l’exemple du 
prêtre est significatif et admirable ; les réalités sociales jouent néanmoins 
un rôle non négligeable : d’abord, le manque de compréhension du 
témoignage ou de la valeur du célibat et la méfiance quant à sa véri-
table observance par les prêtres dans leur ministère, et ensuite le déclin 
de la pratique religieuse au sein des familles. Il faut également tenir 
compte du nombre de familles vivant en situations irrégulières, de l’aug-
mentation du relativisme sur le plan interpersonnel, et du manque de 
discernement, de l’excès d’argent laissant les personnes sans possibilité 
de choix, et de la rareté d’un espace familial permettant de discerner 
l’appel. Certains de ces éléments font que l’attitude des parents envers 
la vocation sacerdotale est rarement de qualité, même si les choses 
changent et si, avec le temps, les choses pourront reprendre [Irlande].

Le prêtre, promoteur des vocations parmi les jeunes

L’attitude des jeunes à l’égard de la vocation sacerdotale, même si 
elle peut se caractériser de façons spécifiques selon les contextes, peut être 
décrite à partir de quelques éléments principaux, plus ou moins récurrents 
dans les diverses réponses données à notre enquête OPVS. Il apparaît 
clair, tout en émettant les réserves nécessaires, que la perception que nous 
allons décrire est encore plus affirmée dans les contextes multiculturels, 



135

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

qui sont eux-mêmes plus présents dans la vie diocésaine et consacrée, 
surtout en Europe et en territoires de mission. Bien des candidats ne sont 
souvent pas nés dans le contexte où se développe leur cheminement de 
vocation ; c’est pourquoi il me semble qu’un aperçu général, que je ne 
voudrais pas généralisant, peut être fort utile pour les animateurs de la 
pastorale des vocations, et en particulier pour les prêtres.

En certains contextes, les jeunes qui entrent en relation avec les 
prêtres manifestent des attitudes positives, un accueil et une estime pour 
la vocation sacerdotale [Cameroun, Ghana, Guinée, Sénégal]. Certains 
la considèrent comme un honneur personnel [Honduras, Mexique]. 
Beaucoup considèrent la vocation comme une façon de transformer le 
monde et l’histoire, de prendre soin des plus faibles, des pauvres et des 
marginaux, de se montrer humbles et obéissants, d’exercer une respon-
sabilité et de l’exercer [Corée]. Certains entendent vivre le grand idéal 
de la libération des conditions politiques, économiques et culturelles à 
travers le sacerdoce [Vietnam].

En même temps, comme nous le disions à propos des familles, les 
jeunes éprouvent souvent un refus ou une indifférence à l’égard du 
sacerdoce – peut-être est-ce la majorité – [Cameroun, Sénégal, Ghana, 
Guinée, Antilles, Colombie, CELAM]. Et tout en étant appelés ou sollicités 
sur le plan de la vocation, ils vivent des moments de crainte, ont besoin 
d’appuis et de clarifications, de dialogue, de soutien par rapport à leur 
famille et à leur groupe de référence, car le choix de la vie sacerdotale 
suppose d’aller à l’encontre de bien des valeurs prônées par la société, 
en particulier celle de la relation de couple [Antilles, Brésil, Philippines].

Certains, en réalité, veulent parfois bien vivre l’ensemble de la 
vocation sacerdotale, hormis le célibat [Antilles], d’autres se sentent 
indignes ou inadaptés à un travail dur et qui leur paraît manquer de 
joie [Canada-Vancouver], d’autres encore refusent l’idée parce qu’ils 
estiment que l’appel est lié à des conflits de nature sexuelle. Les diverses 
attitudes d’opposition à la vocation sacerdotale n’obéissent pas à un 
rapport de cause à effet, mais à une trame complexe d’influences fami-
liales, éducatives, de groupe, tout ce qui constitue l’imaginaire collectif 
favori des médias [CELAM, USA] ; par ailleurs, les scandales de cer-
tains prêtres et leur rare proximité avec le monde des jeunes [Costa 
Rica] exercent certainement une influence et servent d’alibi à une 
réponse négative à la proposition [Pérou].

Les jeunes candidats, qui parfois sont aussi de jeunes adultes 
ayant conservé le désir de la prêtrise depuis leur préadolescence, et qui 
sont dotés d’authentiques qualités humaines et spirituelles  – bonté, 
humilité, disponibilité, amabilité, serviabilité [Haïti], aptitude à l’aposto-



136

Contributions

lat et à la responsabilité [Mexique] – proviennent d’expériences de 
prière, de groupes de vocations et de maturation personnelle, d’expé-
riences dans des associations de spiritualités et caritatives, et du désir 
de servir ; ils sont généreux et opposés aux fausses illusions de bonheur, 
désireux de communication et de rencontre, sensibles aux maux du 
monde et à la pauvreté du prochain ; ils sont aptes à découvrir leur 
vocation, à condition d’y être aidés comme il convient [Brésil, CELAM], 
et sont principalement issus du monde rural [Philippines, Italie].

Parmi les aspects qui posent problème, notons que le prêtre qui 
rencontre des jeunes, et en particulier de jeunes candidats au sacerdoce, 
se trouve face à des représentants– avec leurs valeurs et leurs limites – 
typiques aussi bien de la culture postmoderne, telle que transmise par les 
médias, que de « l’éclatement » au plan personnel et de l’incapacité à 
s’engagements définitivement. Ils manquent de maturité humaine, ont 
une identité spirituelle faible et souvent individualiste ; tout cela empê-
chant la formation de véritables disciples et missionnaires. Ils sont sou-
vent victimes aussi de la pauvreté économique et culturelle environnante, 
de l’exclusion, du manque de socialisation, d’une proposition religieuse 
et pseudo-religieuse antichrétienne, d’une éducation modeste qui les 
maintient en-dessous des niveaux nécessaires de compétitivité, et d’un 
usage excessif de la communication virtuelle [CELAM, Espagne] ; ils ont 
aussi des difficultés d’ordre intellectuel [Philippines], même si cette carac-
téristique n’est pas universelle [Corée]. Certains viennent par fascination 
pour les célébrations liturgiques – ils ont le « syndrome du rôle litur-
gique » –, fascination qui cache souvent des carences affectives et rela-
tionnelles, et les conduit à réduire l’engagement pastoral à cet unique 
domaine d’action ecclésiale. Les personnalités qui se manifestent dans 
ces cas sont rigides, obsessionnelles et compulsives, incapables d’adap-
tation à la relation fraternelle, ce qui anticipe sur des difficultés dans le 
futur presbyterium diocésain [Italie]. C’est bien entendu aussi chez ces 
personnes que se font sentir les conséquences de la crise de la vie fami-
liale, les traces de la séparation des parents ou de l’union libre et de 
l’absence ou de l’inadaptation de l’image du père [Colombie]. Et, au 
niveau personnel, cela se traduit par une faible estime de soi, des diffi-
cultés relationnelles, des manifestations de timidité et de peur vis-à-vis de 
l’autorité, et par de l’autoritarisme et de la rigidité vis-à-vis des confrères 
[Vietnam], avec des perceptions tordues ou déviantes du sacerdoce qui 
se trouve réduit au seul visage du cléricalisme [Cuba]. Les vocations 
d’adultes à la quarantaine posent des problèmes considérables sur le 
plan de l’identité personnelle et de l’affectivité, ce qui démontre que le 
choix de la vocation est une sorte de refuge à leurs insécurités [Italie].



137

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

En contexte européen, les jeunes aiment les prêtres dont le contact 
est immédiat ; le choix du sacerdoce ne leur paraît pas en lui-même une 
véritable option, bien qu’ils ne soient pas surpris qu’on puisse le leur 
proposer. Ils sont séduits par un si grand nombre de possibilités 
attrayantes que la vocation au sacerdoce leur apparaît peu séduisante. 
Ayant peu le sens de l’ascèse et du don mais un grand sens de la liberté, 
ils restent ouverts à tous les possibles [Belgique flamande, Espagne]. Ils 
sont marqués par la fragilité de leur génération [Belgique flamande]. 
Mais, pour une grande majorité de jeunes, les prêtres sont peu connus : 
leur agenda est toujours plein, ils n’ont jamais de temps. Les cas d’abus 
commis par des prêtres, relatés dans les médias, empêchent toute iden-
tification à eux, et les jeunes les estiment frustrés, ayant une condition 
peu attirante et une mauvaise image sociale – autant d’éléments qui font 
ressortir leur propre crainte de la responsabilité [Allemagne]. Cette 
mauvaise connaissance, cette étrangeté du monde du sacerdoce vis-à-
vis du monde des jeunes dans une société matérialiste où le mariage et 
la famille déclinent – ce qui provoque aussi la diminution des moments 
de religiosité familiale – fait prévaloir une attitude d’hostilité chez les 
jeunes par rapport à la vocation sacerdotale et diminue actuellement la 
valeur objective du prêtre [Irlande]. En certains autres contextes, on a le 
sentiment au contraire que ce qui effraie les jeunes est surtout la radica-
lité de l’engagement qui va à l’encontre de toutes les propositions du 
monde contemporain. Un sentiment général d’inadéquation apparaît 
face à un engagement qui, de toute manière, nécessite aujourd’hui une 
très grande cohérence de vie [Italie]. Les jeunes sont souvent attirés par 
des apostolats faciles et sûrs ; ceux qui sont plus difficiles mettent leurs 
capacités d’adaptation à l’épreuve [Espagne].

Les destinataires privilégiés 
de la pastorale des vocations

Nous avons déjà mentionné cet aspect, en parlant de la liturgie 
comme lieu de la pastorale des vocations qui permet de parler de la 
vocation à ceux qui se destinent aux ministères ou à des garçons déjà 
proches du ministère sacerdotal. Outre cela, il faut que le prêtre ait bien 
en tête que la proposition peut se faire à tout âge d’une façon diversi-
fiée, progressive, complète et permanente. C’est ainsi que nous sommes 
invités à considérer les choses en tenant compte de l’expérience de 
plusieurs pays qui procèdent à des initiatives variées et adaptées aux 



138

Contributions

différents moments de la croissance [Cameroun, Congo, Ghana, 
Guinée]. En certains pays, une personne qui se découvre un début de 
vocation autour de l’âge de 20 ans, éprouve souvent beaucoup de 
difficultés [Nigéria]. Certains pays privilégient la préadolescence 
comme étant l’âge où les choses sont bien accueillies, et l’adolescence 
comme étant propice au discernement [Sénégal, Congo]. En certains 
lieux, on privilégie les garçons de 17 ans et plus, qui ont achevé le 
lycée, en envisageant notamment la fermeture des petits séminaires ou 
le fait que beaucoup de ceux qui les fréquentent risquent de toute façon 
de ne pas aller jusqu’au grand séminaire [Argentine]. Alors que divers 
pays éprouvent des difficultés vis-à-vis des vocations d’adultes, c’est-à-
dire de celles des plus de 35 ans [Guinée], un pays a posé un l'âge 
limite de 25 ans pour entrer au séminaire [Togo].

Le prêtre, accompagnateur des vocations
L’accompagnement est manifestement le point délicat de la pasto-

rale des vocations au niveau mondial. Les références nationales sont 
bien entendu ambiguës. Les prêtres consacrent le maximum de leur 
temps et de leur énergie à écouter et à pratiquer la direction spirituelle 
[Guinée], sous des formes plus ou moins traditionnelles à travers les 
confessions de Pâques et de Noël [Péninsule arabe], et à travailler à ce 
que beaucoup de laïcs aient une orientation spirituelle fondamentale qui 
dépasse les seules ressources de la pénitence [Brésil] ; mais en d’autres 
endroits, les prêtres ne sont pas très impliqués dans l’écoute des chré-
tiens jeunes et adultes [Cameroun]. En certains cas, l’écoute se réduit 
exclusivement au sacrement de pénitence [Congo, Mexique], ou bien 
c’est l’activisme qui réduit le temps d’accompagnement spirituel 
[CELAM, Mexique]. Il existe aussi des régions où l’accompagnement est 
une réalité inexistante [Belgique flamande], ou bien où l’on préfère 
concrètement l’accompagnement communautaire à l’accompagnement 
personnel [Belgique francophone]. Beaucoup de prêtres ne sont pas 
préparés et n’ont aucune formation pour ce type d’activité. Il faudrait 
développer des aptitudes sacerdotales spécifiques pour que du temps et 
de l’attention soient accordés à cet aspect [Irlande]. Par conséquent, à 
défaut d’une formation théorique et pratique spécifique, la tâche s’avère 
ardue et est facilement abandonnée. Certains Centres nationaux éla-
borent des instances systématiques et continuelles de formation initiale 
et permanente dont les fruits sont remarquablement enrichissants pour 



139

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

les prêtres et les fidèles [Italie]. Mais il n’en est pas toujours ainsi ; en 
fait, la réponse à la question posée sur l’existence d’itinéraires et initia-
tives systématiques de propositions de la vocation sacerdotale, nous 
laisse quelque peu perplexes par son aspect général, comme le fait de 
laisser cela au libre choix de la communauté, ou dans le fait qu’il 
consiste tantôt dans une vérification morale, tantôt dans la condition 
effective du baptisé ou d’appartenance à des mouvements d’action 
catholique [Guinée], ou encore dans la proposition du petit séminaire 
[Togo, Colombie] ou bien dans un travail des deux derniers cours de 
l’école supérieure [Colombie] ; d’autres affirment d’emblée qu’ils n’ont 
pas d’itinéraire concret à proposer pour la pastorale des vocations 
presbytérales [Sénégal], et d’autres encore qu’ils n’ont pas même de 
Centre national pour les vocations [Soudan, Argentine, Costa Rica].

Les initiatives particulières
Le service du prêtre envers la pastorale des vocations peut se 

concrétiser à travers tout un ensemble d’initiatives vocationnelles qu’il 
garde toujours prêtes et à portée de main [Guinée] :

- �groupes de croissance humaine et vocationnelle dans les 
paroisses [Cameroun, Congo, Italie] ;

- �rencontres au contenu riche, visant à conscientiser sur les voca-
tions [Ghana] ;

- catéchèse donnée par le prêtre lui-même [Hongrie] ;
- �création de parcours [Écosse] et de groupes [Argentine] ou com-

munautés de prière [Hongrie] ;
- camps ou week-ends vocationnels ;
- monastère invisible [Italie] ;
- �adoration eucharistique [Hongrie et heure sainte hebdomadaire 

pour les vocations [Colombie] ;
- �initiative de prière pour les vocations, neuvaine eucharistique 

pour les vocations [Argentine] ;
- renforcement et participation à la journée des vocations ;
- catéchèse en vue des vocations et catéchèse sur la vocation ;
- formation d’animateurs et accompagnateurs de vocations ;
- �formes d’accompagnement préalables à l’entrée dans un chemi-

nement vocationnel [Costa Rica] ;
- �semaines pour les vocations [Italie] ou « année de la vocation » 

[Irlande] ;



140

Contributions

- forum cinéma sur les vocations [Sénégal] ;
- �contacts minutieux sur le terrain : école, famille, groupes [Italie] ;
- �visites des groupes d’animation des vocations auprès des 

paroisses [Croatie] ;
- école de ceux qui s’orientent vers les ministères [Espagne] ;
- �« Fontaine de vocation » ou « fontaine du oui » lors de rassem-

blements de jeunes [Italie] ;
- �missions en vue des vocations, réalisées par les séminaires en 

différents secteurs de leurs diocèses, avec repérage des commu-
nautés chrétiennes sensibles ou prédisposées, propositions de 
témoigner sur la vocation et de faire connaître le séminaire à des 
associations, familles et groupes [Italie].

Certains centres nationaux ont systématiquement organisé ces 
diverses initiatives en itinéraires articulés, progressifs, successifs et orien-
tés vers les diverses vocations [Italie] – l’un d’eux visant spécifiquement 
la vocation sacerdotale. Il existe donc de nombreuses formes particu-
lières de discernement et d’accompagnement réalisées par des prêtres. 
Mais chaque pays dispose aussi de ses moyens propres. Il s’agit en 
général de connaître des jeunes se trouvant dans des situations qui leur 
permettent de révéler les domaines où ils devront ensuite être particuliè-
rement accompagnés [CELAM]. Différents Centres nationaux pour les 
vocations ont élaboré des itinéraires progressifs, articulés et diversifiés, 
dans lesquels le rôle du prêtre est très important. Ces itinéraires ras-
semblent et prévoient donc des initiatives qui ne peuvent être séparées 
ou dissociées, sous peine de perdre leur efficacité. On signale – mais 
sans qu’il soit possible d’effectuer les vérifications nécessaires – le pro-
gramme Fischer of men (« Pêcheur d’hommes ») [USA], qui a aussi été 
utilisé en d’autres lieux [Australie]. Il existe aussi un Institut catholique de 
soutien aux vocations, qui organise des parcours et conférences, publie 
une revue et aide ainsi l’activité de la pastorale des vocations [Hongrie].

Quelqu’un propose concrètement un véritable itinéraire particu-
lier, qu’il convient néanmoins d’évaluer du point de vue de la progres-
sion et de l’intégrité des contenus, instances et domaines d’animation et 
d’accompagnement. On commence par semer-réveiller, c’est-à-dire 
introduire le souci des vocations dans les pastorales, en maintenant le 
contact entre les secteurs pastoraux voisins afin que la découverte des 
vocations et leur orientation ultérieure soient facilitées. Des formes par-
ticulières de cette étape sont la catéchèse de la confirmation comme lieu 
de proposition pour les vocations, les groupes de l’Enfance missionnaire 
et de l’Adolescence missionnaire, l’expérience de la pastorale familiale 
et le monde associatif.



141

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

On se propose ensuite d’accompagner, avec une équipe d’accom-
pagnateurs, en consacrant du temps à l’orientation, à des ateliers de 
formation pour l’accompagnement personnel et en groupe, etc.

Puis on passe à éduquer, à travers l’École des ministères, le service 
de la catéchèse et les catéchistes, ainsi qu’à travers des temps de ren-
contres des vocations. Les programmes d’accompagnement des voca-
tions, intimement liés à ce moment, se proposent de former par la lec-
ture priante de la Bible, les retraites spirituelles, les temps de rencontres 
des vocations, les ateliers sur la psychologie et la théologie de la voca-
tion, la coordination avec la pastorale des jeunes.

Par conséquent, on accepte de discerner, c’est-à-dire d’effectuer 
une série d’exercices quotidiens avec une personne préparée et dispo-
sée, d’avoir un accompagnement personnel à partir d’un projet de vie 
au séminaire voisin ou en famille, à la vérification et à des conseils sur 
ses façons de faire, à une sensibilisation permanente à la vocation 
comme service et don de soi, à la proposition d’un directeur spirituel 
stable, à la prière pour les vocations dans les communautés, à l’échange 
réciproque avec des personnes ayant des intérêts vocationnels.

Enfin vient le choix, favorisé par des temps forts de rencontre avec 
le Seigneur et sa Parole à travers des exercices spirituels intenses, l’ac-
compagnement personnel et la participation à des célébrations de plus 
grande densité vocationnelle [Cuba].

Notons quelques modalités d’accompagnement indiquées par 
diverses réponses qui, parfois, peuvent aussi correspondre à des formes 
plus générales de soutien des vocations au sens large, comme celles qui 
consistent à maintenir le contact entre le « directeur  » et le candidat 
potentiel par SMS ou e-mail, celle de grandir dans une amitié permet-
tant de faire croître dans la vocation – le contact personnel étant sans 
aucun doute la meilleure stratégie [Philippines], ou encore celle de 
retraites personnellement guidées, associées à des expériences de 
conseil sur le plan de la vocation et éventuellement d’accompagnement 
psychologique par un expert [Indonésie]. On signale à ce même niveau 
les week-ends de discernement et les groupes de démarrage, organisés 
localement [Belgique francophone]. En certains contextes, on préfère 
conclure sur un contact de personne à personne après une rencontre de 
groupe que l’équipe diocésaine d’animation des vocations a organisée 
avec l’évêque [Irlande, Écosse].

En toutes ces initiatives, le prêtre peut insister fructueusement sur 
tout ce qui a trait à la dimension existentielle, à la connaissance de soi, 
à l’aide à l’élaboration de l’identité et de la maturation de l’affectivité 
personnelles, à travers les moyens et propositions déjà examinés [Italie].



142

Contributions

Les défis de la pastorale des vocations pour la 
formation des prêtres

Cette série de tâches et les éléments de situations décrits représen-
tent un défi important pour la formation initiale et permanente des 
prêtres, en ses quatre dimensions : humaine, spirituelle, intellectuelle et 
pastorale [CELAM]. Il arrive bien souvent que des initiatives, fonctions 
et itinéraires divers, ne puissent pas trouver d’animateurs dotés de la 
formation adaptée. Si l’on peut avoir l’impression que les prêtres dans 
leur ensemble travaillent en faveur de la pastorale des vocations, le 
niveau de formation qui est le leur n’est pas toujours aussi clair. Or, si 
les prêtres ne sont pas suffisamment formés pour pouvoir répondre 
pleinement et adéquatement aux besoins des gens, ces mêmes gens ne 
prêteront pas attention à la vocation sacerdotale [Japon].

Les programmes de formation initiale en ce domaine sont déficients 
du fait de l’immensité des contenus que comportent déjà les programmes 
de formation au niveau intellectuel [Sénégal, Japon]. Rares sont les pro-
grammes d’études comprenant la pastorale des vocations au début de la 
formation [exceptions : Belgique flamande, Irlande].

La formation permanente qui, bien que rare et insuffisante 
[Guinée], se trouve placée à la fois face à des situations et à des défis 
nouveaux [Nigéria]  ; elle semble en certains contextes tout juste en 
mesure de commencer de fonctionner [Costa Rica, Écosse], alors qu’ail-
leurs d’autres on relève des initiatives intéressantes impulsées par le 
Centre national des vocations [Philippines].

Il y aurait grand intérêt à approfondir les indications données par 
ceux qui ont répondu sur la formation des prêtres en ce domaine, 
lorsqu’ils parlent des besoins de formation de ceux qui travaillent à 
susciter des vocations pour promouvoir la vocation sacerdotale.

Certaines contributions parlent en général de diverses dimensions 
de la formation, de la spiritualité, d’aspects à la fois humains et com-
munautaires, intellectuels et relevant de la pastorale missionnaire.

On parle également d’habilitation aux tâches d’animation, et en 
particulier de formation humaine, pédagogico-pastorale et théologico-
spirituelle, en psychologie de la personne et en psychologie sociale 
appliquée, en anthropologie et éthique religieuse, en liturgie, missiolo-
gie et spiritualité, et d’une formation permanente pour les enseignants.

Quelqu’un va jusqu’à proposer une formation spécifique à la 
pastorale des vocations, qui permettrait de disposer d’une perception 
globale de la promotion des vocations et de sa méthodologie. On 



143

Le rôle du prêtre aujourd'hui dans la pastorale des vocations

signale également le besoin d’une formation orientée sur le discerne-
ment, l’accompagnement et l’organisation. Par la suite, on souhaiterait 
entre autres bénéficier de modalités de formation spécifique pour ceux 
qui exercent un rôle d’articulation, notamment les Directeurs nationaux, 
et cela à partir de rencontres annuelles pouvant permettre à chacun de 
mieux progresser dans son propre domaine de travail.

Aucune contribution ne parle spécifiquement d’une formation en 
pédagogie et en pastorale des vocations ; le fait que ce besoin ne soit pas 
mentionné est éloquent par son absence même, puisqu’il se vérifie à de 
très vastes niveaux. Car toutes ces propositions indiquent au contraire, 
clairement et avec précision, le besoin d’une formation à tous les niveaux 
et en toutes les dimensions du travail pour les vocations, et donc d’une 
culture à la fois pédagogique, pastorale et vocationnelle spécifique et 
irremplaçable. Comme celle que nous tentons humblement de proposer et 
de promouvoir, à travers notre parcours de pédagogie des vocations de 
l’Université salésienne où nous travaillons sur ce terrain, avec d’autres 
experts, pour former des animateurs des services diocésains des voca-
tions, des provinces religieuses, ainsi que des formateurs de vocations à 
divers niveaux, en proposant les cycles du baccalauréat (trois ans), de la 
licence spécialisée (deux ans) et du doctorat (trois ans).

Conclusion
L’enquête permettrait encore de relever bien d’autres contradictions 

et particularités. Ce travail est une synthèse, nécessairement et volontaire-
ment incomplète, puisque le sujet contraint à délimiter ce que l’on choisit 
de rapporter, et que l’Œuvre pontificale pour les vocations a de droit la 
primeur et l’exhaustivité. En vous remerciant de votre attention et avec le 
désir que ce texte permette de réactiver votre réflexion, je conclus en 
confiant le tout à la Vierge Marie, Mère et Étoile de toute vocation. n

Traduction de l’italien : Marie-Cécile Dassonneville,
Conférence des Évêques de France 





N° 16    Novembre 2011
Trimestriel

Promouvoir la vie consacrée

LA
 R

EV
UE

 D
E 

LA
 P

A
ST

O
RA

LE
 D

ES
 V

O
C

A
TI

O
N

S

Pr
om

ou
vo

ir 
la 

vie
 co

ns
ac

ré
e

N
° 

16

2011

Bénédicte Barthalon n Danièle Brunon n Grégoire Catta 

Marie-Françoise Crépin n Cécile Dillé n Joëlle Ferry 

Lysanne Guibault n Jean-Daniel Hubert n Isabelle Le Bourgeois 

Jean-Claude Lavigne n Nicole Lemaître n Marguerite Lena

 Oscar LLano n Jean-Pierre Longeat n Evelyne Mayer 

Thérèse Revault n Marie-Hélène Robert n Sylvie Robert n 

Mgr Pascal Wintzer

Dans ce numéro dédié à la vie consacrée, plus de 
lamentations mais, au fil des pages, un désir de dialoguer 
avec le monde et en particulier avec les jeunes. Les auteurs 
de ce numéro, tous venus de disciplines très variées, nous 
partagent l'état de leurs réflexions regardant, notamment, la 
nouvelle donne culturelle et anthropologique. Il s'agit de 
tirer les leçons du changement des mentalités, de revisiter 
les habitus communautaires, afin de redonner à la vie 
consacrée la visibilité qu'elle mérite ! Le temps des propo-
sitions et des perspectives est arrivé au service d'un avenir 
fécond !

Bonne lecture ! 


	Couv 16
	Binder1.pdf
	01-Ouverture 16.pdf
	02-Lemaître
	03-Longeat
	04-Lavigne
	05-Ferry
	06-Hubert
	07-Robert
	08-Lavigne2
	09-Catta
	10-Wintzer
	11-Revault
	12-Lena
	13-MH Robert
	14-Repsa
	15-Dillé
	16-Guibault
	17-Le Bourgeois
	18-Barthalon
	19-Mayer
	20-Bibliographie
	21-Llano v2

	Couv 16 2

