Education au choix et discernement des vocations

Nous allons nous pencher durant cette derniere heure non sur votre travail au SDV mais sur la fagon
dont on accompagne spirituellement des jeunes, spécialement ceux qui présentent un profil
vocationnel. Car étant au SDV de votre diocese ou de votre congrégation, vous étes certainement
aussi accompagnateurs spirituels.

Pour redire ce qu'est I'accompagnement spirituel, rappelons-nous la question de Philippe sur la route
de Gaza, a I'eunuque de la reine d'Ethiopie en Ac 8 : « Comprends-tu ce que tu lis ? » Et surtout la
réponse du haut fonctionnaire : « Et comment le pourrais-je, si personne ne me guide ? » Nous
pouvons prendre comme image celle du guide de haute montagne, une personne expérimentée,
compétente et prudente qui sait prévoir la météo, qui a une longueur d’avance. Ou encore la belle
image du moniteur d’escalade qui donne quelques conseils a la personne qui est en train d'escalader
la paroi. Ce guide dit ce qu’il faut, au moment ou il le faut, pour que la personne trouve par elle-
méme non seulement ses appuis, mais son chemin, son axe d’équilibre. L'image de la paroi exprime a
sa maniéere le travail lent, difficile et aussi superbe, des jeunes pour chercher et trouver leur propre
vocation dans la culture qui est la notre.

Bien slr en une heure, nous n’allons pas faire le tour du sujet. Le meilleur enseignement pour étre
accompagnant réside dans le fait vous le savez :
1- de se faire soi-méme accompagner régulierement de fagon sérieuse,
2- l'échange régulier de nos maniéres de faire, et de temps en temps, ce qu’on appelle la
« supervision ».

Aujourd'hui, nous allons essayer seulement de voir dans cette relation d'accompagnement quels
choix nous pouvons suggérer a celui ou celle qui trace sa voie.

Par ailleurs, il se peut bien que sur un point ou sur plusieurs, vous ne soyez pas d'accord avec mon
propos ou que vous souhaitiez le nuancer. Vous en avez tout a fait le droit.

La premiére partie concernera quelques réflexes nécessaires du c6té du moniteur d’escalade, de
I'accompagnant. La deuxiéme partie — plus longue — abordera plusieurs étapes possibles d'un
parcours qui invite 'accompagné a la « dia krino », littéralement a faire le tri sous l'inspiration, ce
que nous appelons le discernement.

I - Quelques points d’attention pour I'accompagnant

1- Je commence par mettre les pieds dans le plat. Etre au service des vocations est un ministére
difficile, méme s’il y a les joies de contempler « les éclosions ». Comme les pécheurs bredouilles
en Luc 5, nous disons souvent dans notre priére au Seigneur : « Maitre, nous avons péché toute
la nuit sans rien prendre. Mais sur ta parole, je vais encore jeter les filets. » 1l est donc normal
que, lorsqu'un poisson passe dans notre champ de vision, il pourrait y avoir en nous un
mouvement spontané pour ferrer ce petit ou ce gros poisson qui passe. Nous nous rappellerons
alors que le B.A.-BA de I'accompagnement spirituel est certes d’étre un homme ou une femme




2-

d'Eglise joyeux, vivant et méme attirant, mais fuyant & tout prix la séduction. Si notre
accompagnement n'est pas au service de la liberté intérieure de ce — entre guillemets — poisson,
la facture t6t ou tard pour le diocese ou la congrégation, va étre tres salée. Dans la foi, nous
croyons qu’il ne peut pas y avoir de reconnaissance d’un appel authentique s’il n’y a pas ce que
la tradition nomme la chasteté, c'est-a-dire « le refus de prendre » ou, pour le dire autrement, il
ne peut y avoir d'appel reconnu venant de Dieu sans faire I’'expérience de la liberté dynamique
de sa grace, au sein du « trilogue ».

Mettons-nous maintenant dans la peau de I'accompagnateur. Un jeune m’a téléphoné : « Jai
entendu par un ami que vous proposez des accompagnements spirituels. Cela m’intéresse car j’ai
besoin de faire le point sur ma vie. » Avoir toujours un accueil bienveillant. On prend rendez-
vous. Et la on écoute s’il y a chez lui un désir non seulement de débroussailler, mais d’avancer. Je
lui propose un cadre clair : les entretiens seront réguliers, la plupart du temps mensuels ; ils ne
dépasseront pas une heure de temps, sauf exception, car aprés une heure, I'écoute n'est plus
opérante. En étant trés accueillant, je demande a ce jeune de ne pas venir aux entretiens les
mains dans les poches. Qu'il vienne avec un petit carnet, des choses écrites durant le mois
(souvent, ou il aura noté ses pierres blanches, ses pierres noires, ses motions de consolation et
de désolation). Mettre la barre un peu haut est signe que ce qui va se passer a du prix. Au début
de l'entretien, une question trés ouverte mais engageante sera posée, du genre: « De quoi
aimerais-tu parler aujourd'hui ? » Je ferai attention a son expression, pour le guider plutot vers
des récits d'expérience, en accueillant plus prudemment les développements théoriques, méme
ceux-ci peuvent émerger, car l'intelligence a besoin de temps pour trouver une cohérence. Je
serai attentif aux deux modes d'expression : ce que le jeune dit (parole verbale) et ce qu’il me dit
de lui a travers ce qu'il fait, ce qu’il vit et ce qu'il est (parole plus profonde). J'essaierai de lui faire
le cadeau d’étre un frére, une sceur qui essaie de I'écouter jusqu’au bout, car a ce moment, peut
survenir le mini-miracle d’étre révélé a soi-méme. C'est si agréable et c’est si rare d’étre aupres
de quelgu’un qui nous écoute jusqu’au bout ! Rappelons-nous la sagesse du vieux prétre Elie, en
1 Sam 3. Quand Elie comprend que c'est le Seigneur lui-méme qui parle au petit Samuel, il ne dit
pas a Samuel : « Ne t'inquiete pas. Va te recoucher On verra cela demain a téte reposée. » Il ne lui
dit pas a l'inverse : « Super, réjouis-toi comblé de grdce, le Seigneur est avec toi ! » Non, Elie le
renvoie a la vie ordinaire : « Va te coucher », mais avec une invitation a aller jusqu’au bout de lui-
méme : « Va te coucher, et si on t'appelle, tu diras : "Parle, Seigneur, ton serviteur écoute." » Et il
le renvoie en lui donnant une indication pratique : « Et si..., tu diras. » Aprés l'image du coach en
escalade, une autre image peut venir la compléter : celle de 'accompagnement musical. Le but
de I'accompagnement musical est de soutenir, révéler une mélodie. Le but de I'accompagnement
spirituel sera d’aider I'accompagné a découvrir et entendre sa propre musique, son chant
intérieur. Comme le vieil Elie I’a fait pour le petit Samuel.

L'accompagnateur, I'accompagnatrice sera non seulement un moniteur, un pére, une mere, mais
un sourcier : il sera I’homme, la femme de I'espérance. Car au début de I'accompagnement, nous
aurions tort d'attendre que ces jeunes manifestent tous les clignotants verts d’une maturité
humaine et spirituelle accomplie. Nous apercevons des promesses printanieres, de jeunes
pousses qui auront besoin d'étre élaguées pour que la seve n'aille pas dans les feuilles mais dans
les fruits. Mais ce contrat d'accompagnement que nous faisons au début avec eux sera en fait
une proposition de choix. « Veux-tu avancer dans ta vie spirituelle ? Désires-tu te recevoir du
Peére ? » Avant de voir plus en détail les choix possibles qui peuvent étre proposés, je termine




cette premiere partie en pointant deux cas de figures, tres différents I'un de I'autre, mais ou il est
préférable que I'accompagnement soit transféré a une autre personne que nous.

Effectivement, il se peut que je me trouve face a quelqu'un d'une culture, trés différente de la
mienne, avec un tout autre référentiel, au point que comme accompagnateur, je perde pied dans
la conversation. L'écart culturel entre ma culture frangaise et une culture asiatique ou africaine
est trop grand. Je dois alors me retirer et confier I'accompagnement a un péere, une sceur, ayant
une bonne connaissance de cette culture. Au niveau d'un diocése, d'une province, il est bon
d'avoir des adresses de personnes ressource vers qui nous pouvons rediriger ces jeunes adultes.

Si, autre cas qui, cette fois-ci, nous concerne tous, je suis face a quelqu'un qui manifestement
souffre d'un trouble psychologique profond. La vie de cette personne ressemble a une voiture
coincée dans un grand embouteillage parisien : sa vie semble étre « coincée » et ne se diriger ni a
gauche ni a droite, ni devant, ni derriere. Elle ne peut s'échapper que par le haut, que par le
spirituel. Pour elle, contacter le service des vocations peut représenter une planche de salut.
Volontairement, je vais étre ici un peu direct : en tant que membre du SDV, nous n'avons pas le
droit de dépenser notre énergie a accueillir ces personnes qui ont besoin avant tout d'une écoute
spécialisée. Notre énergie doit se tourner exclusivement vers les enfants, les jeunes, les jeunes
adultes pour promouvoir la culture de I'appel. Pourtant, nous le savons, ces personnes en
difficulté ont besoin d'étre écoutées dans I'Eglise. Elles en ont méme le droit. A nous d’avoir 13
aussi un bon carnet d'adresses de personnes ou de lieux. Ces fréres, ces sceurs ont besoin d'étre
écoutés, mais pas au SDV. Nous devons faire parfois des choix a la fois humbles et courageux.

Il - Quel choix proposer a cette personne jeune qui souhaite entrer dans un

discernement de vocation ?

Chez beaucoup de jeunes, le souhait d'étre accompagné exprime en fait un choix de prendre les

moyens pour mettre de I'ordre dans sa vie. Ou comme dirait Pére Ignace, « d'ordonner sa vie », que

toutes ses composantes aillent dans une méme une méme direction. Ce parcours pour mettre de

I’ordre dans sa vie peut se faire en trois étapes :

1- La premiere chose sera pour le jeune de bien partir du point ou il se trouve. Cela parait tout
béte, mais nous avons toujours des images de nous-mémes qui ne correspondent plus a la
réalité. Nous sommes par exemple différents d’il y a trois mois, d'il y a six mois. Nous avons
sans cesse besoin de quitter des images anciennes. La aussi Pere Ignace affirme qu'on ne peut
entreprendre un itinéraire si premieérement on ne part pas du point réel ou on se trouve.

2- Et deuxiemement, si on ne fait pas de mémoire du bien regu, on ne réalise pas d'ou l'on
vient, a quel point nous sommes arrivés dans notre histoire sainte. Cette deuxieme étape
sera donc la reconnaissance joyeuse de ce que le Seigneur a fait dans ma vie jusqu'a
aujourd'hui, « Faire mémoire du bien recu » : reconnaitre les pierres blanches, les lieux
consolations a chaque fois que j'ai eu de la paix, de la joie, de la force, de la lumiére, du
dynamisme intérieur dans la durée. Si cela a duré, si c’est gardé dans le disque dur de ma




mémoire, il y a des chances que cela vienne de I'esprit de Vie. Et il y a les pierres noires, tout
ce qui n'a pas été facile, les moments de désert, d’échec, d’épreuves, indépendantes de ma
volonté ou liées a ma responsabilité, ce qu'on appelle alors la zone du péché. La aussi,
paradoxalement, je peux apprendre a reconnaitre la trace de Dieu dans ma vie.

L'exercice des pierres blanches et des pierres noires permet de nommer ce que j'ai vécu, de
choisir de sortir du brouillard des diverses saisons intérieures que j'ai traversées sans trop
comprendre. Les deux premieres étapes. Pour pouvoir choisir ma vie je devais tout d'abord
prendre le temps de me recevoir moi-méme. Ces deux premiéres étapes peuvent prendre
beaucoup de temps. Mais si les commencements ne sont pas clairs, le risque est grand de
prendre des fausses pistes et de partir ensuite dans le décor.

La troisieme étape de l'accompagnement sera d’apprendre a reconnaitre ses motions
intérieures, a faire le tri en nommant les pierres blanches et les pierres noires du mois qui
vient de s’écouler pour saisir peu a peu ce que I'Esprit est en train de me dire, vers ou il
m’attire ou me pousse, telle la fameuse nuée de I'Exode, présente de jour comme de nuit.

C'est ici que notre role est capital. Il y aura a soigner l'apprentissage de la priere, la
fréquentation des sacrements, |'unification de ma personne, l'intégration de I'affectivité, de la
raison, dans ce désir de suivre le Christ, la question de I'attachement affectif — je dis bien
« affectif » | — a la personne de Jésus contemplé dans les récits évangéliques, 'amour de I'Eglise.

Mais dans les entretiens, nous allons aussi aider ce jeune accompagné a parler de lui, de sa
vie extérieure et de sa vie intérieure, en détruisant le mur de Berlin qui pourrait exister entre
les deux réalités. Pour qu'il avance, qu'il puisse faire des choix, nous allons l'aider a repérer
ou se trouve la dominante de conversion. A moi de sentir en éclaireur, en sourcier, chez lui,
chez elle, la zone qui attend le plus une libération intérieure, une évangélisation.

Dominante « perso » :

Si par exemple, en face de nous, nous sentons quelqu'un de perso, trop autocentré dans sa
recherche de projet de vie, nous prendrons soin de le guider un moment vers le service des
pauvres de I'Evangile, des enfants ou des jeunes ol son regard pourra se décentrer. (Les
camps d'été du MEJ sont réputés pour exercer la croissance non seulement des enfants et
des jeunes, mais des accompagnateurs.) |l aura spécialement intérét aussi a faire partie d'une
équipe ou il confrontera I'expression de ses désirs a ceux des autres. L'équipe sera une aide
réelle, si sa configuration est dynamique et stimulante. Mais si I'équipe a une dynamique
inverse, il faudra bien faire attention car elle pourra tirer les participants vers le bas.

Dominante « hyper active »: Si le jeune est hyper engagé, dans I'Eglise, dans des
associations, on bénira le ciel, mais on essaiera aussi de voir avec lui comment il habite sa
solitude, s'il n'a pas peur du vide dans sa vie, s'il n'est pas un chrétien saint-bernard, avec le
risque d'étre porté dans ses activités généreuses par la reconnaissance des autres.

Dominante « plan-plan » : Si au contraire le jeune ne semble pas assez engagé, pas assez
« frotté au monde », il sera bon qu'il aille exercer sa générosité qui existe forcément
(autrement il ne serait pas la devant nous) mais qui est enfouie. Ceci toujours de maniere




réguliére. Il pourra lui étre vivement proposé une expérience de dépassement de soi, osons
le mot —de radicalité — Avoir un bon carnet d’adresses permet de dire : « Va voir un tel de ma
part. Il accueillera bien ta demande. »

Dominante « illumination intérieure»: Si quelqu'un vient nous voir a la suite d'un
événement, d'une rencontre, cette personne a vécu quelque chose de « tres fort », une sorte
d'illumination intérieure. On décele en elle une sorte d'urgence pour raconter, pour
expliciter. Souvent il s'agit d'une expérience que la personne n’arrive pas a nommer. Elle n’a
pas les mots pour cela. C'est en parlant que la personne peu a peu va découvrir son chemin,
en étant initié, un peu a la maniére du petit Samuel : « Si tu entends..., Tu diras... » Grace a
notre accueil bienveillant, de non jugement, I'urgence liée a cette expérience d'illumination :
« tout entier, tout tout de suite » va peu a peu se déposer. Souvent la docilité, I'écoute
obéissance des conseils de I'accompagnateur seront des possibilités tres concretes de choix
pour la personne, et pour nous un bon barométre indiquant la croissance.

Dominante « idéaliste » : Si le jeune a des images fortes du ministere de prétre, de la vie
consacrée, cela pourrait nous indisposer comme accompagnateur. On pourrait se dire que ce
garcon, que cette fille est idéaliste, elle est en train de décoller du réel. Pourtant, plus
aujourd'hui qu'hier, habiter ces images est essentiel dans cette culture de I'accomplissement
de soi. Comme si les jeunes avaient besoin d'images tres puissantes pour avoir la force de
quitter le groupe, ou bien souvent, comme le dit I'adage : « On a le droit de penser ce qu'on
veut a condition qu'on pense comme tout le monde. » L'essentiel est que ce jeune soit
capable d’habiter ces images fortes, ces images-tremplin pendant un temps et étre ensuite
assez libre pour les traverser et s’y détacher. Le probléme sera de se coller trop longtemps a
ces images. Mais a nous de lui proposer des lieux ou il trouvera d'autres images vivantes,
tout aussi valorisantes.

Dominante « manque de punch » : Certains pourront manquer de grands désirs, d'une
grande ambition spirituelle. Et intérieurement, nous trouvons cela trés dommage. Dans
I'époque chaotique que nous vivons sont les moments de I’histoire ou naissent pourtant les
grands désirs. Eh bien, une piste sera de faire lire et de commenter les textes du pape
Francois, de se laisser envahir par le feu des grands témoins. Nous avons pu donner notre vie
au Seigneur parce que la plupart du temps de grands témoins ont une influence sur nous. Et
aujourd'hui, qui sont leurs grands témoins ? Qui peut leur donner des images fortes qui les
aideront a choisir ?

Dominante « inquiétude » : Quand dans I'entretien, un jeune ne se remet jamais en cause,
c’est fatigant. Si au contraire, il ou elle « se fait des nceuds », se remet toujours en cause,
c’est fatigant aussi | On aimerait lui dire : apprends a te poser les bonnes questions, au bon
moment ! Certains seront presque comme des éponges vis-a-vis du climat d'incertitude dans
lequel nous vivons. Dans une société dite liquide, effectivement, comment choisir sans se
tromper ? On entend des échecs, a droite, a gauche. Ce manque de confiance en soi, quasi
culturel, est partout, pas seulement au SDV, mais aussi dans les centres de préparation
mariage. Il a une racine complexe qui est une forme d'honnéteté : « Pourquoi moi je dis que
je vais réussir ? Je ne suis pas plus malin que les autres qui eux se sont plantés. » Il y a parfois




un travail de fond a accomplir mais qui est possible : c'est la confiance, uniquement la
confiance qui donne confiance. En ce sens, |'exercice des pierres blanches des pierres noires
est capital. Ma vie ne peut s'élancer que si je prends appui sur mes pierres blanches
fondatrices qui sont situées a + 80 sur le curseur. Ma vie ne pourra s'élancer que si j'ai pu
célébrer la traversée de plusieurs pierres noires, célébrer la toute-puissance de Dieu dans
mon histoire, sa puissance de résurrection qui seule peut tirer le bien du mal. Ma vie ne peut
s’élancer que si je fréquente des gens dont la confiance durable est contagieuse. La aussi, un
groupe qui respire est capital.

Dominante « peur de I’engagement » : Certains pourront étre comme paralysés par les
choix. lls danseront d'un pied sur l'autre pendant des mois. Comme si envisager un choix de
vie définitif ressemblait a se jeter dans une piscine glacée, avec dedans quelques requins en
prime. Il y a la certainement un combat des images. L'imaginaire a toujours pour effet de
dramatiser I'avenir et donc de paralyser la liberté. Envisager mon avenir suppose d'accepter
de ne pas me laisser dominer par les images négatives, seulement par des images-tremplin
comme nous |'avons vu précédemment, sans pour autant décoller du réel. Dans ce combat
contre I'imaginaire négatif, qui est un véritable combat spirituel, le choix crucial sera de se
laisser gagner par la joie. En effet, un choix de vie n'est réussi que s’il est fait dans
I’expérience fondamentale de la joie, cette joie qui vient de la décision de notre liberté. Vous
vous rappelez, dans la parabole, la joie de celui qui a trouvé le trésor dans le champ, cette
joie-moteur, mue par I'Esprit Saint, qui pousse a tout vendre. Et dans I'épisode du jeune
homme riche, la joie qui habite ce dernier a l'invitation du Christ; mais I'attachement
désordonné a ses grands biens vient subitement mettre un gros couvercle de cocotte-minute
sur cette joie naissante, ce qui produit aussitét une immense tristesse et un éloignement.
Dans cette culture du risque zéro, éduquer au choix c’est donner le go(t du risque, de
I’engagement, en confrontant régulierement les jeunes a des choix concrets, le plus souvent
contre-culturels, en soulignant bien I'expérimentation de la joie-moteur de I'Esprit. Une vie
sans risque est une vie sans amour : « Qui voudra sauver sa vie, la perdra ! » répétait a I'envie
saint Frangois-Xavier. Il y a eu la folie de I'Incarnation, de la Rédemption, et il n’y aurait donc
pas de folie de I'appel ?

Il y a donc la question de la peur, du doute. A ce propos, il convient de bien intégrer ce que
dit le Pere Ignace et d’autres péres. Si une personne est sur une pente de décroissance
spirituelle, le mauvais esprit I'attire par des choix apparents pour la mettre dans ses filets,
mais le bon esprit la mord par le sens de la raison : « Ah, ce que j'ai fait, ce n’est vraiment pas
terrible ! »

Mais quand la personne va du bien vers le mieux, est sur un chemin de croissance spirituelle,
eh bien c’est la maniere de faire inverse. C’est le mauvais esprit qui va «le mordre,
I'inquiéter, I'attrister, lui mettre des obstacles, en I'inquiétant par de fausses raisons pour
qu’on n’aille pas plus loin » (2°™ régle de discernement). Et le bon esprit au contraire agira
en donnant en donnant quiétude et en levant les obstacles qui barrent la route. Rappelons-
nous, il y a trois doutes qu’il ne faut surtout pas confondre : les premiers sont liés a des
interrogations normales, les deuxiémes sont liés a notre manque de foi et d’amour, a notre
péché ; mais les troisiemes sortes de doutes sont les signes que le mauvais esprit n’est pas
content. Paradoxalement, ceux-ci nous confirment que nous sommes sur la bonne route !




9. Dominante « blessures » : Certaines fois, nous sommes impressionnés en écoutant le lot de
souffrances qu’ont vécues certains jeunes. Intérieurement on se demande : Que puis-je leur
proposer mis a part les écouter longuement ? Et auront-ils I'épine dorsale assez forte pour
durer dans un engagement, vu les pierres noires qu’il leur restent encore a traiter ? Je cite ici
fréere Maxime de Taizé : « Le danger ne vient pas toujours de ce dont les jeunes sont victimes.
En réalité, le danger est parfois plutét de les cajoler, de prendre leurs problémes un tout petit
peu trop au sérieux et finalement de les transformer en poules mouillées. Dire cela n'est pas
trées politiquement correct, en particulier dans des sociétés ou le droit des victimes est
fortement mis en avant. Pourtant, 'accompagnement nécessite aussi un grand nettoyage de
"tempétes de verre d'eau”. Sans bien str endurcir les jeunes a I'extréme, ne faut-il pas oser
leur souligner de temps en temps que tout ce qui ne tue pas rend plus fort ? A trop pleurer sur
leur sort, on les enferme dans un statut de victime qui parfois, bien que justifié, peut sonner
comme une double peine » (Revue Eglise et Vocations, « La pastorale des temps forts », n°10,
mai 2010, p. 66).

Je terminerai cette mini typologie en mentionnant seulement la question de l'intégration de
I'affectivité, de la vie relationnelle dans le projet de vie, qui est une difficulté pour un certain
nombre de jeunes. Cette question mériterait I’heure entiére. Elle a été traitée au colloque de
mercredi sur l'affectivité ou beaucoup d'entre nous étaient présents. Je n'y reviens pas.
Seulement pour noter qu'un jeune qui a vécu de grandes, de belles amitiés, a toujours une force
plus grande pour aborder cette question.

En revanche, je voudrais achever ce topo en m’arrétant sur une question qui me semble des plus
essentielles : la question de I'égalité de choix entre les deux états de vie du mariage et du célibat
d'amour (depuis quelques années maintenant j'emploie délibérément d'expression célibat

d’amour et non célibat tout court). Il y a quelques années, j’ai lu avec grand intérét les articles de

Frére Christopher ici présent, dans The Tablet. Je reprend ce qu’il a écrit a ma fagon.

Lumen Gentium et Gaudium et Spes ont redit avec force I'appel de tous a la sainteté, quel que
soit I'état de vie. Quand un jeune exprime son désir de devenir prétre religieux ou religieuse,
nous avons raison de lui demander: « As-tu pensé aussi a la vocation du mariage ? » Cette
liberté que saint Ignace nomme « d'indifférence » ou de « disponibilité » est réellement a
promouvoir, mais... dans les deux sens. Ai-je la liberté de proposer a celui ou celle, chrétien
confessant, qui veut un jour se marier, s’il a demandé au Seigneur : « Qu’est ce que tu en dis ? » ||
y a en effet une maniére de donner la parole au Seigneur ou de le réduire au silence dans les
moments de choix, qui vérifie si oui ou non, nous marchons véritablement sur le chemin de
I'Alliance.

Mais je crois aussi que cette proposition entre le mariage et le célibat est « pipée ». Car
aujourd’hui, dans les mentalités méme chrétiennes, face au mariage, le célibat ne pese pas tres
lourd. Et le jeune se dira : « Suivre le Christ en étant marié ou en étant célibataire, c'est égal, donc
je préfére aller vers le mariage ! ». Méme si, de plus en plus, le sacrement de mariage devient
une vocation spécifique, et c’est tant mieux (choisir de s’aimer d’un amour durable, sans se
reprendre, devient le fait des chrétiens), I'appel au célibat d’amour requiert une force, une
intelligence renouvelée. Il y a quelques années, un espagnol a écrit un livre tres original sur le




Christ (José Antonio Pagola, Jésus. Approche historique, Cerf, coll. « Lire la Bible », 543 p.). Le
chapitre sur le célibat de Jésus m’a passionné. L'auteur montre a quel point le choix de Jésus
d’aller contre la bénédiction de Genése était, dans son milieu de vie, absolument contre culturel.
Depuis I'enfance, Jésus avait entendu a la synagogue : « Il n’est pas bon que ’lhomme soit seul. »
L'auteur montre a quel point Jésus a inventé un célibat qui differe de tous les autres célibats
(celui ascétique de Jean-Baptiste, celui par choix divin de Jérémie, celui cherchant la pureté
rituelle des Esséniens, etc.). Son célibat reste une énigme (voir annexe). A mon avis, nous avons
un grand chantier devant nous, celui d'honorer le célibat du Jésus. Nous avons l'immense
privilege de le vivre, mais nous n’avons pas ou peu de mots pour dire sa portée extraordinaire.
Oh ! comme nous aimerions que les jeunes que nous rencontrons puissent faire un vrai choix
entre ces deux états de vie que sont le mariage et le célibat d'amour ! Qu’ils puissent go(ter la
liberté d'étre séduits par cette maniére de vivre inventée par Jésus lui-méme ! Le vivre
uniquement comme dit saint Paul « a cause de Jésus » |

Conclusion

En quatre dizaines de minutes, j'ai essayé de balayer quelques points pour rappeler la position
délicate et persévérante de I'accompagnant, et aussi les lieux possibles pour aider au choix de
conversion, afin que le jeune qui nous a fait confiance entre plus avant dans sa vocation
humaine, baptismale, et marche d’'un bon pas vers sa vocation spécifique. Ici et la, vous avez
entendu mon insistance a avoir un bon carnet d’adresses de personnes relais.

Je vous propose de retenir tel ou tel point qui vous a rejoint, peut-étre qui vous a travaillé, voire
agacé et d’en reparler avec quelgu’un afin, qu’il produise un bon fruit.

Et je vous laisse le conseil d’un compagnon jésuite espagnol, responsable des vocations. Il
demandait a chaque compagnon de sa province, quel que soit leur ministere, d’accompagner au
moins cing jeunes. Il disait: « Sl y a un conflit d’agenda entre une réunion et un
accompagnement, et bien : choisis I'accompagnement ! ». C’est ce que je vous souhaite.

Nicolas Rousselot sj, le 12 avril 2013




LE CELIBAT DE JESUS (NR notes du chapitre « Unmarried, without children » de J. A. Pagola, Jesus, an
historical approximation, Convivium Press, 2009. Voir traduction francgaise Jésus. Approche historique,
Editions Cerf, coll. « Lire la Bible », 543 p.)

Jésus a vécu une vie tres simple a Nazareth. On ne dit rien sur les 30 ans de sa vie mise a part
I’épisode de la fugue au temple. En fait, rien de spécial n’est intervenu a Nazareth. Pourtant, il s’est
passé quelque chose d'étrange, de vraiment inhabituel dans ces villes de Galilée et qui a
certainement étonné ses voisins : Jésus ne s'est pas marié. Il n'a pas cherché une épouse pour
assurer la postérité de sa famille. Cette attitude de Jésus a certainement choqué sa famille et ses
voisins. Le peuple juif avait une vue beaucoup plus positive et joyeuse de la sexualité et du mariage
que dans d’autres cultures. A la synagogue, Jésus avait entendu les mots de la Genése : il n'est pas
bon que I'homme soit seul. Dans la littérature rabbinique postérieure a Jésus, on a pu lire des
passages comme ceci : sont condamnées par le ciel plusieurs choses, et la premiére d'entre elles, un
homme sans une femme. Cela nous indique le contexte culturel. Refuser d’obéir a la bénédiction de
Geneése : « emplissez la terre, soyez féconds et multipliez-vous » est une offense faite a Dieu lui-
méme. Quelle a été la motivation de Jésus pour adopter une conduite aussi étrange, absolument
contre-culturelle, connue seulement de quelques groupes marginaux comme les Esséniens a Qumran
ou les thérapeutes en Egypte ? Le célibat de Jésus différait de toutes les pratiques de ces groupes

Le fait que Jésus ait renoncé a exprimer son amour pourtant immense en fondant une famille ne
semble pas avoir été motivé par un idéal comme ces moines de Qumran. Il ne cherchait pas une
pureté rituelle rigoureuse ou, comme Alexandre le thérapeute qui pratiquait dans le désert de
d'Egypte la domination sur les passions. Le style de Jésus n'était pas le style ascétique du désert.
Jésus mangeait et buvait avec les pécheurs, parlait avec les prostituées, ne vivait pas du tout dans la
crainte rituelle de la pureté. Il ne vivait pas non plus a distance des femmes. Sa renonciation au
mariage n'est pas comme celle des Esséniens qui n'avaient pas de femmes parce « cela causait des
discordes dans la communauté ». Jésus a accepté des femmes dans son groupe sans hésitation, et
n'était pas timide dans ses relations d'amitié, avec une affection spéciale par exemple pour Marie-
Madeleine, Marthe et Marie.

Nous n'avons pas de raison de croire que Jésus ait entendu un appel venant de Dieu pour vivre sans
épouse comme Jérémie qui, selon la tradition, avait entendu un appel spécial de Dieu pour vivre
célibataire, restant a distance des femmes, ou des gens faisant la féte sans prendre garde aux
chatiments qui les attendent. La vie de Jésus assistant aux noces, assis a la table des pécheurs et
célébrant les repas comme un avant-go(t du banquet final avec Dieu n’a rien a voir avec le célibat de
Jérémie.

La vie de célibataire de Jésus était aussi différente de celle de Jean-Baptiste qui a abandonné son
pére Zacharie malgré ses obligations de lui procurer une descendance pour continuer la lignée
sacerdotale. La décision de Jean de vivre sans femme faisait sens. Il aurait été difficile pour une
femme de rejoindre le désert, vivre de sauterelles et de miel sauvage, de s’habiller de peau de
chameau, pendant qu'il proclamait le jugement imminent de Dieu, appelant chacun a la repentance.
Mais Jésus n'était pas un homme du désert. Il traversait la Galilée ne proclamant pas le jugement
terrible de Dieu mais la proximité d'un pere pardonnant. En contraste avec Jean qui, ne mangeant ni
pain et ne buvant ni vin, imposait le respect, Jésus choquait les gens avec son style de vie festive, il
mangeait et buvait sans s'inquiéter de ce que le peuple pensait.




Les Pharisiens ne pratiquaient pas le célibat. Il y eu quand méme un rabbin aprés Jésus nommé
Simon Ben Asaie qui recommandait le mariage et la procréation aux autres mais n'avait pas de
femme. Quand il fut accusé de ne pas pratiquer ce qu'il préchait, il avait coutume de répondre :
« Mon dme est amoureuse de la Torah. » Totalement dévoué a I'étude et I'observance de la Loi, il ne
se sentait pas appelé a passer du temps avec une femme et des enfants. Jésus n’a pas choisi le
célibat parce qu'’il voulait dédier sa vie a I'étude de la Torah.

En fait, Jésus était dédié a quelque chose qui saisissait completement son cceur. Il I'appelait le regne
de Dieu, le royaume de son Pére. Ce fut la passion de sa vie. Ayant intégré sa raison d’étre dans
I'optique du Régne de Dieu, il vivait sa vie sans penser du tout a créer sa propre famille. Un jour il
dit : « Ma famille est formée de ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la gardent. » Sa conduite
était étrange et déconcertante. Selon des sources, il a été appelé un glouton, un ivrogne, I'ami des
pécheurs, un samaritain, un homme qui a perdu le sens — un fou. Et probablement, on s’est moqué
de lui en le traitant d’eunuque. D'autres ont été faits eunuques pour servir les familles de la haute
administration de I'Empire Dans un monde patriarcal, machiste, c’était une insulte supréme, qui ne
défiait pas seulement I'authenticité de son célibat mais le mettait a part avec un groupe marginal
d'hommes qui étaient vus comme impurs parce qu'ils n’étaient considérés comme physiquement
entiers. Jésus réagit en expliquant sa conduite : il y a des eunuques qui sont nés comme ceci.
D'autres ont été faits eunuques pour servir les familles de la haute administration de I'Empire. Mais il
y en a qui se sont faits eunuques a cause du royaume des cieux (Matthieu 19, 12). La métaphore de
se rendre soi-méme eunuque pour le regne de Dieu ne se trouve nulle part dans la littérature du
judaisme. Les spécialistes disent que cette métaphore vient d'une source qui a circulé
indépendamment du judaisme, dans les communautés chrétiennes et qui sGrement vient de Jésus
lui-méme.

Jésus n'a pas eu I'expérience d’étre pere, mais il a pris souvent des enfants dans ses bras et les a
bénis quand ils venaient a lui, les voyant comme une parabole vivante de ceux qui ont part au
Royaume de son Pere. De toutes les images que Jésus nous laisse, celle de son célibat est celle qui
révele le plus sa passion pour le régne de Dieu. Jésus a connu la tendresse, il a fait I'expérience de
|'affection et de I'amitié, il a défendu les femmes.

Jésus n'a pas voulu comprendre son célibat en dehors de la passion de Dieu que sont I'amour et la
défense des plus petits. Jésus n'a pas voulu que son célibat soit compris en référence avec d’autres
célibats. JESUS A INVENTE UN CELIBAT, celui de I'homme libre, signifiant qu’un coeur humain peut
étre comblé dés ici-bas par Dieu lui-méme. Et il a voulu que son célibat d’amour refléte la passion de
son Pere pour les plus petits ceux qui étaient privés d'amour et de dignité.

10




