
1

(1)

M.-Armelle Beaulieu

La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

L’Église melkite 
Ire partie - Jérusalem

Samarie-Sébaste, 
une cité 
deux histoires

Un nouveau toit 
pour la Nativité

Novembre Décembre 2010 � No 610 (76e année, 6e livraison)

Bimestriel de �  la Custodie de Terre Sainte
la erre aintet S



2

(2)

La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 303

(303)

M.-Armelle BeaulieuLCe sont des agendas surchargés qui nous ont poussés à scin-
der en deux le dossier sur les grecs catholiques, appelés 
aussi melkites. C’est la rançon à payer pour cette Église 
qui est de loin la plus importante - au moins numérique-
ment - des Églises catholiques de Terre Sainte.
À la fois, cette division reflète celle « administrative » 
de l’Église melkite elle-même puisque c’est la seule à 
compter sur le territoire deux Éparchies distinctes 
(l’équivalent de nos diocèses). Pour schématiser, celle 
du Nord qui comprend toute la Galilée, et celle du 
Sud qui inclut Jérusalem.
Et le fait est que ce sont deux réa-
lités très diverses qui méritent 
d’être découvertes séparément 
pour mieux les appréhender.
Appréhender seulement, car 
les introductions faites dans le 
magazine sur les Églises catholiques 
orientales tout au long de l’année 2010 ne 
prétendent pas suffire pour les connaître. 
Si des lecteurs ont d’ores et déjà suggéré la 
réalisation d’un tiré à part du magazine 
pour rassembler ces dossiers, d’autres ont 
« confessé » continuer de confondre cette 
diversité du catholicisme oriental. La 
Terre Sainte n’en a donc pas fini de vous 
faire découvrir les Églises orientales 
et pas seulement les catholiques mais 
aussi leurs sœurs jumelles orthodoxes, 
de même qu’elle espère apporter un 
éclairage sur la réalité de l’Église 
latine dans tout le Moyen Orient.
Il nous faudra dépasser les fron-
tières de la Terre Sainte au sens res-
treint du terme pour aller appro-
fondir l’Église maronite au Liban, 
mais aussi découvrir la réalité des 
Églises orientales dès lors qu’elles 
s’éloignent de Jérusalem qui foca-
lise en elle toutes les divisions.

Ce numéro arrive excessivement 
en retard. Nous nous sommes 
déjà expliqués sur ce point. La 
bonne nouvelle réside dans le 
fait que des dispositions ont été 
prises par le Custode pour venir au 
secours de la revue. Elles devraient 
porter leurs fruits en mai juin.

M.-Armelle Beaulieu

(4)

Le voyage 
aux cœur des 
Églises orientales 
se poursuit

éditorial

La photo a été prise lors d’une célé-
bration œcuménique au patriarcat  
melkite catholique de Jérusalem. 

Il faut le savoir, car on pourrait faire 
presque la même chez nos frères grecs 
orthodoxes de Jérusalem ou d’ailleurs.

Deux indices toutefois se 
sont glissé le premier, fla-
grant, c’est le col romain 
du père Petr Seyfried de 
la communauté du Che-
min Neuf qui s’est glissé 
entre les deux prélats. 
La communauté est tou-
jours fidèle aux événe-
ments œcuméniques.
Le second, malicieux, 
c’est le sourire des 
prêtres. Ce qui est mali-
cieux c’est d’y voir 
un indice. Je ne vais 

pas assez souvent chez 
les Églises séparées, mais il me semble y 
avoir vu moins de sourires lors des célé-
brations. Pourtant je connais, dans toutes 
les Églises, des prêlats sympathiques et 
souriants mais je n’ai jamais tant com-
pris le mot hiératique qu’ici. Le fait que 
tant de chrétiens aient l’air graves voire 
tristes d’avoir entendu la Bonne Nou-
velle demeure un paradoxe qui n’est pas 
sans conséquence quant à nos capacités à 
évangéliser.
Sur la photo, le sourire et le regard com-
plice de l’un à l’autre s’expliquent. Ce 
jour-là, Mgr Joseph-Jules Zerey, vicaire 
patriarcal  général à Jérusalem du 
Patriarche, Sa Béatitude Grégoire III dont 
le siège est à Damas en Syrie, commençait 
le partage du pain béni quand à ses côtés 
l’archimandrite Joseph Saghbini retrouva 
- enfin - la feuille où figurait la prière qu’ils 
cherchaient quelques minutes avant.

Et ils sont comme cela Mgr Jules et le père 
Joseph, ils ne se formalisent pas, ils sou-
rient et vont de l’avant. Ils sourient. Tous 
ceux qui fréquentent le patriarcat melkite 
de Jérusalem vous le diront, il y a de la joie 
de vivre et d’être chrétien dans ce patriar-
cat-là. Cela tient en partie à ce qu’il abrite 
aussi une maison d’accueil de pèlerins, 
simple et familiale, auquel Sr Maria a long-
temps impulsé un esprit de discrète cha-
rité, mais aussi à ses hôtes actuels. Dans 
un parfait français, teinté seulement d’une 
pointe d’accent arabe, Mgr Jules et le père 
Joseph vous reçoivent, écoutent, expli-
quent patiemment leur Église, sa richesse, 
ses attentes. Quand ils peuvent se rendre 
disponibles, ils partagent le dîner des pèle-
rins dans le réfectoire du foyer de pèlerins.
À leurs côtés, plusieurs communautés font 
vivre la réalité melkite du diocèse de Jéru-
salem : l’ordre Basilien du Saint-Sauveur 
qui lui fournit des prêtres, les Religieuses 
Salvatoriennes de l’Annonciation, l’Asso-
ciation Fraternelle Internationale (A.F.I.), 
les Petites Sœurs de Jésus, les Moniales 
du Monastère de l’Emmanuel à Bethléem, 
et les Sœurs du Divin Sauveur (Salvator 
Mundi). Dans le passé, certaines congré-
gations latines n’ont pu s’implanter dans 
le pays qu’à la condition d’aider le patriar-
cat grec catholique, ainsi des bénédictines 
du Mont des Oliviers qui ont longtemps 
accueilli des orphelins et continuent d’ai-
der les œuvres melkites ou les pères Blancs 
de Sainte Anne qui ouvrirent un séminaire 
pour les grecs-catholiques. Il dut fermer 
en 1967 à cause de la guerre des Six jours 
et de ses conséquences sur les événements 
politiques. Tous les jeudis et samedis, à 
18 heures, la divine liturgie est célébrée, 
comme tous les dimanches dans toutes les 
paroisses du diocèse. Les pèlerins sont cor-
dialement invités à s’y unir. n

L’accueil des Melkites de Jérusalem

Photo de couverture :

©CTS/MAB

a la une



304 305La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

S

La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

(17)(16)

eglises de
terre sainte

L’Église melkite 
Ire partie - Jérusalem

L’Église melkite est l’héritière du siège apostolique de Jacques 
le majeur, premier évêque de Jérusalem. Un honneur
qu’elle partage avec l’Église grecque qui est melkite elle aussi mais 
orthodoxe… Car il y a des melkites catholiques comme orthodoxes. 
Petit retour sur l’histoire de la plus locale des Églises de Terre Sainte. 

L’Église melkite, la plus locale
des Églises de Terre Sainte

« Si je m’installais à Jérusa-
lem, je fréquenterais l’église 
melkite ». Pour cette occiden-
tale que son travail a amené 
à approcher toutes les Églises 
de Terre Sainte, c’est une sorte 
d’évidence. « Bien sûr, pour-
suit-elle, il y a l’obstacle des 
langues, encore qu’à l’église 
porte de Jaffa on ait à dispo-
sition un livret qui permet de 
suivre la liturgie, mais je ne sais 
pas, c’est celle qui me semble la 
plus évidente, la plus locale. »
Il n’est pas rare d’entendre 
parler de Jérusalem comme 
de l’Église-Mère, il est vrai 
que l’Église est née de la Pen-
tecôte et que le Cénacle, où se 
cachaient les apôtres, est tou-
jours visible aujourd’hui sur le 
Mont Sion. En cela toutes les 
Églises du Monde continuent 
de se tourner vers l’Église de 
Jérusalem pour ce qu’elle est : 
l’Église des origines.

Mais s’il est une Église qui peut 
revendiquer d’être la mère des 
Églises comme étant la descen-
dante directe de l’Église des 
apôtres dans la continuité du 
lien apostolique avec Jacques, 
disciple de Jésus, premier 
évêque de Jérusalem c’est 
l’Église melkite. La catholique 
ou l’orthodoxe ?

Églises de pèlerins

Avant d’aborder ce point, exa-
minons pourquoi l’Église mel-
kite, plus que les autres, peut 
prétendre à ce titre. Les Églises 
arménienne, syriaque, copte 
et éthiopienne orthodoxes et 
leurs déclinaisons catholiques, 
de même que les Églises maro-
nites, chaldéennes, ou plus 
récemment les Églises luthé-
riennes et anglicanes sont ce 
que d’aucuns ont appelé des 
« Églises de Pèlerins ».

L’Annonce de la Bonne Nou-
velle s’est répandue à partir de 
Jérusalem grâce aux Apôtres, 
d’abord dans la région puis 
au-delà, et au cours des siècles, 
du monde entier des chrétiens 
sont revenus à la source. Ils 
sont venus voir de leurs yeux, 
toucher à leur tour les lieux 
saints, les vénérer, y prier et 
des religieux se sont instal-

Marie-Armelle Beaulieu

©
P

at
r

ia
r

c
at

 M
e

lk
it

e

Église Mère
Selon Épiphane (vers 315) 
l’Église-Mère c’est celle 
des judéo-chrétiens. De nos 
jours, au-delà de telle ou 
telle confession, on tend à 
utiliser l’expression de façon 
générique pour rappeler 
que Jérusalem est la ville 
où dans le temps et l’his-
toire se sont déroulés les 
événements de la Passion 
et de la Résurrection. n

un diocèse vivant
Bénédiction des Rameaux 
par le père Elie Nammour 
à la paroisse Notre-Dame 
de l’Annonciation de 
Ramallah.



306La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 307La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

(18)

eglises de
terre sainte

lés comme des têtes de ponts 
capables d’accueillir dans leurs 
langues respectives les pèlerins 
qui se succédaient, désireux de 
vivre au plus près de ces lieux 
saints et bénis. De plus, les plus 
anciennes de ces Églises en 
Terre Sainte (syrienne, armé-
nienne, copte et éthiopienne) 
ne ratifiant pas le concile de 
Chalcédoine (451) se séparè-
rent de l’orthodoxie (droite 
ligne) locale.
Qu’en est-il de l’Église latine ? 
Certains ont voulu voir dans la 
conversion du centurion Cor-
neille, baptisé par saint Pierre 
le premier pape, les prémices 
d’une Église latine en Terre 
Sainte. D’autres la font remon-
ter plutôt à la présence de 
saint Jérôme. Historiquement, 
le premier patriarcat latin fut 
institué en 1099 par les croisés. 
Les patriarches latins se suc-
cédèrent à Jérusalem de 1099 
à 1187, puis à Acre jusqu’à la 

chute de la ville en 1291. Le 
siège patriarcal fut restauré 
comme siège résidentiel en 
1847, non loin de l’éparchie 
patriarcale melkite qui l’avait 
précédé dans la Vieille Ville.
De fait, la présence d’une Église 
melkite est plus ancienne dans 
la Ville Sainte.

(19)

Avec la conquête ottomane (1516-1918) 
tout l’Orient dépendait d’une seule auto-
rité, celle du sultan lequel fit de Constan-

tinople non seulement la capitale politique d’un 
immense empire, mais aussi la capitale religieuse 
de l’Orient, comme Rome l’était pour l’Occident. 
Le patriarche œcuménique fut appelé à exercer 
une autorité sur les hiérarques melkites. Leur 
confirmation et parfois leur élection dépendaient 
désormais du Phanar. La hiérarchie d’Alexan-
drie et de Jérusalem s’hellénisa complètement, 
tous leurs sièges épiscopaux furent attribués à 
des Grecs. L’Hellénisme n’eut pas de prise sur 
Antioche dont les patriarches étaient choisis 
dans le clergé indigène ; ils conservèrent pour la 
plupart des liens avec Rome.
Après l’échec d’une tentative d’union avec 
Rome, des missionnaires (Jésuites, Capucins, 
Carmes, Franciscains) se mirent au service de 
la hiérarchie locale et coopérèrent avec elle. Des 
pasteurs qui n’étaient pas en communion for-
melle avec Rome encourageaient leurs ouailles 
à s’adresser aux missionnaires. Le peuple sen-
tait la nécessité d’une intelligence plus profonde 
de la foi traditionnelle qu’il vivait malgré mille 
ans de répression. Il aspirait à la trouver auprès 
de religieux plus instruits que son clergé. Des 
deux côtés, on était assuré de participer à une 
même foi. Cependant, une fraction attirée par 
le renom de la culture occidentale et sa civilisa-
tion prit en bloc ce que la latinité lui apportait. 
C’est ainsi qu’après quelques décennies l’ont vit 
apparaître une nouvelle manière de concevoir la 
foi traditionnelle. Le comportement de ces nou-
veaux « catholiques » fut considéré comme une 
trahison et une mutation de la foi ancestrale 
par une fraction attachée à son passé. Ainsi la 
communion dans la foi avec la catholicité qui 
n’avait cessé de fleurir dans le patriarcat d’An-
tioche fut mise en question et deux manières de la 
concevoir firent leur apparition. L’identité antio-
chienne se perdit. Une fraction de ses fidèles pen-
cha vers Byzance et devint plus constantinopoli-
taine qu’antiochienne, et l’autre vers Rome avec 
une forme de relation plus romaine que fidèle à 

la foi de l’Église locale. De sorte qu’à la mort du 
patriarche Athanase en 1724, une double lignée 
de patriarches fut instaurée, l’une orthodoxe et 
l’autre catholique. Elles durent jusqu’à nos jours.

Date fatidique que celle de 1724, deux hiérar-
chies parallèles, deux communautés sœurs qui 
se déchirent sous l’œil bienveillant des Turcs, qui 
accordent le siège patriarcal et les évêchés aux 
plus offrants. Les martyrs et les confesseurs ne 
manquèrent ni à l’une ni à l’autre. Deux routes 
divergentes et deux destinées conduisaient désor-
mais les deux Églises, la catholique et l’orthodoxe.
L’Église Grecque-Melkite-Catholique s’organisa. 
De nouveaux Ordres monastiques furent fondés, 
un clergé éduqué à Rome dispensait l’enseigne-
ment dans des écoles nouvellement fondées. Un 
séminaire fut ouvert. Malgré une crise de crois-
sance l’Église melkite trouva son équilibre, des 
conciles locaux la dotèrent d’une organisation 
solide et, ainsi, elle s’étendit et se développa. Au 
XlXe siècle, elle eut deux grands patriarches : 
Maximos Mazloum (1833-1855) et Grégoire 
Joseph (1864-1897).
Mgr Mazloum perfectionna la législation cano-
nique de son Église. Il étendit sa sollicitude au 
patriarcat d’Alexandrie, car fuyant les persécu-
tions des orthodoxes, des catholiques de Syrie et 
du Liban avaient émigré en Égypte. Mazloum 
leur sacra un évêque, leur envoya des prêtres et 
dota les nouvelles paroisses d’églises et de fonda-
tions charitables. Il fit de même pour le patriarcat 
de Jérusalem. Mais Mazloum est surtout connu 
pour avoir été l’artisan de la reconnaissance par 
le sultan de l’indépendance complète de son 
Église, tant au point de vue civil qu’au point de 
vue ecclésiastique (1848).
Durant 33 ans, Mgr Grégoire Joseph, mesurant 
ses actions à leurs conséquences possibles sur 
l’œuvre capitale de l’union des Églises, travailla à 
réaliser un vaste plan de restauration de son Église 
dans le sens de la pure tradition orientale. n

Extrait de Mgr Joseph Nasrallah,
Histoire de l’Église Melkite des origines à nos jours

Antioche aux origines de l’Eglise melkite catholique, 

Origine du mot « melkite »
Le mot « melkite » vient de la racine sémite « mlk » qui signifie 
« royal » ou « impérial » ; c’est un sobriquet donné pour la pre-
mière fois en 460, en Égypte, par les Monophysites à ceux qui 
avaient pris le parti du patriarche légitime, Timothée II, soutenu 
par l’empereur byzantin, Léon Ier. C’est donc à cette période 
synonyme de loyalisme politico-religieux. De l’Égypte, ce sur-
nom se répandit jusqu’à la Syrie. Au moment du grand schisme 
entre Orient et Occident, en 1054, l’appellation de melkite échut 
à ceux qui choisirent l’Orient, ce n’est que lorsque l’Orient se 
divisa à son tour que l’on vit naître les appellations melkites 
orthodoxes et melkites catholiques, et ce n’est qu’un peu plus 
tard que l’usage consacra le terme de melkite pour les catho-
liques dits aussi grecs-catholiques tandis que les grecs-ortho-
doxes furent appelés « Roum ». n

©
CT

S
/M

A
B

Église orientale
Préparation des oblats 
pour le partage du pain 
bénit. Comme dans les 
autres Églises orientales, 
le pain est du vrai pain 
encore que fabriqué 
spécialement à des fins 
ecclésiales.



308La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 309La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

(21)(20)

eglises de
terre sainte

orient et occident
Icône des saints André 
et Pierre symbolique 
de la rencontre entre 
Orient et Occident. 
Eglise de l’Annonciation 
à Jérusalem. Elle résume 
aussi le rôle de l’Eglise 
melkite catholique : être 
un pont entre les deux 
traditions.

Romains résidant ici, Juifs de 
naissance et convertis, Crétois 
et Arabes » comme l’énumère le 
livre des Actes des Apôtres (Ac 
2,9-11). Chacun parle sa lan-
gue et les plus instruits parlent 
grec, la langue des évangiles et 
des épîtres, celle du Nouveau 
Testament. Ce n’est qu’après 
les invasions arabes (638) que 
les populations locales « s’ara-
bisent » essentiellement par le 
biais de la langue qui se généra-
lise et s’enrichit. Ils s’islamisent 
également, de gré ou de force.
Les « pères de l’Église du 
Moyen Orient » commencent à 
écrire en arabe pour se défendre 
et rendre raison de leur foi 
devant l’islam et les musul-
mans. Ils écrivent des traités de 
théologie, de philosophie, des 
commentaires des Écritures, 
des apologies, des textes litur-

giques, mais aussi des pages 
d’histoire. Ils traduisent égale-
ment des textes des traditions 
coptes, syriaques, chaldéennes, 
grecques ou latines. C’est l’âge 
d’or d’un christianisme arabe 
qui malgré les persécutions 
et les vicissitudes s’affirme et 
s’affine.
C’est dans ce patrimoine 
exceptionnel que l’Église d’ex-
pression arabe peut de nos 
jours encore continuer à puiser 
pour sa prière, sa réflexion, ses 
recherches.
L’Église melkite, née de juifs 
devenus chrétiens et ouverts 
aux Nations, grandit dans la 
culture arabe. Mais tandis que 
l’Église grecque orthodoxe 
s’hellénise de nouveau, l’Église 
melkite catholique, née d’une 
facture en 1724, saura davan-
tage jongler avec les traditions 

et les langues. Dans son atta-
chement à la tradition Byzan-
tine, elle a été plus proche de ce 
courant arabisant.
Alternant des époques de lati-
nisation - souhaitées ou non 
- avec des époques de nationa-
lisme arabe revendiqué haut 
et fort, c’est cette capacité à 
savoir mixer le meilleur des 
deux traditions et cet indéfec-
tible ancrage dans la réalité 
locale qui lui valut un certain 
succès dans le cœur des popu-
lations arabes.
Le fait d’avoir depuis tou-
jours un clergé et des évêques 
arabes partout dans la région 
lui donne une certaine homo-
généité par-delà les frontières. 
Un atout d’autant plus impor-
tant dans le diocèse de Jérusa-
lem que l’Église melkite voisine 
avec le patriarcat grec ortho-
doxe hellène et que quelques 
voix orthodoxes s’élèvent pour 
que l’Église locale soit repré-
sentée par des locaux. À ce jour, 
le patriarcat grec orthodoxe n’a 
permis l’accession à l’épisco-
pat qu’à un seul prêtre arabe, 
tous les autres étant « grecs de 
Grèce ».
Que ses évêques soient grecs ou 
arabes, l’Église melkite catho-
lique de Jérusalem voudrait 
pouvoir entretenir de bonnes 
relations avec sa grande sœur 
grecque orthodoxe. Il semble 
qu’il faille attendre encore. n

Le terme de melkite (voir 
encadré page précédente) 
apparaît dès 460. C’est alors 
un sobriquet, donné par les 
Monophysites à ceux qui 
avaient approuvé le concile de 
Chalcédoine.
L’Église melkite, dite aussi 
grecque-catholique, est la sœur 
jumelle de l’église grecque-
orthodoxe. Mais deux sœurs 
qui se sont déchirées et qui 
aujourd’hui, au moins à 
Jérusalem, portent encore la 
marque de ces déchirures au 
point de ne pas réussir à se par-
ler, ou si peu.
Le Cardinal Kurt Koch, pré-
sident du Conseil pontifical 
pour la Promotion de l’Unité 
des chrétiens, déclarait récem-
ment en visite à la Custodie 
« Les Orthodoxes parlent 
d’événements du passé, de que-
relles survenues au XVe siècle, 
comme s’ils avaient eu lieu la 
veille. La permanence de la 

blessure doit faire partie inté-
grante de notre dialogue. »
Reste que les deux Églises 
grecques - orthodoxes et 
catholiques - puisent leurs 
origines dans cette Église de 
Jérusalem qui a pris la suc-
cession de l’Église primitive 
judéo-chrétienne.

Christianisme arabe

Suivant la tradition se réfé-
rant à deux textes d’Eusèbe de 
Césarée, les quinze premiers 
évêques de Jérusalem auraient 
été juifs, les quinze suivant 
d’origine juive et c’est à par-
tir du trentième (vers 200 de 
notre ère ?) que des chrétiens 
d’origine païenne succèdent à 
Jacques, frère de Jésus, sur le 
siège épiscopal de Jérusalem. 
Qui sont-ils ? Il semblerait que 
ce soit un « pêle mêle » entre 
des natifs de Terre Sainte 
(comme probablement saint 
Cyrille de Jérusalem, né autour 
de 315 à Jérusalem, ou dans 
ses environs »), et des évêques 
ou prêtres de passage, en pèle-
rinage, originaires de la Capa-
doce ou d’Arménie voire du 
monde romain comme Juvénal 
(en fait de tout l’empire romain 
d’Orient puis byzantin), et qui 
sont nommés évêques de Jéru-
salem durant leur séjour, d’au-
tant que leurs Églises d’origine 
sont touchées par les hérésies 
du temps.
Ces évêques, « natifs du pays » 
et non juifs sont-il pour autant 
« Arabes » ?
De la présence d’Arabes à Jéru-
salem, il en est question dans 
les Actes des apôtres, au jour de 
la Pentecôte. Ils ne constituent 

pas pour autant la majorité (et 
de loin) de la population de la 
Palestine du IIIe siècle. Cer-
tains historiens avancent que 
tous étaient devenus chrétiens. 
Sont probablement devenus 
chrétiens également les juifs 
qui n’avaient pas été chassés, 
car vraisemblablement seuls les 
chefs religieux et les activistes 
politiques avaient été expulsés 
de Jérusalem en 70 puis en 135. 
Le reste de la population serait 
restée. Elle partage la ville avec 
les visiteurs de passage ou les 
étrangers qui s’y sont fixés et 
qui sont issus de toute la région : 
« Parthes, Mèdes et Élamites, 
habitants de la Mésopotamie, 
de la Judée et de la Cappadoce, 
des bords de la mer Noire, de la 
province d’Asie, de la Phrygie, 
de la Pamphylie, de l’Égypte et 
de la Libye proche de Cyrène, 

Grecs mais Arabes
S’agissant des chrétiens 
orientaux de rite byzantin il 
est impératif d’intégrer qu’ils 
sont majoritairement arabes 
et que l’adjectif « grec » se 
rapporte à l’empire byzantin.
L’erreur à ne pas commettre 
est de confondre l’adjectif 
grec/grecque avec la natio-
nalité grecque. Une erreur 
d’autant plus aisée à faire 
qu’il se trouve que la hié-
rarchie du patriarcat grec-
orthodoxe se révèle être 
pour l’écrasante majorité de 
nationalité grecque…
Non, ce n’est pas simple ! n

©
CT

S
/M

A
B



310La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 311La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

(23)(22)

eglises de
terre sainte

projet de construction sur un 
de nos terrains. En tout ce sont 
plus de 150 logements.
En fait, comme les autres 
Églises, nous accompagnons 
nos fidèles dans beaucoup d’as-
pects de leur vie mais pas avec 
les mêmes moyens, en tous les 
cas pas à Jérusalem.

Quelles sont les aspirations, 
les craintes, les rêves de vos 
fidèles ?
Ils sont identiques à ceux de 
tous les Palestiniens. Les mel-
kites de Terre Sainte sont des 
Palestiniens comme les autres. 
Ils partagent en tout les joies et 
les peines des Arabes de cette 
terre. Ils ressentent comme les 
autres les privations de liberté 
de mouvement, le manque de 
débouchés dans les carrières 
professionnelles. Ils sont tou-
chés par le chômage comme 
les autres. Ils souffrent de la 
situation politique comme les 
autres.

Votre communauté se porte-
t-elle bien ?
Nous faisons notre possible. 
Mais nous ne raisonnons pas 
tant que cela en terme de com-
munauté. La communauté la 
plus importante c’est celle des 
chrétiens de Terre Sainte et 
ce qui est capital c’est d’être 
ouverts les uns aux autres. 
Dans la plupart des familles de 
nos fidèles, il y a des chrétiens 
latins, orthodoxes, syriaques… 

tout le prisme de l’Église 
de Jérusalem et ce qui 
compte c’est moins 
qu’ils viennent chez nous 
que le fait qu’ils aillent 
quelque part, chez les 
latins ou chez les ortho-
doxes, pourvu qu’ils 
pratiquent et nous aussi 
nous accueillons dans 
nos groupes, comme à 
nos offices, des Latins 
ou d’autres. L’essentiel 
n’est pas dans le com-
munautarisme mais 
dans la suite du Christ. 
Bien sûr nous les invi-
tons à venir partager avec 
nous, à conserver la spé-
cificité de notre culture 
byzantine mais le plus 
important c’est que nos 
chrétiens aient une 
vie de prière ici ou 
ailleurs. Nous invi-
tons tous nos fidèles 
à chaque fois que 
nous organisons 
un événement. 
Parfois le pasteur 
doit suivre son 
troupeau… Il 
demeure aussi 
que parfois des 
fidèles peuvent 
quitter notre 
Église pour 
une autre parce 
qu’elle offre 
d a v a n t a g e … 
Nous n’avons 
pas les mêmes 

Actualité de l’Église
melkite de Jérusalem

Père Joseph, présentez-nous 
votre diocèse.
L’Église grecque catholique est 
numériquement la plus impor-
tante de Terre Sainte, plus 
nombreuse même que les grecs 
orthodoxes. C’est une chose 
qu’on dit peu c’est pourtant 
une réalité. Nous avons deux 
diocèses. Le diocèse de Jéru-
salem est le plus grand terri-
torialement et il bénéficie de 
la notoriété de la Ville Sainte 
Jérusalem, pourtant l’essentiel 
de la population melkite du 

pays réside et vit en Galilée et 
dépend du diocèse d’Acre.

Et combien le diocèse de 
Jérusalem compte-t-il de 
fidèles ?
Autant que nous puissions en 
juger, nous estimons le nombre 
de nos fidèles à 3300 environ.

Combien de prêtres pour 
cette population ?
Nous sommes dix prêtres 
plus l’évêque. Ce qui est bien 
pour nos huit paroisses. Trois 
prêtres sont Palestiniens-
Israéliens, deux Libanais, 
notre évêque est Égyptien, les 
autres sont Palestiniens.

Avez-vous des œuvres ?
Bien sûr nous avons des écoles 
à Ramallah, Taybeh, Beit 
Sahour, Jérusalem. Elles sco-
larisent environ 1300 élèves 
mais toutes n’ont pas tous les 
cycles. À Jérusalem et Tay-
beh, nous n’avons que des 
crèches ou jardins d’enfants, 
en revanche à Beit Sahour et 
Ramallah nos écoles couvrent 
tout le cycle scolaire avec res-
pectivement 600 et 450 élèves. 

Nous avons, dans certaines 
de nos paroisses, des centres 
d’accueil pour les jeunes, nous 
les appelons centres éducatifs, 
nous avons des chorales, des 
groupes de scouts etc. Nous 
avons aussi la Société de bien-
faisance de Notre-Dame de 
l’Annonciation à Jérusalem, 
elle offre ses services d’aide 
sociale depuis 1947 et depuis 
quelques années elle propose 
un programme spécial d’ac-
compagnement pour les élèves 
en difficultés scolaires. Nous 
avons aussi un dispensaire et 
une clinique dentaire.

Vous louez également des 
maisons.
Oui, comme les autres Églises 
nous avons transformé des 
terrains en résidences immo-
bilières pour aider nos fidèles 
à se loger en payant des 
loyers raisonnables. Mgr Lutfi 
Laham, qui a été élu patriarche 
sous le nom de  Grégoire III, a 
beaucoup travaillé à cela par 
le passé. Nous poursuivons et 
actuellement nous travaillons 
à obtenir tous les papiers 
nécessaires pour un nouveau 

C’est lors d’un entretien avec l’archimandrite Joseph Saghbini, 
économe général du patriarcat grec catholique que la Terre Sainte a 
collecté quelques informations sur le diocèse melkite de Jérusalem.

1 diocèse 2 pays
Le découpage géogra-
phique des deux diocèses 
melkites de Terre Sainte les 
amène chacun à couvrir les 
deux réalités israéliennes 
et palestiniennes des ter-
ritoires. Ainsi la paroisse 
Zababdeh au Nord de la 
Cisjordanie ou Haïfa sont-
elles administrées par le 
diocèse d’Acre, tandis que 
la paroisse de Jaffa ou 
Naplouse le sont par celui 
de Jérusalem. n

propos recueillis par Marie-Armelle Beaulieu

Splendeur de la tradition byzantine
Procession d’une icône de la rencontre de Jésus et 
saint Thomas durant une célébration œcuménique.

©
CT

S
/M

A
B



312La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 313La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

L’Église melkite « emprunte à deux 
cultures opposées résumant en elle toutes 
les contradictions du christianisme orien-

tal. Byzantine de rite, elle participe pleinement 
à la tradition religieuse locale (...) et partage 
ave l’Église sœur orthodoxe une insurmontable 
méfiance à l’égard des visées « impérialistes » et 
latinisantes qu’elle continue de prêter à Rome. 
Mais catholique de foi et d’appartenance, elle se 
voit — non sans injustice — étiquetée comme 
Église étrangère par les orthodoxes et même 
suspectée d’être l’instrument du prosélytisme 
romain. Surmonter cette contradiction ne peut 
être le fait des seuls melkites, victimes des pré-
jugés où s’attardent encore les deux familles 
religieuses auxquelles ils se rattachent. Il fau-
drait que le Vatican, en reconnaissant aux grecs 
catholiques une véritable autonomie, manifeste 
qu’il accepte pleinement le fait chrétien oriental 
et que l’orthodoxie, en les admettant dans sa tra-
dition rituelle, montre qu’elle a conservé le sens 
de l’universalité de l’Église. Alors l’Église mel-
kite, tiraillée jusqu’à présent entre catholicisme 
et orthodoxie, pourrait être le terrain de leur 
rencontre et offrirait par anticipation, l’image 
qu’aura sans doute l’Église de la réconciliation.
Les relations entre Rome et l’Église grecque 
catholique n’ont cessé d’être délicates et de repo-
ser sur un malentendu fondamental. En rejoi-
gnant le catholicisme, la plupart des melkites 
n’entendaient nullement dépouiller leur parti-
cularisme oriental et renoncer à leur autonomie 
pour être incorporés dans l’Église romaine. Le 
retour à l’unité devait, à leurs yeux, s’incarner 
dans une communion d’Églises sœurs, cano-
niquement autonomes, égales en droits (recon-
naissant à Rome une primauté qui ne saurait 
valoir juridiction universelle. Pour la curie au 
contraire, ce ralliement signifiait, à terme, lati-
nisation des rites et subordination à l’autorité 
romaine. L’incompatibilité des deux démarches, 
que les incertitudes de la politique pontificale 
au XVIIIe siècle et l’interminable crise de crois-
sance de l’Église melkite ont longtemps occulté » 
est apparue pleinement lorsque, en 1847, Rome 

a décidé le rétablissement d’un patriarcat latin 
en Terre sainte. Cette initiative, qui justifiait 
avec éclat les soupçons des orthodoxes à l’égard 
des intentions romaines, a mis les melkites en 
porte à faux : entre cet embryon d’Église latine 
d’Orient et les Église orientales séparées, leur 
mission n’avait plus guère de sens. Aujourd’hui 
encore, la suppression du patriarcat latin est 
une revendication du patriarche melkite, qui ne 
manque pas de rappeler qu’il a lui-même juridic-
tion sur Jérusalem et que la vocation naturelle 
de son Église est d’y représenter l’ensemble des 
catholiques orientaux. Dans ce contexte, l’exis-
tence d’un second patriarcat catholique n’au-
rait aucune justification, sinon la mise en œuvre 
d’une politique de latinisation (dont Rome se 
défend désormais).
L’autre revendication majeure des melkites est 
la reconnaissance d’une pleine autonomie dans 
leur vie ecclésiale, conformément à la tradition 
patriarcale de l’Orient, le droit d’intervention 
du Saint-Siège se limitant à ce qui touche la foi 
et l’universalité de l’Église. Malgré les progrès 
apportés à cet égard par le concile Vatican II, la 
réalité demeure bien loin de leurs vœux. n

Extrait de  Jean-Pierre Valognes, Vie et mort 
des chrétiens d’orient : des origines à nos jours, 

pages 330-331 Fayard 1995

Ces lignes gardent une part d’actualité mais 15 
ans se sont écoulés. Les patriarches (melkites 
mais aussi latins) et les papes ont changé. Si 
des tensions demeurent entre Rome et l’Eglise 
Melkite, elles touchent principalement à l’admi-
nistration de l’Eglise melkite dans la diaspora et 
non en Orient. Des tensions qui ont pu s’exprimer 
lors de l’Assemblée spéciale du Synode pour le 
Moyen Orient. Mais précisément, en convoquant 
ce synode Rome a montré combien sa perception 
des Églises orientales était en pleine évolution. Il 
est donc permis d’espérer que l’Eglise catholique 
se dirigeant vers sa pleine unité interne pourra 
de mieux en mieux travailler à l’unité avec les 
Églises orthodoxes. Du chemin reste à faire. n

Les Melkites catholiques et le Saint Siège

moyens que les Latins par 
exemple. C’est un fait. Heu-
reusement certains, y compris 
des Latins de l’étranger, nous 
aident et nous les en remer-
cions chaleureusement. Nous 
sommes aussi un peu aidés par 
notre diaspora melkite.

Où en êtes-vous de vos rela-
tions avec les grecs ortho-
doxes ?
Tout d’abord, il ne faut pas 
prendre Jérusalem comme 

point de référence des rela-
tions entre les grecs ortho-
doxes et nous. Historiquement, 
les grecs catholiques se sont 
heurtés à Jérusalem à la pré-
sence d’une hiérarchie grecque 
orthodoxe hellène, c’est-à-dire 
de Grèce. Si nous sommes plus 
nombreux que les orthodoxes 
en Galilée, c’est parce que les 
cœurs avaient été préparés par 
les religieux salvatoriens (mon 
ordre), tandis qu’à Jérusalem 

la présence ancestrale des 
grecs hellènes et le Statu Quo 
ont fermé la porte à l’expan-
sion de ce ralliement à l’Église 
catholique. Le point de réfé-
rence c’est Antioche. On peut 
dire que partout ailleurs qu’à 
Jérusalem nos relations sont 
bonnes. Ce n’est pas l’unité 
mais les relations sont cor-
diales. En Syrie et au Liban, 
nous avons d’excellentes 
relations, des communautés 

(25)(24)

eglises de
terre sainte

L’Éparchie de Jérusalem en chiffres
Nombre d’habitants dans l’Éparchie : � -+ 2 500 000
Nombre de chrétiens parmi eux : � +- 50 000
dont une majorité d’Orthodoxes
Nombre de Grecs-Catholiques : � 3 300
Nombre de prêtres diocésains :� 10
Mariés � 4
Célibataires � 6
Nombre d’autres prêtres dans l’Éparchie � 3
Nombre de religieuses au service de l’Éparchie � 25

Vie station
Au-dessus de la VIe station 
du Chemin de Croix, se 
trouve la chapelle des 
petites sœurs de Jésus. En 
Terre Sainte, leur insertion 
au monde local les a 
poussées à adopter le rite 
byzantin. Sur la photo, 
Mgr Joseph-Jules Zerey, 
préside la divine liturgie.

©
CT

S
/M

A
B



314La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 315La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

L
mixtes, des prières ensemble. 
Nous sommes unis par la lan-
gue arabe, par la culture arabe 
À Jérusalem, il y a d’un côté 
nos relations avec la hiérarchie 
hellène, et de l’autre celle avec 
le peuple arabe palestinien 
orthodoxe.
C’est une réalité également 
pour les autres Églises, elles 
sont d’autant plus proches et 
fraternelles entre elles qu’elles 
sont plus loin de Jérusalem qui 
cristallise, hélas, nos divisions.

Pour en revenir à la division 
dont nous souffrons à Jérusa-
lem, je pense qu’elle réside en 
partie sur une fracture cultu-
relle. Ce n’est jamais la reli-

gion ou la confession qui sont 
facteurs d’unité ou de l’union 
des peuples, c’est la culture, 
ce sont les traditions, c’est la 
langue. Voyez entre les Turcs, 
les Perses et les Arabes, ils sont 
tous musulmans pourtant ils 
sont très différents les uns des 
autres. Un juif d’Irak se sent 
culturellement sans aucun 
doute plus proche des Arabes 
que des juifs de Pologne.
C’est valable aussi pour nous 
chrétiens et cela explique 
pourquoi les Arabes chrétiens 
peuvent parfois se sentir plus 
proches des Arabes musul-
mans que d’autres populations 
voire d’autres chrétiens  : ils 
parlent la même langue.
Pour ce qui est de l’unité, 
comme de la vie de nos fidèles, 
encore une fois, Jérusalem ne 
peut être exemplaire. Il faut 
découvrir l’Église melkite 
ailleurs, en Galilée, au Liban 
en Syrie. Son cœur bat ici, mais 
elle respire ailleurs. n

Lorsqu’un catholique de rite 
latin entre dans l’église du 
patriarcat melkite de Jéru-
salem porte de Jaffa il est 
soit séduit par la beauté et le 
nombre des fresques et des 
icônes soit au contraire un peu 
dérouté par ce style byzantin 
qui n’a pas laissé un centimètre 
carré vierge de décoration.
Dans un cas comme dans 
l’autre, la visite que propose 
l’archimandrite Joseph Sagh-
bini aux pèlerins de passage 
est une plongée non seulement 
dans l’art byzantin, mais aussi 
son dévoilement parce qu’au-
delà des apparences c’est un 
livre de catéchèse qu’il nous 
invite à feuilleter avec lui.
La visite dure le temps dont 
disposent les pèlerins et en 
fonction aussi de leur curiosité. 
Plus vous demanderez d’expli-
cations au père Joseph, plus il 
vous fera découvrir au détour 
des lignes et des courbes de ces 
fresques de nouveaux chapitres 
de la théologie chrétienne, de 
l’histoire des Conciles, des 
dogmes de l’Église.
À tout Seigneur, tout honneur, 
après une courte introduction 

sur l’iconostase, le mur d’icône, 
et sur l’église construite en 1841, 
le père Joseph commence la 
visite devant l’icône du Christ 
Pantocator, c’est-à-dire tout 
puissant. Avec pédagogie, il va 
en dévoiler le sens profond.

La pédagogie des icônes

« L’icône c’est la théologie en 
couleur, comme disaient les 
pères de l’Église. Ce ne sont 
pas des dessins, des photos, 
mais des livres et pour cette 
raison nous ne « dessinons » 
pas une icône mais nous 
« l’écrivons ». »
Le père Joseph invite alors les 
personnes du groupe à décrire 
ce qu’elles voient. Devant les 
hésitations, il précise « lisez 
l’icône avec la foi, en référence 
au symbole de la foi, le Credo. 
Je crois en Dieu, le père tout 
puissant… et en Jésus Christ. 
Où est le nom de Jésus ici ? Ce 
sont les initiales grecques IS 
XS, iesous christous. En des-
sous vous pouvez lire de part 
et d’autre de la tête autour de 
la terre « o ôn », l’étant, l’exis-
tant, celui qui est.

(26)

rencontre
avec

En savoir plus sur les grecs catholiques
Ignace Dick, Les Melkites, collection « les fils d’Abraham » édition 
Brepols 1994 
Jean-Pierre Valognes, Vie et mort des chrétiens d’Orient : Des ori-
gines à nos jours, Fayard 1995
Mgr J. Nasrallah, Histoire de l’Église Melkite des origines à nos 
jours, publiée dans le magazine du patriarcat melkite Le lien.

Contact
Greek Melkite Catholic Patriarchate - P.O.B. 14130
91141 Jerusalem Porte de Jaffa vieille Ville
E-mail: gcpjer@p-ol.com		 Tel: 00 972 2 628 20 23

L’art byzantin dévoilé
Aux groupes qui logent au foyer des pèlerins, l’archimandrite
Joseph Saghbini propose une visite de l’église du patriarcat melkite.
L’occasion pour les pèlerins de découvrir au-delà des apparences
une catéchèse théologique fascinante.

vitalité
Le vicaire général du 
Patriarche, Mgr Joseph-
Jules Zerey entouré de 
ses prêtres et des jeunes 
auxquels l’Église melkite 
apporte une attention 
particulière.

eglises de
terre sainte

symbolique du geste de bénédiction byzantin
L’art byzantin a fait de la position des doigts du Christ
sur une icône une langue des signes pour révéler Son Nom.

©
CT

S
/M

A
B

©
P

at
r

ia
r

c
at

 M
e

lk
it

e



316La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010 317La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

(29)(28)

eglises de
terre sainte

L’incarnation du Fils se lit dans 
la représentation humaine qui 
en est faite dans l’icône.
La couleur or c’est celui de 
la gloire divine inaltérable, 
lumière née de la lumière, 
la couleur pourpre bleue du 
manteau c’est la divinité, vrai 
dieu né du vrai Dieu, le rouge 
de la chemise c’est la couleur 
du sang de l’humanité, engen-
dré non pas créé, il s’est fait 
homme. »
Les regards s’illuminent et 
commencent à ne plus voir une 
image d’un goût relatif mais 
au-delà.

Langue des signes

Que voyez-vous encore ? » 
« Un globe. » « Oui parce 
qu’il est créateur du ciel et 
de la terre ». « Que fait-il ? » 
« Il bénit ». « Et qui bénit-il 
de là où il est ? » « Les fidèles 
rassemblés ? » « Oui et donc 
il bénit l’Église, Je crois en 
l’Église, une sainte catho-
lique et apostolique. » « Com-
ment bénit-il ? » Chacun s’es-
saie à reproduire la position 
des doigts qu’il observe sur 
l’icône.
« Les Byzantins, explique le 
père Joseph, ont dû répondre 
de leur foi devant les musul-
mans qui les accusaient 
d’être polythéistes à cause de 
la Trinité, aussi ont-ils mar-
qué la Trinité dans l’unicité 
dans ce signe avec les trois 
doigts qui se joignent en mar-
quant une croix. Il existe une 
variante quand nous faisons 
le signe de croix et que nous 
joignons trois doigts pour 
nous signer au nom du Père 

et du Fils et du Saint Esprit. 
Les deux autres doigts tendus 
symbolisent les deux natures, 
humaine et divine. Et que 
manque-t-il ? » Silence dans 
les rangs… « La paume ! 
La paume c’est le sein de la 
Vierge où Jésus a été conçu. 
Ici, la position des doigts 
écrit le nom de Jésus. Ils sont 
placés de manière à former 
les quatre lettres grecques : 
ICXC. I : l’index est droit. 
C : le majeur est courbé. X : 
l’annulaire se croise avec le 
pouce. C : l’auriculaire est 
courbé. Nous inscrivons ces 
mêmes lettres sur les pains 
eucharistiques avec en plus 
le mot victoire, nika en grec, 
pour nommer Jésus Christ 
victorieux » Les pèlerins sont 
stupéfaits. Ils regardent tour 
à tour leurs doigts, ceux du 
père Joseph et ceux de l’icône.
Et le père Joseph est heureux 
d’ajouter « Les Orientaux 
sont créatifs n’est-ce pas ? ! »
Mais les pèlerins ne sont pas 
au bout de ce qui constitue 
pour beaucoup d’entre eux 
une surprise, parfois une révé-
lation comme s’ils réalisaient 
qu’occidentaux et orientaux 
ont bien la même foi.
Le père Joseph poursuit. 
Cette icône a été écrite par 
Michel de Jérusalem en 1866.
Il enchaîne sur l’icône de la 
Vierge expliquant la symbo-
lique des trois étoiles inscrites 
sur les épaules et le front, 
c’est le dogme de l’immacu-
lée conception de la Virginité 
perpétuelle de Marie avant, 
pendant, après l’enfante-
ment. » Après avoir survolé 
l’iconostase, le père Joseph 

se retourne vers la nef. « On 
peut faire un pèlerinage en 
Terre Sainte depuis cette 
église, regarder ici en haut, 
la nativité, le massacre des 
saints innocents, le baptême 
de Jésus, les noces de Cana, 
etc. »

Au jeu des devinettes

Les langues se délient. Le 
groupe déambule le nez en 
l’air. Les bras se tendent pour 
désigner. Il y a un joyeux 
désordre dans l’église. Le père 
joseph, confirme, infirme, 
essaie de donner des indices, 
mais arrivé à l’icône de la 
Pentecôte il demande : « Vous 
voyez les langues de feu, les 
apôtres avec au milieu la 
Vierge Marie, mais qui est le 
vieillard aux cheveux blancs 
en dessous ? » Le silence se 

fait, quelques propositions 
fusent, toutes fausses. « Si 
vous devinez je vous offre une 
icône en cadeau. » La propo-
sition est aussi surprenante 
qu’alléchante. Le silence se 
fait de nouveau, les méninges 
se creusent. « Je vous aide, en 
grec son nom commence par 
un K en français par un M… » 
L’indice ne fait jaillir aucune 
lumière, alors tout le monde 
donne sa langue au… père.
« Ce vieillard avec une cou-
ronne sur la tête et une longue 
barbe pointue tient un drap 
supportant douze cylindres de 
bois contenant chacun un par-
chemin n’est pas un person-
nage. Ce vieillard représente 
le cosmos, le monde. Les rou-
leaux contiennent la Parole de 
Dieu que les Apôtres doivent 
proclamer au monde. Il rap-
pelle, que l’Esprit n’a pas été 
donné seulement aux Apôtres 

et à la Mère de Jésus, mais 
aussi au monde… » Un long 
« Aaaaahhhhh » admiratif 
monte vers la voûte.

Un nouveau regard

La discussion avec le groupe 
rebondit sur la résurrec-
tion, l’archimandrite Joseph 
revient alors sur l’icône qui 
représente ce mystère. Il parle 
des portes de l’enfer que le 
Christ piétine, des deux per-
sonnes qu’il tire des enfers, 
Adam et Ève. « Et par où les 
tire-t-il ? » Les plus précis 
répondent « par les poignets » 
et pourquoi les poignets plutôt 
que la main ? » Tout le monde 
attend la réponse. Chacun sait 
désormais qu’une explication 
humaine comme « la prise est 
plus sûre » ne saurait suffire. 
« Parce qu’ils sont morts ! » 
lance le père Joseph. « Ils ne 

peuvent donc pas tendre la 
main. Jésus est vraiment allé 
les chercher au fond des enfers. 
Et le poignet c’est le lieu de la 
corde, des menottes, de l’en-
fermement mais le Christ, lui, 
vient nous libérer ! »
Personne ne regarde plus 
l’église comme il la voyait 
en entrant. « Si vous venez 
prier ici seul, vous n’êtes pas 
seul, vous êtes entouré par 
518 visages, dont 105 visages 
d’anges. Vous êtes en commu-
nion avec les saints qui est une 
dimension très importante de 
la tradition byzantine. »
« Ceci n’est pas seulement 
une église, pas seulement de la 
décoration mais plus que cela 
et à l’issue de votre pèlerinage 
avec tout ce que vous aurez 
vu, quand on vous interrogera 
je vous souhaite de pouvoir 
dire. En Terre Sainte, j’ai vu le 
Christ ressuscité. n

dieu nous relève
Le poignet c’est le lieu de la corde, des menottes,
de l’enfermement mais le Christ lui vient nous libérer ! 

©
CT

S
/M

A
B



318La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010

Quand on réside à l’étranger, il arrive occasionnellement 
qu’on ait le sentiment de manquer quelque chose. Tous 
vos amis et vos proches vous en parlent, la presse de 
votre pays s’en fait l’écho à longueur de colonnes et pour 
informés que vous soyez, l’événement vous échappe car il 
faudrait être sur le territoire national pour y communier. Le 
plus souvent on arrive très bien à vivre sans, d’autant plus 
si notre présence sur la terre d’accueil est un choix.
C’est justement ce choix qui, chez beaucoup de religieux 
de Terre Sainte, avivait ce sentiment de manquer quelque 
chose en ne voyant pas le film « Des hommes et des dieux ».
Grâce au Centre Culturel Français Romain Gary, la curio-
sité des Français expatriés dans la Ville Sainte a pu être 
rassasiée. C’est un film en version sous titrée en hébreu 
que nous avons vu. Reçu plutôt, en cadeau, en plein cœur, 
interrogeant en nous le choix initial, fait il y a des années 
et reposé sans cesse au rythme des secousses politiques : 
celui de ce pays et de ses habitants. Dans la salle, il y avait 
le doyen de ceux qui ont fait le choix de vivre en commu-
nion avec le peuple juif au point de devenir israélien. Et des 
religieux qui ont connu trois ou quatre guerres depuis leurs 
couvents de Jérusalem-Est. Tous nous avons entendu 
cette pensée de Pascal méditée par frère Luc, le méde-
cin dans le film, et trop souvent vérifiée ici : « Les hommes 

ne font jamais le mal si complètement et joyeusement que 
lorsqu’ils le font par conviction religieuse ». À ceci près 
que, comme religieux, nous savons aussi d’expérience 
que nous pouvons avoir, ou avoir eu, de ces convictions 
religieuses-là. Cela fait moins sourire.
À l’issue du film, planait un long silence. La lettre Testament 
du prieur Christian de Chergé résonnait encore. Il est peu 
probable, du moins dans un futur immédiat, que nous ris-
quions ici notre vie pour notre foi. Il est incontestable que, 
de ce point de vue, nous vivons dans le pays le plus sûr 
du Moyen-Orient qu’il s’agisse d’Israël ou des Territoires 
palestiniens et ce quand bien même la pression monte des 
deux côtés contre la minorité chrétienne, y compris étran-
gère. Personnellement, j’ai quitté la salle dans la joyeuse 
impatience de ce moment où « je pourrai, s’il plaît à Dieu, 
plonger mon regard dans celui du Père pour contempler 
avec lui Ses enfants de l’Islam (et du Judaïsme) tels qu’il les 
voit, tout illuminés de la gloire du Christ, fruit de Sa Passion, 
investis par le Don de l’Esprit dont la joie secrète sera tou-
jours d’établir la communion et de rétablir la ressemblance, 
en jouant avec les différences. » À la fois rien ne me presse 
pour le face à face, je continuerai donc de regarder de trois 
quarts et derrière le voile ces deux peuples que j’aime de 
façon égale quoique différentes.� M.-A. B

« Partir c’est mourir, alors je reste »
B

illet d’hum
eur

Pouvait-on manquer « Des hommes et des dieux » ?

©
/M

A
B

P
hoto du m

ois

La Terre Sainte � Novembre Décembre 2010


