
1

(1)

M.-Armelle Beaulieu

La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

L’Église catholique 
arménienne

Le puits de 
la Samaritaine

L’Unité 
maintenant 

Septembre Octobre 2010 � No 609 (76e année, 5e livraison)

Bimestriel de �  la Custodie de Terre Sainte
la erre aintet S



2

(2)

La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 243

(243)

M.-Armelle BeaulieuAAppel téléphonique de Paris : « Marie-Armelle où 
en est la revue ? Les lecteurs s’impatientent. On ne 
peut pas relancer les paiements si la revue n’arrive 
pas. » C’est le plus délicieux coup de poignard que 
l’on peut recevoir. La revue plaît à ce point à ses 
lecteurs que, dès qu’un numéro se fait attendre, 
ils s’inquiètent et appellent les commissariats de 
France et du Canada lesquels s’inquiètent de ne 
pouvoir répondre et de ne pouvoir relancer les 
abonnés sur la base d’une revue qui semble vir-
tuelle.
C’est à la fois la preuve d’un succès 
d’estime et le constat que la 
revue manque de personnel. 
Soixante pages tous les deux 
mois à remplir, illustrer, 
mettre en page pour une per-
sonne seule : c’est du travail, 
et ce travail n’est pas l’unique 
travail de la personne en question (loin 
de là). Oui je croule. Faut-il sacrifier la 
qualité pour tenir les délais ? Faut-il sa-
crifier le temps nécessaire pour trouver 
de nouvelles plumes, pour arriver à va-
rier les sujets afin que chacun trouve 
quelque chose qui l’intéresse, faut-il 
sacrifier le temps de la rencontre 
pour aller au-devant des « Pierres 
Vivantes » de la région, faut-il sa-
crifier la qualité des images, faut-
il sacrifier la prospective pour 
imaginer les 10, les 20 prochains 
numéros ?
Je suis la première à avoir mal 
d’être en retard, mais la revue 
reçoit trop d’encouragements 
par ailleurs pour baisser les 
bras et se contenter d’arriver 
à l’heure.
Mon poignard dans le dos, 
mon couteau sous la gorge, 
j’assumerai seule de mettre la 
revue en retard, mais je conti-
nuerai de la faire grandir avec 
l’aide patiente des commissa-
riats et grâce à leur soutien et 
aux encouragements qui nous 
sont prodigués. n

M.-Armelle Beaulieu

(4)

Un si délicieux 
coup de poignard

éditorial

(2)

Une des richesses des Églises 
orientales réside dans leur 
collégialité. C’est-à-dire que 
la prise de décision est moins 

le fait d’un homme qu’un discernement 
collectif. En cela, elles nous rapprochent 

de l’Église apostolique, 
l’Église des apôtres qu’on 
voit se réunir dans les 
Actes des Apôtres pour 
décider d’un nouveau 
service, le diaconat (Ac 6, 
1-6) ; discuter – même de 
façon houleuse – du bien 
fondé de la circoncision 
des païens qui reconnais-
sent Jésus comme Mes-
sie (Ac 15, 5-12). Certes 
on voit aussi Pierre 
prendre des décisions 
tout seul, puis s’en jus-

tifier jusqu’à obtenir l’ad-
hésion des fidèles (Ac 11, 1-18).
Bon an mal an, les Eglises orientales plus 
que l’Église latine (ce n’est pas lui faire 
offense que de le dire) ont gardé cette tra-
dition de discussion et d’élection. Cela 
se vérifie aussi dans la nomination des 
patriarches et des évêques qui sont élus par 
le synode de leur Église.
En allant à la rencontre des chrétiens 
d’Orient, des Églises orientales catho-
liques, cette divergence de tradition res-
sort toujours à un moment ou à un autre 
de la discussion. En schématisant, les 
Orientaux pensent que la plus grande dif-
ficulté du dialogue fraternel avec l’Église 
qui est à Rome, et son représentant, voire 
un inconvénient majeur à l’unité entre 
catholiques, c’est que l’Église latine et 
l’évêque de Rome décident de tout et pour 
tous. Ce qui ne manque pas de générer des 
tensions.

Paradoxalement, c’est en découvrant la 
collégialité des Eglises d’Orient que je ne 
me choque pas du fait que, dans leurs litur-
gies, le prêtre célèbre, le plus souvent, la 
messe « dos au peuple ».
Le jour où la photo de couverture a été 
prise, l’évêque ne m’a pas paru me tour-
ner le dos, mais il me semblait que nous 
regardions plutôt dans la même direction 
et que notre prière avait le même sens. 
Il resta les bras levés durant des longues 
minutes assez longues pour me faire sentir 
l’intensité de sa prière et me donner une 
distraction : « Ce que ça doit être dur pour 
les vieux prêtres ! »
Dite en arménien, je ne comprenais pas un 
traître mot de la prière mais je me sentais 
participer, communier. Moi aussi j’implo-
rais, j’appelais, j’invoquais le Seigneur. 
Le prêtre était à la tête et m’entraînait au 
point que je pensais à ces mots de saint 
Pierre « Vous êtes une race élue, un sacer-
doce royal, une nation sainte, un peuple 
acquis, pour proclamer les louanges de 
Celui qui vous a appelés des ténèbres à 
son admirable lumière » (1 P 2, 9). Pas 
de revendication à la prêtrise de ma part, 
mais la certitude que là où je suis, ma voca-
tion est dans le sacerdoce royal, est d’être 
membre de la nation sainte, est de procla-
mer ses louanges, être dans l’imitation du 
Christ, pas comme est amené à le faire un 
prêtre mais juste en faisant mon travail de 
tout mon cœur.
Plus tard j’eus l’explication de ce moment. 
Tandis que Mgr Minassian levait les bras, 
le chœur chantait « Saint, Saint, Saint est 
le Seigneur » et l’évêque se tenait spirituel-
lement sur la croix avec le Christ, le remer-
ciant de participer à son sacrifice et d’avoir 
été jugé digne de le faire advenir dans les 
espèces du pain et du vin. n

Vous êtes un sacerdoce royal

Photo de couverture :

©CTS/MAB

a la une



258La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 259La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

C (19)(18)

L’Église catholique 
arménienne

L’Eglise arménienne
l’Église d’une langue et d’une culture

Ce que l’on sait de l’Armé-
nie de nos jours c’est qu’il 
s’agit d’un petit territoire 
du Caucase qui a des fron-
tières terrestres avec la Tur-
quie à l’ouest, la Géorgie au 
nord, l’Azerbaïdjan à l’est 
et l’Iran au sud. Ce que l’on 
ignore plus souvent, c’est qu’à 
l’époque hellénistique, sous le 
règne de Tigrane le Grand (95 
-55 av. J.-C.), elle s’étendait 
de la Méditerranée aux rives 
de la mer Caspienne. Certes 
les Romains, les Parthes, les 
Sassanides vont grignoter cet 
empire mais quand sous l’em-
pereur Dioclétien, au début 
du IVe siècle, le roi Tiridate 
IV est porté au pouvoir, com-
mence une nouvelle ère pour 
l’Arménie. Le roi, sous l’in-
fluence de saint Grégoire l’Il-
luminateur, se convertit au 
christianisme en 301 et avec 
lui toute la nation.

Si, à l’occasion de l’Assemblée 
spéciale des évêques pour le 
Moyen Orient, l’Église catho-
lique arménienne est considé-
rée comme Église orientale, 
ce n’est pas à cause d’un petit 
pays du Caucase mais parce 
que depuis ses origines apos-
toliques, l’Église arménienne 
s’est répandue bien au-delà 
des frontières variables de son 
pays d’origine. Elle a rayonné 
sur le Moyen Orient du fait de 
sa diaspora bien avant la scis-
sion entre l’Église apostolique, 
et l’Église catholique armé-
nienne, dont le patriarcat se 
trouve aujourd’hui au Liban. 
Les Arméniens du Moyen-
Orient, même s’ils n’ont jamais 
mis les pieds en Arménie, ont 
été ici témoins de la foi chré-
tienne au long des siècles.
Car l’on peut être arménien 
sans être né en Arménie, sans 
même avoir de passeport armé-

nien. Les sociologues, les eth-
nologues expliqueraient cela de 
façon savante, mais à fréquen-
ter les Arméniens ont pour-
rait se contenter de constater 
qu’on est arménien parce que 
l’on partage une langue, une 
culture, une histoire.
« Rassemble 50 personnes, 
s’il y a deux arméniens, ils se 
trouveront et se parleront en 
arménien. » C’est Mgr Raphaël 
Minassian, exarque patriar-
cal des Arméniens catholiques 
pour Israël, la Palestine, la Jor-
danie et Chypre qui le dit. C’est 
apparemment une boutade 
mais quiconque vit à Jérusa-
lem a pu le constater à de nom-
breuses reprises.
« Ce sentiment d’être avant 
tout arménien est très fort 
chez nos fidèles, poursuit 
Mgr Minassian. L’Église catho-
lique arménienne est le fruit 
de divisions et de discussions 

Marie-Armelle Beaulieu

Bari luis
Bari luis signifie ‘bonjour’ 
en arménien, il s’abrège 
parfois en Barev. 
Un petit mot pour vous 
ouvrir la porte du grand 
cœur arménien.

©
CT

S
/M

A
B

C’est un tour d’horizon en compagnie de Mgr Raphaël Minassian, 
exarque patriarcal des Arméniens catholiques à Jérusalem, que 
propose ce dossier. Il vous permettra de découvrir un autre visage 
d’Église orientale et de nouveaux questionnements sur le devenir 
du christianisme au Moyen Orient.



260 261La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

entre les membres de l’Église 
arménienne mais l’Église 
arménienne apostolique - qua-
lifiée à tort d’orthodoxe - et 
l’Église catholique arménienne 
ont toujours confessé la même 
foi et continuent de le faire. 
Les divisions sont davantage 
question d’autorité, de men-
talité et parfois commandées 
par les événements historiques  
et/ou politique. »
« 1740 est la date de consom-
mation de la division à partir 
de laquelle chacune des deux 
Églises a développé une iden-
tité propre. En ce qui nous 
concerne, le patriarche catho-
lique arménien est patriarche 
pour les arméniens catho-

liques du monde entier pour-
tant l’Amerique et l’Europe 
ont un statut particulier d’ex-
tra-territorialité en partie cal-
qué sur l’Église latine. Si bien 
qu’alors que dans l’Église 
arménienne, le patriarche 
- que nous appelons catho-
licos - est « summa autorita 
ecclesial et communitaria » 
c’est-à-dire autorité ecclésiale 
et communautaire suprême, 
cette « latinisation » nous fait 
perdre un point important de 
notre identité. J’espère que 
tôt ou tard nous arriverons 
ou nous trouverons le moyen, 
selon le mot et à l’invitation 
du pape Jean-Paul II, de 
‘retourner à nos racines’. »

Dans le ton de sa voix, on 
sent toute la conviction de 
Mgr Minassian. Notre conver-
sation a lieu dans son bureau 
du vicariat patriarcal, au 
centre de la Vieille Ville de 
Jérusalem au niveau des sta-
tions III et IV du Chemin de 
croix. « Nous sommes la seule 
Église à posséder deux stations 
du chemin de Croix. » C’est là 
que Mgr Minassian a instauré 
l’adoration perpétuelle du 
Saint Sacrement, une tradition 
toute latine, ce que d’ailleurs 
on lui reproche. « C’est vrai 
depuis presque deux ans, nous 
avons l’adoration perpétuelle 
ou presque. En fait de 6 heures 
du matin à 18 heures le soir. 

La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

(21)(20)
Diaspora arménienne
La diaspora arménienne est un terme désignant les communautés 
arméniennes installées hors des territoires d’Arménie et du Haut-
Karabagh. Sur une population arménienne mondiale estimée à 13 mil-
lions de personnes, seuls 3,3 millions résident en Arménie et à peine 
130 000 dans le Haut-Karabagh. Seul un Arménien sur trois habite 
les terres de l’actuelle République d’Arménie, mais jusqu’en 1920, les 
Arméniens peuplaient un territoire à cheval entre l’Empire ottoman et 
la Transcaucasie, cinq à six fois plus vaste que la superficie de l’Armé-
nie actuelle : il couvrait la zone orientale de l’Anatolie, la grande partie 
ouest du haut-plateau arménien (Turquie) et des terres désormais rat-
tachées à l’Iran et à la Syrie.
Bien que la diaspora arménienne soit apparue en 1375 (lorsque le 
royaume arménien de Cilicie tomba sous la coupe des Mamelouks), 
elle prit réellement de l’ampleur après le génocide arménien (1915-
1916). Malgré la mort de nombreux Arméniens, certains réussirent à 
s’enfuir et s’installèrent dans différentes villes de l’Europe de l’Est, des 
Balkans et du Moyen-Orient, notamment Moscou (Russie), Odessa 
(Ukraine), Sébastopol (Ukraine), Tbilissi (Géorgie), Athènes (Grèce), 
Beyrouth (Liban) et Alep (Syrie). Plusieurs milliers d’Arméniens s’ins-
tallèrent en Europe de l’Ouest (principalement en France, Allemagne, 
Italie et Pays-Bas) et aux Amériques (du Nord comme du Sud) à par-
tir de 1890. On trouve également des communautés arméniennes en 
Inde, en Australie, en Nouvelle-Zélande et en Afrique sub-saharienne 
(Soudan, Afrique du Sud, Éthiopie), et en Asie (Singapour, Myanmar, 
Hong Kong (Chine), Japon, Philippines) n

eglises de
terre sainte

Notre désir c’est vraiment de 
l’avoir 24 heures sur 24 mais 
nous n’avons pas encore le 
nombre requis d’adorateurs. 
En revanche, j’invite cordiale-
ment les groupes de pèlerins à 
venir prier, pour la paix dans 
le monde, pour la paix à Jéru-
salem, vivre un moment de 
prière au cœur de Jérusalem 
qui paradoxalement n’offre 
pas tant que cela de lieux de 
recueillement aux groupes ! »
« Ah oui, j’ai la réputation 
d’être assez latinisé. Et c’est 
vrai que toutes ces années à 
l’étranger m’ont enrichi de 
cette part de la catholicité. 
Mais de retour ici… disons que 
je renoue avec des racines plus 
orientales… »

Mgr Raphaël semble illustrer 
à lui seul un certain nombre 
de questions que va poser le 
synode sur le Moyen Orient. 
Comment rester dans la tra-
dition de chacun et vivre 
une plus grande unité entre 
Églises catholiques. « Vous 
savez, l’histoire de l’Église 
arménienne s’est en partie 
construite autour de contin-
gences politiques. Aujourd’hui 
encore notre situation est 
contingente à la réalité de 
ce pays. Des familles armé-
niennes catholiques habitent 
de part et d’autre – Israël et 
Cisjordanie – et concrètement, 
sans permis, il leur est impos-
sible de rejoindre la commu-
nauté ici à Jérudsalem, si bien 

que vous rencontrerez des 
arméniens catholiques dans 
toutes les églises non-armé-
niennes. En fait, ils pratiquent 
dans l’église la plus proche de 
chez eux. Nous avons au moins 
cette raison de nous réjouir, à 
défaut de pouvoir venir prier 
avec nous dans notre liturgie 
arménienne, au moins conti-
nuent-ils de pratiquer. C’est 
une grâce exceptionnelle. »
« De mon point de vue, ce qui 
nous manque le plus et de la 
façon la plus flagrante, c’est 
la communion. Nous devons 
trouver un moyen de nous unir 
sans qu’aucun ne se sente lésé 
par un autre. Nous devons 
retrouver la fraternité qui était 
celle des apôtres. Alors nous 
serons en mesure de vivre 
l’universalité de l’Église et 
d’être des témoins, de porter 
témoignage notamment à tous 
ceux qui souffrent, émigrent.
J’espère de ce synode qu’il 
sera aussi une belle occasion 
de communiquer entre nous 
mais aussi de mettre en place 
des outils et moyens de com-
munication pour témoigner de 
nous-mêmes, pour valoriser les 
chrétiens d’Orient, en interne 
d’abord en vue d’apprendre 
à nous connaitre et à nous 
reconnaitre.
J’espère que ce sera aussi l’oc-
casion de donner un témoi-
gnage à l’Église universelle 
– pour ne pas dire à l’Église 
occidentale – afin de mieux se 
connaitre mutuellement, pour 
qu’elle apprenne aussi à se 
comporter avec nous et pour 
que nous, Églises orientales, 
puissions jouir de droits iden-
tiques dans l’Église catholique.

arméniens d’orient
Famille arménienne 
d’Alep en Syrie.

©
CT

S
/M

A
B



262La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 263La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

(22)

eglises de
terre sainte

Avant d’aborder la période des relations 
directes entre les Arméniens et Rome, 
nous ferons quelques remarques pré-

alables. Une fraction de l’Église arménienne, 
dès le début, manifesta sa fidélité au concile de 
Chalcédoine, restant unie à l’Église grecque qui, 
comme on le sait, fut elle-même en communion 
ecclésiale avec Rome jusqu’au schisme de 1054.
Mais c’est la période des croisades qui permit 
de définir, vis-à-vis de Rome, un lien qui avait 
été rompu avec le patriarche de Constantinople, 
mais pas vraiment avec le pape, que des pèlerins, 
au-delà de leur visite aux tombeaux des saints 
Pierre et Paul, allaient saluer.
Le précurseur de l’œcuménisme fut, au 
XIIe siècle, le catholicos saint Nersès le Gra-
cieux qui admit (devant les Grecs) que l’Église 
arménienne n’était pas monophysite.
Les travaux de Jean Richard, éminent spécia-
liste de l’Orient latin, montrent que, comme 
les autres Eglises orientales en relation avec les 
États des croisés, les catholicos de l’époque du 
royaume de Cilicie furent en communion avec 
le siège de Rome, de la fin du XIIe au début du 
XVe siècle.
La communion ecclésiale de l’Église arménienne 
avec Rome n’excluait ni les tensions (avec une 
partie du peuple et du clergé), ni les équivoques, 
mais fut réelle, même si elle ne dura pas comme 
celle des Maronites du Liban.
En 1440, les délégués du catholicos Grégoire IX 
Mousabêgiants au concile de Florence rétabli-
rent brièvement l’Union.
La persécution, à la fin du XVIIe et dans les 
premières décennies du XVIIIe siècle, fut le fait 
de certains patriarches arméniens de Constan-
tinople, soumis, dans la capitale, aux pressions 
directes du gouvernement ottoman et qui uti-
lisèrent le pouvoir civil, non-chrétien, pour 
persécuter les Arméniens fidèles au concile de 
Chalcédoine et témoignant de leur commu-
nion ecclésiale avec le siège de Rome. C’est le 
patriarche Awédik’, qui déchaîna la persécution, 
provoquant l’exil de Mekhit’ar - fondateur de la 
Congrégation Mekhit’ariste à Venise.

Ne pouvant plus fréquenter ni les églises armé-
niennes où, contre leur conscience, ils auraient 
dû anathématiser le concile de Chalcédoine, 
ni les églises latines, par crainte d’être dénon-
cés comme « Francs », les Arméniens en com-
munion avec le pape allaient être acculés à se 
constituer en hiérarchie indépendante.

Les catholiques aussi bien que les apostoliques, 
les notables et les membres du clergé engagè-
rent des négociations laborieuses en 1701, 1703 
et 1714 pour trouver une solution viable basée 
sur des concessions mutuelles. Même le Saint-
Siège fit des concessions sur certains points de 
la fameuse question de la Communicatio Sacris. 
Toutes les tentatives furent vaines.
Parmi les Arméniens catholiques, l’idée d’avoir 
leur propre patrik (patriarche) et de se faire 
reconnaître comme communauté autonome fai-
sait son chemin.
En 1740, les Arméniens catholiques d’Alep 
passèrent à l’action. Trois évêques, le clergé 
et les fidèles élirent l’archevêque de cette ville, 
Mgr Abraham Ardzivian, comme catholicos - 
patriarche sur le siège de Sis qui était vacant en 
cette année. Mgr Ardzivian entreprit le voyage à 
Rome en 1741. Il y trouva très bon accueil, fit sa 
profession de foi, et le pape Benoît XIV, confirma 
son élection et lui conféra le pallium en signe de 
communion avec le siège de Rome.
Rentré au Liban, Mgr Ardzivian s’installa dans 
le couvent des moines arméniens antonins. Inu-
tile de dire que le patrik de Constantinople et le 
gouvernement ottoman ignorèrent l’élection de 
Mgr Ardzivian. Hakob-Pétros II, élu patriarche 
en 1749, entreprit la construction du couvent de 
Bzommar où il transféra le siège patriarcal où 
il demeure jusqu’à aujourd’hui sauf durant les 
années génocidaires. Néanmoins, l’administra-
tion est désormais à Beyrouth même. n

Mgr Mesrob Djourian,
Vicaire Patriarcal pour l’Institut du clergé patriarcal 

de Bzommar

Officialisation d’un catholicisme arménien

« Si nous prenons chaque 
Église indépendamment, c’est 
d’une incroyable richesse, 
profonde, abondante, mais 
encore une fois nous devons 
apprendre à nous connaitre 
entre nous, et nous faire 
connaitre à l’extérieur.
J’espère du synode qu’il nous 
permettra de trouver les nou-
veaux moyens pour avancer 
ensemble dans le service de 
l’Église pour témoigner de 
Jésus, car c’est là l’essentiel.
Et je pense que la communica-
tion peut être un excellent fac-
teur d’unité. »
La mentalité dans la société 
moderne a changé mais la 
mentalité de l’Église orientale 
demeure.
Toutes les organisations, tous 
les moyens de communica-
tion modernes qui sont nés 
dans nos régions sont des ini-

tiatives personnelles. L’Église 
catholique au moyen Orient 
ne s’est jamais organisée 
comme l’ont fait les diocèses 
italiens, ou la conférence épis-
copale en France. Ici en 2010, 
nous n’avons toujours rien de 
commun.
Je suis jaloux et parfois pessi-
miste quand je vois les moyens 
de communication dont se 
dotent les non-chrétiens et 
l’argent qu’ils investissent 
dans la communication. Mais 
nous qui avons la plénitude de 
la Révélation en Jésus Christ 
que faisons nous ?
N’avons-nous pas la possibilité 
d’investir nous aussi pour faire 
connaître nos Églises particu-
lières, notre Église moyenne 

orientale, notre originalité 
dans l’Église universelle ?
Il ne faut jamais sacrifier les 
moyens pour ce que l’on peut 
donner aux gens; une fois la 
parole sortie de notre bouche, 
elle ne nous appartient plus, 
elle devient la propriété de 
la communauté donc il nous 
revient de travailler en amont 
pour savoir ce que nous allons 
donner, ce dont nous voulons 
témoigner. Mon rêve c’est que 
notre témoignage soit massif, 
grandiose. Nous sommes per-
dus comme une petite goutte 
d’eau au milieu de l’océan.
Je voudrais que toute l’Église 
catholique du Moyen Orient, 
qui fait déjà beaucoup de 
choses mais de façon dispersée, 
se rassemble pour apprendre 
à communiquer et témoigner 
ensemble par des moyens nou-
veaux et modernes. »

(23)
a l’ecoute
Mgr Minassian prend 
le temps à la sortie 
de la divine liturgie 
de parler avec quiconque 
le sollicite.

©
CT

S
/M

A
B



264La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 265La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

(25)(24)

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B

Ordination 
Frère Bahjat Karakach, 
franciscain, a été 
ordonné prêtre en Syrie 
selon le rite arménien 
catholique il y a deux 
ans. Actuellement, il 
poursuit ses études 
d’anthropologie à Rome 
où il est également maître 
des postulants.

La communication, c’est la 
passion de Mgr Raphaël, Au 
cœur de l’Assemblée des ordi-
naires de Terre Sainte, il a 
la responsabilité de suivre la 
question et au Synode c’est sur 
ce sujet qu’il devra intervenir.
Lui-même s’est lancé il y a cinq 
ans dans la production d’émis-
sions en langue arménienne. 
(voir encadré page 28).
Si en Terre Sainte, la commu-
nauté arménienne catholique 
est numériquement faible, elle 
est importante dans le monde 
comme l’explique l’évêque.
« Selon les dernières sta-
tistiques de 2007, les armé-
niens sont 13 millions dans le 
monde, dont 3,5 millions en 
Arménie, 3 millions en Rus-
sie, et le reste en diaspora. Et 
l’on a coutume de dire que les 
arméniens catholiques repré-
sentent 2 % des arméniens soit 

une communauté de 260 000 
âmes répartis dans 15 diocèses, 
appelés éparchies. »
« Combien sommes-nous au 
Moyen Orient ? C’est difficile 
à dire. On ne peut pas donner 
de chiffre, du fait notamment 
du nombre d’émigrés qui sont 
à cheval sur deux pays… Ma 
propre sœur est installée aux 
Etats-Unis depuis 30 ans, 
mais a conservé sa maison au 
Liban. »
Jean Pierre Valognes dit dans 
son livre1 que la communauté 
arménienne au Moyen Orient 
serait de 60 000 membres 
tempérant ce chiffre disant 
qu’il est exagéré de 20 % ce 
qui donnerait 48 000, il y a 15 
ans. Entre la natalité et l’émi-
gration, le chiffre doit avoir 
diminué, l’Irak et l’Iran ayant 
traditionnellement accueilli les 
plus grandes communautés 

arméniennes catholiques; c’est 
de là aussi qu’elles ont le plus 
émigrés du fait des bouleverse-
ments politiques.
Combien sont-ils à Jérusalem ? 
Mgr Minassian ne se prête à 
aucune estimation. On parle 
d’une cinquantaine de familles. 
« Dans tous les cas de figure, 
je ne vois pas d’intérêt à gon-
fler les chiffres. J’irais jusqu’à 
dire, concernant l’Église armé-
nienne, que je préfère mettre 
mon énergie dans le rapproche-
ment avec l’Église arménienne 
apostolique que de perdre mon 
temps en statistiques. Apos-
toliques et catholiques nous 
sommes arméniens : une même 
nation, une même Église. 
Comme je l’ai déjà dit il n’y a 
pas de divisions théologiques 
dans l’Eglise arménienne. Les 

Arméniens à Jérusalem
Quelque 2 000 Arméniens vivent dans le quartier arménien de 
la vieille ville de Jérusalem et son célèbre monastère, qui occu-
pent un sixième de la vieille ville.
Le premier exemple connu d’Arméniens venus près de Jéru-
salem date de -95, sous le règne de Tigrane II, roi d’Armé-
nie qui conquit des territoires allant de l’Arménie à Jérusalem. 
C’est à cette période que les échanges ont commencé. Des 
communautés juives s’installent dans ce pays lointain, pendant 
que des Arméniens découvrent les terres environnant Jérusa-
lem. En 70, après la destruction de Jérusalem, les Romains 
font venir commerçants, artisans, militaires et administrateurs 
arméniens. C’est aussi à ce moment précis que les apôtres 
Jude et Barthélemy arrivent en Arménie pour y prêcher. Par la 
suite, le christianisme se propage à travers le royaume armé-
nien. En 301, durant le règne de Tiridate IV, l’Arménie devient 
le premier état chrétien. Durant cette période, des pèlerins émi-
grent déjà vers Jérusalem et en 313, l’édit de Constantin tolère 
le christianisme dans l’Empire romain, ce qui facilite l’établisse-
ment à Jérusalem des chrétiens arméniens. n

Apostoliques croient à tout ce 
que nous croyons. Certes, il y 
a bien des différences, sur le 
purgatoire par exemple. Cela 
ne veut pas dire que je veuille 
devenir apostolique pas plus 
que je ne désire voir les apos-
toliques devenir catholiques 
d’autant que ni eux ni nous 
ne sommes des occidentaux. 
Nous sommes des orientaux, et 
ensemble il nous faut marcher 
vers l’Église universelle. Il faut 
arrêter de nous affronter sur 
des questions pour savoir qui a 
la primauté sur qui, Rome, la 
Cilicie, Jérusalem ?
Ce sont des divisions humaines, 
inutiles qui ne doivent pas 
avoir droit de cité dans l’Église 
du Christ. Nous nous perdons 
dans notre mission qui est l’an-
nonce de l’évangile. »

Le fait est que les relations 
entre arméniens en Terre 
Sainte ont l’air plutôt bonnes. 
On voit des personnes partici-
per aux offices des deux com-
munautés, en partie en fonc-
tion des fêtes.
Mgr Minassian regarde vers 
le ciel si on évoque avec lui la 
question des mariages mixtes 
et le risque de voir la commu-
nauté catholique de disparaître 
totalement au Moyen Orient. 
« Je vous l’ai dit : l’essentiel 
n’est pas là. L’essentiel c’est la 
fraternité et l’unité entre nous 
au-delà des divergences. Aux 
apostoliques j’ai dit : ‘Tous 
vos enfants sont les miens’ et 
ils m’ont dit que mes enfants 
étaient les leurs. » Signe de 
la vitalité de la communauté 
catholique : les vocations.

« J’en ai trois et je suis béni. 
L’un a été ordonné à Amman 
en juin, et les autres seront 
ordonnés dans le courant des 
deux prochaines années.
Ce sont les premières voca-
tions depuis des années, mais 
je ne blâme pas les fideles je me 
blâme moi, je blâme le clergé 
car si nous nous occupons des 
vocations, nous les aurons, 
si nous les cherchons nous 
les trouverons. Nous atten-
dons les vocations ! C’est une 
erreur ! Surtout pour nous, les 
petites Églises, pour les latins, 
le patriarcat, la Custodie, ce 
sont des grandes institutions 
et cela attire peut-être davan-
tage, il y a du prestige, il y a de 
meilleures conditions à la vie 
religieuse et sacerdotale elle-
même. A nous de mettre en 
place une pastorale de la voca-
tion qui soit vraiment une pro-
position à vivre de l’Évangile. »
A noter que sous la pression 
de l’Église latine, l’Église 
arménienne avait cessé en 
1911, d’ordonner prêtres des 
hommes mariés, mais elle a 
renoué avec cette antique tra-
dition des Églises orientales, y 
compris catholiques, dans les 
années 90. Ils sont actuelle-
ment une dizaine.

©
CT

S
/M

A
B



266La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 267La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

 
 

(27)(26)

À 97 ans, le frère Basilio vient de mettre 
un point final à son dernier ouvrage 
sur le sujet de l’évolution de l’espèce 

humaine. Il l’a écrit de la chambre de l’infir-
merie de son couvent à Jérusalem où il réside 
depuis quelques années déjà. Quelques rares 
scientifiques qui ont eu l’occasion de le parcou-
rir sont stupéfaits : ils s’attendaient à trouver 
des théories dépassées or c’est étonnamment 
juste et assez bien actualisé !
Né en février 1913, en Cilicie, dans son autobio-
graphie il précise entre parenthèses « Turquie », 
le petit Kerop fut baptisé dans le rite arménien 
catholique. Le récit de son enfance ressemble 
à celui de tant de rescapés du génocide. C’est 
dans un orphelinat américain, où lui et ses frères 
trouvèrent refuge, qu’il apprit ses premiers rudi-
ments d’arménien, lui qui ne parlait que le turc. 
Arrivé en Palestine et entré dans l’orphelinat des 
Salésiens à Bethléem, il choisit d’apprendre le 
métier de cordonnier, qualification qu’il conclut 
à l’examen par une médaille de bronze. Dési-
reux de devenir franciscain, il y apprendra « le 
latin, l’italien, l’arabe, un peu de français, l’his-
toire et la géographie, les mathématiques et le 
catéchisme. » Il prononça ses premiers vœux en 
1931 et c’est cette année-là que sa vive conscience 
d’être arménien le poussa à renouer avec cette 
culture. Dans sa courte biographie, il dit qu’au 
séminaire il faisait en sorte de passer pour intel-
ligent mais ne s’estimait pas l’être. Il ne dupa 
personne et ses supérieurs furent à ce point sûrs 
de ses capacités qu’ils l’envoyèrent à l’université 
pontificale Antonienne de Rome.
Il se spécialisera en Droit canonique dont il 
deviendra Docteur en 1942 en soutenant une 
thèse sur « Le contrat matrimonial selon les 
Arméniens ». En 1945, et malgré la guerre, 
il réussit à retourner en Terre Sainte dans un 
bateau d’émigrés juifs fuyant par l’Italie.

Sa première affectation pour la Custodie fut 
curé de paroisse en Syrie, au service de la com-
munauté arménienne catholique locale. Mais 
bien vite on le rappela en Palestine pour ensei-
gner au Séminaire. C’est durant ces années qu’il 
devint le vice-postulateur pour la béatification 
de Salvatore Lilli, un franciscain italien mort 
en martyr avec sept compagnons arméniens 
en Turquie en 1915. En fait, malgré les charges 
importantes que ses supérieurs et ses frères 
lui confieront durant tant d’années de vie reli-
gieuse, (il vient de fêter 80 ans de prise d’habit !) 
il n’aura de cesse de s’intéresser aux Arméniens 
et d’écrire sur ce sujet. Son dernier article publié 
en 1999 rassemble ses deux passions et s’intitule 
« L’apostolat des Franciscains auprès des Armé-
niens. » Du reste durant trois ans et demi, il 
devint lui-même curé de la paroisse arménienne 
de Jérusalem pour remplacer le curé malade, 
puis il fut vicaire de la paroisse « en remplace-
ment de l’évêque quand il s’absentait. ».
Dans son humilité, le père Talatinian mentionne 
comme tout à fait accessoire le fait d’avoir été 
nommé expert au Concile Vatican II pour les 
travaux touchant aux Eglises 
Orientales. Si l’en est un qui 
ne va perdre une miette de 
ce que le prochain synode 
va produire comme docu-
ments et comme fruits, 
c’est bien lui. Souhaitons 
que ses frères franciscains 
arméniens les plus jeunes 
sachent suivre les traces 
d’un si illustre et 
si modeste 
exemple. n

eglises de
terre sainte

La question qui se pose est celle 
de la conservation de l’identité 
arménienne dans une popula-
tion qui depuis des siècles vit 
au Moyen Orient et dont mal-
gré tout le nombre décroît du 
fait de l émigration.
« Cela tient à la nature même 
du caractère arménien. Nous 
sommes attachés à notre lan-
gue, plus que l’arabe c’est 
notre langue maternelle. Même 
immergés dans un monde 
arabe l’immense majorité des 
arméniens le parlent.
Mais il est vrai que le lien  
tend à se perdre en Amérique 
ou en Europe où les distances 
nous séparent. Cela devient 
compliqué d’apprendre. Je 
veux dire, certes l’arménien se 
parle encore en diaspora mais 
il s’agit de le posséder non 
seulement à l’oral mais d’être 
capable de le lire et de l’écrire 
pour réellement continuer de 
le transmettre.
Les spécialités arméniennes 
ce ne sont pas le keftas ou le 
kebab, la spécificité armé-

nienne repose sur sa langue, 
son histoire et sa liturgie. Sinon 
depuis longtemps nous aurions 
perdu notre identité. »
Comment parler d’histoire 
arménienne sans parler du 
génocide. Sur le dais de l’autel 
de l’église arménienne catho-
lique on voit écrit 24 avril 1915.
« La plaie du génocide n’est 
pas cicatrisée. Je suis la pre-
mière génération après le géno-

cide, je n’ai pas eu de grands 
parents, psychologiquement, 
j’ai un manque. Certes, comme 
chrétien je pardonne mais je 
ne peux pas oublier le manque 
que je ressens, les histoires qui 
nous ont été racontées par les 
survivants. »
D’autres chrétiens sont en 
train de disparaître en Orient, 
aujourd’hui. Pour Mgr Minas-
sian « C’est une réalité épui-

La langue arménienne 
L’arménien est une langue indo-européenne et a environ 2500 
ans. Au début du Ve siècle (après J.-C.), l’Arménie - alors sous 
domination perse - se voit interdire l’usage de l’écriture grecque. 
Or tous les livres de théologie étaient rédigés dans cette lan-
gue ; et très probablement les cultes étaient-ils célébrés en 
grec et/ou en syriaque. Le clergé devait étudier ces langues 
de manière approfondie, et peut-être traduisaient-il les lectures 
sur le vif en arménien. Un alphabet fut inventé par le moine 
Mesrop Machtots. La langue arménienne fut alors employée 
partout, remplaçant le grec et le syriaque. Cette langue armé-
nienne classique s’appelle le grabar ou krapar. Actuellement 
c’est la langue liturgique ; l’arménien moderne s’écrit avec les 
mêmes caractères, qui se prononcent de la même manière. Le 
krapar et l’arménien sont quand même moins éloignés que le 
latin de l’Église Catholique Romaine ne l’est du français. n

Basile Talatinian, franciscain arménien
Les Franciscains de Terre Sainte comptent dans leurs rangs
des frères de divers rites orientaux. Actuellement sept frères sont 
arméniens. Parmi eux, le frère Basilio Talatinian est, à 97 ans, le 
doyen de la Custodie.  

des jeunes aussi 
L’Église arménienne 
de Terre Sainte fait 
numériquement partie 
des plus petites 
Églises orientales. Sa 
jeunesse n’en mérite 
que davantage le 
soutien de tous.

Frère basilio Talatinian

©
CT

S
/M

A
B



268La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010 269La Terre Sainte � Septembre Octobre 2010

 
É

sante. Je ne peux pas ccontes-
ter que l’avenir des chrétiens 
d’Orient est en train de se jouer 
mais dans quelle mesure ne 
sommes-nous pas, nous gens 
d’Église, coupables ? Ne man-
quons-nous pas de vision sur 
notre vocation et mission à être 
chrétiens ici ?
Il faudra aborder ces points 
lors du synode comme celui 
par exemple de l’Église latine 
qui étant la plus riche d’entre 
nous a la capacité à pourvoir 
aux logements, à financer des 
écoles, à donner du travail, 
à apporter une assistance 
sociale ou médicale. Et ce sont 
de vrais besoins pour tous les 
fidèles. Mais certains orien-
taux deviennent, de nos jours 
encore, latins pour s’assurer 
de ces aides. Et nous devrons 
absolument trouver une solu-
tion de sortie ensemble de 
ce cercle vicieux. Entre un 
besoin que nous souhaitons 
tous apporter à nos fidèles, et 
une inégalité des forces à le 

faire qui, de facto, n’aide pas à 
demeurer ici comme chrétien 
oriental, avec la richesse des 
Églises d’Orient. Par ailleurs,  
toutes ces aides ne résoudront 
pas le problème. Je ne doute 
pas du réel élan de charité des 
Latins, reste que notre cha-
rité doit s’exercer d’une autre 
manière. Soyons clairs : si 
les Latins cessent de donner, 
certains fidèles (un tout petit 
nombre espérons-le) iront soit 
vers les Églises évangéliques - 
très généreuses aussi - soit vers 
l’islam. Il faut repenser notre 
mission chrétienne et totale-
ment inverser la question. Et 
cela passera par nos jeunes. En 
leur donnant une nouvelle et 
vraie éducation chrétienne.
Au liban, dans certaines écoles, 
le programme invite chaque 
année les enfants à aller dans 
un village trouver une personne 
délaissée de tous. Et toute la 
classe étudie les moyens pos-
sibles pour lui venir en aide. Ce 
sont nos élèves qui seront les 

chefs de famille de demain, les 
chrétiens orientaux de demain. 
Si aujourd’hui ils apprennent 
la valeur de l’argent, la façon 
de le distribuer, la façon de 
mettre en place des moyens de 
développements alors ils seront 
capables de s’ancrer ici et d’y 
demeurer et le rôle de l’Église 
ne sera plus de pourvoir à 
des besoins mais retournera à 
l’essentiel donner le goût du 
Christ et de son Évangile dans 
la diversité des rites. n

(29)(28)

eglises de
terre sainte

En savoir plus 
sur les Arméniens
Krikor Beledian, Les Armé-
niens, collection « les fils 
d’Abraham » édition Brepols 
1994
Jean-Pierre Valognes, Vie et 
mort des chrétiens d’Orient : 
Des origines à nos jours, 
Fayard 1995
Mgr Garabed Amadouni, 
L’Eglise Arménienne et la 
Catholicité, Stampa, Venise 
1978.

La passion de la rencontre télévisuelle

Il se dit que Mgr Minassian a refusé par 
trois fois sa nomination au poste d’éxarque 
patriarcal de l’Église arménienne catholique 

à Jérusalem. Manque de confiance en soi ? Esprit 
d’humilité ? Maladie ? Non ! C’est sa passion qui 
le retenait en Italie. Sa passion d’être pasteur, 
prédicateur, accompagnateur en langue armé-
nienne dans les programmes auxquels il a donné 
naissance il y a cinq ans. Mgr Raphaël est le 
créateur, le concepteur 
et demeure l’âme du 
programme de l’unique 
télévision arménienne 
catholique. C’est Tele-
pace, canal catholique 
italien, proche du Saint 
Siège qui lui offre l’es-
pace nécessaire pour 
émettre neuf heures par 
semaine. Au début il 
était tout seul, installant 
son matériel, se filmant, 
faisant le montage etc. 
Depuis, il a constitué une petite équipe autour 
de lui et étoffé les programmes et en a varié les 

genres. Mais cela exige toujours beaucoup de lui 
pour encourager, guider, orienter. Ce qui à l’oc-
casion entraîne quelques discussions avec ses 
supérieurs.
« Nous Arméniens nous sommes fiers de nos 
origines apostoliques. Convertis par les apôtres, 
nous continuons de faire ce qu’ils nous ont ensei-
gné : visiter les familles et écrire des lettres ou 
publier des journaux. Mais, ajoute Mgr Minas-

sian, cette belle tradition 
apostolique nous a fait 
prendre du retard sur la 
modernité. Il n’y a qu’une 
dizaine d’années que la 
communauté arménienne 
a commencé à s’ouvrir 
à la communication 
moderne. »
« Dans les critères d’éva-
luation de la pastorale 
des prêtres, nos supé-
rieurs donnent une place 
de choix à leur capacité 

à visiter les familles, les malades, les nouveaux 
mariés, à organiser des activités pour les jeunes. 
Je ne vais pas leur donner tort mais soyons aussi 
réalistes. Nous sommes incapables de faire face 
à la réalité Durant 14 ans, j’avais comme pas-
teur sous ma responsabilité 2 400 familles, sauf 
qu’elles étaient dispersées sur tout le territoire 
de la Californie, le troisième plus grand état des 
USA, presque aussi grand que la France.
Certes, l’âge de nos prêtres et de nos évêques 
les a peut-être tenus plus à l’écart de cette com-
munication moderne, mais il faut dorénavant 
y recourir d’autant plus que nos communau-
tés sont dispersées sur de grands territoires. Il 
y a des prêtres en charge de 30 000 personnes 
mais sur un territoire immense. La télévision, 
un media comme la Telepace arménienne nous 
permet de toucher d’un coup et régulièrement 
160 000 personnes. Ce sont les chiffres pour les 
émissions en langue arménienne que j’anime. »
Malgré tout on va me demander combien de 
visite j’ai fait cette semaine ? 160 000 ! n

L’histoire d’une vocation
Je suis né à Bethléem, mon père, orphelin du génocide, 
a été éduqué chez les Salésiens en Italie, puis ici à Beit 
Jamal. Il a eu la chance de retrouver son frère, grâce à un 
Salésien, sur la frontière Turquie Syrie. Alors que mon père 
pensait au sacerdoce, c’est son frère qui lui a demandé d’y 
renoncer pour lui préférer le mariage. Mon père a rencon-
tré ma mère, A 18 ans, elle était considérée comme une « 
vieille fille » et mon père lui dit : Si tu acceptes que notre 
premier fils soit consacré au service de Dieu je me marie 
avec toi ». Et elle, pour se libérer de cette honte d’être vieille 
fille, elle a dit oui…
Mais votre vocation propre dans tout cela ?
Mon père et le Seigneur m’ont pris par la main et j’ai suivi 
comme un enfant dans les mains de son père. J’ai essayé 
plusieurs fois de m’échapper mais cela n’a pas réussi et 
voilà jusqu’où le Seigneur m’a conduit. n

©
CT

S
/M

A
B


