
1

(1)

La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

L’église copte 
catholique

La mémoire du 
bon Samaritain

Jérusalem 
appartient  
à l’humanité

Juillet Août 2010 � No 608 (76e année, 4e livraison)

Bimestriel de �  la Custodie de Terre Sainte
la erre aintet S



2

(2)

La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 3

(3)

La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

LLes coptes catholiques ne sont pas les chrétiens d’Orient 
dont on parle le plus. Ils n’ont pas le privilège de vivre sur 
les lieux de la Révélation comme les chrétiens de Pales-
tine et d’Israël (encore que)1, ils comptent moins de mar-
tyrs que les chaldéens d’Irak, ils n’ont pas, dans leur 
pays, le poids politique qu’ont les maronites au Liban. 
Pourtant, ils tracent leur chemin de façon résolue et 
courageuse entre montée de l’extrémisme islamique 
et désir de vivre en bonne entente avec leurs voisins 
dans un pays musulman. Ils poursuivent une évolu-
tion discrète qui pourrait confiner à la révo-
lution, au regard de la chrétienté 
du Moyen-Orient, s’ils poursui-
vent dans cette voie de ne plus 
croire à «  l’Eglise providence  » 
pour se recentrer sur le Christ et 
son évangile. Une orientation qui 
pourrait bien être confirmée après et 
par le synode sur le Moyen-Orient.
La préparation de ce dernier se poursuit. 
L’Instrumentum Laboris, le document de 
travail, remis par le pape Benoît XVI aux 
évêques du Moyen-Orient lors de son 
voyage apostolique à Chypre est un docu-
ment riche qui mérite étude, réflexion et 
prière. Le père Delalande nous le fait 
entrevoir. Le père Manns, lui, interroge 
déjà le synode. Il faudra patienter pour 
les réponses !
Le père Kaswalder nous fait découvrir 
une nouvelle étape possible pour les 
pèlerins de Terre Sainte. Jérusalem 
continue de séduire et tout le pays 
continue de vivre le quotidien, celui 
dont ne parle pas les «  grands  » 
médias mais qui rend cette terre 
si attachante parce que toujours 
surprenante.
La chaleur est de retour, et toute 
l’équipe de la Terre Sainte de 
Paris à Jérusalem vous souhaite 
un bel été. n

M.-Armelle Beaulieu

Au tour 
des coptes

éditorial

1. Dans la tradition copte, la fuite de la Sainte Famille se solda par un séjour 
de deux à trois ans au pays des pharaons. Du Nord au Sud, la Sainte Famille 
traversa le pays et ce sont des dizaines de halte dont entretiennent la mémoire 
autant de monastères coptes.

(2)

Le Caire, quartier de Shoubra, 
paroisse copte catholique de la 
Sainte Vierge. Le père Francis 

Nouer a accepté de poser devant l’entrée 
de l’église paroissiale et quelques jeunes 
avec lui. Et voilà une photo de Une proche 

de son sujet. En arabe, dans 
le médaillon de la Vierge 
au-dessus de la porte, il 
est écrit Paroisse Notre 
Dame des coptes catho-
liques. A droite de la porte 
sur le mur, une croix typi-
quement copte, un curé 
en soutane (ce qui dans 
cette partie du monde ne 
signifie pas qu’il est « tra-
ditionnel ou traditionna-
liste  »), des jeunes sou-
riants, la porte ouverte 
vers la paroisse en signe 

d’accueil. De la place pour 
écrire les titres et sous-titres nécessaires. 
Tout y est. C’est dans la boîte !
A la paroisse, nous sommes arrivés à 
l’improviste, tout heureux de trouver 
du monde et des jeunes dans les locaux 
paroissiaux. Rien d’étonnant à cela 
pourtant. Ici, comme en fait dans tout le 
Moyen-Orient, la paroisse est un lieu de 
rassemblement. La plupart d’entre elles 
multiplient les activités à destination 
des jeunes notamment, pour les occu-
per, pour les former, pour les faire sortir 
de chez eux, pour les faire se rencontrer, 
pour les catéchiser. De ce point de vue, les 
paroisses au Moyen-Orient ressemblent à 
ce qu’ont été les paroisses et patronages 
jusque dans les années 60 en Europe. Sur 
ce point, c’est bien l’Europe qui a perdu 
au change ! Si la paroisse ne sait pas 
attirer ses jeunes pour ce qu’ils sont et 
comme ils sont, elle ne peut pas attendre 

d’eux qu’ils viennent pratiquer des sacre-
ments qui leur semblent déconnecter du 
réel et de leur vie quotidienne.
La chrétienté rencontrée au Caire est 
bien plus variée que celle dont on a long-
temps entendu parler en France, et dans 
le monde francophone, par le témoignage 
qu’en a donné Sr Emmanuelle avec ses 
chiffonniers ! D’ailleurs tous les chré-
tiens au Caire ne sautent pas de joie de ce 
que seule cette image ait franchi la barre 
médiatique. Pour eux, elle n’est représen-
tative ni des habitants du Caire, ni des 
chrétiens égyptiens et spécialement du 
Caire, ni même de la pauvreté en Égypte, 
en un mot elle est désespérément (sic) 
réductrice.
Dans le quartier de Shoubra en tous les 
cas, on compte la plus forte concentration 
copte de la ville, sans toutefois dire que 
le quartier est chrétien. Il y a 22 églises 
coptes orthodoxes, deux coptes catho-
lique, une latine. Comparé aux quartiers 
pauvres des chiffonniers, c’est un quartier 
modeste pour ne pas l’assimiler aux quar-
tiers riches du Caire où une entrée dans 
un grand restaurant équivaut à un mois de 
salaire pour un chiffonnier...
C’est dans ce quartier de Shoubra aussi 
que serait apparût la Vierge à de multiples 
reprises et à des milliers de personnes dans 
de 1983 à 1986. Apparue ou non, la Vierge 
est aimée des coptes et elle les aide à tra-
verser toutes sortes d’épreuves comme à 
se réjouir de tout. Elle est aussi un trait 
d’union entre chrétiens et musulmans dans 
ce pays où se cherche de façon nouvelle  la 
façon de vivre ensemble dans le respect de 
tous pour le bonheur de chacun. La Terre 
Sainte espère pouvoir vous faire suivre 
cette évolution. n

Marie-Armelle Beaulieu

Chrétiens à Shoubra

Photo de couverture :

©CTS/MAB

a la une

(4)



196La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 197La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

(4) (5)

B

Comme on associe maronite à Libanais, on associe copte à Égypte et 
l’on fait bien tant l’identité copte est liée à la terre des pharaons.
L’Église copte (orthodoxe, catholique et protestante) avec ses quelque 
huit millions de fidèles constitue le seul vrai « réservoir » de chrétiens du 
Moyen-Orient. C’est le patriarche d’Alexandrie des coptes catholiques, 
Mgr Antonios Naguib, qui nous fait découvrir sa communauté.

Béatitude, nous lisons dans 
le livre des Actes des Apôtres 
que le jour de la Pentecôte 
des Egyptiens étaient pré-
sents à Jérusalem et écou-
taient le discours de Pierre. 
Doit-on voir là les origines de 
l’Eglise copte ? 
Certes la tradition de l’Église 
copte cite ce texte mais nous 
faisons plutôt remonter l’ori-
gine du christianisme en 
Égypte à son évangélisation 
par l’évangéliste saint Marc.

Une évangélisation qui a eu 
un succès phénoménal !
En effet, depuis le Ier siècle 
le christianisme s’est répandu 
graduellement et autour du IVe 
siècle pratiquement la majorité 
des Égyptiens avait adopté 
la foi chrétienne. Les listes 

de diocèses de l’époque nous 
montrent que l’Église couvrait 
tout le territoire égyptien.

Nous reviendrons Béatitude 
sur l’Église copte orthodoxe - 
Église ancestrale de l’Égypte 
- mais nous avons assisté 
au XVIIIe siècle à la consti-
tution d’une Église copte 
catholique, vous en êtes le 
patriarche, vous avez le titre 
de Patriarche d’Alexandrie, 
pourquoi cette scission ? 
L’Église d’Égypte était unie à 
la chrétienté mondiale donc 
disons à l’Église catholique - 
puisque catholique veut dire 
universelle, mondiale - jusqu’à 
l’année 451. C’est au Concile 
de Chalcédoine en 451 que 
l’Église d’Alexandrie s’est 
séparée du reste de la chré-

tienté par son refus de la défini-
tion dogmatique sur la nature 
du Christ. Dès lors il y eut en 
Égypte deux hiérarchies. La 
hiérarchie locale orthodoxe 
copte, et la hiérarchie fidèle au 
Concile de Chalcédoine et qui 
portait le nom (qu’elle conserve 
du reste) de « melkite » puisque 
melkite est l’adjectif dérivé 
du mot «  melek  » qui signifie 
roi. Ce roi c’est en fait l’em-
pereur byzantin de l’Empire 
grec oriental. Ainsi a existé 
en Égypte une Église fidèle à 
Chalcédoine et assez forte tant 
qu’il y a eu des Byzantins.
Puis quand les musulmans sont 
entrés en Égypte, les coptes 
orthodoxes les ont accueillis 
car ils les voyaient moins 
comme des conquérants que 
comme les libérateurs du joug 

propos recueillis par Marie-Armelle Beaulieu

Au cœur de la société égyptienne
les coptes

eglises de
terre sainte

L’Église copte 
catholique

communauté vivante
Sa Béatitude Mgr Antonios 
Naguib, patriarche d’Alexandrie 
des Coptes catholiques, 
distribue la communion lors 
d’une divine liturgie dans sa 
cathédrale au Caire.

©
CT

S
/M

A
B



198La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 199La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

Nous sommes pauvres en renseigne-
ments sur l’histoire de la christianisa-
tion de l’Égypte. On sait cependant par 

Eusèbe évêque de Césarée, grand historien du 
IV e siècle (Hist. Eccl. IV, 1-111) que la per-
sécution de Septime Sévère (146-211) fit de 
nombreux martyrs, non seulement à Alexan-
drie, mais aussi en Thébaïde, c’est-à-dire en 
Haute-Égypte. 

Nous savons par ailleurs que cinquante pro-
vinces d’Égypte, Cyrénaïque comprise, ont 
compté des communautés chrétiennes avant le 
Concile de Nicée (325 ) et plus de quarante sont 
attestées comme sièges épiscopaux (La liste en 
est donnée avec l’indication des sources qui les 
font connaître dans A. Harnack, Mission und 
Ausbeitung des Christ.)

Nous savons également que le Concile d’Alexan-
drie réunit en 320 ou 321 une centaine d’évêques 
(Hefelé, Hist. Des Conciles t1, p.363-372). Nous 
savons aussi que les persécutions de Dèce, vers 
250 firent beaucoup de martyrs parmi les Égyp-
tiens et que les persécutions sous Dioclétien, à la 
fin du IIIe s. se soldèrent par une terrible héca-
tombe chez les Égyptiens et furent marquées 
par le martyre de Pierre le XVIIe Patriarche 
d’Alexandrie (L. Duchesne, Hist. Ancienne de 
l’Église. T1 3ème édition Paris 1923).

Des documents martyrologes postérieurs prou-
vent bien l’existence, au début du IVe s. de 
nombreux villes et villages chrétiens en Égypte.
(Actes de St. Pierre d’Alexandrie ; cf St. Atha-
nase d’Alexandrie, Apologia contra Arianus 
LXX). L’Égypte, peut être rangée parmi les 
pays de l’Empire où le christianisme avait, 
au cours des trois premiers siècles, gagné une 
partie importante de la population (Blaudy & 
Guy, Hist. de l’Église T2, p.125).
Les historiens s’interrogent comment, déjà, 
vers le début du IIe siècle y a-t-il des chrétiens 
en Égypte, et par qui  ont–ils été évangélisés ? 
Selon la variante du Codex D(GIG) des Apoph-

tegmata 18,25, on parle d’un certain Apollos qui 
aurait été instruit dans la doctrine chrétienne à 
Alexandrie, sa patrie. En plus de la difficulté de 
la datation du texte en question, on ne nous dit 
pas de quel genre de christianisme il s’agissait.

C’est seulement à la fin du IIe s. qu’on trouve 
des renseignements précis sur l’Église d’Alexan-
drie. A cette date, elle apparaît en pleine vigueur, 
avec de nombreux fidèles, une hiérarchie consti-
tuée et une école célèbre. Cet état laisse suppo-
ser tout un passé chrétien, que des traditions 
éparses permettent de ramener jusqu’au temps 
apostolique. Il est communément admis que 
saint Marc, auteur de l’Évangile qui porte son 
nom, fut le fondateur de cette Église vers 40, ou 
43, ou 49, selon les diverses opinions sur le sujet. 
Alexandrie possédait-elle déjà à cette époque 
une communauté chrétienne ? La notoriété de 
cette ville, ses relations continues avec les autres 
pays d’Orient, l’importance de la colonie juive 
qui y résidait, ne permettent guère de croire 
qu’elle ait échappé totalement à la prédication 
évangélique. L’histoire d’Apollos, racontée par 
les Actes des Apôtres (18,24-28), confirme cette 
hypothèse, mais, en même temps, fait supposer 
que l’instruction chrétienne donnée à ces pre-
miers disciples avait été rapide et très incom-
plète. Il y avait sans doute des fidèles isolés, 
mais pas d’Église organisée. Saint Marc fut le 
véritable fondateur de cette chrétienté. Cette 
tradition a été pleinement acceptée par l’Église 
universelle et c’est grâce à elle que le siège 
d’Alexandrie a été reconnu comme le troisième 
après Rome et Antioche. 

Tandis que les historiens occidentaux posent 
des questions sur l’authenticité de l’évangé-
lisation de l’Egypte par saint Marc l’Évangé-
liste, pour les historiens coptes, une telle pro-
blématique n’a pas de sens. Bien plus, l’Église 
d’Egypte a bâti sur « la succession ininterrom-
pue  » des Patriarches, sur «  le siège de saint 
Marc » le fondement de son orthodoxie. n

Wadie Andrawiss

Origines du christianisme en Égypte

(7)(6)

eglises de
terre sainte

de Byzance. Ainsi ont-ils été 
les protégés des arabes musul-
mans affaiblissant et margi-
nalisant la hiérarchie melkite. 
Pendant des siècles, à partir du 
VIIe jusqu’au Xe - XIe siècle, il 
y avait deux patriarches puis 
le patriarcat melkite a été très 
affaibli jusqu’à disparaître.
La reconstitution d’une Église 
chalcédonienne en Égypte 
a pu se faire suite à la venue 
de saint François en Égypte 
et sa rencontre avec le Sultan 
El-Malek à Damiette pendant 
les guerres des Croisades. 
Saint François était venu 
pour appeler à la paix et il a 
été bien accueilli par le Sultan 
qui pensa de lui : « Cet homme 
est certainement très étrange 
mais il est certain que c’est 
un homme de Dieu.  » Il lui 
fit remettre des cadeaux, il lui 
demanda « Que veux-tu  ?  ». 
François répondit : « Une 
seule chose : je vous appelle 
à la paix et je demande que 
vous permettiez à mes frères 
de servir les chrétiens dans 
ce pays. » Il le lui a permis et 
depuis lors, les franciscains 
sont les gardiens de la Terre 
Sainte. On ne peut pas nier le 
rôle important et primordial 
qu’ils ont eu pour la sauve-
garde et le service et le main-
tien de ces lieux saints pour 
le service des chrétiens. En 
Egypte, s’est constitué autour 
d’eux un petit groupe de chré-
tiens, mais c’est de ce noyau 
que s’est recréée une commu-
nauté copte catholique qui 
graduellement a grandi. En 
1895, le pape Léon XIII a réta-
bli le siège d’Alexandrie pour 
les coptes catholiques à côté 

du siège d’Alexandrie pour 
les Coptes orthodoxes qui n’a 
jamais disparu. Actuellement, 
je suis le cinquième patriarche 
copte catholique au service de 
cette communauté.

Et comment va votre commu-
nauté ? 
Actuellement, nous comptons 
250 000 fidèles. A sa fondation, 
la communauté avait, avec le 
diocèse patriarcal d’Alexan-
drie, deux diocèses Hermopolis 
Minia et Thèbes Tahta Louxor. 
On en compte aujourd’hui 
sept. Nous avons presque 250 
prêtres coptes catholiques, 
deux congrégations coptes 
catholiques de femmes, une 
troisième contemplative et 
une congrégation d’hommes, 
contemplative est en train de 
voir le jour. Nous avons aussi 
comme force vive beaucoup 
de groupes apostoliques et un 

grand séminaire où il y a - en 
moyenne - 40 à 45 séminaristes 
pour les sept diocèses.

Cela veut dire que non seu-
lement l’institution copte 
catholique se porte bien mais 
que la foi des coptes catho-
liques se porte bien...
Nous espérons bien, nous fai-
sons tout notre possible pour 
renforcer nos fidèles dans la 
foi et nous cherchons à les 
aider à avoir une foi éclairée et 
engagée.

Comment faites-vous pour 
cela ? 
Grâce à la catéchèse. Il y a 
un bureau national pour l’en-
seignement religieux, la for-
mation de catéchistes ici au 
Caire. Dans chaque diocèse, 
il y a un bureau pour l’aposto-
lat catéchétique et il y a dans 
chaque paroisse un groupe de 

©
CT

S
/M

A
B



200 201La Terre Sainte � Juillet - Août 2010La Terre Sainte � Juillet Août 2010

(9)(8)

liques en Égypte dans les 
différents domaines : santé, 
enseignement, catéchèse, doc-
trine, bible, jeunesse, laïcs et 
ainsi de suite, la presse et les 
médias. C’est assez vivant.

Travaillez-vous ensemble à 
préparer le synode convoqué 
par le pape Benoît XVI ? 
Indirectement oui. J’ai reçu les 
Lineamenta et les ai envoyés 
à tous les évêques catholiques 
des sept Églises. Chaque Église 
catholique les a travaillés et j’ai 
constitué un groupe de travail 
qui en trois jours a élaboré un 
texte commun que nous avons 
envoyé à Rome. J’ai eu l’occa-
sion d’aller à Rome à plusieurs 

reprises pour la préparation de 
l’Instrumentum laboris, l’ins-
trument de travail que nous 
travaillerons de nouveau et 
discuterons en petits groupes. 

Qu’attendez-vous Béatitude 
de ce synode ? 
Nous attendons qu’il réponde 
au but pour lequel il a été 
convoqué c’est-à-dire d’abord 
renforcer la communion à 
l’intérieur de chaque Église 
orientale au Moyen Orient, 
renforcer la communion entre 
les différentes Églises catho-
liques du Moyen Orient, la 
communion avec les Églises 
non catholiques et aussi la 
communion et le dialogue 

avec les non-chrétiens, musul-
mans et juifs. Le second but 
est d’encourager et d’aider les 
chrétiens membres des Églises 
catholiques au Moyen Orient à 
être de vrais témoins de l’évan-
gile du Christ. Car le but du 
synode est double : commu-
nion et témoignage. 

Précisément, devant les 
musulmans et les juifs, les 
divisions des Églises chré-
tiennes sont une tragédie 
car elle donnent un contre-
témoignage. Quelles relations 
entretenez-vous avec l’Église 
copte orthodoxe ? 
Vous savez qu’il y a différents 
niveaux de relations. Il y a les 
relations personnelles et nous 
pouvons dire qu’elles sont 
bonnes et même très bonnes. 
J’entretiens une véritable ami-
tié avec le pape Chenouda III, 
pape et patriarche de l’Église 
copte orthodoxe. De même, 
chaque évêque dans son dio-
cèse, et les prêtres en général 
avec leurs confrères ortho-
doxes ont de bonnes relations 
mais au niveau structurel, nous 
n’avons pas de lieu d’échange, 
de dialogue et de collaboration. 
L’unique structure qui existe 
est la commission de dialogue 
œcuménique entre le Conseil 
pontifical pour l’unité des 
Chrétiens à Rome et l’Église 
copte orthodoxe d’Égypte  ; à 
cette commission participe un 
évêque copte catholique.

Pourquoi cette absence de 
dialogue ici en Égypte ? 
Il y a eu dans le passé et pen-
dant deux décennies au moins 
une commission locale – j’en 

catéchistes engagés dans la 
pastorale de l’enseignement 
religieux aux enfants et aux 
jeunes. Il est très capital de 
donner à tous ces volontaires 
bénévoles une bonne formation 
pour qu’ils transmettent une 
foi solide, éclairée et engagée. 
Naturellement, le résultat n’est 
pas à 100 %, ni peut-être même 
à 50 % mais quelque chose se 
fait. Dans les diocèses aussi les 
résultats sont variables. C’est 
plus ou moins fructueux. 

Quelles sont les autres 
Églises catholiques existant 
en Égypte ? 
Nous avons sept Églises catho-
liques. L’Église copte, l’Église 
latine, qui est formée surtout 
des congrégations religieuses 

et actuellement d’un bon 
groupe d’immigrés soudanais 
peut-être philippins aussi et 
nous avons cinq autres Églises 
orientales catholiques : l’Église 
maronite, l’Église grecque 
melkite, l’Église syriaque, 
l’Église chaldéenne et l’Église 
arménienne. Chaque Église 
a son évêque. Le nombre de 
leurs fidèles est très varié de 
quelques centaines à quelques 
milliers. Mais en tout, je ne 
pense pas que les 5 ou les 6 
Églises non-coptes dépassent 
les dix mille.

Vous arrive-t-il de travailler 
ensemble ? 
Non seulement nous avons des 
relations amicales mais nous 
avons constitué une structure 

pour la collaboration : l’As-
semblée Générale de la Hié-
rarchie Catholique d’Égypte 
qui tient au moins deux réu-
nions par an et dans laquelle 
nous étudions les sujets, les 
problèmes d’intérêt commun. 
Les problèmes qui se posent 
à l’Egypte, les problèmes 
de pastorale, les problèmes 
de l’orientation et aussi de 
la collaboration entre les 
organismes et entre les ins-
titutions apostoliques ou de 
bienfaisance. Au sein de cette 
assemblée il y a des commis-
sions épiscopales qui donnent 
des orientations et font par-
ticiper toutes les forces vives 
des différentes Églises catho-

Qui sont les chrétiens d’Égypte ?
Les chrétiens d’Egypte sont appelés Coptes. Les Coptes sont 
avant tout, de vrais Egyptiens et identifiés à l’Egypte puisqu’ils 
la portent dans leur nom. Ils revendiquent avec honneur et 
fierté d’être les authentiques descendants directs de la nation 
pharaonique et les dépositaires de sa culture. 
« Copte » n’est d’ailleurs autre chose que l’abréviation, par sup-
pression de la diphtongue initiale du mot « Aegyptoi », formé 
par les Grecs d’Égypte au VIIIe siècle avant J.-C. sur le nom 
prestigieux du temple de Memphis, dédié au dieu Ptah , de 
l’ancienne capitale de l’Ancien Empire Het-Ka-Ptah « château 
de l’âme de Ptah ». Het-Ka-Ptah devenu «Aeguptoi ». Le mot 
a été transformé par les Arabes, qui n’admettent dans leur lan-
gue écrite ni voyelle ni diphtongue initiale. Les conquérants de 
l’Égypte au VIIe siècle (642) désignèrent ainsi les habitants de 
la vallée du Nil, à l’époque où pratiquement tous étaient chré-
tiens. Ils les appelaient « qpt », « gpt » ou encore « cophte ». 
Peu à peu l’Arabe remplaça la langue copte dans le parler ordi-
naire du pays, ensuite dans l’administration. Sous la nouvelle 
forme, le mot est passé en Europe par l’intermédiaire d’abord 
des Croisés, ensuite des voyageurs, notamment aux XVIIe 
et XVIIIe siècle, qui l’avaient sans doute rapporté de l’Égypte 
devenue arabe et musulmane. n � W.A.

communauté vivante
Le synode doit permettre d’encourager et 
d’aider les chrétiens membres des Églises 
catholiques au Moyen Orient à être de vrais 
témoins de l’évangile du Christ.

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B



202La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 203La Terre Sainte � Juillet Août 2010

(10)

eglises de
terre sainte

étais membre – Mais l’Église 
copte orthodoxe a dit qu’en 
pratique l’église catholique 
locale – comme chaque Église 
catholique dans les différents 
pays du monde – ne peut rien 
décider « in fine ». Ce que nous 
faisons ici, nous allons le refaire 
dans le cadre de la commission 
internationale. La commission 
locale s’est donc dissoute. Cela 
se comprend un peu.

Les médias coptes ont beau-
coup parlé en décembre des 
apparitions mariales à War-
raq-Imbaba. Il semble qu’il 
y ait eu, depuis les appari-
tions de Zeitoun en 1968, 
une dizaine d’apparitions 
mariales en Egypte. Que pen-
sez-vous de cette inflation ?
A dire la vérité, nous respec-
tons la prise de position offi-
cielle de l’Eglise copte ortho-
doxe. Ces apparitions attirent 
un grand concours de fidèles 

chrétiens et de musulmans. Il 
revient à l’ Église copte ortho-
doxe de se prononcer sur ces 
évènements et ni comme chef 
de l’Église copte catholique 
ni comme président de l’As-
semblée générale de l’Église 
catholique en Égypte, nous 
n’intervenons pour émettre un 
jugement. L’Église orthodoxe 
est compétente et ce n’est pas 
à nous de dire si ces appari-
tions sont vraies ou non. Nous 
respectons la prise de position 
pastorale – et non dogmatique 
– et nous constatons que cela 
aide les fidèles à rester attachés 
à leur Église et à leur foi. 

Dans un autre domaine, que 
pensez-vous de l’interdiction 
faite par le pape Chenouda III 
de se rendre en Terre Sainte 
tant que dure l’occupation 
israélienne ? 
C’est également une prise de 
position pastorale de sa part 

qui n’était pas celle de ses pré-
décesseurs. Le pape Chenouda 
a certainement des raisons et 
des convictions personnelles 
sur le sujet. Peut-être est-ce 
une volonté de se conformer à 
la position officielle du gouver-
nement. Certes celui-ci entre-
tient des relations officielles 
avec Israël mais il prend soin 
de respecter le sens commun 
des citoyens pour qui des réti-
cences demeurent au sujet de 
ce rapprochement tant que le 
conflit israélo-palestinien n’est 
pas réglé.

Vous-même, Béatitude, êtes-
vous favorable aux pèleri-
nages en Terre Sainte ? 
Moi je laisse faire les fidèles. 
S’ils veulent y aller, s’ils ont la 
permission des autorités civiles 
ici, je ne les empêcherai pas. 
Ce n’est pas par opposition à 
Sa Sainteté le pape Chenouda. 
Je respecte ses décisions, ses 

(11)

Une petite communauté de coptes catho-
liques s’étant constituée, elle reçoit en 
1741 de Rome son premier «  vicaire 

apostolique  » en la personne d’Athanase, 
évêque copte orthodoxe de Jérusalem (en rési-
dence au Caire) qui avait souscrit deux ans 
plus tôt à une profession de foi catholique. Il 
ordonne quelques prêtres égyptiens et crée un 
embryon de structure ecclésiale. Mais paral-
lèlement (1745), le pape renforce la mission 
latine sous l’autorité d’un préfet franciscain, 
au point que se constituent deux structures 
parallèles pour l’administration d’une commu-
nauté si réduite. Rapidement appelée à tran-
cher le conflit, Rome donne le sentiment d’hé-
siter et prend des décisions contradictoires. En 
1758, elle reconnaît la primauté du préfet latin 
sur le vicaire apostolique copte. En 1780, elle 
choisit l’orientation inverse : un « administra-
teur apostolique » ayant le titre d’« évêque du 
Caire  » est institué et la mission franciscaine 
est clairement mise à son service. Les tracasse-
ries ne cessent pas pour autant et la croissance 
de l’Église copte catholique s’en trouve direc-
tement entravée.
Aussi, à la différence des autres Églises uniates 
en milieu arabe, celle des coptes catholiques 

n’est-elle pas érigée avant longtemps en 
patriarcat. Des vicaires apostoliques se suc-
cèdent tout au long du XIXe siècle à la tête 
de la petite communauté qui ne dépasse pas 
quelques milliers de fidèles. Sa reconnaissance 
civile par les autorités égyptiennes s’en trouve 
longtemps retardée  : elle n’intervient qu’en 
1866, soit bien après l’émancipation des autres 
communautés uniates par la Sublime-Porte 
(Nom donné au Sultan Ottoman d’Istanbul), 
à la faveur du développement dans le pays de 
l’influence des puissances européennes. À la 
fin du XIXe siècle toutefois, un mouvement 
de conversion au catholicisme est relancé. Les 
jésuites reçoivent en 1879 mission d’ouvrir le 
premier séminaire. La création d’un patriarcat 
copte catholique est décidée en 1895 (consti-
tution apostolique Christi domini). Trois dio-
cèses furent institués avec trois Evêques, dont 
le jeune prêtre Guirguis Maqar, formé par les 
Jésuites,  qui prit le nom de Kyrollos, et fut 
nommé Vicaire Apostolique. En 1898, il réunit 
le Premier Synode d’Alexandrie. En 1899, il 
fut promu Patriarche, et prit le nom de Kyrol-
los II. n

Wadie Andrawiss

La fondation de l’Église copte catholique

©
CT

S
/M

A
B

Fuite de la sainte famille en égypte
Mosaïque de la nouvelle cathédrale copte catholique du Caire

communauté vivante
Sa Béatitude Mgr Antonios 
Naguib bénit un jeune couple
à la fin de la divine liturgie.

©
CT

S
/M

A
B



204La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 205La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

(13)(12)

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B

quel avenir
Quel sera l’avenir
de ces enfants,
qui se sont déplacés
avec leurs parents à la 
messe dominicale,
dans une Égypte 
traversée ces dernières 
années de tant de 
tensions ?

vraies persécutions. Elle en 
est sortie plus forte et plus 
dynamique quoi qu’il en soit 
des difficultés actuelles. En ce 
qui concerne les chrétiens je 
les vois actifs ,dynamiques au 
cœur de la société. Certes, des 
Égyptiens choisissent d’émi-
grer, pas uniquement parmi 
les chrétiens, beaucoup au 
risque de leur vie, mais ceux 
qui restent essayent de vivre 
dans une vraie dynamique. 
Beaucoup s’engagent dans la 
société, beaucoup aussi ont des 
entreprises petites ou grandes. 
Quant au futur, encore une 
fois, nous nous mettons entre 
les mains de Dieu mais avec 
beaucoup de confiance et 
d’espoir.

Les chrétiens d’Occident 
sont de plus en plus atten-
tifs au devenir des chrétiens 

d’Orient. Quelle sorte d’aide 
peuvent-ils apporter à votre 
avis ? 
Plusieurs ! La première est cer-
tainement l’aide spirituelle : la 
prière car c’est la prière qui est 
à la base de la présence, de l’ac-
tion et du développement du 
Royaume de Dieu n’importe 
où dans le monde. Ensuite, il y 
a aussi le soutien moral quand 
dans les institutions, organisa-
tions internationales on traite 
des questions soit morales, 
soit humaines, soit sociales 
et que les prises de position 
des responsables politiques 
sont contraires à l’évangile et 
aux valeurs évangéliques et 
morales, cela affecte les chré-
tiens de nos pays. Car que nous 
le voulions ou non, en tant que 
chrétiens en pays arabe, on 
nous assimile aux occidentaux 
et aux valeurs de l’Occident. 

Et suivant les décisions on 
va nous dire « Voyez ce que 
vous faites, où est la morale, 
où sont les valeurs etc. »Nous 
savons bien que ce n’est pas la 
faute des chrétiens catholiques 
engagés qui sont certainement 
opposés à ces lois et prises de 
position des gouvernements.
Nous entendons leur voix et 
nous lisons sur internet et dans 
la presse leurs prises de posi-
tion mais c’est malheureuse-
ment la voix opposée qui est 
la plus forte et qui a l’autorité 
et le pouvoir. Donc les choix 
moraux et spirituels de l’Oc-
cident se font sentir ici pour le 
meilleur et pour le pire.
Enfin, bien sûr il y a la solida-
rité pratique, l’aide financière. 
Les pays et les Églises catho-
liques d’occident essaient de 
nous apporter une aide assez 
importante même si depuis 
une dizaine d’années elle a for-
tement diminué du fait de la 
situation économique en Occi-
dent, nous dit-on.
C’est avec ces différents 
type d’aide que de notre 
côté nous essayons de nous 
maintenir comme chrétiens, 
coptes et catholiques, au 
Moyen Orient. n

directives pastorales et ecclé-
siales et aussi nous avons nos 
convictions personnelles.

Nous entendons rarement 
parler des chrétiens coptes 
en Europe ou en Occi-
dent sauf généralement en 
de mauvaises occasions, 
comme par exemple ces six 
derniers mois l’élimination 
des troupeaux de porcs qui 
faisaient vivre essentielle-
ment des chrétiens en Egypte 
ou hélas, de façon beaucoup 
plus dramatique, les événe-
ments de janvier dernier à 
Nag Hammadi. Quelle est la 
réalité de la relation avec les 
musulmans en Egypte ? 
C’est un peu aussi la même 
chose comme les relations avec 
les coptes orthodoxes ou les 
protestants. Il y a toujours deux 
niveaux. Le niveau personnel 
qui est aussi relation de voisi-

nage et d’amitié - mais j’avoue 
que même à ce niveau cela 
s’est refroidit avec la montée 
du courant islamiste - et il y a 
le niveau officiel avec les auto-
rités religieuses et par exemple 
avec le Cheikh, Président de Al 
Azhar, qui est le Vatican sun-
nite de l’islam. Après sa nomi-
nation, nous sommes allés visi-
ter le nouveau Président avec 
Mgr Golta, mon évêque auxi-
liaire, et nous avons eu de très 
bons échanges même, et nous 
avons évoqué la formation 
d’une commission locale de 
dialogue interreligieux. Reste 
à la mettre en place. Mais c’est 
encourageant. Ceci n’empêche 
pas qu’il y ait toujours les dif-
ficultés ordinaires, l’interdic-
tion de construire des églises, 
la difficulté à les entretenir ou 
les difficultés pour trouver un 
travail mais cela s’applique un 
peu à tous les égyptiens surtout 

les jeunes, car comme vous le 
savez, la situation économique 
du pays est assez difficile.

Précisément, Béatitude, les 
indicateurs économiques 
et sociaux du pays sont au 
rouge. Le Président Mouba-
rak a 82 ans, l’avenir après 
lui est incertain, n’avez-vous 
pas peur pour les chrétiens 
d’Egypte ? 
Nous demandons à Dieu qu’il 
prête longue vie à notre Pré-
sident car vraiment il met 
un certain équilibre très pré-
cieux dans la vie économique 
et sociale mais personne n’est 
éternel par conséquent pour 
l’avenir, je crois que nous 
devons avoir confiance en 
Dieu. L’Église d’Égypte est 
passée par des périodes beau-
coup plus noires, plus difficiles 
et plus dures, des périodes de 

Deux traditions fondatrices
Deux événements fondamentaux, rapportés par la tradition, 
soutiennent jusqu’à aujourd’hui la ferveur des Coptes et fon-
dent leur histoire ; deux faits attestés dans la Bible mais entou-
rés d’obscurité sur le plan historique. 
Le premier, c’est la fuite en Egypte et, par conséquent la pré-
sence de Jésus en Egypte dès sa petite enfance. Quelques 
citations bibliques viennent à l’appui de cette tradition, non seu-
lement le Nouveau Testament pour la fuite elle-même, mais 
des annonces ou des textes pensés comme tels dans l’Ancien 
Testament, par exemple le chapitre 19 d’Isaïe, que les coptes 
invoquent volontiers comme fondateur de leur Église : « Voici 
que le Seigneur, monté sur un nuage léger, vient en Égypte... 
il y aura un autel à l’Éternel au milieu du Pays d’Egypte... et les 
Égyptiens connaîtront l’Éternel en ce jour-là...» 
Appuyée sur de tels textes, l’Egypte se forge l’idée qu’elle jouit 
d’un statut particulier, qu’elle soit maudite ou objet de conver-
sion. Ses habitants la ressentent comme un pays privilégié 
depuis le début. n� W.A.



206La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 207La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

 
 

(15)(14)

L’Église catholique copte ou Église 
copte catholique est une des 
Églises catholiques orien-

tales. Le chef de l’Église porte le 
titre de Patriarche d’Alexan-
drie des Coptes, avec rési-
dence au Caire (titulaire 
actuel : Sa Béatitude 
Antonios Naguib depuis le 
30 mars 2006 voire page  17 sq.).
Le titre de Patriarche d’Alexan-
drie est actuellement porté également 
par deux autres chefs d’Église (Grecque 
melchite et Arménienne).

L’Église comprend sept diocèses : 
- Éparchie patriarcale (Le Caire, le Delta et 
Alexandrie)
- Éparchie d’Ismaïla et de Port-Saïd 
- Éparchie de Guizeh, Béni-Suef et Fayyoum 
- Éparchie de Miniah 
- Éparchie d’Assiout 
- Éparchie de Sohag 
- Éparchie de Louxor 
Les coptes catholiques sont environ, 
250 000 fidèles se répartissent en 7 diocèses, 
à l’intérieur de l’Egypte, et en 13 paroisses 
à l’étranger. Ils sont desservis par 9 évêques, 
assistés de 200 prêtres et 50 religieux des 
pères franciscains, dans 174 paroisses en 
Egypte, deux en Europe (Rome et Paris), 5 
en Amérique du Nord (Montréal, Toronto, 
Brooklyn, New Jersey, Los Angeles), deux 
en Australie (Sydney et Melbourne), une au 
Koweit et une à Beyrout. 
Deux Instituts de vie consacrées : Les Reli-
gieuses Egyptiennes du Sacré-Cœur, qui pos-
sèdent 17 maisons en Égypte, 3 au Soudan, 
2 en Tunisie et 1 au Liban. Les Sœurs 
coptes de Jésus et Marie, possèdent 8 
maisons.

Les Institutions éducatives et sociales

Le patriarcat dispose d’un grand sémi-
naire pour les sciences humaines 

et théologiques, de 6 écoles, 12 
institutions sociales dont un 

asile pour les prêtres âgés, 
une association de bien-
faisance, une association 

pour aider les étudiants 
nécessiteux.

Les moyens de communication

• Revue «  El-Salah  » (le Bien), men-
suelle, publication du Patriarcat.

• «  Sadik El Kahen  » (Ami du clergé), 
périodique du Séminaire de Maadi.

• «  Rissalat El Kanissa  », (message de 
l’Eglise) périodique, tenue par les jeunes 
laïcs de l’Eparchie patriarcale.

Le rite copte catholique n’innove guère par 
rapport à celui de l’Église orthodoxe, sinon 
sur quelques points liés à l’administration 
des sacrements (ainsi, les catholiques pra-
tiquent plus largement la confession). Le 
texte de la messe, refondu en 1989, indique 
qu’une voie moyenne a désormais été trou-
vée entre renouveau et authenticité. Bien 
que rattaché assez étroitement au Saint-
Siège, le patriarcat catholique d’Alexan-
drie se préoccupe particulièrement de la 
conservation des traditions coptes. n

Wadie Andrawiss

L’organisation de l’Église copte catholique

eglises de
terre sainte

La discrète évolution
des coptes catholiques
Une discussion à bâton rompu avec le curé de la cathédrale
et évêque auxiliaire du Patriarche, Mgr Youhanna Golta, nous fait 
découvrirévolution discrète de l’Église copte catholique.

LLa radicalisation de l’islam au 
Moyen Orient trouve en par-
tie ses racines en Égypte avec 
la création de la confrérie des 
Frères musulmans, pourtant, 
martèle Monseigneur You-
hanna Golta, évêque auxiliaire 
copte catholique au Caire : 
«  Les Égyptiens ne sont pas 
des fanatiques. C’est un pays 
au contraire très pacifique. En 
7000 ans d’histoire, l’Égypte 
n’a jamais commencé une 
guerre, elle n’a jamais fait 
que se défendre. A l’époque 
byzantine, les guerres confes-
sionnelles entre chrétiens ont 
affaibli le pays facilitant sa 
conquête par les arabes musul-
mans. Néanmoins, l’Égypte 
est restée chrétienne, et majo-
ritairement copte jusqu’au Xe 
siècle. A l’arrivée au pouvoir 
du Grand Calife El Mamoun, 
le christianisme en Égypte 
a été écrasé et les églises ont 
été détruites. L’Église a perdu 
peu à peu de son influence sur 
la société. Le christianisme a 
commencé à diminuer tandis 
que l’Islam s’imposait. Malgré 
tout, les relations entre musul-
mans et chrétiens, au long des 
siècles et malgré les guerres, 
sont restées stables jusqu’à 
maintenant.»

Mgr Golta se défend d’avoir 
une vision angélique de l’his-
toire et de la situation pré-
sente. Selon lui, l’extrémisme 
actuel, dont il ne nie pas l’exis-
tence, est une conséquence des 
politiques occidentales sur le 
Tiers Monde en général depuis 
les périodes coloniales. 

Chrétiens et musulmans: 
Égyptiens ensemble

Selon lui, en Égypte, depuis la 
Révolution de Nasser en 1952, 
la succession de chefs d’État 
« laïcs » - Nasser, Sadate, Mou-
barak - a jugulé en partie les 
extrémistes même si, depuis la 
mort de Anouar el-Sadate, la 
confession Wahhabite venue 
d’Arabie saoudite étend son 
influence sur le pays et est la 
cause de phénomènes de persé-
cution contre les coptes. Malgré 
tout, affirme Mgr Golta, « Les 
musulmans égyptiens sont tous 
- sans exception - convaincus 
que les coptes sont de vrais 
égyptiens. Parfois ils nous 
disent ‘vous êtes les vrais Égyp-
tiens’. Il n’y a pas de racisme 
ou ostracisme anti-copte.»
Une des raisons de cette har-
monie égyptienne résulterait 
de ce que les coptes ne se 

soient jamais repliés sur eux-
mêmes. « Dans les villes, il 
n’y a pas de ‘quartier copte’ 
comme on pouvait trouver un 
‘quartier juif’. Dans un même 
immeuble, on trouvera tou-
jours des coptes et des musul-
mans. Nos magasins sont côte 
à côte. Nous avons les mêmes 
défauts, les mêmes vices, les 
mêmes vertus. Nous sommes 
pareils au point que nous 
chrétiens sommes un peu isla-
misés dans nos traditions et 
dans nos fêtes et les musul-
mans, de leur côté, sont un 
peu christianisés dans leurs 
traditions. Nous sommes fon-
damentalement tous Égyp-
tiens. » On sent poindre une 
note d’inquiétude quand 
Mgr Golta ajoute « pour le 
moment  ». Car, poursuit-il, 
« Nous avons peur de l’in-
fluence des pays du Golfe 
et de la confession saoudite 
wahhabite qui divise le monde 
entre les croyants et les ‘kou-
fars’, les non-croyants. » 
C’est cette crainte, semble-
t-il, qui pousse certains 
jeunes coptes aujourd’hui à 
grandir à l’intérieur de leur 
pays comme citoyens à part 
entière, partie prenante du 
devenir de leur pays. 



208La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 209La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

remarquer que l’iconostase 
manque dans sa cathédrale, il 
répond qu’il a choisi : c’était 
la climatisation ou l’iconos-
tase. Il a choisi la climati-
sation pour que le fidèle soit 
dans les meilleures conditions 
pour s’unir à son Seigneur.

Une menace pour l’Église

Du synode, Mgr Golta espère 
qu’il permettra de faire 
«  Entendre la voix des chré-
tiens du monde arabe et du 
Moyen-Orient pour dire au 
monde qu’il y a encore des 
chrétiens qui vivent avec 
leurs frères musulmans dans 
cette partie du monde ignorée 
de l’Occident et surtout de la 
population occidentale.  » Il 
espère aussi qu’il sera l’oc-
casion d’une « révision en 
profondeur de notre vie inté-
rieure, de la vie de l’Église au 
Moyen-Orient et aussi l’occa-
sion de revoir nos relations 
avec nos frères musulmans 
pour inventer des nouvelles 
manières de dialoguer en pro-
fondeur et sérieusement. » 
Selon Mgr Golta, la menace 
qui plane sur l’Église au 
Moyen-Orient ne vient pas 
forcément du durcissement 
de l’Islam. « Nous manquons 
de souffle. Le vrai risque pour 
l’Église du Moyen Orient, 
c’est de se contenter d’être les 
administrateurs de nos biens, 
de nos propriétés, de nos 
richesses et d’oublier la foi au 
passage.
C’est d’être des chrétiens 
sociologiques, revendiquant 
une différence au cœur du 

monde arabe et musulman 
mais sans se nourrir à la 
source de notre différence : le 
Christ et son évangile. C’est 
Lui la source du témoignage, 
la source de la communion 
entre chrétiens et avec tous 
nos concitoyens. Nous cour-
rons le risque d’être les gar-
diens de l’institution quand 
nous sommes appelés à être 
les gardiens et joyeux témoins 
de la Foi. »

Il n’y a ni sévérité ni jugement 
dans le ton de Mgr Golta mais 
de la passion pour vivre à la 
hauteur de l’évangile et pour 
devenir crédible notamment 
dans la rencontre de l’Islam 
au Moyen-Orient et au-delà. 
En poursuivant sur cette 
voie l’évolution pourrait bien 
amener à une révolution des 
consciences. n

« Jusqu’à il y a une vingtaine 
d’années, constate Mgr Golta, 
les coptes croyaient que leur 
maison, leur défense, leur 
force, c’était l’Église mais la 
nouvelle génération essaie 
plutôt de s’ancrer comme 
citoyen égyptien. Ce n’est pas 
l’Église qui nous défend, ce 
n’est pas le Patriarche, le pape 
Chenouda qui défendent les 
chrétiens, ce sont les chrétiens 
qui avec les musulmans se 
défendent ensemble contre les 
formes de radicalisme. Avec 
l’aide de musulmans éclai-
rés et cultivés, nous essayons 

juste de défendre 
et conquérir 

si besoin nos 
droits de 

citoyens. » 
Une forme 
de laïci-

sation de la 
nouvelle

génération copte. Au détri-
ment de la foi ? « Non, au 
contraire.  » affirme l’évêque. 
« Nous sommes très attachés 
à notre foi, j’oserai dire plus 
qu’avant. Avant, on pensait 
peut-être que suivre le pape, 
suivre le patriarche c’était 
croire au Christ, c’était croire 
en Dieu. De nos jours, la nou-
velle génération découvre que 
croire est un acte personnel, 
un engagement qui n’est pas 
soumission à une autorité 
religieuse mais adhésion au 
Christ. »

Un avenir à constuire

Le salut dans la citoyenneté ? 
Reste qu’il est toujours inter-
dit de construire une église 
en Égypte. « Oui c’est vrai, 
c’est une très vieille loi qui n’a 
jamais été abolie. Mais mal-
gré tout on se débrouille. Et 
des musulmans nous aident 
dans nos démarches pour 
construire nos églises et nos 
écoles. Certes il y a des oppo-
sitions, des manifestations. 
Malgré tout, on construit. 
Il y a quelque 170 écoles 
catholiques en Égypte. Elles 
sont des ponts entre les deux 
mondes chrétien et musul-
man. 80% des ministres, des 
personnes les plus influentes 
dans l’art, dans le monde 
audiovisuel ont été élèves 
des écoles chrétiennes. Les 
deux fils du Président Mou-
barak ont fait leurs classes 
à Saint-Georges, dans 

une école copte catholique 
jusqu’à la fin de la prépara-
toire et de nombreux ministres 
sont passés chez les jésuites. 

C’est dire l’importance de ces 
institutions sur le plan cultu-
rel au moins. »
Pourtant de nombreux chré-
tiens désirent émigrer… 
«  Nous tous, les égyptiens, 
nous sommes pareils. En ce 
qui concerne l’émigration, 
c’est pareil. Tout le monde a 
(un peu ?) peur de l’avenir. Les 
musulmans ont leurs raisons 
de vouloir émigrer, les chré-
tiens ont les leurs. Tous ont 
les mêmes raisons qui pousse 
les habitants du Tiers Monde 
à rêver d’Eldorado américain, 
canadien, australien ou autre. 
Mais ce désir d’émigrer exas-
père le prélat que l’amour de 
son pays presse : « Nous ne 
sommes là pas pour faire de 
l’argent pas, pour nous pré-
parer à émigrer mais pour 
faire évoluer notre pays, pour 
le développer. Si je quitte, si 
notre jeunesse quitte, qui va 
faire changer les choses ? On 
a peur des musulmans ? Mais 
les musulmans ne sont pas 
méchants ! Oui il faut stopper 
l’extrémisme dans la région 
d’où qu’il vienne musulman, 
chrétien ou juif. Mais il faut 
vivre ! Il faut bâtir, construire 
l’homme, construire la 
femme, construire le futur 
de l’humanité mais non pas 
penser à détruire le monde 
musulman ou le monde chré-
tien… cela n’aboutira qu’à 
plus de guerre, plus de sang. 
Le monde a besoin d’amour, 
pas d’argent. L’argent nous 
sclérose. Ce qui manque vrai-
ment au monde, c’est l’amour, 
c’est la charité.»
Mgr Golta aime son pays, 
aime son Église. Si on lui fait 

(17)(16)

Mgr Golta
A 73 ans, Mgr Youhanna Golta
n’a que l’avenir en ligne de mire.

eglises de
terre sainte

En savoir plus sur les Coptes
W. Andrawiss : Les Coptes, chrétiens d’Egypte, deux mille ans de 
christianisme. - Le Mariage Copte, Thèse de Doctorat, Université 
de Strasbourg 1970.
L. Barbulesco L : Les Chrétiens Égyptiens aujourd’hui, Le Caire 
1985
P du Bourguet : Les Coptes, coll. Que sais-je ? PUF 1988
- L’Art Copte, Édition Albin Michel, Paris 1968
C. Cannuyer : Les coptes, collection « les fils d’Abraham » édition 
Brepols 1990
Roncaglia Histoire de l’Église Copte, 4 vol., Beyrouth 1966-1973
Rondot P : L’Évolution historique des Coptes d’Egypte, Cahier de 
l’Orient contemporain 22,1950, 129-142
Magdi Sami Zaki : Histoire des Coptes édition de Paris 2005
- Dhimmitude ou l’oppression des chrétiens d’Egypte édition L’Har-
mattan .



210La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 211La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

(19)(18)

L

Le jeûne eucharistique
dans l’Eglise copte

En Egypte, trois communautés « coptes » 
coexistent : les coptes orthodoxes, les coptes 
catholiques et les coptes évangéliques.
Dans leur toute récente tradition,
ces derniers n’ont pas retenu le jeûne, c’est sur 
celui pratiqué dans les Églises orthodoxes
et catholiques que cet article nous éclaire.

La langue arabe, dans certains 
domaines, n’hésite pas à préci-
ser sa pensée en élargissant son 
vocabulaire, ainsi les termes 
relatifs à la pratique ascétique 
si ancienne du jeûne sont au 
nombre de trois à savoir : 
1. « ar : inqitâ’ » (= abstinence)  
= une privation totale de tout 
aliment et de boisson) 
2. « ar : sawm » (= jeûne) = une 
privation de certains aliments). 
3. Lorsque le jeûne absolu 
s’étend sur plus d’un jour, on 
l’appelle «  tayy  » (= terme 
employer pour indiquer qu’une 
chose est pliée sur une autre).
Chez les coptes, on emploie 
un quatrième terme par rap-
port au jeûne eucharistique 

en arabe : « ihtirâs » (= atten-
tion, caution). Pourquoi  ? Les 
coptes eux mêmes donnent la 
justification. Le jeûne norma-
lement entraîne le fidèle à la 
tristesse causée par la mortifi-
cation. Au contraire, l’Eucha-
ristie entraîne à la joie motivée 
par la rencontre du Seigneur. 
La tristesse n’a aucun droit 
d’existence dans ce moment 
nuptial entre l’âme et le Sei-
gneur. Pourtant, la commu-
nion exige une préparation 
spirituelle aussi à travers le 
jeûne. Le jeûne eucharistique 
est à voir donc comme une 
expression de vénération spiri-
tuelle à travers la privation de 
la nourriture.

Le jeûne eucharistique 
dans la première Église 

La discipline du jeûne eucha-
ristique n’est pas aussi 
ancienne que la célébration de 
la messe elle-même, puisque 
les premières célébrations 
eucharistiques mentionnées 
dans les livres du Nouveau 
Testament décrivent l’Eucha-
ristie précédée d’une Agape. 
Le premier à contribuer à la 
promulgation d’une telle disci-
pline pourrait être saint Paul, 
l’Apôtre des Gentils, d’après 
ce que le Pape Pie XII écrivit 
dans sa constitution « Christus 
Dominus  ». Avec sa recom-
mandation aux Corinthiens de 

Mamdouh Chehab Bassilios ofm

Centre Franciscain d’Études Orientales Chrétiennes - Le Caire

séparer l’Agape de l’Eucharis-
tie qui la suivait (1 Co 11, 21 ss) 
, il aurait sans doute contribué 
à l’apparition d’une telle dis-
cipline dans l’Eglise. Mais sur 
ce point, les chercheurs ne sont 
pas tous d’accord. En effet, 
saint Paul n’a pas condamné 
le fait de manger en soi, mais 
plutôt le désordre et les abus 
qui accompagnaient l’Agape. 
D’ailleurs, après avoir repro-
ché aux Corinthiens ces abus, 
il leur conseille de manger chez 
eux avant de venir à la célé-
bration. Peut-être le temps qui 
séparait la consommation du 
repas à domicile de la célébra-
tion eucharistique pouvait-il 

être considéré comme temps 
de jeûne, si court ou si long 
fût-il.
A ce point, une question s’im-
pose  : quand cette pratique 
ascétique du jeûne eucharis-
tique a-t-elle vu le jour  ? La 
première attestation claire 
de ce jeûne se trouve dans un 
passage d’une lettre que Ter-
tullien écrivit à une femme 
chrétienne, épouse d’un païen : 
«  que ton mari ne sache pas 
ce  dont tu te nourris secrète-
ment [= l’Eucharistie] avant 
de consommer toute autre 
nourriture  »1. Tertullien mou-
rut au IIIe siècle. Avant le 
troisième siècle, il semble que 

nous n’ayons aucune trace de 
la notion de jeûne2.
Quant à la législation cano-
nique concernant le jeûne 
eucharistique, le premier qui 
ait discuté de cette matière 
la rendant obligatoire était le 
concile d’Hippone (393), dans 
son 28e canon qui oblige célé-
brant et communiant de ne pas 
recevoir la communion après 
un repas. 
Grâce aux documents, tous 
ceux qui ont étudié la liturgie 
primitive, nous confirment que 
vers le IVe siècle, toute l’Eglise, 
tant en Orient qu’en Occident, 
observait le jeûne eucharis-
tique3, qui est née d’abord 
comme une coutume et deve-
nue, par la suite, une loi.
La discipline du jeûne eucha-
ristique a connu d’ailleurs 
trois étapes importantes dans 
l’Eglise de Rome. Autrefois, 
avant Pie XII, on devait jeû-

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B

Pain vivant
Dans les Eglsies 
orientales, on ne reçoit 
pas le Pain Vivant 
descendu du Ciel comme 
une simple nourriture 
terrestre. Le jeûne 
participe à part entière
à l’aiguisement du désir.



212La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 213La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

tion faite pour les malades, en 
conformité avec le Magistère 
Pontifical. Ce droit fixe aussi 
les jours et les périodes de 
jeûne, ainsi que ceux d’absti-
nence. (art. 77,94).

Le jeûne eucharistique dans 
l’Église copte orthodoxe

L’Eglise copte orthodoxe 
observe strictement le jeûne 
eucharistique à tel point que 
ce jeûne ne concerne pas 
uniquement les fidèles mais 
aussi les objets liturgiques: 
autel, patène, calice, etc. Sur 
le même autel, on ne peut pas 
célébrer deux messes l’une 
après l’autre. Aussi bien les 

personnes comme l’autel doi-
vent être à jeûn pendant neuf 
heures. Ce jeûne consiste dans 
une privation totale aussi bien 
des aliments solides que des 
boissons.
L’un des articles de la légis-
lation liturgique-canonique, 
connue sous le nom «  al-
majmû’ al-safawî  » (= la 
somme canonique de Safî 
ibn al-’Assâl, XIIIe siècle) 
concernant la communion 
eucharistique conseille le 
fidèle de n’avancer à la sainte 
Table que s’il désire ardem-
ment manger. Ceci marque 
que le jeûne recommandé 
pour la communion doit être 
à sa perfection.
Pour marquer l’ancienneté 
de cette discipline, les coptes 
se basent sur des règles litur-
giques qui remontent au temps 
des premières générations. 
Nous citons, par exemple, 
une recommandation faite 
par saint Pierre à son disciple 
Clément de Rome: «  Per-
sonne ne communie sans être 
à jeûn et sans être pur; et si 
quelqu’un, parmi les fidèles, 
hommes ou femmes, aura 
communié, par négligence, 
après avoir rompu le jeûn, il 
sera expulsé de l’Eglise pour 
toujours  »5. Des règles de ce 
genre précisent aussi que le 
minimun d’heures requises 
pour le jeûne eucharistique 
est fixé à neuf heures. D’après 
le prêtre savant du Moyen-
Age nommé Abû-l-Barakât 
ibn Kabar (+1324), écrivain 
encyclopédique copte, la pra-
tique des neuf heures requises 
pour le jeûne eucharistique, 
fut mentionnée au canon 75 
(sic !) du synode de Laodicée 
(entre 343 et 380)6.

Le sens du jeûne 
eucharistique

Il n’y a pas de difference entre 
les catholiques et les ortho-
doxes concernant les sens du 
jeûne eucharistique. D’ailleurs, 
le pape Pie XII en a parlé dans 
sa constitution de 1953 concer-
nant ce jeûne: manifester plus 
d’honneur envers le Seigneur, 
susciter la piété, augmenter les 
fruits de la sainteté, accroître 
la charité divine dans les âmes 
des fidèles, éliminer le sens de 
« pesanteur » due à la consom-
mation des aliments, et donc 
plus d’agilité pour l’esprit. 
En plus, les coptes justifient 
ce jeûne par un désir de puri-
fication, surtout pour la domi-
nation de la passion charnelle. 
Pour cela, ils insistent sur trois 
choses préliminaires à la com-
munion: l’état de grâce obte-
nue par une absolution sacra-
mentelle (confession), le jeûne 
de neuf heures par rapport aux 
aliments solides et aux bois-
sons, abstinence sexuelle entre 
les mariés à partir de la veille, 
vu que cette Eglise ne connaît 
pas la célébration vespertine 
de l’Eucharistie excepté les 
périodes de jeûne où la messe 
a lieu dans l’après-midi avec 
communion vers l’heure de 
none (hora nona, celle du cru-
cifiement) et les messes, dans 
la nuit, des grandes vigiles.
Le fait de fixer le jeûne à neuf 
mois invite les fidèles à médi-
ter sur le ventre de la Bienheu-
reuse Vierge Marie, tabernacle 
immaculé où l’Enfant Divin 
est resté pendant neuf mois. 
Qui s’avance à la communion, 
dit Anbâ Ruwaîs, doit avoir 
un ventre semblable à celui de 
la Vierge Marie, par rapport 

(21)(20)

ner à partir de minuit jusqu’au 
moment de la communion pré-
vue au matin, suivant en cela 
les plus anciennes Traditions. 
Au IVe siècle, la discipline du 
jeûne eucharistique était déjà 
pratiquée, comme le note la 
même constitution de Pie XII. 
Depuis l’établissement de cette 
pratique jusqu’à nos jours, elle 
est passée par ces étapes :
- Un jeûne de neuf heures : ce 
que l’Eglise copte orthodoxe 
demande encore aujourd’hui à 
ses fidèles était pratiqué autre-
fois par les adeptes du Rite 
Romain. 
- Un jeûne de trois heures  : le 
Pape Pie XII, le 6 janvier 1953, 
décréta de réduire le jeûne 
eucharistique à trois heures 
pour les aliments solides et à 
une heure pour la consomma-
tion des liquides. 
- Un jeûne d’une heure  : le 
21 novembre 1964, le Pape 
Paul VI réduisit ce jeûne à une 
seule heure avant la commu-
nion eucharistique. C’est la 
même durée que l’actuel Code 
de droit canonique précise 
dans son canon 919.

Le jeûne dans l’Église copte 
orthodoxe4 

L’Eglise copte orthodoxe 
reste la plus fidèle à la Tradi-
tion des Anciens pour ce qui 
concerne le jeûne, en général, 
et le jeûne eucharistique de 

façon particulière. Avouons-
le, pendant les périodes de 
jeûne, toutes les familles 
coptes deviennent une exten-
sion des monastères. Ceux-ci, 
au cours de l’histoire, se sont 
révélés être le refuge de toute 
la nation copte. 
Le jeûne eucharistique dans 
l’Eglise copte ne concerne 
pas uniquement privation 
de nourriture ou de boisson, 
mais aussi les règles de pureté 
légales telles qu’elles sont 
décrites dans l’Ancien Testa-
ment. D’après les règles cano-
niques, une maman copte 
n’avance pas à la communion 

sacramentelle avant d’obtenir 
une absolution qu’elle reçoit 
quatre-vingt jours après l’ac-
couchement si son bébé est de 
sexe féminin et pas avant qua-
rante jours si son bébé est de 
sexe masculin. Ajoutons aussi 
que la communion sacramen-
telle est défendue aux femmes 
pendant leur menstruation.

Le jeûne eucharistique dans 
l’Église copte catholique

D’après le Droit Particulier des 
Coptes Catholiques de 2007, le 
jeûne eucharistique est fixé à 
une heure au minimum, excep-

eglises de
terre sainte

©
 S

e
v

e
r

in
e
 G

A
B

R
Y

Orthodoxie
Moine copte orthodoxe 
à l’entrée de la citerne de 
sainte Hélène
à Jérusalem.



214La Terre Sainte � Juillet - Août 2010 215La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

à la pureté. Les neuf heures 
de jeûne donneront le temps 
voulu pour la digestion et la 
libération du corps de toute 
nourriture terrestre7.
Les neuf heures de jeûne, chez 
les coptes, ont aussi une rela-
tion avec la Passion du Sei-
gneur. D’un côté, la faim est 
une participation à la douleur 
que le Seigneur a éprouvée 
alors qu’il était sur la Croix. 
En plus, ces neuf heures rap-
pellent les neuf heures de souf-
france le jour du Crucifiement 
du Seigneur8.
Pour illustrer l’aspect de la 
purification, on compare le 
corps du fidèle au tombeau du 
Christ. Le corps du fidèle, à 
travers la privation de la nour-
riture et de la boisson, doit être 
orné de la pureté pour être à la 
hauteur de recevoir le Pain des 
Anges.

Ayant vu les deux pratiques du 
jeûne eucharistique  : celle de 
Rome et celle des coptes ortho-
doxes, nous souhaitons très 
fort que la différence de la pra-
tique entre les catholiques de 
rite romain et les coptes ortho-
doxes de rite alexandrin ne soit 
pas un problème en plus, dans 
le parcours œcuménique entre 
les deux Eglises, puisque cette 
discipline ne relève pas d’une 
loi divine mais d’une discipline 
ecclésiastique. n

1. Voir: P. Meloni-R.J. De Simone, 
“Digiuno e Astinenza”, in Dizio-
nario patristico e di antichità chris-
tiane, Ed. Institutum patristicum 

augustianum-Roma, Marietti, 1983, 
vol. 1, col. 956.
2. Voir: A. Bride, “Jeûne eucha-
ristique”, in Dictionnaire de droit 
canonique (=DDC), Paris, 1954, 
fascicule XXXI, col. 145
3. Voir: Idem, ibidem, col. 148.

4. La liste des périodes de jeûne au 
cours de l’année liturgique copte est 
publiée dans le livre de Christian 
Cannuyer, Les coptes, édition Bré-
pols, 1990, p. 157-158.
5. Voir: Al-Safî ibn al-‘Assâl (compi-
lateur), Kitâb al-qawânîn (= recueil 
des canons), Ed. Morqos Girgis, Le 
Caire, 1927, p. 126
6. Cité par: Aqlâdîûs Ibrâhîm 
(diacre), Sirr al-Ifkhâristiyyah fil-
tuqûs wal-qawânîn al-kanasiyyah: 
vol. 1: al-isti’dâd lit-tanâwul bi-
isti’qâq (= Le Sacrement de l’Eucha-
ristie dans les rites et les lois ecclésias-
tiques: vol. 1: La digne préparation à 
la communion), Giza, 1995, p. 49.
7. Voir: Idem, Sirr al-Ifkhâris-
tiyyah…, op. cit., p. 50.
8. Voir: Idem, Sirr al-Ifkhâris-
tiyyah…, op. cit., p. 51.

J’ai découvert la vie franciscaine dans 
ma paroisse de Kafr el Dawar, non loin 
d’Alexandrie. Notre curé était un francis-

cain italien qui avait adopté le rite copte.
Nous étions en 1968, il était impossible d’ar-
river au séminaire d’Emmaüs en Israël, aussi 
m’a-t-on envoyé, avec cinq autres postulants, 
me former dans le sud du pays à Assiout 
dans un vicariat des frères qui dépendait de 
la Toscane. En 1970,  la Custodie a ouvert un 
collège séraphique à Kafr el Dawar que nous 
avons rejoint. Nous étions une vingtaine. A la 
paroisse, les franciscains célébraient selon le 
rite copte le dimanche et selon le rite latin en 
semaine. Cette alternance nous a enrichis, cela 
nous a ouvert à d’autres réalités ecclésiales. J’ai 

été ordonné prêtre selon le rite copte 
en août 1981. Sur la photo de mon 

jubilée sacerdotal, je suis revêtu du 
vêtement liturgique dit copte 
pharaonique des prêtres. J’ai 

pu célébrer mes 25 ans 
d’ordination dans ma 

paroisse d’origine et 
sur le Mont Thabor. 
Voilà des années que 
je suis en service en 
dehors de l’Égypte, 
je n’ai donc plus 
de lien direct avec 
mon rite d’origine. 
Je suis au service 
de la communauté 
là où elle est dans 
les contingences 
locales, comme cha-
cun d’entre nous. 

Les quelques coptes de 
Terre Sainte arrivés dans 
le pays, spécialement 
à Nazareth, à l’époque 
de Mohamed Ali Pacha 
qui a régné en Égypte  
jusqu’aux confins de la 
Turquie de 1805 à 1953. 
Ces coptes se sont assimilés 
soit à l’Église latine soit à la 
melkite. Bien sûr le rite copte 
me manque. De temps à autre 
j’écoute un disque de liturgie, j’en 
aime la musique, les rythmes et par-dessus tout 
la richesse des prières. Nous avons des préfaces 
fixes dans la messe de saint Basile mais dans 
la messe de saint Grégoire, il y a des textes, 
notamment ceux pour les fêtes mariales et les 
solennités de Noël et Pâques, d’une richesse 
et d’une beauté exceptionnelle. Ce sont de 
très vieux textes mais d’une très forte densité. 
Après mon ordination, envoyé à Alexandrie, 
j’ai voulu apprendre tous ces textes et leurs 
mélodies et j’ai pris des cours auprès d’un pro-
fesseur aveugle qui savait tout par cœur, abso-
lument tout. Quand on entend les musiques 
liturgiques de la Semaine Sainte on est vrai-
ment transporté dans le mystère même. Dans 
la liturgie copte il y a une expression mélodique 
de la mort d’une incroyable intensité qui va pui-
ser aux sources pharaoniques. Je payais chaque 
leçon 5 livres. C’était une somme mais je tenais 
à m’imprégner de ma culture. Il m’arrive aussi, 
mais exceptionnellement, de célébrer ici en 
Terre Sainte dans le rite copte. La dernière fois, 
c’était il y a trois semaines à l’occasion de la 
visite de ma sœur accompagnée de son mari. n

Frère Samir, franciscain de rite copte
Les Franciscains de la Custodie comptent dans leurs rangs quelques 
dizaines de frères arabes. Plusieurs parmi eux sont orientaux, car ils 
ont été baptisés dans une Eglise orientale. Frère Samir 
Narouz est égyptien et s’il n’a pas l’occasion de vivre dans 
son rite à Jérusalem, son amour pour lui reste intacte.

eglises de
terre sainte

(22) (23)

©
CT

S
/M

A
B



216

(216)

La Terre Sainte � Juillet - Août 2010

Ce soir-là, je sortais de mon bureau pour aller faire 
quelques courses avant de rentrer. Descendant de la porte 
Neuve vers la porte de Damas à pied, par l’extérieur de la 
ville, en longeant les remparts, un petit attroupement retint 
mon attention d’autant que la voix de celui qui parlait était 
portée par un mégaphone. La police surveillant alentour, 
je regardai plus attentivement quand il me sembla voir un 
homme avec une kippa enlacer un homme en douchdaché 
et keffieh, costume typique des Palestiniens. Je m’arrêtai 
donc pour m’assurer que je n’avais pas la berlue. Les der-
niers mois, voire les dernières années passées ici, ne m’ont 
pas habituée à voir des démonstrations d’amitié entre juifs 
et musulmans. C’est bien pourtant ce dont je suis témoin. 
Je suis partagée entre le désir de rester comprendre ce 
dont il s’agit et celui de retourner au bureau pour m’empa-
rer de mon appareil photo. C’est ce que je choisis de faire. 
La montée est rude à faire en courant. Quand je reviens 
hors d’haleine, le groupe semble avoir disparu. Mince. Je 
scrute. Le mégaphone se fait de nouveau entendre. Je 
retrouve le groupe qui s’est étoffé sur les marches de la 
porte de Damas. Va que je t’embrasse, Va que je te serre 
dans mes bras. Ils appellent cela un «big Hug» un gros 
câlin pour Jérusalem.

Renseignement pris je suis au cœur d’une manifestation 
organisée par les « Jerusalem peace makers », les faiseurs 
de paix à Jérusalem. Leur discours est simple : « Assez 
de la politique, aimons-nous les uns les autres, nous qui 
sommes unis d’un même amour pour Jérusalem.» Les 
jeunes israéliens présents sont, pour la plupart, issus des 
milieux dits « alternatifs ». Ils ont surtout l’air d’alterner 
tabac et hachisch mais ils sont manifestement sincères 
dans leurs généreuses accolades. Certains, non moins sin-
cères, semblent moins décalés. Il y a quelques chrétiens, 
quelques musulmans. C’est juste surprenant. Inattendu 
comme peut et sait l’être cette ville. Inattendue aussi la 
prière qui débute. Elle ne ressemble à rien des religions 
en présence, elle s’inspire très nettement des mantras 
bouddhiques et l’on répète à l’infini les mots shalom et 
salam, paix, tout d’abord très lentement, puis de plus en 
plus vite jusqu’à obtenir un rythme enivrant. Je trouve cela 
un peu « débile » et décevant... comment les trois grands 
monothéismes ont-ils besoin d’aller chercher ailleurs pour 
prier ensemble ? Pourtant, les deux heures que j’ai vécues 
avec ces gens m’ont mis du baume au cœur. Tout n’est 
pas perdu pour la paix à Jérusalem tant qu’il y a des gens 
qui veulent s’aimer.� M.-A. B

Juifs, chrétiens et musulmans ensemble pour l’amour de Jérusalem
B

illet d’hum
eur

Big Hug : Un gros câlin pour Jérusalem

©
 CT

S
/M

A
B

P
hoto du m

ois

La Terre Sainte � Juillet - Août 2010


