_'; r . ..I- Y . | = e “.{I‘: () -i 1 _._” & -‘,;p'_ 1}: q A4 5 ;:
" - _ﬁ:!?ﬁ\ L ‘ “.;EI‘ ‘I.;"m.\.". o \ *..'r 4, "r i | i
S0 oyt P O ﬁ]ﬁ@‘é
i ; ‘ 1..__. ‘.NJ"'I"‘ L b
- "I"r *'- .. ¥ 1 £ h | :
"‘i uillet Aot 2010 N 6, A(76e ﬁnn e"‘z“", W isron)
% ": I

AREARARARRARARLAL Y

S -_."l
‘ |F'J F"-.j_'_
i1 g
"
h.J‘
== La mémoire du e
.= bon Samaritain s 4
Jérusalem %
appartient iy
a Phumanité N



PHOTO DE COUVERTURE :

©CTS/MAB

Chrétiens a Shoubra

e Caire, quartier de Shoubra,
I paroisse copte catholique de la
Sainte Vierge. Le pére Francis
Nouer a accepté de poser devant I’entrée
de I’église paroissiale et quelques jeunes
avec lui. Et voila une photo de Une proche
de son sujet. En arabe, dans
le médaillon de la Vierge
au-dessus de la porte, il
est écrit Paroisse Notre
Dame des coptes catho-
liques. A droite de la porte
sur le mur, une croix typi-
quement copte, un curé
en soutane (ce qui dans
cette partie du monde ne
signifie pas qu’il est « tra-
ditionnel ou traditionna-
liste »), des jeunes sou-
riants, la porte ouverte
vers la paroisse en signe
d’accueil. De la place pour
écrire les titres et sous-titres nécessaires.
Tout y est. C’est dans la boite !
A la paroisse, nous sommes arrivés a
Pimproviste, tout heureux de trouver
du monde et des jeunes dans les locaux
paroissiaux. Rien d’étonnant a cela
pourtant. Ici, comme en fait dans tout le
Moyen-Orient, la paroisse est un lieu de
rassemblement. La plupart d’entre elles
multiplient les activités a destination
des jeunes notamment, pour les occu-
per, pour les former, pour les faire sortir
de chez eux, pour les faire se rencontrer,
pour les catéchiser. De ce point de vue, les
paroisses au Moyen-Orient ressemblent a
ce qu’ont été les paroisses et patronages
jusque dans les années 60 en Europe. Sur
ce point, c’est bien ’Europe qui a perdu
au change ! Si la paroisse ne sait pas
attirer ses jeunes pour ce qu’ils sont et
comme ils sont, elle ne peut pas attendre

La Terre Sainte 2

d’eux qu’ils viennent pratiquer des sacre-
ments qui leur semblent déconnecter du
réel et de leur vie quotidienne.

La chrétienté rencontrée au Caire est
bien plus variée que celle dont on a long-
temps entendu parler en France, et dans
le monde francophone, par le témoignage
quen a donné Sr Emmanuelle avec ses
chiffonniers ! D’ailleurs tous les chré-
tiens au Caire ne sautent pas de joie de ce
que seule cette image ait franchi la barre
médiatique. Pour eux, elle n’est représen-
tative ni des habitants du Caire, ni des
chrétiens égyptiens et spécialement du
Caire, ni méme de la pauvreté en Egypte,
en un mot elle est désespérément (sic)
réductrice.

Dans le quartier de Shoubra en tous les
cas, on compte la plus forte concentration
copte de la ville, sans toutefois dire que
le quartier est chrétien. Il y a 22 églises
coptes orthodoxes, deux coptes catho-
lique, une latine. Comparé aux quartiers
pauvres des chiffonniers, c’est un quartier
modeste pour ne pas I’assimiler aux quar-
tiers riches du Caire ol une entrée dans
un grand restaurant équivaut a un mois de
salaire pour un chiffonnier...

C’est dans ce quartier de Shoubra aussi
que serait apparit la Vierge a de multiples
reprises et a des milliers de personnes dans
de 1983 a 1986. Apparue ou non, la Vierge
est aimée des coptes et elle les aide a tra-
verser toutes sortes d’épreuves comme a
se réjouir de tout. Elle est aussi un trait
d’union entre chrétiens et musulmans dans
ce pays ou se cherche de fagon nouvelle la
facon de vivre ensemble dans le respect de
tous pour le bonheur de chacun. La Terre
Sainte espére pouvoir vous faire suivre
cette évolution. M

MARIE-ARMELLE BEAULIEU

Juillet - Aot 2010

EDITORIAL

Les coptes catholiques ne sont pas les chrétiens d’Orient
dont on parle le plus. Ils n’ont pas le privilege de vivre sur
les lieux de la Révélation comme les chrétiens de Pales-

tige et d’Israél (encore que), ils comptent moins de mar-
s que les chaldéens d’Irak, ils n’ont pas, dans leur
pays, le poids politique qu’ont les maronites au Liban.
Pourtant, ils tracent leur chemin de facon résolue et
courageuse entre montée de ’extrémisme islamique
et désir de vivre en bonne entente avec leurs voisins
dans un pays musulman. IIs poursuivent une évolu-

tion discréte qui pourrait confiner a la révo-
lution, au regard de la chrétienté

du Moyen-Orient, s’ils poursui-

vent dans cette voie de ne plus

croire a « I’Eglise providence »

pour se recentrer sur le Christ et

son évangile. Une orientation qui

pourrait bien étre confirmée apres et

par le synode sur le Moyen-Orient.

La préparation de ce dernier se poursuit.

LInstrumentum Laboris, le document de
travail, remis par le pape Benoit XVI aux
évéques du Moyen-Orient lors de son
voyage apostolique a Chypre est un docu-
ment riche qui mérite étude, réflexion et
priere. Le peére Delalande nous le fait
entrevoir. Le pere Manns, lui, interroge
déja le synode. Il faudra patienter pour

les réponses !

Le pere Kaswalder nous fait découvrir

une nouvelle étape possible pour les
pelerins de Terre Sainte. Jérusalem
continue de séduire et tout le pays
continue de vivre le quotidien, celui

dont ne parle pas les « grands »

médias mais qui rend cette terre

si attachante parce que toujours
surprenante.

La chaleur est de retour, et toute

I’équipe de la Terre Sainte de

Paris a Jérusalem vous souhaite

un bel été. W

M.-Armelle Beaulieu

Au tour
des coptes

1. Dans la tradition copte, la fuite de la Sainte Famille se solda par un séjour
de deux a trois ans au pays des pharaons. Du Nord au Sud, la Sainte Famille
traversa le pays et ce sont des dizaines de halte dont entretiennent la mémoire

autant de monasteres coptes.

La Terre Sainte



Sa Béatitude Mgr Antonios
Naguib, patriarche d’Alexandrie
des Coptes catholiques,
distribue la communion lors
d’une divine liturgie dans sa
cathédrale au Caire.

»

e

I%Eslise copte
catholique

©CTS/MAB

Au coeur de la sociéte egyptienne
LES COPTES

Comume on associe maronite a Libanals, on associe copte a Egypte et
Lon fait bien tant lidentité copte est lide a la terre des pharaons.
L’Eglise copte (orthodoxe, catholique et protestante) avec ses quelgue
buit millions de fidéles constitue le seul vrai « réservoir » de chrétiens du
Moyen-Orient. C’est le patriarche I’Alexandrie des coptes catholiques,
Mgr Antonios Naguib, qui nous fait découvrir sa communauté.

PROPOS RECUEILLIS PAR MARIE-ARMELLE BEAULIEU

Béatitude, nous lisons dans
le livre des Actes des Apotres
que le jour de la Pentecéte
des Egyptiens étaient pré-
sents a Jérusalem et écou-
taient le discours de Pierre.
Doit-on voir la les origines de
I’Eglise copte ?

Certes la tradition de I’Eglise
copte cite ce texte mais nous
faisons plut6t remonter I’ori-
gine du christianisme en
Egypte 4 son évangélisation
par I’évangéliste saint Marc.

Une évangélisation qui a eu
un succés phénoménal !

En effet, depuis le Ier siecle
le christianisme s’est répandu
graduellement et autour du IVe
siecle pratiquement la majorité
des Egyptiens avait adopté
la foi chrétienne. Les listes

La Terre Sainte

de dioceses de 1’époque nous
montrent que ’Eglise couvrait
tout le territoire égyptien.

Nous reviendrons Béatitude
sur ’Eglise copte orthodoxe -
Eglise ancestrale de ’Egypte
- mais nous avons assisté
au XVllle siecle a la consti-
tution d’une Eglise copte
catholique, vous en étes le
patriarche, vous avez le titre
de Patriarche d’Alexandrie,
pourquoi cette scission ?

LEglise d’Egypte était unie a
la chrétienté mondiale donc
disons a I’Eglise catholique -
puisque catholique veut dire
universelle, mondiale - jusqu’a
I’année 451. C’est au Concile
de Chalcédoine en 451 que
I'Eglise d’Alexandrie  s’est
séparée du reste de la chré-

197

tienté par son refus de la défini-
tion dogmatique sur la nature
du Christ. Des lors il y eut en
Egypte deux hiérarchies. La
hiérarchie locale orthodoxe
copte, et la hiérarchie fidele au
Concile de Chalcédoine et qui
portait le nom (qu’elle conserve
du reste) de « melkite » puisque
melkite est Iadjectif dérivé
du mot « melek » qui signifie
roi. Ce roi c’est en fait I'em-
pereur byzantin de I’Empire
grec oriental. Ainsi a existé
en Egypte une Eglise fidele a
Chalcédoine et assez forte tant
qu’il y a eu des Byzantins.

Puis quand les musulmans sont
entrés en Egypte, les coptes
orthodoxes les ont accueillis
car ils les voyaient moins
comme des conquérants que
comme les libérateurs du joug

Juillet - Ao(t 2010



TERRE SAINTE
EGLISES DE

(6)

Origines du christianisme en Egypte

ous sommes pauvres en renseigne-
Nments sur histoire de la christianisa-

tion de ’Egypte. On sait cependant par
Eusebe évéque de Césarée, grand historien du
IV e siecle (Hist. Eccl. 1V, 1-111) que la per-
sécution de Septime Sévere (146-211) fit de
nombreux martyrs, non seulement a Alexan-
drie, mais aussi en Thébaide, c’est-a-dire en
Haute-Egypte.

Nous savons par ailleurs que cinquante pro-
vinces d’Egypte, Cyrénaique comprise, ont
compté des communautés chrétiennes avant le
Concile de Nicée (325 ) et plus de quarante sont
attestées comme sieges épiscopaux (La liste en
est donnée avec I’indication des sources qui les
font connaitre dans A. Harnack, Mission und
Ausbeitung des Christ.)

Nous savons également que le Concile d’Alexan-
drie réunit en 320 ou 321 une centaine d’évéques
(Hefelé, Hist. Des Conciles t1, p.363-372). Nous
savons aussi que les persécutions de Dece, vers
250 firent beaucoup de martyrs parmi les Egyp-
tiens et que les persécutions sous Dioclétien, a la
fin du IIle s. se solderent par une terrible héca-
tombe chez les Egyptiens et furent marquées
par le martyre de Pierre le XVIIe Patriarche
d’Alexandrie (L. Duchesne, Hist. Ancienne de
I’Eglise. T1 3eme édition Paris 1923).

Des documents martyrologes postérieurs prou-
vent bien I’existence, au début du IVe s. de
nombreux villes et villages chrétiens en Egypte.
(Actes de St. Pierre d’Alexandrie ; cf St. Atha-
nase d’Alexandrie, Apologia contra Arianus
LXX). LEgypte, peut étre rangée parmi les
pays de ’Empire ou le christianisme avait,
au cours des trois premiers siecles, gagné une
partie importante de la population (Blaudy &
Guy, Hist. de I’Eglise T2, p.125).

Les historiens s’interrogent comment, déja,
vers le début du Ile siecle y a-t-il des chrétiens
en Egypte, et par qui ont—ils été évangélisés ?
Selon la variante du Codex D(GIG) des Apoph-

tegmata 18,25, on parle d’un certain Apollos qui
aurait été instruit dans la doctrine chrétienne a
Alexandrie, sa patrie. En plus de la difficulté de
la datation du texte en question, on ne nous dit
pas de quel genre de christianisme il s’agissait.

C’est seulement a la fin du Ile s. qu’on trouve
des renseignements précis sur ’Eglise d’Alexan-
drie. A cette date, elle apparait en pleine vigueur,
avec de nombreux fideles, une hiérarchie consti-
tuée et une école célebre. Cet état laisse suppo-
ser tout un passé chrétien, que des traditions
éparses permettent de ramener jusqu’au temps
apostolique. Il est communément admis que
saint Marc, auteur de I’Evangile qui porte son
nom, fut le fondateur de cette Eglise vers 40, ou
43, ou 49, selon les diverses opinions sur le sujet.
Alexandrie possédait-elle déja a cette époque
une communauté chrétienne ? La notoriété de
cette ville, ses relations continues avec les autres
pays d’Orient, 'importance de la colonie juive
qui y résidait, ne permettent guere de croire
qu’elle ait échappé totalement a la prédication
évangélique. ’histoire d’Apollos, racontée par
les Actes des Apotres (18,24-28), confirme cette
hypotheése, mais, en méme temps, fait supposer
que l’instruction chrétienne donnée a ces pre-
miers disciples avait été rapide et tres incom-
plete. Il y avait sans doute des fideles isolés,
mais pas d’Eglise organisée. Saint Marc fut le
véritable fondateur de cette chrétienté. Cette
tradition a été pleinement acceptée par ’Eglise
universelle et c’est grace a elle que le siege
d’Alexandrie a été reconnu comme le troisiéme
apres Rome et Antioche.

Tandis que les historiens occidentaux posent
des questions sur ’authenticité de 1’évangé-
lisation de ’Egypte par saint Marc I’Evangé-
liste, pour les historiens coptes, une telle pro-
blématique n’a pas de sens. Bien plus, ’Eglise
d’Egypte a bati sur « la succession ininterrom-
pue » des Patriarches, sur « le siege de saint
Marc » le fondement de son orthodoxie. l
WADIE ANDRAWISS

de Byzance. Ainsi ont-ils été
les protégés des arabes musul-
mans affaiblissant et margi-
nalisant la hiérarchie melkite.
Pendant des siecles, a partir du
Vlle jusqu’au Xe - Xle siecle, il
y avait deux patriarches puis
le patriarcat melkite a été tres
affaibli jusqu’a disparaitre.

La reconstitution d’une Eglise
chalcédonienne en Egypte
a pu se faire suite a la venue
de saint Francois en Egypte
et sa rencontre avec le Sultan
El-Malek a Damiette pendant
les guerres des Croisades.
Saint Frangois était venu
pour appeler a la paix et il a
été bien accueilli par le Sultan
qui pensa de lui : « Cet homme
est certainement trés étrange
mais il est certain que c’est
un homme de Dieu. » Il lui
fit remettre des cadeaux, il lui
demanda « Que veux-tu ? ».
Frangois répondit : « Une
seule chose : je vous appelle
a la paix et je demande que
vous permettiez a mes fréres
de servir les chrétiens dans
ce pays. » Il le lui a permis et
depuis lors, les franciscains
sont les gardiens de la Terre
Sainte. On ne peut pas nier le
role important et primordial
qu’ils ont eu pour la sauve-
garde et le service et le main-
tien de ces lieux saints pour
le service des chrétiens. En
Egypte, s’est constitué autour
d’eux un petit groupe de chré-
tiens, mais c’est de ce noyau
que s’est recréée une commu-
nauté copte catholique qui
graduellement a grandi. En
1895, le pape Léon XIII a réta-
bli le siege d’Alexandrie pour
les coptes catholiques a coté

La Terre Sainte

du siege d’Alexandrie pour
les Coptes orthodoxes qui n’a
jamais disparu. Actuellement,
je suis le cinquieme patriarche
copte catholique au service de
cette communauté.

Et comment va votre commu-
nauté ?

Actuellement, nous comptons
250 000 fideles. A sa fondation,
la communauté avait, avec le
diocese patriarcal d’Alexan-
drie, deux dioceses Hermopolis
Minia et Theébes Tahta Louxor.
On en compte aujourd’hui
sept. Nous avons presque 250
prétres coptes catholiques,
deux congrégations coptes
catholiques de femmes, une
troisieme contemplative et
une congrégation d’hommes,
contemplative est en train de
voir le jour. Nous avons aussi
comme force vive beaucoup
de groupes apostoliques et un

199

grand séminaire ou il y a - en
moyenne - 40 a 45 séminaristes
pour les sept dioceses.

Cela veut dire que non seu-
lement [linstitution copte
catholique se porte bien mais
que la foi des coptes catho-
liques se porte bien...

Nous espérons bien, nous fai-
sons tout notre possible pour
renforcer nos fideles dans la
foi et nous cherchons a les
aider a avoir une foi éclairée et
engagée.

Comment faites-vous pour
cela?

Gréce a la catécheése. Il y a
un bureau national pour I’en-
seignement religieux, la for-
mation de catéchistes ici au
Caire. Dans chaque diocese,
il y a un bureau pour I’aposto-
lat catéchétique et il y a dans
chaque paroisse un groupe de

Juillet - Ao(t 2010

1L

W



TERRE SAINTE
EGLISES DE

catéchistes engagés dans la
pastorale de I’enseignement
religieux aux enfants et aux
jeunes. Il est trés capital de
donner a tous ces volontaires
bénévoles une bonne formation
pour qu’ils transmettent une
foi solide, éclairée et engagée.
Naturellement, le résultat n’est
pas a 100 %, ni peut-étre méme
a 50 % mais quelque chose se
fait. Dans les dioceses aussi les
résultats sont variables. C’est
plus ou moins fructueux.

Quelles sont les autres
Eglises catholiques existant
en Egypte ?

Nous avons sept Eglises catho-
liques. L’Eglise copte, 'Eglise
latine, qui est formée surtout
des congrégations religieuses

et actuellement dun bon
groupe d’immigrés soudanais
peut-étre philippins aussi et
nous avons cinq autres Eglises
orientales catholiques : I'Eglise
maronite, DI'Eglise grecque
melkite, I’Eglise syriaque,
I’Eglise chaldéenne et I'Eglise
arménienne. Chaque Fglise
a son évéque. Le nombre de
leurs fideles est trés varié de
quelques centaines a quelques
milliers. Mais en tout, je ne
pense pas que les 5 ou les 6
Eglises non-coptes dépassent
les dix mille.

Vous arrive-t-il de travailler
ensemble ?

Non seulement nous avons des
relations amicales mais nous
avons constitué une structure

Qui sont les chrétiens d’Egypte ?

Les chrétiens d’Egypte sont appelés Coptes. Les Coptes sont
avant tout, de vrais Egyptiens et identifiés a 'Egypte puisqu’ils
la portent dans leur nom. lls revendiquent avec honneur et
fierté d’étre les authentiques descendants directs de la nation
pharaonique et les dépositaires de sa culture.

« Copte » n’est d'ailleurs autre chose que I'abréviation, par sup-
pression de la diphtongue initiale du mot « Aegyptoi », formé
par les Grecs d’Egypte au Vllle siécle avant J.-C. sur le nom
prestigieux du temple de Memphis, dédié au dieu Ptah , de
lancienne capitale de 'Ancien Empire Het-Ka-Ptah « chateau
de 'ame de Ptah ». Het-Ka-Ptah devenu «Aeguptoi ». Le mot
a été transformé par les Arabes, qui n’admettent dans leur lan-
gue écrite ni voyelle ni diphtongue initiale. Les conquérants de
PEgypte au Vlle siécle (642) désignérent ainsi les habitants de
la vallée du Nil, a 'époque ou pratiquement tous étaient chré-
tiens. lls les appelaient « gpt », « gpt » ou encore « cophte ».
Peu a peu I'Arabe remplaca la langue copte dans le parler ordi-
naire du pays, ensuite dans 'administration. Sous la nouvelle
forme, le mot est passé en Europe par 'intermédiaire d’abord
des Croisés, ensuite des voyageurs, notamment aux XVlle
et XVllle siécle, qui I'avaient sans doute rapporté de 'Egypte

devenue arabe et musulmane. l

La Terre Sainte

WA.

200

©CTS/MAB

pour la collaboration : I’As-
semblée Générale de la Hié-
rarchie Catholique d’Egypte
qui tient au moins deux réu-
nions par an et dans laquelle
nous étudions les sujets, les
probléemes d’intérét commun.
Les problémes qui se posent
a [IEgypte, les problemes
de pastorale, les problémes
de l’orientation et aussi de
la collaboration entre les
organismes et entre les ins-
titutions apostoliques ou de
bienfaisance. Au sein de cette
assemblée il y a des commis-
sions épiscopales qui donnent
des orientations et font par-
ticiper toutes les forces vives
des différentes Eglises catho-

Juillet AoGt 2010

COMMUNAUTE VIVANTE

Le synode doit permettre d’encourager et
d’aider les chrétiens membres des Eglises
catholiques au Moyen Orient a étre de vrais
témoins de I’évangile du Christ.

ligues en FEgypte dans les
différents domaines : santé,
enseignement, catéchese, doc-
trine, bible, jeunesse, laics et
ainsi de suite, la presse et les
médias. C’est assez vivant.

Travaillez-vous ensemble a
préparer le synode convoqué
par le pape Benoit XVI ?

Indirectement oui. J’ai recu les
Lineamenta et les ai envoyés
a tous les évéques catholiques
des sept Eglises. Chaque Eglise
catholique les a travaillés et j’ai
constitué un groupe de travail
qui en trois jours a élaboré un
texte commun que nous avons
envoyé a Rome. J’ai eu I’occa-
sion d’aller 2 Rome a plusieurs

La Terre Sainte

reprises pour la préparation de
IInstrumentum laboris, 1'ins-
trument de travail que nous
travaillerons de nouveau et
discuterons en petits groupes.

Qu’attendez-vous Béatitude
de ce synode ?

Nous attendons qu’il réponde
au but pour lequel il a été
convoqué c’est-a-dire d’abord
renforcer la communion a
intérieur de chaque Eglise
orientale au Moyen Orient,
renforcer la communion entre
les différentes Eglises catho-
liques du Moyen Orient, la
communion avec les Eglises
non catholiques et aussi la
communion et le dialogue

201

avec les non-chrétiens, musul-
mans et juifs. Le second but
est d’encourager et d’aider les
chrétiens membres des Eglises
catholiques au Moyen Orient a
étre de vrais témoins de I’évan-
gile du Christ. Car le but du
synode est double : commu-
nion et témoignage.

Précisément, devant les
musulmans et les juifs, les
divisions des Eglises chré-
tiennes sont une tragédie
car elle donnent un contre-
témoignage. Quelles relations
entretenez-vous avec I'Eglise
copte orthodoxe ?

Vous savez qu’il y a différents
niveaux de relations. Il y a les
relations personnelles et nous
pouvons dire qu’elles sont
bonnes et méme trés bonnes.
J’entretiens une véritable ami-
tié avec le pape Chenouda III,
pape et patriarche de I’Eglise
copte orthodoxe. De méme,
chaque évéque dans son dio-
cese, et les prétres en général
avec leurs confréres ortho-
doxes ont de bonnes relations
mais au niveau structurel, nous
n’avons pas de lieu d’échange,
de dialogue et de collaboration.
Lunique structure qui existe
est la commission de dialogue
cecuménique entre le Conseil
pontifical pour I'unité des
Chrétiens 2 Rome et I’Eglise
copte orthodoxe d’Egypte ; a
cette commission participe un
évéque copte catholique.

Pourquoi cette absence de
dialogue ici en Egypte ?

Il y a eu dans le passé et pen-
dant deux décennies au moins
une commission locale — j’en

Juillet - Ao(t 2010



TERRE SAINTE
EGLISES DE

La fondation de I’Eglise copte catholique

l I ne petite communauté de coptes catho-
liques s’étant constituée, elle recoit en
1741 de Rome son premier « vicaire

apostolique » en la personne d’Athanase,

évéque copte orthodoxe de Jérusalem (en rési-
dence au Caire) qui avait souscrit deux ans

plus t6t a une profession de foi catholique. Il

ordonne quelques prétres égyptiens et crée un

embryon de structure ecclésiale. Mais paral-
lelement (1745), le pape renforce la mission
latine sous l’autorité d’un préfet franciscain,
au point que se constituent deux structures
paralleles pour ’administration d’'une commu-
nauté si réduite. Rapidement appelée a tran-
cher le conflit, Rome donne le sentiment d’hé-
siter et prend des décisions contradictoires. En

1758, elle reconnait la primauté du préfet latin

sur le vicaire apostolique copte. En 1780, elle

choisit ’orientation inverse : un « administra-
teur apostolique » ayant le titre d’« évéque du

Caire » est institué et la mission franciscaine

est clairement mise a son service. Les tracasse-

ries ne cessent pas pour autant et la croissance
de I’Eglise copte catholique s’en trouve direc-
tement entravée.

Aussi, a la différence des autres Eglises uniates

en milieu arabe, celle des coptes catholiques

COMMUNAUTE VIVANTE
Sa Béatitude Mgr Antonios
Naguib bénit un jeune couple
a la fin de la divine liturgie.

n’est-elle pas érigée avant longtemps en
patriarcat. Des vicaires apostoliques se suc-
cedent tout au long du XIXe siecle a la téte
de la petite communauté qui ne dépasse pas
quelques milliers de fideles. Sa reconnaissance
civile par les autorités égyptiennes s’en trouve
longtemps retardée : elle n’intervient qu’en
1866, soit bien apres I’émancipation des autres
communautés uniates par la Sublime-Porte
(Nom donné au Sultan Ottoman d’Istanbul),
a la faveur du développement dans le pays de
Iinfluence des puissances européennes. A la
fin du XIXe siecle toutefois, un mouvement
de conversion au catholicisme est relancé. Les
jésuites recoivent en 1879 mission d’ouvrir le
premier séminaire. La création d’un patriarcat
copte catholique est décidée en 1895 (consti-
tution apostolique Christi domini). Trois dio-
ceses furent institués avec trois Evéques, dont
le jeune prétre Guirguis Maqar, formé par les
Jésuites, qui prit le nom de Kyrollos, et fut
nommé Vicaire Apostolique. En 1898, il réunit
le Premier Synode d’Alexandrie. En 1899, il
fut promu Patriarche, et prit le nom de Kyrol-
los I1. W

WADIE ANDRAWISS

©CTS/MAB

B

FUITE DE LA SAINTE FAMILLE EN EGYPTE
Mosaique de la nouvelle cathédrale copte catholique du Caire

e
- Ateates 4

étais membre — Mais I’Eglise
copte orthodoxe a dit qu’en
pratique I’église catholique
locale — comme chaque Eglise
catholique dans les différents
pays du monde - ne peut rien
décider « in fine ». Ce que nous
faisonsici, nous allons le refaire
dans le cadre de la commission
internationale. La commission
locale s’est donc dissoute. Cela
se comprend un peu.

Les médias coptes ont beau-
coup parlé en décembre des
apparitions mariales a War-
rag-Imbaba. Il semble qu’il
y ait eu, depuis les appari-
tions de Zeitoun en 1968,
une dizaine d’apparitions
mariales en Egypte. Que pen-
sez-vous de cette inflation ?

A dire la vérité, nous respec-
tons la prise de position offi-
cielle de I’Eglise copte ortho-
doxe. Ces apparitions attirent
un grand concours de fideles

La Terre Sainte

chrétiens et de musulmans. Il
revient a I’ Eglise copte ortho-
doxe de se prononcer sur ces
événements et ni comme chef
de D’Eglise copte catholique
ni comme président de 1’As-
semblée générale de I'Eglise
catholique en FEgypte, nous
n’intervenons pour émettre un
jugement. ’Eglise orthodoxe
est compétente et ce n’est pas
a nous de dire si ces appari-
tions sont vraies ou non. Nous
respectons la prise de position
pastorale — et non dogmatique
— et nous constatons que cela
aide les fideles a rester attachés
a leur Eglise et 2 leur foi.

Dans un autre domaine, que
pensez-vous de l'interdiction
faite par le pape Chenouda lll
de se rendre en Terre Sainte
tant que dure l'occupation
israélienne ?

C’est également une prise de
position pastorale de sa part

203

qui n’était pas celle de ses pré-
décesseurs. Le pape Chenouda
a certainement des raisons et
des convictions personnelles
sur le sujet. Peut-étre est-ce
une volonté de se conformer a
la position officielle du gouver-
nement. Certes celui-ci entre-
tient des relations officielles
avec Israél mais il prend soin
de respecter le sens commun
des citoyens pour qui des réti-
cences demeurent au sujet de
ce rapprochement tant que le
conflit israélo-palestinien n’est
pas réglé.

Vous-méme, Béatitude, étes-
vous favorable aux péleri-
nages en Terre Sainte ?

Moi je laisse faire les fideles.
S’ils veulent y aller, s’ils ont la
permission des autorités civiles
ici, je ne les empécherai pas.
Ce n’est pas par opposition a
Sa Sainteté le pape Chenouda.
Je respecte ses décisions, ses

Juillet AoGt 2010

(11)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

directives pastorales et ecclé-
siales et aussi nous avons nos
convictions personnelles.

Nous entendons rarement
parler des chrétiens coptes
en Europe ou en Occi-
dent sauf généralement en
de mauvaises occasions,
comme par exemple ces six
derniers mois [P'élimination
des troupeaux de porcs qui
faisaient vivre essentielle-
ment des chrétiens en Egypte
ou hélas, de facon beaucoup
plus dramatique, les événe-
ments de janvier dernier a
Nag Hammadi. Quelle est la
réalité de la relation avec les
musulmans en Egypte ?

C’est un peu aussi la méme
chose comme les relations avec
les coptes orthodoxes ou les
protestants. Il y a toujours deux
niveaux. Le niveau personnel
qui est aussi relation de voisi-

nage et d’amitié - mais j’avoue
que méme a ce niveau cela
s’est refroidit avec la montée
du courant islamiste - et il y a
le niveau officiel avec les auto-
rités religieuses et par exemple
avec le Cheikh, Président de Al
Azhar, qui est le Vatican sun-
nite de I’islam. Apres sa nomi-
nation, nous sommes allés visi-
ter le nouveau Président avec
Mgr Golta, mon évéque auxi-
liaire, et nous avons eu de tres
bons échanges méme, et nous
avons évoqué la formation
d’une commission locale de
dialogue interreligieux. Reste
a la mettre en place. Mais c’est
encourageant. Ceci n’empéche
pas qu’il y ait toujours les dif-
ficultés ordinaires, I’interdic-
tion de construire des églises,
la difficulté a les entretenir ou
les difficultés pour trouver un
travail mais cela s’applique un
peu a tous les égyptiens surtout

Deux traditions fondatrices

Deux événements fondamentaux, rapportés par la tradition,
soutiennent jusqu’a aujourd’hui la ferveur des Coptes et fon-
dent leur histoire ; deux faits attestés dans la Bible mais entou-
rés d’obscurité sur le plan historique.

Le premier, c’est la fuite en Egypte et, par conséquent la pré-
sence de Jésus en Egypte des sa petite enfance. Quelques
citations bibliques viennent a 'appui de cette tradition, non seu-
lement le Nouveau Testament pour la fuite elle-méme, mais
des annonces ou des textes pensés comme tels dans I’Ancien
Testament, par exemple le chapitre 19 d’Isaie, que les coptes
invoquent volontiers comme fondateur de leur Eglise : « Voici
que le Seigneur, monté sur un nuage léger, vient en Egypte...
il y aura un autel a 'Eternel au milieu du Pays d’Egypte... et les
Egyptiens connaitront 'Eternel en ce jour-la...»

Appuyée sur de tels textes, 'Egypte se forge 'idée qu’elle jouit
d’'un statut particulier, qu’elle soit maudite ou objet de conver-
sion. Ses habitants la ressentent comme un pays privilégié

depuis le début. ®

La Terre Sainte

W.A.

204

les jeunes, car comme vous le
savez, la situation économique
du pays est assez difficile.

Précisément, Béatitude, les
indicateurs économiques
et sociaux du pays sont au
rouge. Le Président Mouba-
rak a 82 ans, l'avenir aprés
lui est incertain, n’avez-vous
pas peur pour les chrétiens
d’Egypte ?

Nous demandons a Dieu qu’il
préte longue vie a notre Pré-
sident car vraiment il met
un certain équilibre tres pré-
cieux dans la vie économique
et sociale mais personne n’est
éternel par conséquent pour
Pavenir, je crois que nous
devons avoir confiance en
Dieu. L’Eglise d’Egypte est
passée par des périodes beau-
coup plus noires, plus difficiles
et plus dures, des périodes de

Juillet - Aot 2010

vraies persécutions. Elle en
est sortie plus forte et plus
dynamique quoi qu’il en soit
des difficultés actuelles. En ce
qui concerne les chrétiens je
les vois actifs ,dynamiques au
ceeur de la société. Certes, des
Egyptiens choisissent d’émi-
grer, pas uniquement parmi
les chrétiens, beaucoup au
risque de leur vie, mais ceux
qui restent essayent de vivre
dans une vraie dynamique.
Beaucoup s’engagent dans la
société, beaucoup aussi ont des
entreprises petites ou grandes.
Quant au futur, encore une
fois, nous nous mettons entre
les mains de Dieu mais avec
beaucoup de confiance et
d’espoir.

Les chrétiens d’Occident

sont de plus en plus atten-
tifs au devenir des chrétiens

La Terre Sainte

m
<
=
<
%)
&
(6]
(@]

d’Orient. Quelle sorte d’aide
peuvent-ils apporter a votre
avis ?

Plusieurs ! La premicére est cer-
tainement I’aide spirituelle : la
priere car c’est la priere qui est
alabase dela présence, de I’ac-
tion et du développement du
Royaume de Dieu n’importe
ou dans le monde. Ensuite, il y
a aussi le soutien moral quand
dans les institutions, organisa-
tions internationales on traite
des questions soit morales,
soit humaines, soit sociales
et que les prises de position
des responsables politiques
sont contraires a I’évangile et
aux valeurs évangéliques et
morales, cela affecte les chré-
tiens de nos pays. Car que nous
le voulions ou non, en tant que
chrétiens en pays arabe, on
nous assimile aux occidentaux
et aux valeurs de I’Occident.

205

QUEL AVENIR

Quel sera I'avenir

de ces enfants,

qui se sont déplacés
avec leurs parents a la

messe dominicale,
dans une Egypte
traversée ces derniéres
années de tant de
tensions ?

Et suivant les décisions on
va nous dire « Voyez ce que
vous faites, ou est la morale,
ou sont les valeurs etc. »Nous
savons bien que ce n’est pas la
faute des chrétiens catholiques
engagés qui sont certainement
opposés a ces lois et prises de
position des gouvernements.
Nous entendons leur voix et
nous lisons sur internet et dans
la presse leurs prises de posi-
tion mais c’est malheureuse-
ment la voix opposée qui est
la plus forte et qui a I’autorité
et le pouvoir. Donc les choix
moraux et spirituels de 1’Oc-
cident se font sentir ici pour le
meilleur et pour le pire.

Enfin, bien siir il y a la solida-
rité pratique, I’aide financiere.
Les pays et les Eglises catho-
liques d’occident essaient de
nous apporter une aide assez
importante méme si depuis
une dizaine d’années elle a for-
tement diminué du fait de la
situation économique en Occi-
dent, nous dit-on.

C’est avec ces différents
type d’aide que de notre
cOté nous essayons de nous
maintenir comme chrétiens,
coptes et catholiques, au
Moyen Orient. H

Juillet - Ao(t 2010

(13)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

L'organisation de I'Eglise copte catholique

LA DISCRETE EVOLUTION

*Eglise catholique copte ou Eglise
I copte catholique est une des
Eglises catholiques orien-
tales. Le chef de I’Eglise porte le
titre de Patriarche d’Alexan-
drie des Coptes, avec rési-
dence au Caire (titulaire
actuel : Sa Béatitude
Antonios Naguib depuis le
30 mars 2006 voire page 17 sq.).
Le titre de Patriarche d’Alexan-
drie est actuellement porté également
par deux autres chefs d’Eglise (Grecque
melchite et Arménienne).

LEGLISE COMPREND SEPT DIOCESES :
- Eparchie patriarcale (Le Caire, le Delta et
Alexandrie)

(14) - Eparchie d’Ismaila et de Port-Said
- Eparchie de Guizeh, Béni-Suef et Fayyoum
- Eparchie de Miniah
- Eparchie d’Assiout
- Eparchie de Sohag
- Eparchie de Louxor
Les coptes catholiques sont environ,
250 000 fideles se répartissent en 7 diocéses,
a lintérieur de ’Egypte, et en 13 paroisses
al’étranger. Ils sont desservis par 9 évéques,
assistés de 200 prétres et 50 religieux des
peres franciscains, dans 174 paroisses en
Egypte, deux en Europe (Rome et Paris), 5
en Amérique du Nord (Montréal, Toronto,
Brooklyn, New Jersey, Los Angeles), deux
en Australie (Sydney et Melbourne), une au
Koweit et une a Beyrout.
Deux Instituts de vie consacrées : Les Reli-
gieuses Egyptiennes du Sacré-Cceur, qui pos-
sedent 17 maisons en Egypte, 3 au Soudan,
2 en Tunisie et 1 au Liban. Les Sceurs
coptes de Jésus et Marie, posseédent 8
maisons.

LES INSTITUTIONS EDUCATIVES ET SOCIALES

L Lepatriarcat dispose d’un grand sémi-
naire pour les sciences humaines
et théologiques, de 6 écoles, 12
institutions sociales dont un
asile pour les prétres agés,
i une association de bien-
faisance, une association
pour aider les étudiants
nécessiteux.

LES MOYENS DE COMMUNICATION

® Revue « El-Salah » (le Bien), men-
suelle, publication du Patriarcat.

® « Sadik El Kahen » (Ami du clergé),
périodique du Séminaire de Maadi.

® « Rissalat El Kanissa », (message de
I’Eglise) périodique, tenue par les jeunes
laics de ’Eparchie patriarcale.

Le rite copte catholique n’innove guére par
rapport a celui de I'Eglise orthodoxe, sinon
sur quelques points liés a ’administration
des sacrements (ainsi, les catholiques pra-
tiquent plus largement la confession). Le
texte de la messe, refondu en 1989, indique
qu’une voie moyenne a désormais été trou-
vée entre renouveau et authenticité. Bien
que rattaché assez étroitement au Saint-
Siege, le patriarcat catholique d’Alexan-
drie se préoccupe particulierement de la

WADIE ANDRAWISS

des coptes catholiques

Une discussion a baton rompu avec le curé de la cathédrale
et évéque auxiliaire du Patriarche, Mgr Youbanna Golta, nous fait
découvrirévolution discréte de l'Eglise copte catholigue.

La radicalisation de I’islam au
Mpoyen Orient trouve en par-

ses racines en Egypte avec
la création de la confrérie des
Fréres musulmans, pourtant,
martele Monseigneur You-
hanna Golta, évéque auxiliaire
copte catholique au Caire :
« Les Egyptiens ne sont pas
des fanatiques. C’est un pays
au contraire tres pacifique. En
7000 ans d’histoire, I’'Egypte
n’a jamais commencé une
guerre, elle n’a jamais fait
que se défendre. A 1’époque
byzantine, les guerres confes-
sionnelles entre chrétiens ont
affaibli le pays facilitant sa
conquéte par les arabes musul-
mans. Néanmoins, I'Egypte
est restée chrétienne, et majo-
ritairement copte jusqu’au Xe
siecle. A l’arrivée au pouvoir
du Grand Calife E1 Mamoun,
le christianisme en FEgypte
a été écrasé et les églises ont
été détruites. L'Eglise a perdu
peu a peu de son influence sur
la société. Le christianisme a
commencé a diminuer tandis
que I’Islam s’imposait. Malgré
tout, les relations entre musul-
mans et chrétiens, au long des
siecles et malgré les guerres,
sont restées stables jusqu’a
maintenant.»

La Terre Sainte

Mgr Golta se défend d’avoir
une vision angélique de I’his-
toire et de la situation pré-
sente. Selon lui, I’extrémisme
actuel, dont il ne nie pas I’exis-
tence, est une conséquence des
politiques occidentales sur le
Tiers Monde en général depuis
les périodes coloniales.

Chrétiens et musulmans:
Egyptiens ensemble

Selon lui, en Egypte, depuis la
Révolution de Nasser en 1952,
la succession de chefs d’Etat
« laics » - Nasser, Sadate, Mou-
barak - a jugulé en partie les
extrémistes méme si, depuis la
mort de Anouar el-Sadate, la
confession Wahhabite venue
d’Arabie saoudite étend son
influence sur le pays et est la
cause de phénomenes de persé-
cution contre les coptes. Malgré
tout, affirme Mgr Golta, « Les
musulmans égyptiens sont tous
- sans exception - convaincus
que les coptes sont de vrais
égyptiens. Parfois ils nous
disent ‘vous étes les vrais Egyp-
tiens’. Il n’y a pas de racisme
ou ostracisme anti-copte.»

Une des raisons de cette har-
monie égyptienne résulterait
de ce que les coptes ne se

207

soient jamais repliés sur eux-
mémes. « Dans les villes, il
n’y a pas de ‘quartier copte’
comme on pouvait trouver un
‘quartier juif’. Dans un méme
immeuble, on trouvera tou-
jours des coptes et des musul-
mans. Nos magasins sont cote
a cote. Nous avons les mémes
défauts, les mémes vices, les
mémes vertus. Nous sommes
pareils au point que nous
chrétiens sommes un peu isla-
misés dans nos traditions et
dans nos fétes et les musul-
mans, de leur c6té, sont un
peu christianisés dans leurs
traditions. Nous sommes fon-
damentalement tous Egyp-
tiens. » On sent poindre une
note d’inquiétude quand
Mgr Golta ajoute « pour le
moment ». Car, poursuit-il,
« Nous avons peur de I’in-
fluence des pays du Golfe
et de la confession saoudite
wahhabite qui divise le monde
entre les croyants et les ‘kou-
fars’, les non-croyants. »
C’est cette crainte, semble-
t-il, qui pousse certains
jeunes coptes aujourd’hui a
grandir a lintérieur de leur
pays comme citoyens a part
entiere, partie prenante du
devenir de leur pays.

Juillet - Ao(t 2010

(15)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

« Jusqu’a il y a une vingtaine
d’années, constate Mgr Golta,
les coptes croyaient que leur
maison, leur défense, leur
force, c’était l’Eglise mais la
nouvelle génération essaie
plutot de s’ancrer comme
citoyen égyptien. Ce n’est pas
I’Eglise qui nous défend, ce
n’est pas le Patriarche, le pape
Chenouda qui défendent les
chrétiens, ce sont les chrétiens
qui avec les musulmans se
défendent ensemble contre les
formes de radicalisme. Avec
I’aide de musulmans éclai-
rés et cultivés, nous essayons
juste de défendre
. et conquérir
i besoin nos
droits de
citoyens. »
Une forme
laici-
sation de la
nouvelle

génération copte. Au détri-
ment de la foi ? « Non, au
contraire. » affirme 1’évéque.
« Nous sommes tres attachés
a notre foi, j'oserai dire plus
qu’avant. Avant, on pensait
peut-étre que suivre le pape,
suivre le patriarche c’était
croire au Christ, ¢’était croire
en Dieu. De nos jours, la nou-
velle génération découvre que
croire est un acte personnel,
un engagement qui n’est pas
soumission a une autorité
religieuse mais adhésion au
Christ. »

Un avenir a constuire

Le salut dans la citoyenneté ?
Reste qu’il est toujours inter-
dit de construire une église
en Egypte. « Oui C’est vrai,
c’est une tres vieille loi qui n’a
jamais été abolie. Mais mal-
gré tout on se débrouille. Et
des musulmans nous aident
dans nos démarches pour
construire nos églises et nos
écoles. Certes il y a des oppo-
sitions, des manifestations.
Malgré tout, on construit.
I y a quelque 170 écoles
catholiques en Egypte. Elles
sont des ponts entre les deux
mondes chrétien et musul-
man. 80% des ministres, des
personnes les plus influentes
dans l’art, dans le monde
audiovisuel ont été éleves
' des écoles chrétiennes. Les
I deux fils du Président Mou-
k barak ont fait leurs classes
a  Saint-Georges, dans
une école copte catholique

¢ jusqu’a la fin de la prépara-

toire et de nombreux ministres
sont passés chez les jésuites.

| MGR GOLTA
' A 73 ans, MgrYouhanna Golta

n'a que I’avenir en ligne de mire.

C’est dire 'importance de ces
institutions sur le plan cultu-
rel au moins. »

Pourtant de nombreux chré-
tiens désirent émigrer...
« Nous tous, les égyptiens,
nous sommes pareils. En ce
qui concerne I’émigration,
c’est pareil. Tout le monde a
(un peu ?) peur de I’avenir. Les
musulmans ont leurs raisons
de vouloir émigrer, les chré-
tiens ont les leurs. Tous ont
les mémes raisons qui pousse
les habitants du Tiers Monde
aréver d’Eldorado américain,
canadien, australien ou autre.
Mais ce désir d’émigrer exas-
pere le prélat que ’amour de
son pays presse : « Nous ne
sommes la pas pour faire de
Pargent pas, pour nous pré-
parer a émigrer mais pour
faire évoluer notre pays, pour
le développer. Si je quitte, si
notre jeunesse quitte, qui va
faire changer les choses ? On
a peur des musulmans ? Mais
les musulmans ne sont pas
méchants ! Oui il faut stopper
P’extrémisme dans la région
d’ou qu’il vienne musulman,
chrétien ou juif. Mais il faut
vivre ! Il faut batir, construire
I’homme, construire la
femme, construire le futur
de ’humanité mais non pas
penser a détruire le monde
musulman ou le monde chré-
tien... cela n’aboutira qu’a
plus de guerre, plus de sang.
Le monde a besoin d’amour,
pas d’argent. L’argent nous
sclérose. Ce qui manque vrai-
ment au monde, c’est I’amour,
c’est la charité.»

Mgr Golta aime son pays,
aime son Eglise. Si on lui fait

Juillet - Aot 2010

remarquer que [l’iconostase
manque dans sa cathédrale, il
répond qu’il a choisi : c’était
la climatisation ou I’iconos-
tase. Il a choisi la climati-
sation pour que le fidele soit
dans les meilleures conditions
pour s’unir a son Seigneur.

Une menace pour I’Eglise

Du synode, Mgr Golta espere
qu’il permettra de faire
« Entendre la voix des chré-
tiens du monde arabe et du
Moyen-Orient pour dire au
monde qu’il y a encore des
chrétiens qui vivent avec
leurs freres musulmans dans
cette partie du monde ignorée
de I’Occident et surtout de la
population occidentale. » Il
espére aussi qu’il sera I’oc-
casion d’une « révision en
profondeur de notre vie inté-
rieure, de la vie de ’Eglise au
Moyen-Orient et aussi I’occa-
sion de revoir nos relations
avec nos fréres musulmans
pour inventer des nouvelles
manieres de dialoguer en pro-
fondeur et sérieusement. »
Selon Mgr Golta, la menace
qui plane sur DIEglise au
Moyen-Orient ne vient pas
forcément du durcissement
de I'Islam. « Nous manquons
de souffle. Le vrai risque pour
I’Eglise du Moyen Orient,
c’est de se contenter d’étre les
administrateurs de nos biens,
de nos propriétés, de nos
richesses et d’oublier la foi au
passage.

C’est d’étre des chrétiens
sociologiques, revendiquant
une différence au cceur du

La Terre Sainte

monde arabe et musulman
mais sans se nourrir a la
source de notre différence : le
Christ et son évangile. C’est
Lui la source du témoignage,
la source de la communion
entre chrétiens et avec tous
nos concitoyens. Nous cour-
rons le risque d’étre les gar-
diens de linstitution quand
nous sommes appelés a étre
les gardiens et joyeux témoins
de la Foi. »

Il n’y a ni sévérité ni jugement
dans le ton de Mgr Golta mais
de la passion pour vivre a la
hauteur de I’évangile et pour
devenir crédible notamment
dans la rencontre de I’Islam
au Moyen-Orient et au-dela.
En poursuivant sur cette
voie I’évolution pourrait bien
amener a une révolution des
consciences. Hll

En savoir plus sur les Coptes

W. Andrawiss : Les Coptes, chrétiens d’Egypte, deux mille ans de
christianisme. - Le Mariage Copte, Thése de Doctorat, Université

de Strasbourg 1970.

L. Barbulesco L : Les Chrétiens Egyptiens aujourd’hui, Le Caire

1985

P du Bourguet : Les Coptes, coll. Que sais-je ? PUF 1988
- LArt Copte, Edition Albin Michel, Paris 1968
C. Cannuyer : Les coptes, collection « les fils d’Abraham » édition

Brepols 1990

Roncaglia Histoire de I'Eglise Copte, 4 vol., Beyrouth 1966-1973
Rondot P : LEvolution historique des Coptes d’Egypte, Cahier de
I'Orient contemporain 22,1950, 129-142

Magdi Sami Zaki : Histoire des Coptes édition de Paris 2005

- Dhimmitude ou I'oppression des chrétiens d’Egypte édition LHar-

mattan .

209

Juillet - Ao(t 2010

(17)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

En Egypte, trots communautés « coptes »
coextstent : les coptes orthodoxed, les coptes
catholiqueds et les coptes évangéliques.

Dany leur toute récente tradition,

ces derniers n'ont pads retenu le jeiine, c’est sur
celui pratiqué dands les Eglises orthodoxes

et catholiques que cet article nous éclaire.

Le jel(ine eucharistique
dans ['Eglise copte

MAMDOUH CHEHAB BAssILIOS OFM
Centre Franciscain d’Etudes Orientales Chrétiennes — Le Caire

La langue arabe, dans certains
domaines, n’hésite pas a préci-
ser sa pensée en élargissant son
abulaire, ainsi les termes
relatifs a la pratique ascétique
si ancienne du jetine sont au
nombre de trois a savoir :
1. « ar : inqitd’ » (= abstinence)
= une privation totale de tout
aliment et de boisson)
2. «ar : sawm » (= je(ine) = une
privation de certains aliments).
3. Lorsque le jeline absolu
s’étend sur plus d’un jour, on
Pappelle « tayy » (= terme
employer pour indiquer qu’une
chose est pliée sur une autre).
Chez les coptes, on emploie
un quatriéme terme par rap-
port au jeline eucharistique

La Terre Sainte

en arabe : « ihtirds » (= atten-
tion, caution). Pourquoi ? Les
coptes eux mémes donnent la
justification. Le jeine norma-
lement entraine le fidéle a la
tristesse causée par la mortifi-
cation. Au contraire, I’Eucha-
ristie entraine a la joie motivée
par la rencontre du Seigneur.
La tristesse n’a aucun droit
d’existence dans ce moment
nuptial entre I’ame et le Sei-
gneur. Pourtant, la commu-
nion exige une préparation
spirituelle aussi a travers le
jetine. Le jeline eucharistique
est a voir donc comme une
expression de vénération spiri-
tuelle a travers la privation de
la nourriture.

210

o
<
=
<
(%]
=
Q
O

Le jeline eucharistique
dans la premiére Eglise

La discipline du jetine eucha-
ristique n’est pas aussi
ancienne que la célébration de
la messe elle-méme, puisque
les premiéres célébrations
eucharistiques  mentionnées
dans les livres du Nouveau
Testament décrivent 1’Eucha-
ristie précédée d’une Agape.
Le premier a contribuer a la
promulgation d’une telle disci-
pline pourrait étre saint Paul,
PApotre des Gentils, d’apres
ce que le Pape Pie XII écrivit
dans sa constitution « Christus
Dominus ». Avec sa recom-
mandation aux Corinthiens de

Juillet - Aot 2010

séparer ’Agape de I’Eucharis-
tie qui la suivait (1 Co 11, 21 ss)
, il aurait sans doute contribué
a l’apparition d’une telle dis-
cipline dans I’Eglise. Mais sur
ce point, les chercheurs ne sont
pas tous d’accord. En effet,
saint Paul n’a pas condamné
le fait de manger en soi, mais
plutdt le désordre et les abus
qui accompagnaient 1’Agape.
Drailleurs, aprés avoir repro-
ché aux Corinthiens ces abus,
il leur conseille de manger chez
eux avant de venir a la célé-
bration. Peut-étre le temps qui
séparait la consommation du
repas a domicile de la célébra-
tion eucharistique pouvait-il

La Terre Sainte

étre considéré comme temps
de jetine, si court ou si long
fait-il.

A ce point, une question s’im-
pose : quand cette pratique
ascétique du jetine eucharis-
tique a-t-elle vu le jour ? La
premiere attestation claire
de ce jeline se trouve dans un
passage d’une lettre que Ter-
tullien écrivit a une femme
chrétienne, épouse d’un paien :
« que ton mari ne sache pas
ce dont tu te nourris secréte-
ment [= I’Eucharistie] avant
de consommer toute autre
nourriture »!. Tertullien mou-
rut au Ille siecle. Avant le
troisieme siecle, il semble que

211

PAIN VIVANT

Dans les Eglsies
orientales, on ne recoit
pas le Pain Vivant
descendu du Ciel comme

une simple nourriture
terrestre. Le jeline
participe a part entiére
a I'aiguisement du désir.

nous n’ayons aucune trace de
la notion de jetine’.

Quant a la législation cano-
nique concernant le jeline
eucharistique, le premier qui
ait discuté de cette maticre
la rendant obligatoire était le
concile d’Hippone (393), dans
son 28e canon qui oblige célé-
brant et communiant de ne pas
recevoir la communion apres
un repas.

Grace aux documents, tous
ceux qui ont étudié la liturgie
primitive, nous confirment que
vers le IVe siécle, toute ’Eglise,
tant en Orient qu’en Occident,
observait le jeline eucharis-
tique’, qui est née d’abord
comme une coutume et deve-
nue, par la suite, une loi.

La discipline du jeiine eucha-
ristique a connu d’ailleurs
trois étapes importantes dans
I’Eglise de Rome. Autrefois,
avant Pie XII, on devait jel-

Juillet - Ao(t 2010

(19)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

ner a partir de minuit jusqu’au
moment de la communion pré-
vue au matin, suivant en cela
les plus anciennes Traditions.
Au IVe siécle, la discipline du
jetine eucharistique était déja
pratiquée, comme le note la
méme constitution de Pie XII.
Depuis I’établissement de cette
pratique jusqu’a nos jours, elle
est passée par ces étapes :

- Un jetine de neuf heures : ce
que I’Eglise copte orthodoxe
demande encore aujourd’hui a
ses fideles était pratiqué autre-
fois par les adeptes du Rite
Romain.

- Un jetine de trois heures : le
Pape Pie XI1I, le 6 janvier 1953,
décréta de réduire le jetine
eucharistique a trois heures
pour les aliments solides et a
une heure pour la consomma-
tion des liquides.

- Un jetine d’une heure : le
21 novembre 1964, le Pape
Paul VI réduisit ce jeine a une
seule heure avant la commu-
nion eucharistique. C’est la
méme durée que I’actuel Code
de droit canonique précise
dans son canon 919.

Le jetine dans I’Eglise copte
orthodoxe*

L’Eglise copte orthodoxe
reste la plus fidele a la Tradi-
tion des Anciens pour ce qui
concerne le jetine, en général,
et le jeline eucharistique de

ORTHODOXIE

Moine copte orthodoxe
a I’entrée de la citerne de

sainte Héléne
a Jérusalem.

La Terre Sainte

facon particuliere. Avouons-
le, pendant les périodes de
jetine, toutes les familles
coptes deviennent une exten-
sion des monasteres. Ceux-ci,
au cours de I’histoire, se sont
révélés étre le refuge de toute
la nation copte.

Le jeline eucharistique dans
I’Eglise copte ne concerne
pas uniquement privation
de nourriture ou de boisson,
mais aussi les régles de pureté
légales telles qu’elles sont
décrites dans I’Ancien Testa-
ment. D’apres les regles cano-
niques, une maman copte
n’avance pas a la communion

212

sacramentelle avant d’obtenir
une absolution qu’elle recoit
quatre-vingt jours apres I’ac-
couchement si son bébé est de
sexe féminin et pas avant qua-
rante jours si son bébé est de
sexe masculin. Ajoutons aussi
que la communion sacramen-
telle est défendue aux femmes
pendant leur menstruation.

Le jeline eucharistique dans
I’Eglise copte catholique

D’apres le Droit Particulier des
Coptes Catholiques de 2007, le
jetine eucharistique est fixé a
une heure au minimum, excep-

Juillet - Aot 2010

tion faite pour les malades, en
conformité avec le Magistere
Pontifical. Ce droit fixe aussi
les jours et les périodes de
jeline, ainsi que ceux d’absti-
nence. (art. 77,94).

Le jeline eucharistique dans
I'’Eglise copte orthodoxe

L’Eglise copte orthodoxe
observe strictement le jeline
eucharistique a tel point que
ce jeline ne concerne pas
uniquement les fideles mais
aussi les objets liturgiques:
autel, patene, calice, etc. Sur
le méme autel, on ne peut pas
célébrer deux messes 1’une
apres lautre. Aussi bien les

>
oc
o
<
O]
w
=
i
>
it
(2]
©)

La Terre Sainte

personnes comme 1’autel doi-
vent étre a jetin pendant neuf
heures. Ce jeiine consiste dans
une privation totale aussi bien
des aliments solides que des
boissons.

L'un des articles de la légis-
lation liturgique-canonique,
connue sous le nom « al-
majmi’ al-safawi » (= la
somme canonique de Safi
ibn al-’Assal, XlIlIlIe siecle)
concernant la communion
eucharistique conseille le
fidele de n’avancer a la sainte
Table que s’il désire ardem-
ment manger. Ceci marque
que le jetine recommandé
pour la communion doit étre
a sa perfection.

Pour marquer I’ancienneté
de cette discipline, les coptes
se basent sur des regles litur-
giques qui remontent au temps
des premieres générations.
Nous citons, par exemple,
une recommandation faite
par saint Pierre a son disciple
Clément de Rome: « Per-
sonne ne communie sans étre
a jelin et sans étre pur; et si
quelqu’un, parmi les fideles,
hommes ou femmes, aura
communié, par négligence,
apres avoir rompu le jedn, il
sera expulsé de ’Eglise pour
toujours »3. Des régles de ce
genre précisent aussi que le
minimun d’heures requises
pour le jeline eucharistique
est fixé a neuf heures. D’apres
le prétre savant du Moyen-
Age nommé Abii-l-Barakéat
ibn Kabar (+1324), écrivain
encyclopédique copte, la pra-
tique des neuf heures requises
pour le jefine eucharistique,
fut mentionnée au canon 75
(sic !) du synode de Laodicée
(entre 343 et 380)°.

213

Le sens du jeline
eucharistique

Il n’y a pas de difference entre
les catholiques et les ortho-
doxes concernant les sens du
jetine eucharistique. D’ailleurs,
le pape Pie XII en a parlé dans
sa constitution de 1953 concer-
nant ce jeline: manifester plus
d’honneur envers le Seigneur,
susciter la piété, augmenter les
fruits de la sainteté, accroitre
la charité divine dans les ames
des fideles, éliminer le sens de
« pesanteur » due a la consom-
mation des aliments, et donc
plus d’agilité pour ’esprit.

En plus, les coptes justifient
ce jeline par un désir de puri-
fication, surtout pour la domi-
nation de la passion charnelle.
Pour cela, ils insistent sur trois
choses préliminaires a la com-
munion: ’état de grace obte-
nue par une absolution sacra-
mentelle (confession), le jetine
de neuf heures par rapport aux
aliments solides et aux bois-
sons, abstinence sexuelle entre
les mariés a partir de la veille,
vu que cette Eglise ne connait
pas la célébration vespertine
de P’Eucharistie excepté les
périodes de jeline ol la messe
a lieu dans P’aprés-midi avec
communion vers I’heure de
none (hora nona, celle du cru-
cifiement) et les messes, dans
la nuit, des grandes vigiles.

Le fait de fixer le jeline a neuf
mois invite les fideles a médi-
ter sur le ventre de la Bienheu-
reuse Vierge Marie, tabernacle
immaculé ou PEnfant Divin
est resté pendant neuf mois.
Qui s’avance a la communion,
dit Anba Ruwais, doit avoir
un ventre semblable a celui de
la Vierge Marie, par rapport

Juillet - Ao(t 2010

(21)



TERRE SAINTE
EGLISES DE

a la pureté. Les neuf heures
de jeine donneront le temps
voulu pour la digestion et la
libération du corps de toute
nourriture terrestre’.

Les neuf heures de jeiine, chez
les coptes, ont aussi une rela-
tion avec la Passion du Sei-
gneur. D’un c6té, la faim est
une participation a la douleur
que le Seigneur a éprouvée
alors qu’il était sur la Croix.
En plus, ces neuf heures rap-
pellent les neuf heures de souf-
france le jour du Crucifiement
du Seigneur?.

Pour illustrer I’aspect de la
purification, on compare le
corps du fidéle au tombeau du
Christ. Le corps du fidele, a
travers la privation de la nour-
riture et de la boisson, doit étre
orné de la pureté pour étre a la
hauteur de recevoir le Pain des
Anges.

La Terre Sainte

Ayant vu les deux pratiques du
jeline eucharistique : celle de
Rome et celle des coptes ortho-
doxes, nous souhaitons tres
fort que la différence de la pra-
tique entre les catholiques de
rite romain et les coptes ortho-
doxes de rite alexandrin ne soit
pas un probleme en plus, dans
le parcours cecuménique entre
les deux Eglises, puisque cette
discipline ne releve pas d’une
loi divine mais d’une discipline
ecclésiastique. l

1. Voir: P. Meloni-R.J. De Simone,
“Digiuno e Astinenza”, in Dizio-
nario patristico e di antichita chris-
tiane, Ed. Institutum patristicum

augustianum-Roma, Marietti, 1983,
vol. 1, col. 956.

2. Voir: A. Bride, “Jetine eucha-
ristique”, in Dictionnaire de droit
canonique (=DDC), Paris, 1954,
fascicule XXXI, col. 145

3. Voir: Idem, ibidem, col. 148.

214

Jis}
<
=
=
1%}
2
O
©

4. La liste des périodes de jetine au
cours de I’année liturgique copte est
publiée dans le livre de Christian
Cannuyer, Les coptes, édition Bré-
pols, 1990, p. 157-158.

5. Voir: Al-Safi ibn al-‘Assal (compi-
lateur), Kitab al-qawanin (= recueil
des canons), Ed. Morqos Girgis, Le
Caire, 1927, p. 126

6. Cité par: Aqgladits Ibrahim
(diacre), Sirr al-Ifkharistiyyah fil-
tuqiis wal-qawanin al-kanasiyyah:
vol. 1: al-isti’dad lit-tandwul bi-
isti’qaq (= Le Sacrement de I’Eucha-
ristie dans les rites et les lois ecclésias-
tiques: vol. 1: La digne préparation a
la communion), Giza, 1995, p. 49.

7. Voir: Idem, Sirr al-Ifkharis-
tiyyah..., op. cit., p. 50.

8. Voir: Idem, Sirr al-Ifkharis-
tiyyah..., op. cit., p. 51.

Juillet - Aot 2010

Frere Samir, franciscain de rite copte

Les Franciseains de la Custodie comptent dans leurs rangs quelques
dizained de fréres arabes. Plusieurs parmi eux sont orientaux, car ils

ont été baptisés dans une Eglise orientale. Frére Samir
Narouz est égqyptien et 4t n’a pas Loccasion de vivre dand
son rite a Jérusalem, son amour pour lui reste intacte.

ma paroisse de Kafr el Dawar, non loin
d’Alexandrie. Notre curé était un francis-

cain italien qui avait adopté le rite copte.
Nous étions en 1968, il était impossible d’ar-
river au séminaire d’Emmaiis en Israél, aussi
m’a-t-on envoyé, avec cinq autres postulants,
me former dans le sud du pays a Assiout
dans un vicariat des fréres qui dépendait de
la Toscane. En 1970, la Custodie a ouvert un
college séraphique a Kafr el Dawar que nous
avons rejoint. Nous étions une vingtaine. A la
paroisse, les franciscains célébraient selon le
rite copte le dimanche et selon le rite latin en
semaine. Cette alternance nous a enrichis, cela
nous a ouvert a d’autres réalités ecclésiales. J’ai
été ordonné prétre selon le rite copte
en aofit 1981. Sur la photo de mon
jubilée sacerdotal, je suis revétu du
vétement liturgique dit copte
pharaonique des prétres. J’ai
pu célébrer mes 25 ans
d’ordination dans ma
paroisse d’origine et
sur le Mont Thabor.
Voila des années que
je suis en service en
dehors de I’Egypte,
je n’ai donc plus
de lien direct avec
mon rite d’origine.
Je suis au service
de la communauté
la ou elle est dans
les contingences
locales, comme cha-
cun d’entre nous.

' ’ai découvert la vie franciscaine dans

Les quelques coptes de

Terre Sainte arrivés dans

le pays, spécialement

a Nazareth, a I’époque

de Mohamed Ali Pacha

qui a régné en Egypte
jusqu’aux confins de la
Turquie de 1805 a 1953.

Ces coptes se sont assimilés

soit 2 I’Eglise latine soit 2 la
melkite. Bien sir le rite copte
me manque. De temps a autre
jécoute un disque de liturgie, j’en
aime la musique, les rythmes et par-dessus tout
la richesse des prieres. Nous avons des préfaces
fixes dans la messe de saint Basile mais dans
la messe de saint Grégoire, il y a des textes,
notamment ceux pour les fétes mariales et les
solennités de Noél et Paques, d’une richesse
et d’une beauté exceptionnelle. Ce sont de
tres vieux textes mais d’une tres forte densité.
Apres mon ordination, envoyé a Alexandrie,
j’ai voulu apprendre tous ces textes et leurs
mélodies et j’ai pris des cours aupres d’un pro-
fesseur aveugle qui savait tout par cceur, abso-
lument tout. Quand on entend les musiques
liturgiques de la Semaine Sainte on est vrai-
ment transporté dans le mystere méme. Dans
la liturgie copte il y a une expression mélodique
de la mort d’une incroyable intensité qui va pui-
ser aux sources pharaoniques. Je payais chaque
lecon 5 livres. C’était une somme mais je tenais
am’imprégner de ma culture. Il m’arrive aussi,
mais exceptionnellement, de célébrer ici en
Terre Sainte dans le rite copte. La derniere fois,
c’était il y a trois semaines a 1’occasion de la
visite de ma sceur accompagnée de son mari.




Juifs, chrétiens et musulmans ensemble pour Pamour de Jérusalem

Big Hug : Un gros calin pour Jérusalem

Ce soir-la, je sortais de mon bureau pour aller faire
quelques courses avant de rentrer. Descendant de la porte
Neuve vers la porte de Damas a pied, par 'extérieur de la
ville, en longeant les remparts, un petit attroupement retint
mon attention d’autant que la voix de celui qui parlait était
portée par un mégaphone. La police surveillant alentour,
je regardai plus attentivement quand il me sembla voir un
homme avec une kippa enlacer un homme en douchdaché
et keffieh, costume typique des Palestiniens. Je m’arrétai
donc pour m’assurer que je n’avais pas la berlue. Les der-
niers mois, voire les derniéres années passées ici, ne m’ont
pas habituée a voir des démonstrations d’amitié entre juifs
et musulmans. C’est bien pourtant ce dont je suis témoin.
Je suis partagée entre le désir de rester comprendre ce
dont il s’agit et celui de retourner au bureau pour m’empa-
rer de mon appareil photo. C’est ce que je choisis de faire.
La montée est rude a faire en courant. Quand je reviens
hors d’haleine, le groupe semble avoir disparu. Mince. Je
scrute. Le mégaphone se fait de nouveau entendre. Je
retrouve le groupe qui s’est étoffé sur les marches de la
porte de Damas. Va que je t'embrasse, Va que je te serre
dans mes bras. lls appellent cela un «big Hug» un gros
calin pour Jérusalem.

La Terre Sainte

Renseignement pris je suis au coeur d’'une manifestation
organisée par les « Jerusalem peace makers », les faiseurs
de paix a Jérusalem. Leur discours est simple : « Assez
de la politique, aimons-nous les uns les autres, nous qui
sommes unis d’'un méme amour pour Jérusalem.» Les
jeunes israéliens présents sont, pour la plupart, issus des
milieux dits « alternatifs ». lls ont surtout I'air d’alterner
tabac et hachisch mais ils sont manifestement sincéres
dans leurs généreuses accolades. Certains, non moins sin-
ceres, semblent moins décalés. Il y a quelques chrétiens,
quelques musulmans. C’est juste surprenant. Inattendu
comme peut et sait I'étre cette ville. Inattendue aussi la
priere qui débute. Elle ne ressemble a rien des religions
en présence, elle s’inspire treés nettement des mantras
bouddhiques et I'on répete a I'infini les mots shalom et
salam, paix, tout d’abord tres lentement, puis de plus en
plus vite jusqu’a obtenir un rythme enivrant. Je trouve cela
un peu « débile » et décevant... comment les trois grands
monothéismes ont-ils besoin d’aller chercher ailleurs pour
prier ensemble ? Pourtant, les deux heures que j’ai vécues
avec ces gens m’ont mis du baume au cceur. Tout n’est
pas perdu pour la paix a Jérusalem tant qu’il y a des gens
qui veulent s’aimer. M.-A. B

Juillet - Aot 2010

p ojoyd

© CTS/MAB

anawiny.p 19]ila



