
1

(1)

M.-Armelle Beaulieu

La Terre Sainte � Mars Avril 2010
L’église maronite

Béthanie,  
la maison 
de l’amitié

Le syndrome 
de Jérusalem

Mars Avril 2010 � No 606 (76e année, 2e livraison)

Bimestriel de �  la Custodie de Terre Sainte
la erre aintet S



2

(2)

La Terre Sainte � Mars Avril 2010 63

(63)

M.-Armelle BeaulieuLa Terre Sainte poursuit sa découverte des Églises 
orientales catholiques avec l’Église maronite. C’est à 
chaque dossier l’occasion de faire une plongée dans 
l’histoire de l’Église universelle et locale. L’Église 
a toujours eu à cœur de soutenir les chrétiens du 
Moyen Orient avec un soin tout particulier envers 
les Chrétiens de Terre Sainte. Sa sollicitude revêt 
des aspects très variés.
Ainsi, en janvier, la Coordination Terre Sainte, 
qui regroupe des évêques représentant les confé-
rences épiscopales de plusieurs pays 
d’Europe et d’Amérique, ve-
nait comme chaque année aux 
nouvelles, multipliant les ren-
contres pour prendre la tem-
pérature du pays de l’intérieur. 
En février, la Congrégation 
pour les Églises Orientales lançait 
son appel, annuel lui aussi, aux chrétiens 
du monde en faveur de la Terre Sainte et 
le Cardinal Sandri a rappelé à tous les 
évêques du monde ce message à faire 
passer dans leurs diocèses « Le Pape 
a confié à la Congrégation pour les 
Églises Orientales la tâche de susciter 
un vif intérêt pour cette Terre bénie. 
En Son nom, je vous exhorte tous à 
confirmer cette solidarité dont vous 
avez déjà fait preuve. Les chrétiens 
d’Orient portent, de fait, une res-
ponsabilité qui revient à l’Église 
Universelle, celle de garder les « 
origines chrétiennes », les lieux et 
les personnes qui en sont le signe, 
parce que ces origines sont tou-
jours la référence de la mission 
chrétienne, la mesure du futur 
de l’Église et Sa sécurité. C’est 
pourquoi, ils méritent l’appui 
de toute l’Église. »
Quand l’isolement semble plus 
grand et la situation difficile, 
l’universalité de cette solida-
rité met du baume au cœur et 
c’est juste réjouissant. n

M.-Armelle Beaulieu

(63)

Solidarité 
universelle

éditorial

On pourrait faire remonter les pre-
miers contacts maronites avec  la 
Terre Sainte au temps même de 

saint Maron, quand deux femmes ascètes, 
d i s c i p l e s du saint, Marana et Kyra, 

« prises un jour du désir de 
contempler les lieux sancti-
fiés par les souffrances sal-
vatrices du Christ, couru-
rent vers Ælia (Jérusalem) 
sans rien manger durant la 
route, mais une fois arri-
vées dans la Ville et leurs 
dévotions accomplies, elles 
prirent de la nourriture 
puis refirent à jeun tout 
le voyage de retour, ce qui 
ne fait pas moins de vingt 
journées de marche  », 
écrit Théodoret de Cyr.

Nous n’avons pas de docu-
ments prouvant une existence stable des 
Maronites en Terre Sainte avant les temps 
des Croisades. Mais à cette époque, des 
maronites prirent part à la reconquête de 
Jérusalem par les Croisés  ; on estime le 
nombre de ces combattants à 10000.
Dans la hiérarchie des races que les auto-
rités franques établirent en Terre Sainte, 
«  les Maronites venaient immédiatement 
après les Francs, avant les Jacobites, les 
Arméniens, les Grecs, les Nestoriens et les 
Abyssins. Ils furent du reste admis dans la 
bourgeoisie franque et partagèrent les pri-
vilèges civils et juridiques des bourgeois 
latins. »
Vers 1320 l’historien arménien Aitoun 
notait qu’à Jérusalem les maronites for-
maient une des plus importantes colo-
nies chrétiennes. Les maronites furent en 
quelque sorte assimilés aux Francs, célé-
brant dans leurs églises, sur leurs autels et 
avec leurs vêtements.

Il semble que les premiers contacts des 
maronites avec les fils de saint François 
eurent lieu en 1246.
Aux grandes fêtes de Noël et de Pâques, de 
nombreux maronites affluaient à Jérusa-
lem, les fils de saint François les recevaient 
avec beaucoup de charité. Les maronites, 
sûrs de cette confiance, prenaient part 
à tous les actes du culte dans les divers 
sanctuaires.
La confiance totale, le respect et la com-
préhension dont étaient empreintes les 
relations entre Franciscains et maronites 
de Terre Sainte, subirent quelques pénibles 
éclipses, notamment dans la seconde moi-
tié du XVIIe siècle, dues à des campagnes 
de latinisation de la part de certains res-
ponsables franciscains.
Le tout se termina pour le mieux fin mars 
1700 avec le Père Gardien Stefano da 
Napoli, lequel accepta que les maronites 
de partout relèvent de leur Patriarche 
d’Antioche, et que la communauté maro-
nite de Jérusalem ait à son service deux 
prêtres et célèbrent la messe avec encens 
dans toutes les églises franciscaines et 
qu’ils gardent leurs coutumes quant aux 
jeûnes et fêtes.
L’établissement des maronites dans diffé-
rentes localités de la Terre Sainte fut très 
longtemps instable, à la merci des vicissi-
tudes politiques et l’on nota dès la fin du 
XVIIIe que le nombre des maronites en 
Terre Sainte s’amenuisait, surtout du fait 
de leur passage au rite latin. n

Louis Wehbé O.C.S.O.
Extrait de son étude, Les maronites en Terre Sainte

La présence maronite en Terre Sainte

Photo de couverture :

©CTS/MAB

a la une



76La Terre Sainte � Mars Avril 2010 77La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(17)

L’Eglise maronite 
catholique ©

CT
S

/M
A

B

jeunes et vieux
Accueillis par leur curé 
le père Afif Makhoul, 
assisté du père 
Salim Soussan, les 
paroissiens qui peuvent 
se libérer le dimanche, 
premier jour de la 
semaine en Israël, se 
réunissent en l’église 
Saint-Louis de Haïfa.



78La Terre Sainte � Mars Avril 2010 79La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(19)(18)

été, en quelque sorte, une Église 
Nation. Depuis le VIIe siècle, le 
peuple Maronite s’est organisé 
avec une certaine autonomie au 
cœur de laquelle le patriarche 
occupait une position à la fois 
religieuse et politique. C’est 
ainsi qu’en 1919, les commu-
nautés libanaises ont délégué 
le patriarche Elias Hoayek 
au congrès de Versailles pour 

réclamer l’indépendance du 
Liban. Cela a été un facteur 
très important dans le 
développement de 
la communauté 
maronite au plan 
national. C’est 
pour cela qu’au-
jourd’hui encore 
le Patriarche 
prend une part 
active dans 
le dialogue 
politique au 
Liban et dans 
la région.
Ce qui a fait 

La seule Église fondée 
par un moine photo à trouver
Après l’Église syriaque catholique,
(La Terre Sainte Janvier Février 2010) 
nous poursuivons notre découverte des Églises 
orientales de Terre Sainte au cours
d’un entretien avec Mgr Paul Nabil Sayah, 
archévêque de l’Église maronite de Terre 
Sainte et exarque à Jérusalem, en Palestine 
et en Jordanie.

Mgr Sayah, vous êtes évêque 
de la communauté maronite 
de Terre Sainte. Or quand on 
pense maronite, on pense 
libanais. 
Quand vous dites maronite 
vous dites Liban parce que,  
si les Maronites sont venus 
d’Antioche vers le Liban au 
VIIe siècle, après les inva-
sions arabes, c’est du Liban 
qu’ils se sont dispersés dans le 
monde entier et avec eux leur 
Église. Ce mouvement migra-
toire, qui a toujours existé, 
s’est amplifié au XIXe siècle. 
Ensuite chacune des guerres 
a été accompagnée d’un nou-
veau flux migratoire. S’il n’y a 
pas besoin d’être Libanais pour 
être Maronite, on peut considé-
rer que l’immense majorité des 
Maronites dans le monde est 
d’origine libanaise.

Aujourd’hui, l’Église maro-
nite, ou ceux qui sont de des-
cendance Maronite dans le 
monde sont estimés à environ 
une quinzaine de millions. 
Elle compte 42 évêques au 
premier rang desquels son 
patriarche, Sa Béatitude Mgr 
Nasrallah Boutros Sfeir dont 
le siège est à Bkerké au Liban. 
En dehors du Liban il y a 14 
diocèses, alors qu’au Liban 
il y en a 13. En réalité de nos 
jours, il y a beaucoup plus de 
Maronites en dehors qu’au 
Liban même. Nous avons des 
évêques un peu partout dans 
le monde, par exemple nous 
en avons deux en Amérique, 
un au Canada, en Austra-
lie, au Mexique, en Égypte, à 
Chypre, en Terre Sainte etc. 
Nous avons aussi un Visiteur 
apostolique en Europe.

Quelles sont les spécificités 
de votre Église ?
Nous sommes des syriaques 
antiochiens et nous sommes une 
Église d’origine monastique.
Nous sommes la seule Église, 
à ma connaissance, à avoir 
été fondée par un individu, 
un moine, saint Maron (ou 
Maroun en arabe). Nous nous 
inscrivons dans la tradition 
syriaque et nous partageons 
une partie des hymnes avec 
les autres Églises de tradition 
syriaque. Notre liturgie est célé-
brée principalement dans la 
langue du pays, mais la langue 
syriaque est maintenue dans 
certaines parties de la liturgie 
et en particulier les paroles de 
l’Institution sont récitées ou 
chantées en syriaque.
Ce qui nous caractérise aussi 
c’est que l’Église maronite a 

Propos recueillis par
Marie-Armelle Beaulieu

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B

Mgr Paul Nabil Sayah
Arrivé en Israël en 1996, Mgr Paul Nabil 
Sayah est à la fois Archevêque de Haïfa et 
Terre Sainte, Vicaire patriarcal de Jérusalem 
et Palestine, Vicaire patriarcal de Jordanie.

Au cœur de la ville
A Haïfa, dans la ville 
basse l’église Saint Louis 
bâtie en 1884 accueille la 
communauté maronite au 
cœur de la ville moderne.

©
CT

S
/M

A
B

©Diocese maronite de Terre Sainte



80 81La Terre Sainte � Mars Avril 2010La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(21)

également la force des Maro-
nites dans la region à travers 
l’histoire c’est l’éducation à 
laquelle notre Église a toujours 
été attentive au point qu’elle 
ait inscrit l’éducation dans les 
exhortations du synode qu’elle 
tint au XVIIe siècle. Depuis 
le XVIe siècle également, et 
notamment avec la création 
du Collège maronite de Rome, 
nous avons eu des contacts assi-
dus avec l’Occident nous don-
nant une ouverture et la possi-
bilité d’établir des passerelles 
entre les deux cultures orientale 
et occidentale. Autrefois on 
disait de quelqu’un bien éduqué 
« docte comme un maronite ».

Vous nous avez parlé des 
mouvements migratoires des 
maronites. Cette émigration 
est-elle toujours d’actualité 
pour les maronites du Moyen 
Orient ?
Dans cette partie du monde 
la situation des chrétiens n’est 
pas des plus faciles. Au Liban, 
ce qui a poussé à l’émigration 
c’est surtout la guerre. Les gens 
émigrent parce qu’ils ne se sen-
tent pas en  sécurité ou parce 
que l’avenir n’est pas clair, ou 
la situation économique n’est 
pas bonne.

Il ne reste qu’une cinquan-
taine  de familles dans les Ter-
ritoires palestiniens. En Israël, 
spécialement en Galilée c’est 
différent. Les conditions éco-
nomiques sont beaucoup plus 
stables. Si bien que la commu-
nauté maronite d’Israël aug-
mente en nombre. 

Pourtant la communauté 
maronite de Terre Sainte dans 
son ensemble a connu des 
phases de latinisation...
C’est vrai, il y a eu des cou-
rants successifs de latinisation 
de la communauté maronite de 
Terre Sainte. En fait, tout au 
début, les Maronites sont venus 
du Liban et se sont  installés 
en Terre Sainte  pour aider la 
Custodie dans sa mission.
Durant des siècles, nous avons 
été la seule Église orientale 
catholique et c’est pour cela 
que le Saint père, au XIIIe  
siècle, a écrit aux Maronites 

eglises de
terre sainte

La communauté maronite
de Terre Sainte a augmenté en nombre 

ces dernières années

( (De toutes les Eglises orientales existantes, 
l’Eglise maronite est la seule entièrement 
catholique, unie au Siège de Rome dont 

elle n’a jamais rejeté la primauté. Elle relève de 
la tradition antiochienne d’expression syriaque, 
tout en conservant des éléments propres.
Notre connaissance des origines de l’Eglise Maro-
nite est très incomplète, 
tant les documents sont 
maigres et peu précis.
A l’origine, il y a l’ana-
chorète saint Maron (ou 
Maroun), mort vers 410, 
connu par la lettre que 
lui adressa saint Jean 
Chrysostome autour de 
406 et par la biographie 
qu’en a tracée Théodoret 
de Cyr vers 440 dans son 
Histoire des moines de 
Syrie, ou encore Historia 
Religiosa, chap. XVI, XXI, 
XXII, XXX. Ses disciples 
édifièrent un grand monas-
tère qui porta son nom 
dans la Syrie Seconde,  
sur le versant occiden-
tal de l’Amanus, à deux 
jours de marche au nord  
d’Apamée, à 100 km envi-
ron au nord de Cyr, près 
des sources de l’Oronte. 
L’Eglise Maronite célèbre 
cette année le XVI ème 
anniversaire de la mort de 
Saint Maron et donc 1600 ans d’histoire.
La communauté se donna un patriarche et émi-
gra au IXeà partir du VIIe siècle au Liban dont 
elle fit sa patrie. Quand les circonstances le per-
mettaient, elle entrait en contact avec le pape de 
Rome et la chrétienté d’Occident.
Des auteurs, dont nous n’avons pas à juger 
des intentions, n’ont jamais cessé d’accuser  
les maronites d’avoir été monothélites (c’est-
à-dire confessant qu’il n’est dans le Christ pas 

d’autre volonté que celle de la personne divine) 
et d’avoir ensuite été convertis à l’Eglise catho-
lique. De l’autre côté, on ne trouve guère d’au-
teur maronite qui n’ait défendu avec acharne-
ment la perpétuelle orthodoxie des maronites. 
Sur ce point délicat, il semble qu’on puisse dire 
ceci : l’opposition acharnée des premiers maro-

nites contre le monophy-
sisme (doctrine confes-
sant qu’il n’est dans le 
Christ que la seule nature 
divine) de leurs frères 
jacobites, les entraîna 
naturellement vers un 
certain monothélisme, 
dont on trouve trace dans 
leurs anciens livres; mais 
ce qu’ils désiraient, eux, 
faire prévaloir, c’était 
l’union morale des deux 
volontés dans le Christ, 
la volonté étant consi-
dérée, par eux, comme 
affaire de personne, non 
de nature. Et en cela 
l’expression dogmatique 
était victime d’un malen-
tendu philosophique.
Avec le temps, les maro-
nites se sont répandus 
dans tous les continents, 
mais les yeux toujours 
tournés vers leur Eglise-

mère au Liban.
Il n’existe pas de statis-

tiques complètes et mises à jour des fidèles de 
l’Eglise Maronite dans le monde. Les déplace-
ments et l’émigration conséquents à la guerre du 
Liban (1975-1991) rendent encore plus difficile 
le dénombrement. Certains diocèses ont fait un 
effort de recensement, d’autres se contentent 
d’estimations pas assez fiables. n

Louis Wehbé O.C.S.O.
Extrait de son étude, Les maronites en Terre Sainte

L’Eglise maronite catholique depuis toujours

(20)

Saint Louis Haïfa
Célébration dominicale 
à la paroisse Saint-Louis 
de Haïfa.

Saint Maron, vitrail du foyer éponyme à 
Jérusalem. ©CTS/MAB

©
CT

S
/M

A
B



82La Terre Sainte � Mars Avril 2010 83La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(22)

eglises de
terre sainte

Père Najib, comment un libanais maronite 
entre-t-il chez les Franciscains ?
C’est saint François en premier lieu. J’avais à 
peine 14 ans quand j’ai lu sa biographie et j’ai 
connu les soeurs franciscaines missionnaires 
de Marie. J’ai travaillé avec elles à la caté-
chèse, j’aimais leur style de vie et, alors que 
je ne connaissais pas de franciscain, je leur ai 
demandé comment faire pour devenir Francis-
cain. Elles m’ont fait connaître notre couvent 
de Harissa. C’est le début. Mais c’est vraiment 
la figure de saint François qui m’attiré.

L’Ordre franciscain est plutôt latin, quel 
contact avez-vous pu garder avec votre 
Église d’origine ?
Le lien, il s’est longtemps 
maintenu grâce aux vacances 
passées dans mon pays. Les 
15 jours, trois semaines esti-
vales. Quand je suis arrivé en 
1981 à Jérusalem pour étu-
dier la théologie, les curés de 
notre paroisse de saint Sau-
veur étaient libanais d’origine 
maronite, père Georges et père 
Maroun. Ils m’ont invité à 
aller avec eux chez les soeurs 
maronites libanaises de Jéru-
salem pour des rencontres 
amicales. A la Flagellation, j’ai 
étudié avec un moine maronite 
libanais, avec lui et d’autres 
moines libanais qui venaient 
à Jérusalem soit pour des études bibliques 
soit pour servir la paroisse, j’ai maintenu des 
liens d’amitié. De même grâce à la fédéra-

tion biblique au Liban avec laquelle je suis en 
contact et qui organise au Liban un congrès 
tous les deux ans. 
Pour autant, j’avoue que j’avais oublié les 
paroles de consécration en syriaque, parce que 
je ne célébrais plus la messe maronite. Mais je 
suis retourné au rite maronite pour répondre à 
une besoin de l’Eglise maronite de Jérusalem. 
L’évêque, Mgr Paul Nabil Sahah, a demandé 
au Custode si un des frères franciscains maro-
nites pouvait assurer le service à la paroisse 
Saint Maroun. Et j’aime bien dire la messe 
pour les gens ici. J’ai réappris les paroles de 
consécration en syriaque et antiennes à dire 
dans cette langue. n

Frère Najib, franciscain de rite maronite
Les Franciscains de la Custodie de Terre Sainte comptent dans leurs 
rangs quelques dizaines de frères arabes. Plusieurs parmi eux sont 
orientaux, car ils ont été baptisés dans une Eglise orientale.
Frère Najib longtemps éloigné de son rite d’origine est heureux d’avoir 
renoué avec la pratique de celui-ci.

(23)

pour leur dire « Écoutez, 
nous avons dorénavant des 
franciscains en Terre Sainte 
pour garder les Lieux saints. 
Ils ne connaissent ni la 
région ni la langue, voulez-

vous bien les aider. » Et les 
maronites ont répondu à cet 
appel de Rome. Ainsi, dès 
que les franciscains s’instal-
laient quelque part, on faisait 
venir du Liban des familles 
pour constituer, à côté de 
la communauté des frères, 
une communauté chrétienne 
locale catholique. C’est ainsi 
par exemple que les familles 
Sabbah et Bathish sont issues 
de Maronites venus du Nord 
Liban, de la famille Yam-
mine et se sont  installés à 
Nazareth. 
Mais dans la seconde moitié 
du XVIIe siècle, certains cus-
todes ont latinisé les Maro-
nites. Aussi le patriarche 
maronite s’est-il plaint au 
pape sous l’impulsion duquel 
les franciscains s’engagèrent 
à reconnaître l’autorité du 
patriarche maronite sur ses 
fidèles en Terre Sainte. A la 
restauration du patriarcat 
latin, il y a eut une nouvelle 
phase de latinisation.

De nos jours, quand un maro-
nite émigre, ne risque-t-il pas 
de se latiniser ?
Tant qu’il reste catholique 
cela nous va, surtout quand 
il n’y a pas d’église Maronite 
dans la localité. Notre souci 
c’est l’oubli de la foi dans la 
confrontation avec une nou-
velle culture et une nouvelle 
société de consommation.  
Par ailleurs malgré l’érection  
de diocèses et paroisses maro-
nites un peu partout dans le 
monde, nous ne pouvons pas 
servir tous nos fidèles.  Alors 
celui qui émigre et garde la 
Foi va aller chez les latins, ou 
parfois chez les orthodoxes. 
Mais cela ne nous gêne pas. 
Il y a des latins et des ortho-
doxes aussi qui fréquentent 
des paroisses maronites, parce 
qu’elles sont plus proches.

Revenons-en à la commu-
nauté maronite de Terre 
Sainte. Comment se porte-t-
elle ?
De mon point de vue, elle se 
porte bien. Mais il faudrait 
que d’autres que moi en témoi-
gnent. En tous les cas, nous 
avons pour commencer de 
très bonnes vocations sacerdo-
tales. Je viens d’ordonner un 
prêtre qui avait fait le Tech-
nion (NDLR: le Technion est 
la première université scienti-
fique et technologique d’Israël 
et l’un des plus grands centres 
de recherche appliquée. Les 
conditions d’admission y sont 
particulièrement relevées). 
Nous avons un autre sémina-
riste en préparation à Rome, 
lui aussi a un diplôme d’ingé-
nieur du Technion, un autre 

Changer de rite pour divorcer

Tout Libanais, avant d’appartenir à la 
nation libanaise, appartient d’abord à une 
communauté religieuse dont il a juridique-
ment besoin pour se marier, divorcer et 
même mourir. Or, les tribunaux maronites 
refusent toute possibilité de divorce ou de 
séparation des époux. 
Pour se libérer de leur mariage, les maro-
nites ont deux solutions : 
L’annulation : l’Église occidentale, aussi 
bien qu’orientale développe et élargit les 
causes d’annulation, offrant ainsi des 
solutions possibles aux nombreux cas 
d’échecs de vie conjugale. 
ou la conversion : bon nombre de libanais 
changent de rite ou de communauté dans 
le seul but de se libérer de leur mariage 
comme le prévoit l’arrêté 60-LR de1936.

sur le carmel
Le nouveau centre 
pastoral diocésain en 
construction, signe de la 
vitalité de la communauté 
maronite.

paroisse mar maroun á jérusalem
Au début de la sainte liturgie, le père Najib ofm 
bénit un nouveau né et ses parents 
dans la communauté maronite de Jérusalem.

©
D

io
c

e
s

e
 ma


r

o
n

it
e
 d

e
 T

e
r

r
e
 S

a
in

te

©
CT

S
/M

A
B



84La Terre Sainte � Mars Avril 2010 85La Terre Sainte � Mars Avril 2010

qui est en formation au Liban 
a fait  des études universitaires 
à Londres. Nous sommes très 
exigeants sur les conditions 
d’entrée au séminaire et  l’ad-
mission au sacerdoce. La qua-
lité du clergé est une condi-

tion essentielle pour l’avenir 
de l’Eglise. C’est pour moi un 
point crucial, quand on a de 
bons prêtres, une bonne par-
tie du combat est gagnée. Je 
tiens à ce que les prêtres aient 
un contact très assidu avec 
nos fidèles. Pour ma part, je 
circule beaucoup d’un pays 
à l’autre, d’une paroisse à 
l’autre, pour visiter toutes nos 
communautés.
Signe de bonne santé éga-
lement, nous avons fait des 
innovations dans les trois 
zones pastorales.
A Jérusalem, nous avons 
rénové  le foyer Mar Maroun 
nous permettant de passer de 
35 lits pour l’accueil des pèle-
rins à 55. Nous avons pu ajou-
ter à la maison une résidence 
pour l’évêque. Le foyer Mar 
Maroun est aussi le siège de la 
paroisse maronite de la ville.
A Amman, en Jordanie, nous 
avons maintenant un centre 
pastoral qui se développe bien. 

A mon installation, il n’y avait 
rien sur place aucune struc-
ture, ni paroisse, ni curé et la 
messe était célébrée quelques 
fois l’an chez les Frères des 
Écoles chrétiennes dont le 
directeur était maronite. Mais 
suite à un don du Roi d’un ter-
rain, nous avons pu construire 
ce centre pastoral qui com-
prend l’église, le presbytère 
et une petite maison d’accueil 
pour des retraites, des camps 
de jeunes etc. Les familles de 
la paroisse viennent aussi le 
Samedi ou dimanche pour 
assister à la messe et profi-
tent  du grand jardin qui fait 
partie de centre pour faire un 
pic nique  et passer la journée 
ensemble. La nouvelle église 
Saint Charbel sera inaugurée 
le 8 mai prochain date de sa 
naissance.
En Galilée, nous sommes en 
train de construire un centre 
pastoral diocésain, sur le 
Mont Carmel. Ce centre a 

(25)(24)

eglises de
terre sainte

Un clergé qui peut se marier
Contrairement à l’Église catholique 
romaine, et à l’instar des Églises ortho-
doxes et catholiques orientales, l’Église 
maronite tolère la prêtrise d’hommes 
mariés.
Les prêtres maronites mariés demeu-
rent des prêtres diocésains. Ils ne seront 
jamais consacrés évêques et n’auront 
plus le droit de se remarier en cas de 
décès de leur épouse.
Cette tradition est due à l’origine «orien-
tale» de l’Église maronite. Toutefois, le 
patriarche Nasrallah Pierre Sfeir ajoute 
que le célibat est le joyau le plus pré-
cieux de l’Église catholique et que les 
prêtres mariés vivent des difficultés non 
négligeables.

trois objectifs. C’est là que 
se tiendront toutes les activi-
tés pastorales des paroisses  ; 
camps de jeunes, réunions des 
familles, des paroissiens du 
troisième âge etc. Il y aura là 
aussi un centre d’écoute per-
manent pour les familles et 
pour les jeunes. Enfin ce sera 
aussi un lieu de rencontres 
interreligieuses entre jeunes 
Druzes, Chrétiens, Musul-
mans et Juifs. Cet aspect nous 
tient particulièrement à cœur.
Nous commencerons avec les 
Druzes. Ces dernières années, 
et de façon hélas régulière, il 
y a eu des affrontements en 
Galilée entre druzes et chré-
tiens par exemple à Maghyar 
ou Shefar Am. Cela fait du 
tort à tout le monde.
Ce dialogue est d’une extrême 
importance pour la bonne 
entente en Galilée. Il est capi-
tal que nous adultes nous per-
mettions à nos jeunes de se 
rencontrer, d’apprendre à se 
connaître, à vivre ensemble. 
Je crois fermement en ce dia-
logue, sans ce genre d’activité 
l’avenir est incertain. Malheu-
reusement les relations entre 
juifs et arabes en Israël on l’air 
de se détériorer. Songez qu’un 
sondage effectué par l’Univer-
sité de Haïfa auprès de jeunes 
israéliens, juifs et arabes, 
des adolescents, a montré un 
négativisme très prononcé 
dans la perception mutuelle 
entre jeunes juifs et arabes. 

En chiffre, à combien de 
fidèles estimez-vous votre 
communauté ?
Nous estimons à 10 000 le 
nombre de nos fidèles en Israël.

Qu’attendez-vous du pro-
chain synode ?
J’ai distribué les lineamenta 
dans les paroisses il y a un 
mois. Mais il se trouve que 
cela ne tombe pas très bien 
dans notre organisation du 
travail. En effet, nous par-
ticipons au suivi du Synode 
diocésain des Églises Catho-
liques en Terre Sainte - il 
est très riche. Dans l’Église 
maronite nous vivons le 
synode patriarcal - le docu-
ment final est d’environ 800 
pages. Cela va être difficile de 
tout faire... Mais nous ferons 
notre possible pour que nos 
fidèles profitent le mieux 
possible de cet évènement. 
Ce qui est sûr c’est que les 
thèmes du synode, « commu-
nion et témoignage  »,  vont 
nous pousser à travailler 
davantage ensemble, entre 
chrétiens mais aussi avec les 
druzes, les musulmans et les 
juifs, et cela va nous renouve-
ler dans la prise de conscience 
de nos responsabilités dans 
cette partie du monde, où 
bien que  minoritaires nous 
sommes appelés à assumer 
notre responsabilité de témoi-
gnage Chrétien. Ce sera cer-
tainement une occasion pour 
prouver aussi  que ce n’est 
pas le nombre qui compte le 
plus mais la qualité de notre 
présence.

On peut espérer aussi que le 
synode puisse apporter  une 
certaine médiatisation sur la 
réalité du christianisme au 
Moyen Orient entre vivacité et 
fragilité. n

1. Les quelque 2000 chrétiens liba-
nais passés en Israël en l’an 2000 
appartenaient aux rangs de l’Armée 
du Liban Sud (ALS). Une milice 
libanaise qui opéra avec le soutien 
de l’armée israélienne pendant l’in-
vasion d’Israël au Liban Sud au 
cours de la Guerre du Liban.
En mai 2000, à la suite du retrait des 
forces israéliennes de l’intégralité du 
territoire libanais, l’ALS qui n’avait 
pas été concertée fut rapidement 
dépassée et s’effondra. Le Hezbol-
lah prit contrôle des positions pré-
cédemment tenues par l’Armée 
du Liban Sud. Certains membres 
influents de l’ALS et leurs familles 
émigrèrent en Israël tandis que les 
autres se rendirent aux autorités 
libanaises ou furent faits prisonniers 
par le Hezbollah qui les livra à la 
police libanaise pour être jugés pour 
collaboration avec l’ennemi.

En savoir plus sur 
les maronites
Les Editions Brepols dans 
leur collection « Fils d’Abra-
ham » viennent d’éditer 
(janvier 2010), « Les maro-
nites, chrétiens du Liban », 
de Jabre Mouawad, Ray 
268 pages.
L’ouvrage donne également 
un état de la diaspora.

Le dialogue interreligieux 
 est d’une extrême importance 

pour la présence chrétienne en Galilée

( (

communion
Mgr Sayah entouré 
de quelques prêtres 
maronites dont deux 
franciscains.

©
D

io
c

e
s

e
 ma


r

o
n

it
e
 d

e
 T

e
r

r
e
 S

a
in

te



86La Terre Sainte � Mars Avril 2010 87La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(27)
(26)

synode
moyen orient

AAprès deux pages d’introduc-
tions et avant deux pages de 
conclusions, le document est 
composé de trois parties.

I. L’Église catholique 
au Moyen-Orient 

Une des caractéristiques de 
l’Église au Moyen-Orient c’est 
sa variété voire sa division. 
C’est une Église divisée, parce 
qu’elle est faite de branches 
redevenues catholiques 
issues d’arbres séparés, divi-
sés, depuis le Ve siècle et le 
XIe siècle. La vingtaine de mil-
lions de chrétiens du Moyen-
Orient est divisée encore 
actuellement en Églises Copte, 
Arménienne, grecque Melkite, 
Syrienne et Chaldéenne qui 
furent toutes schismatiques à 
leur origine, les schismes ayant 

eu généralement des causes 
politiques et culturelles plus 
que doctrinales. De chacune 
de ces Églises schismatiques 
s’est dégagée, lors des siècles 
récents, une minorité qui est 
redevenue catholique. L’Église 
Maronite est la seule à ne pas 
être née d’une rupture avec une 
origine schismatique. Au final, 
ce sont six églises orientales 
catholiques différentes qui 
existent au Moyen-Orient. S’y 
ajoute une Eglise catholique 
Latine, d’origine occidentale.
Par ailleurs, le document « Les 
grandes Lignes » met en relief 
un autre aspect : Les Eglises 
orientales qui portèrent l’Evan-
gile dans le monde entier au 
cours des premiers siècles ont 
perdu cet aspect missionnaire.
Ce document évoque divers 
défis auxquels sont confron-

tées ces Églises orientales : les 
conflits politiques, l’émigra-
tion, la montée de l’Islam etc. 
L’un des défis est signalé avec 
raison mais peut-être pas assez 
marqué : l’immigration des 
chrétiens de multiples pays  : 
«  Les pays du Moyen-Orient 
reçoivent des centaines de mil-
liers de Philippins, d’Indiens, 
d’Africains catholiques comme 
travailleurs. Il y a là une res-
ponsabilité pastorale pour 
accompagner ces personnes 
tant au plan religieux qu’au 
plan social  ». Cette première 
partie est riche et suggestive.

II. La communion ecclésiale

L’un des buts du Synode est de 
« raviver la communion ecclé-
siale entre les Églises particu-
lières » (Préface N° 2).

A la mi janvier, un document intitulé « Grandes lignes du synode » 
a été rendu public et depuis distribué aux communautés chrétiennes 
locales du Moyen Orient. Le père Delalande présente les points 
principaux de cet outil de travail préparatoire à l’Assemblée spéciale 
du synode des évêques pour le Moyen Orient qui se tiendra à Rome  
au mois d’octobre 2010

Les lineamenta ou « grandes lignes »
du synode

Vianney Delalande ofm

Le document insiste sur l’im-
portance d’une communion 
entre les Églises orientales 
catholiques : «  L’esprit des 
deux apôtres Jacques et Jean 
demandant à Jésus de leur 
accorder la première place à 
sa droite et à sa gauche dure 
encore et provoque des troubles 
entre les frères. Au lieu de nous 
retrouver ensemble pour faire 
face aux difficultés, nous nous 
disputons parfois entre nous et 
comptons nos fidèles comme 

pour savoir qui est le plus 
grand. » (N° 43).
La question 14 s’oriente vers 
le même problème : «  Com-
ment peuvent s’améliorer les 
rapports entre les diverses 
Églises dans les domaines de 
l’action religieuse, caritative et 
culturelle ? »
Le document constate que 
déjà une communion entre les 
Églises orientales catholiques 
existe de diverses manières:   
«  Au niveau des fidèles, nos 
écoles et instituts d’enseigne-
ment supérieur mais aussi les 
institutions caritatives telles 
que les hôpitaux, les orphe-
linats, les maisons pour per-
sonnes âgées, accueillent tous 
les chrétiens indistinctement.
Dans les villes, les fidèles catho-
liques des diverses Eglises pra-
tiquent souvent dans l’Église 
la plus proche, tout en restant 

32 questions 
des milliers 
de réponses
A chacune des parties des 
Lineamenta succède une 
série de questions. Elles sont 
32 au total.
Ce sont les curés, les reli-
gieux, quelques associations 
de laïcs, des professeurs 
d’Université catholiques qui 
y répondront. Ici ou là, les 
curés devraient aussi consul-
ter au moins une partie des 
laïcs de leur paroisse. 
Les réponses doivent remon-
ter au secrétariat général 
du synode avant Pâques 
(4 avril). C’est leur dépouille-
ment qui permettra la rédac-
tion du «  document de tra-
vail  » que le pape remettra 
aux évêques en juin.

la décision
C’est notamment le 
voyage qu’il a effectué 
en Jordanie, Israël et 
Palestine qui aurait 
convaincu le pape 
Benoît XVI de convoquer 
cette assemblée spéciale 
du synode pour le Moyen 
Orient.

©
CT

S
/M

A
B



88La Terre Sainte � Mars Avril 2010 89La Terre Sainte � Mars Avril 2010

(29)(28)

synode
moyen orient

fidèles à leur propre commu-
nauté confessionnelle dans 
laquelle ils reçoivent les sacre-
ments (baptême, confirmation, 
mariage) » (N° 39).
Chacune des Églises catho-
liques Orientales du Moyen-
Orient est petite. Trois d’entre 
elles ont la taille d’un petit 
diocèse français : la Syrienne 
(150  000 fidèles), la Copte 
(200  000 fidèles) et l’Armé-
nienne (300  000 fidèles). 
Trois autres ont la taille d’un 
grand diocèse français : la 
Chaldéenne (1  000  000), la 
Grecque-Melkite (1  300  000) 
et la Maronite (2  900  000). 
Aucune ne peut se considérer 
comme auto-suffisante.
Le N° 45 signale la nécessité 

que les contributions de l’Église 
Latine Occidentale respectent 
les mentalités et traditions 
des Églises orientales qu’elles 
viennent aider. Des périodes 
ont existé où les Latins latini-
saient les Orientaux. Un risque 
demeure.
Cette deuxième partie insiste 
également sur le caractère 
théologique, Trinitaire, de 
cette communion.

3. Le Témoignage chrétien

Le pape Jean-Paul II, par-
lant du Liban en 1997, disait : 
«  Dans cette vaste région 
qui comprend aussi la Terre 
Sainte, où se sont accomplis les 
mystères de notre rédemption, 

les chrétiens sont appelés à être 
des témoins de la mort et de la 
résurrection du Christ. »
L’un des buts du Synode est 
«  que les Églises particulières 
du Moyen-Orient puissent 
offrir un témoignage de vie 
chrétienne authentique, joyeux 
et attirant. » (Préface N° 2).
Le document énumère d’a-
bord les façons dont ces Églises 
peuvent et doivent porter ce 
témoignage :
- mouvements de jeunes 
(N° 46)
- homélies, catéchèse, centres 
de formation théologique, uni-
versités (N° 47),
- connaissance de l’Ecriture 
Sainte (N° 46),
- Médias catholiques libanais :  

Le 19 septembre 2009, lors 
d’une réunion avec les chefs 
(patriarches et archevêques 
majeurs) des Eglises Orien-
tales, à Castel Gandolfo, le 
pape a annoncé la convoca-
tion d’une Assemblée spé-
ciale pour le Moyen-Orient 
du Synode des Evêques, 
qui se tiendra du 10 au 24 
octobre 2010.
Participaient à cette réunion les 
chefs des Eglises Orientales 
les plus nombreuses  : Eglises 
Syro-Malabare et Eglise Syro-
Malankare d’Extrême-Orient 
(6 270 000 fidèles), et Eglises 
Orientales d’Ukraine et de 
Roumanie (7 750 000 fidèles). 
Mais le Pape a réservé ce 
Synode aux Eglises catho-
liques Orientales du Moyen-
Orient (5 00 000 de fidèles).

Les 24 et 25 novembre a eu 
lieu la réunion du « Conseil pré-
synodal  » composé des cinq 
patriarches catholiques Orien-
taux (des Maronites, Chal-
déens, Coptes, Syriaques et 
Grecs-Meikites), du Patriarche 
Latin, de deux évêques de Tur-
quie et d’Iran et de membres 
de la Curie romaine.

Le 14 décembre 2009, le 
secrétariat du Synode a 
annoncé que le document 
préparatoire à l’Assemblée 
spéciale, «  Les grandes 
Lignes » («Lineamenta») était 
proche de sa version finale : 
il a été élaboré « à partir des 
observations des pasteurs 
catholiques de la région ».
Le 10 janvier 2010 ce docu-
ment a été rendu public. Il 

pose des questions dont les 
réponses serviront à élabo-
rer «L’instrumient de travail» 
(«Instrumentum Laboris) du 
Synode. « La méthode de tra-
vail est en effet fondée sur un 
aller-retour précis et répété 
entre le secrétariat général 
du Synode à Rome et les 
évêques sur le terrain. »

Les 23 et 24 avril 2010 aura 
lieu la prochaine rencontre du 
Conseil pré-synodal.

Du 4 au 6 juin 2010, lors de 
la visite papale à Chypre, 
Benoît XVI remettra «L’instru-
ment de travail » du Synode»
L’actuel document «  Les 
grandes Lignes  » est une 
étape importante de la prépa-
ration. n

TeléLumière et Voix de la Cha-
rité (N° 50)
- engagement dans la vie 
publique commee chrétien 
(N° 51),
- Oeuvres sociales : cliniques, 
hôpitaux, maisons pour per-
sonnes âgées, etc. (N° 52)

Puis il évoque les groupes 
humains à l’égard desquels ce 
témoignage est à porter :
- Les autres Églises et les 
Communautés chrétiennes. 
La question du dialogue oecu-
ménique est traitée durant 
huit numéros (53 à 60) avec 
référence au «  Conseil des 
Églises du Moyen-Orient  » 
qui regroupe toutes les Églises 
catholiques, orthodoxes et 
protestantes.
- Les juifs (N° 61 à 67). Mais 
il est à noter que le document 
ne parle aucunement de «  la 

communauté d’expression 
hébraïque  » existant depuis 
1955. S’il ne s’agit pas d’une 
Église particulière, comme 
le sont les Églises Orientales, 
parce que cette communauté 
fait partie de l’Église Latine, 
il s’agit cependant d’une réa-
lité ecclésiale propre avec pour 
langue liturgique l’hébreu, son 
couvent franciscain, Saints 
Siméon et Anne à Jérusalem, et 
ses centres à Beer Shéva, Haïfa 
et Tel Aviv-Yafo. Sans doute 
ne compte-t-elle que quelques 

centaines de juifs catholiques 
sur les 6 millions de juifs de la 
Terre-Sainte  ; mais c’est une 
réalité majeure, à la suite du 
Judéo-christianisme des pre-
miers siècles.
- les musulmans (N° 68 à 74), 
les sociétés civiles et les États 
(N° 75 à 86). Cette troisième 
partie est également riche et 
suggestive. n

La place des « Lineamenta » dans la préparation du Synode

©
 M

a
z

u
r
/c

at
h

o
li

c
c

h
u

r
c

h
.o

r
g
.u

k

dialogue
Le synode portera 
également son 
attention sur le dialogue 
oecuménique.
Ici, échanges de voeux 
des Eglises au patriarcat 
grec orthodoxe.

Les lineamenta du 
synode sur internet
Vous trouverez le texte des 
Lineamenta du synode sur 
le site internet du patriarcat 
latin. Taper dans le moteur 
de recherche (colonne de 
gauche) sur la page d’ac-
cueil du site www.lpj.org le 
mot «lineamenta».



90

(90)

La Terre Sainte � Mars Avril 2010

Milan Kunderra ne m’en voudra pas de reprendre le titre 
de son roman. Je suis loin de Jérusalem pour raisons 
familiales. Ma mère me fait tous les petits plats que 
j’aime et qui me manquent. L’inculturation a des limites 
culinaires insoupçonnables ! Il faut avoir ressenti le pico-
tement que vous procure au bout des doigts une irré-
pressible - et pourtant réprimée - envie de saucisson sec 
pour mesurer cela. Pour l’heure, ce n’est pas la douceur 
de vivre en famille qui me déplaît mais je me languis 
de Jérusalem. Ses bruits, ses odeurs, ses langues qui 
s’enchevêtrent dans cette tour de Babel de cultures et 
de religions. On me félicite parfois d’avoir le courage de 
vivre dans un pays aussi compliqué, occasionnellement 
dangereux, en tous les cas instable. Mais je n’ai rien de 
courageux. Comme si c’était courageux de respirer ! 
Jérusalem c’est mon oxygène, «  c’est mon Noël, c’est 
mon Amérique à moi, même qu’elle est trop bien pour 
moi » comme dit la chanson de Brel...
Quelques heures encore et mes parents vont me laisser 
m’envoler une nouvelle fois. Loin de leur sollicitude, loin 
d’eux qui vieillissent et qui auraient légitimement souhaité 
me voir prendre soin d’eux plus longtemps. Mais ils le 
savent, malgré tout l’amour entre nous, ma joie est là-bas.

La France, mon pays que j’aime, à qui je dois tant, m’in-
supporte. Enfin non, pas elle, pas ses habitants mais cette 
insoutenable légèreté de l’être. La vie y est trop facile. Je 
ne nie pas qu’il y ait des personnes en grande détresse 
pour mille raisons. Et la lutte pour la dignité en France n’a 
pas moins de prix que celle qui se vit en Terre Sainte. Mais 
voilà, je suis amoureuse de ce pays, amoureuse de ses 
pierres, de ses couleurs, de ses habitants, de ses com-
bats, de ses douleurs.
Je ne me connais pas de tendance masochiste mais loin 
des douleurs de Jérusalem je m’étiole. Je ne me délecte 
pas non plus de la souffrance qui m’entoure, d’où qu’elle 
vienne. Mais plus qu’ailleurs sur terre, plus qu’en France 
du moins, cette douleur m’appelle à me lever, m’appelle 
à changer. Je sens confusément qu’elle me sauve. Il me 
revient à l’esprit que sur la mosaïque qui orne la chapelle 
latine du Calvaire, on trouve en lettres dorées la phrase 
tirée du livre d’Isaïe : « C’est par ses souffrances que nous 
sommes guéris. » (Is 53). Ça doit être ça. Dans leurs souf-
frances, la Terre Sainte et Jérusalem creusent le sillon de 
la Jérusalem nouvelle, une Jérusalem enfin ouverte dont le 
Seigneur sera enfin la Gloire selon l’annonce du prophète 
Zacharie (Za 2, 8-90). J’attends ça. Sur place.� M.-A. B

Les murailles sud de l’esplanade du Temple dite des mosquées
B

illet d’hum
eur

L’insoutenable légèreté de l’être ...

©
 CT

S
/M

A
B

P
hoto du m

ois

La Terre Sainte � Mars Avril 2010


