
1

(1)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

L’église syriaque 
catholique

Les premiers 
chrétiens 
en Terre Sainte

Document 
Kairos 
Palestine

Janvier Février 2010 � No 605 (76e année, 1e livraison)

Bimestriel de �  la Custodie de Terre Sainte
la erre aintet S



2

(2)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 3

(3)

M.-Armelle BeaulieuTout le monde ne va pas apprécier le changement, la re-
vue Terre Sainte a changé de taille. Ce changement ré-
pond au désir du Custode de Terre Sainte et de son 
discrétoire d’uniformiser les moyens de communica-
tion de la Custodie pour parler d’une seule voix en 
plusieurs langues, tout en respectant les spécificités 
des différents groupes linguistiques. De ce point de 
vue, la revue en langue française doit encore faire 
des progrès pour laisser une plus large place aux 
voix canadiennes, belges et suisses et qui sait afri-
caines puisque son lectorat est principale-
ment dans ces pays ou continent, 
elle qui rejoint des lecteurs dans 
56 pays sur tous les continents !

Ce changement nous l’avions 
annoncé de longue date mais re-
tardé pour des raisons techniques 
et économiques. Le matériel de l’imprimerie 
de Jérusalem le rendait impossible et nous 
avons résisté à la délocalisation. Les condi-
tions économiques de la revue le rendaient 
délicat. Mais la revue continue d’épurer 
ses comptes grâce surtout au travail des 
bénévoles qui depuis Paris relancent pe-
tit à petit chaque abonné. Que cela ne 
vous dissuade pas de payer spontané-
ment votre abonnement, la date de 
votre dernier paiement figure sur l’en-
veloppe d’expédition à la mention 
« der abt: ».
Nous changeons donc la formule 
sans augmenter le prix bien que la 
revue ne soit pas encore à l’équi-
libre financier. Mais nous voulons 
partager avec vous cet effort car 
vous êtes nombreux à nous témoi-
gner votre confiance et nous vous 
en remercions.

Notre petite revue grandit. Elle a 
encore des progrès à faire mais 
elle poursuit son but : parler de 
la Terre Sainte au passé, au pré-
sent en oeuvrant pour un futur 
pacifié. n

M.-Armelle Beaulieu

(3)

Petite revue 
deviendra grande

éditorial

Du 4 au 8 décembre, Sa Béatitude 
Mgr Ignace Joseph III Younan, 
patriarche des syriaques catho-

liques, a effectué une visite 
pastorale à son petit troupeau 
de Terre Sainte. La commu-
nauté syriaque catholique 
représente une centaine 
de familles réparties entre 
Israël et les Territoires 
palestiniens et environ 200 
familles en Jordanie. Elle a 
pour pasteur Monseigneur 
Grégoire Pierre Melki, 
exarque Patriarcal de 
Jérusalem, Terre Sainte et 
Jordanie. Durant sa visite, 
Sa Béatitude a multiplié 
les rencontres non seule-

ment avec ses fidèles mais aussi avec 
le Nonce apostolique, les Ordinaires catho-
liques de Terre Sainte, la quasi totalité des 
Eglises orthodoxes et il n’a pas manqué 
de rendre visite au président de l’Autorité 
palestinienne Mahmoud Abbas.
Deux temps forts ont jalonné ces quatre 
jours. Le premier prit place à Bethléem en 
la paroisse Saint-Joseph où Sa Béatitude, 
arrivé de Jérusalem dans un cortège de 
voitures, fit son entrée, accueilli par tous 
les chefs des Eglises de Terre Sainte catho-
liques, orthodoxes et protestants.
Le Statu Quo et ses subtilités ne lui ont pas 
permis de faire une entrée solennelle ni à à 
la basilique de la Nativité à Bethléem ni au 
Saint Sépulcre.
La beauté de la liturgie syriaque, la chaude 
voix de Sa Béatitude et la ferveur des parois-
siens ont permis à l’assemblée de vivre une 
célébration eucharistique particulièrement 
belle et émouvante. La réception qui sui-
vit montra aux uns et aux autres combien 

accueillante est l’église syriaque et bonnes 
les relations entre syriaques catholiques et 
orthodoxes.
Le second temps fort eut lieu le lundi 
7 décembre à Jérusalem au couvent Saint 
Marc des syriaques orthodoxes (voir pages 
28-29). Une belle leçon d’unité donnée par 
l’église syriaque. C’est d’ailleurs notre 
photo de couverture et toutes les photos du 
dossier que nous consacrons à cette église 
ont été faites durant la visite.

Les quelque 150 000 syriens catholiques 
(dont la langue liturgique est le syriaque) 
sont répartis dans 9 diocèses, notamment 
au Moyen Orient : Syrie (4 diocèses), Irak 
(2), Liban (1), Egypte (1), et hors du ter-
ritoire patriarcal  : en Amérique du Nord, 
Etats Unis et Canada (1).
Des exarchats sont établis dans les pays 
suivants : Basra-Irak ; Jérusalem couvrant 
israël, Jordanie et les Territoires palesti-
niens ; Soudan, Turquie, Venezuela, Suède, 
Royaume Uni, Hollande, et Allemagne.
Des missions au Brésil, France, Australie 
et une procure patriarcale à Rome.
Les 9 diocèses, les exarchats et les missions 
sont desservis par 16 évêques dont 3 retrai-
tés; près de 60 paroisses, 2 séminaires et 1 
monastère sont desservis par 120 prêtres et 
6 diacres. 
Cette visite, la première d’un patriarche 
oriental catholique en Terre Sainte, a été 
un très beau moment à la veille de l’année 
qui sera celle de l’assemblée du synode 
pour le Moyen Orient. Puisse-t-elle inspi-
rer ses frères patriarches des autres Eglises 
catholiques de rite oriental à faire de 
même, c’est en tous les cas le souhait émis 
par les évêques de Terre Sainte. n

Marie-Armelle Beaulieu

Un patriarche catholique oriental 
a visité la Terre Sainte

Photo de couverture :

©CTS/MAB

a la une



16

(16)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 17

(17)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

Fait sans précédent, le 
Saint Père a convoqué 
une Assemblée spé-

ciale pour le Moyen Orient 
du Synode des évêques. Sur le 
thème : «  l’Église catholique 
au Moyen Orient : communion 
et témoignage : « La multi-
tude de ceux qui avaient cru 
n’était qu’un cœur et qu’une 

âme. » (Ac 4, 32); Cette assem-
blée se tiendra du 10 au 24 
octobre 2010 au Vatican. Elle 
devrait rassembler «  tous  » 
les évêques de la région, ainsi 
que, c’est la règle synodale, des 
évêques d’autres continents et 
des représentants de la curie 
romaine, notamment de la 
congrégation romaine pour les 

Eglises orientales catholiques, 
soit quelque 150 personnes.

Un Moyen Orient qui 
concerne l’Église universelle

C’est la première fois qu’un 
synode est consacré au Moyen 
Orient mais pour lui être dédié 
il n’en concerne pas moins 
l’Église toute entière. Comme 
l’a souligné Mgr Nikola Etero-
vic, secrétaire du synode : « la 
communion à l’intérieur de 
l’Eglise catholique, c’est-à-dire 
entre les différentes Eglises 
orientales catholiques devrait 
devenir toujours davantage 
une richesse pour tous les 
chrétiens du Moyen Orient, 
et même pour toute l’Eglise 
catholique ».
Peut-être lors de votre pèleri-
nage en Terre Sainte avez-vous 
croisé ces Eglises catholiques 
orientales. Peut-être aussi dési-
rez-vous en savoir un peu plus.
Le magazine La TerreSainte, à 
son échelle, va donc au fil des 
mois de l’année 2010 essayer 
de vous faire découvrir un peu 
plus la richesse de cette chré-
tienté si proche, si diverse et si 
méconnue. n

L’Eglise syriaque 
catholique

2010 : A la découverte des églises 
catholiques orientales

eglises de
terre sainte

Parce que l’Assemblée spéciale pour le Moyen Orient du Synode
des évêques ne concerne pas les seuls chrétiens de la région
mais l’Eglise dans son entier, le magazine la Terre Sainte va
vous présenter, tout au long de l’année 2010, les différents
visages de l’Eglise catholique de rite oriental en Terre Sainte.

Les sept Eglises catholiques du Moyen Orient
Quelles sont les Eglises du Moyen Orient directement concernées par le 
synode d’octobre ?
Au fil du temps, un « pendant catholique, uni à Rome » a été constitué à côté 
de chacune des Églises orientales orthodoxes 
◗ 1553 Établissement de l’Église catholique chaldéenne par scission de 
l’Église d’Orient (définitivement établie seulement en 1830).
◗ 1662 Établissement de l’Église catholique syriaque par scission de 
l’Église syriaque d’Antioche (définitivement établie seulement en 1783).
◗ 1724 Établissement de l’Église catholique melkite par scission de l’Église 
melkite d’Antioche.
◗ 1740 Établissement de l’Église catholique arménienne par scission du 
Catholicossat arménien de Cilicie (après une union formelle au moment des 
Croisades).
◗ 1895 Établissement du patriarcat catholique copte à l’initiative du pape 
Léon XIII (les contacts avec Rome remontent au XIIIe siècle).
◗ Église maronite d’Antioche, elle est la seule église orientale catholique 
dès l’origine
◗ Église latine, établie avec les Croisés, le patriarcat latin fut rétabli au 
XIXe siècle, grâce à la présence continue des Pères Franciscains notam-
ment en Terre Sainte, depuis le début du XIIIe siècle.

©
CT

S
/M

A
B

Béthléem
Mgr Pierre Melki, 
vicaire patriarcal 
syriaque catholique, 
accueille à 
Saint-Joseph, 
l’assemblée 
oecuménique réunie 
autour du Patriarche 
syriaque Catholique 



18

(18)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 19

(19)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

j’ai accepté et je compte sur 
la grâce pour pouvoir remplir 
cette mission. Et puis, je n’ai 
pas 90 ans… aussi comptant 
sur la grâce et puisque je jouis 
aujourd’hui d’une bonne santé 
je vais faire de mon mieux 
pour accomplir cette tâche.

Comment se porte votre 
Eglise syriaque catholique ?
Elle va sûrement... et depuis 
que j’ai été élu patriarche j’ai 
essayé d’être en contact avec 
plusieurs diocèses, avec le 
clergé et les fidèles. Je me suis 
rendu jusqu’à présent dans 
six pays ; quatre au Moyen 
Orient, Liban, Syrie, Irak, 
Terre Sainte, c’est-à-dire ici 
et en Jordanie, et deux dans 
l’Eglise de la diaspora : Etats 
Unis et Canada. Et Dieu 
merci, partout où je suis allé 
j’ai pu constater qu’il y a un 
désir commun de s’investir 
davantage dans notre Eglise, 
de travailler à la rajeunir et 
surtout de la rassembler dans 
la charité vraie afin que - tout 
en étant une petite Eglise qui 
n’a pas l’ambition de concur-
rencer d’autres Eglises beau-
coup plus grandes - nous 
ravivions la communion chré-
tienne entre tous les membres 
de notre Eglise et nous nous 
encouragions mutuellement à 
être fiers de notre patrimoine 
syriaque qui remonte à l’ère 
apostolique.

Ce patrimoine, vous le par-
tagez avec l’Eglise syriaque 
orthodoxe. Quelles sont vos 
relations avec cette Eglise 
sœur et séparée ?
Je peux dire sans exagération 
qu’elles sont bonnes. J’avais 
invité sa Sainteté le patriarche 
Ignace Zakka Ier Iwas, 
patriarche d’Antioche pour 
les syriaques orthodoxes du 
monde, à mon installation, il 
n’a pas pu venir sa santé ne 
le lui permettant pas mais il 
a envoyé des représentants. 
Je suis allé le visiter au mois 
d’août dans sa résidence près 
de Damas. Nous avons eu de 
nombreux échanges notam-
ment sur les moyens à mettre 
en œuvre pour aller de 
l’avant ensemble, tour-
ner la page du passé et 
regarder ensemble vers 
l’avenir.
Nous avons envisagé la 
mise en place de com-
missions bilatérales inter 
ecclésiales qui pourraient 
réfléchir sur l’essentiel de 
ce qui nous rapproche et 
travailler ensemble à 
notre patrimoine 
commun comme 
la liturgie et sa 
réforme, la 
c o n s e r v a -
tion et dif-
fusion de 
ce patri-
m o i n e 
n o t a m -
ment en 
i m p r i -
m a n t 

ensemble des livres. Et nous 
avons exprimé le désir de 
renforcer nos liens fraternels. 
Donc sur le plan liturgique 
et œcuménique nous allons, 
si Dieu le veut, faire des pas 
très significatifs. Notre pre-
mière rencontre a été vraiment 
encourageante et j’espère que 
début 2010 nous pourrons 
mettre en place et au travail 
ces commissions.

Béatitude, vous venez d’ef-
fectuer une visite patriarcale 
en Terre Sainte, l’aviez-vous 
déjà visitée ?
Je suis déjà venu il y a une 
dizaine d’années, j’étais alors 
évêque au Canada et aux 

Etats Unis et j’ai 
participé avec 
un groupe 
d’évêques à un 

voyage d’étude 
pour envisager 
comment orga-
niser les pèleri-
nages à l’occa-
sion du jubilé de 

l’an 2000.

L’église syriaque 
catholique, est en 
nombre de fidèles 

une des plus petites 
Eglises orientales. 

C’est, eu égard à son 
riche patrimoine, 

une des plus grandes.
Avec les Chaldéens 

et les Maronites, elle 
partage le privilège 

de prier en syriaque, 
la langue la plus 

proche de l’araméen 
du Christ.

A l’occasion de sa 
récente visite en Terre 
Sainte, le patriarche 
de tous les syriaques 

catholiques, Sa 
Béatitude le 

Patriarche Mar 
Joseph III Younan, 

a bien voulu nous 
accorder un entretien.

« Nous désirons ardemment que nos fidèles 
restent enracinés dans cette T erre Sainte »

Béatitude, sur quel terri-
toire s’étend votre sollicitude 
patriarcale ?
Il couvre toute notre Eglise au 
Moyen orient soit Liban, Syrie, 
Irak, Turquie, Jordanie, Terre 
Sainte, Egypte, Ethiopie. Cela 
c’est notre territoire patriarcal 
mais j’ai une autre autorité qui 
est plutôt dépendante du rite 
et morale sur tous nos fidèles 
syriaques catholiques dans le 
monde entier. Donc même si 
un patriarche oriental catho-
lique n’a pas de juridiction sur 
ses fidèles en dehors du Moyen 
Orient, il a une autorité morale 

sur eux. De plus, les éparchies 
qui sont créées en dehors du 
Moyen Orient sont membres 
de plein droit du synode 
de l’Eglise. En somme, comme 
patriarche d’Antioche pour les 
syriaques catholiques ma sol-
licitude patriarcale s’étend sur 
tous les syriaques catholiques 
du monde.

C’est une lourde responsabi-
lité...
C’est une grande responsabi-
lité effectivement mais comme 
c’est la volonté du Seigneur et 
c’est le choix de mes confrères, 

Sa Béatitude le Patriarche Mar Joseph III Younan

Propos recueillis par
Marie Armelle Beaulieu

eglises de
terre sainte

©
CT

S
/M

A
B

©
CT

S
/M

A
B



20

(20)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 21

(21)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

Vos impressions en tant que 
patriarche sont-elles diffé-
rentes de celles du pèlerin ?
Certaines sont identiques, cer-
taines sont nouvelles. Quand 
j’étais évêque, j’ai eu des contacts 
avec quelques fidèles et membres 
du clergé, l’évêque alors était 
Mgr Abdel Ahad et déjà à cette 
époque nous avions pu consta-
ter la gravité de la situation de 
nos chrétiens, des chrétiens de 
toutes les Eglises mais cette fois, 
les contacts sont plus profonds, 
intenses. Je suis venu visiter 
cette Eglise syriaque catholique 
et j’ai pu rencontrer les commu-
nautés de Bethléem et Jérusa-
lem, j’ai pu écouter leurs soucis, 
leurs espoirs, découvrir leurs 
projets pastoraux. J’ai pu égale-
ment m’entretenir avec les chefs 
des Eglises tant catholiques 
qu’orthodoxes et j’espère grâce à 

tous ces entretiens 
réussir, une fois 
rentré, à préci-
ser l’idée que je 
me fais de la 
situation des 
chrétiens de 
Terre Sainte.

Quelles sont précisément les 
difficultés que votre com-
munauté en Terre Sainte a 
exprimées et quel message 
lui avez- v o u s 
adressé ?
Nous avons 
sur tout 

par l é 
de la 

g r a v i t é 
de la 

s i tua t ion 
des familles 

qui rencontrent 
beaucoup de dif-

ficultés et peinent à 
rester ici car elles sont 

harassées de toute part : 
comme minorité religieuse, 

du fait des difficiles conditions 
économiques qui ne les incitent 
pas à rester en Terre Sainte et 
aussi les obstacles mis à la cir-
culation entre la Ville Sainte 

de Jérusalem et les 
Territoires. 

Nos chrétiens atten-
dent de l’Eglise qu’elle inter-
vienne davantage dans le 
domaine social, de l’aide aux 
familles, dans le domaine édu-
catif également et qu’elle fasse 
davantage entendre sa voix.
Je les ai bien évidemment écou-
tés avec joie et avec beaucoup 
d’intérêt parce que nous dési-
rons ardemment que nos fidèles 
restent enracinés dans cette 
Terre Sainte. Nous sommes 
appelés à les servir et pas seu-
lement spirituellement surtout 
ici en Terre Sainte et dans les 
pays du Moyen Orient, où les 
autorités politiques et civiles 
ne facilitent pas leur vie. C’est 
alors à l’Eglise d’intervenir et 

de répondre eux besoins de ses 
fidèles dans la mesure du pos-
sible. Nous sommes ouverts à 
leurs questions, à leurs attentes 
et comme pasteur et père spiri-
tuel, nous sommes prêts à tra-
vailler avec eux pour trouver 
des solutions afin de les encou-

rager à rester ici et leur per-
mettre de vivre dans la dignité 
comme des citoyens de plein 
droit.
Concrètement cela signifie par 
exemple : comment aider les 
familles à se loger de façon 
digne, comment aider les 
jeunes dans leurs études, com-
ment leur donner les atouts 
pour leur permettre de trouver 
un travail. C’est un ensemble 
d’efforts qu’il faudra déployer 
avec le vicaire patriarcal, le 
curé mais aussi un groupe de 

laïcs qui soient vraiment enga-
gés à remplir leur devoir de 
paroissiens et paroissiennes 
sur le plan social et éducatif. 
Je crois que, même si nous 
sommes une toute petite com-
munauté, si vraiment nous 
travaillons ensemble nous pou-
vons y arriver. 

Béatitude le pape Benoît XVI 
a convoqué un synode pour le 
Moyen Orient en octobre pro-
chain, qu’en attendez-vous ?
Nous chrétiens du Moyen 
Orient, surtout les catholiques 
puisque c’est un synode spé-
cial pour les évêques catho-
liques, nous mettons beau-
coup d’espoir dans ce synode. 
Tout d’abord pour l’Eglise 
institutionnelle. C’est-à-dire 
nous patriarches et évêques, 
nous devons faire un examen 
de conscience et réfléchir sur 
la façon d’accomplir notre 

Les 
patriarches 

d’Antioche aujourd’hui

Le titre de Patriarche d’Antioche (aujourd’hui Antakya 
en Turquie) est porté par cinq patriarches dont trois catho-

liques. Aucun d’entre eux n’y réside.

n Sa Béatitude Ignace Joseph III Younan, Patriarche d’Antioche et 
de tout l’Orient. Il est le chef de l’Église catholique syriaque et réside 

à Beyrouth au Liban.

n Sa Sainteté Ignace Zakka Ier Iwas, Patriarche d’Antioche et de tout l’Orient. 
Il est le chef de l’Église syriaque orthodoxe et réside à Damas en Syrie.

n Sa Béatitude Mar Nasrallah Boutros Sfeir, Patriarche d’Antioche et de 
tout l’Orient. Il est le chef de l’Église Maronite et réside à Bkerké au Liban.

n Sa Béatitude Ignace IV Hazim, Patriarche d’Antioche et de tout 
l’Orient. Il est le chef de l’Église orthodoxe d’Antioche et réside 

à Damas.

n Sa Béatitude Grégoire III Laham, Patriarche d’Antioche 
et de tout l’Orient, d’Alexandrie et de Jérusalem des 

Melkites. Il est le chef de l’Église grecque-
catholique melkite et réside à Damas.

eglises de
terre sainte

Nos chrétiens attendent de l’Eglise
qu’elle intervienne davantage dans 
le domaine social, et qu’elle fasse 

davantage entendre sa voix.

( (

©
E

it
a

n
 S

ima


n
o

r

communauté
La fin des célébrations 
liturgiques est souvent 
l’occasion pour la 
communauté de se 
rassembler pour échanger 
des nouvelles.

©
CT

S
/M

A
B



22

(22)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 23

(23)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

mission de bons pasteurs, la 
façon de répondre aux besoins 
légitimes de nos fidèles tant 
sur le plan spirituel que social 
et éducatif. Nous ne devons 
pas nous retrancher dans nos 
tours en pensant que tout va 
bien. Nos fidèles, de toutes nos 
Eglises, vivent une situation 
de minorité et ils ont toutes 
sortes de difficultés à affron-
ter pour vivre dans la dignité. 
Dans tout le Moyen Orient, 
et je dirais malheureusement, 
le pouvoir politique n’est pas 
séparé du religieux et donc 
nous, comme chefs des Eglises, 
nous avons cette responsabi-
lité de nous mêler des affaires 
sociales et éducatives de nos 
fidèles. 
Ce synode est un réexamen 
pour nous, c’est aussi un appel 
pour nos fidèles, partout au 
Moyen Orient, à redécouvrir 
leur mission de témoins dans 
des sociétés non chrétiennes. 
C’est aussi un appel pour eux 
à s’enraciner et à ne pas céder 
à la tentation de l’émigration. 
Le monde est devenu plus petit 
avec la globalisation, les faci-
lités de communication et de 
transport… Les jeunes géné-
rations ne veulent pas mener 
la même vie que leurs parents 
qui pour la plupart ont vécu 
comme des citoyens de deu-
xième ordre. Nos jeunes sont 
tentés de partir pour trouver 
une vie qu’ils espèrent plus 
digne ailleurs, plus heureuse. A 
nous de les aider à mieux com-

prendre la mission du chrétien, 
disciple du Christ, appelé à 
témoigner de sa foi même dans 
un milieu hostile qui est le 
milieu des sociétés moyennes 
orientales en général. 
Ce synode pourrait aussi être 
l’occasion de nous adresser aux 

pays qui ont leur mot à dire sur 
le plan international, les pays 
occidentaux, de l’Europe de 
l’Ouest et de l’Amérique du 
Nord, afin qu’ils fassent plus 
d’efforts pour que les chrétiens 
orientaux puissent rester chez 
eux et qu’ils cessent de voir le 

Un patriarche élu
L’Eglise latine nous a habitués aux nominations d’évêques et 
de patriarches par le Saint Père, le plus souvent sur présenta-
tion d’une liste établie par la conférence des évêques (chaque 
évêque restant libre de présenter un candidat). La liste, établie 
tous les trois ans pour chaque diocèse, est remise au nonce qui 
complètera l’enquête.
Dans les Eglises orientales, pour une candidature à l’inté-
rieur du territoire des Églises patriarcales ou archiépiscopales 
majeures, l’élection d’un patriarche ou d’un archevêque majeur 
se fait par un synode tenu par les évêques de l’Église concer-
née. Les candidats potentiels auront préalablement obtenu le 
consentement du pape, sinon le nouveau nommé devra l’obte-
nir. Le synode informe ensuite le pontife romain et le nouveau 
patriarche lui écrit une lettre pour lui demander la communion 
ecclésiastique. Dans ces Églises, les nominations par le pape 
font figure d’exception.

La tradition des Églises syriaques fait 
remonter la christianisation d’Édesse 
à l’époque même de Jésus, d’après un 
récit conservé en syriaque (la Doctrine 

d’Addaï) dans un texte datant du Ve siècle, mais 
qui avait déjà été repris en grec par l’évêque 
Eusèbe de Césarée dans son Histoire ecclésias-
tique au tout début du IVe siècle à partir d’une 
source syriaque plus ancienne.
Le texte relate comment des émis-
saires du roi d’Édesse Abgar 
Oukama (Abgar V, dit « le Noir » 
ou « le Basané »), auraient rencon-
tré Jésus en Palestine, constaté les 
miracles qu’il accomplissait et les 
difficultés qu’il rencontrait de la 
part des juifs. Malade, Abgar écrit 
une lettre à Jésus pour lui deman-
der de venir le guérir et lui proposer 
de partager avec lui son royaume. 
Les envoyés d’Abgar arrivent 
auprès de Jésus à la veille de sa 
passion et celui-ci décline l’invita-
tion. Il renvoie cependant une lettre 
à Abgar lui promettant, après être 
ressuscité, de lui envoyer un dis-
ciple pour le guérir et le convertir. 
Avec la lettre, l’ambassade rapporte 
un portrait du Christ que, selon des 
versions byzantines postérieures, 
devant l’impossibilité de l’artiste à 
le représenter, Jésus aurait fait lui-
même en appliquant le linge sur son visage. [...]
Après l’Ascension, Thomas envoie à Édesse 
Thaddée (appelé Addaï en syriaque), un des 
soixante-douze (Lc 10, 1), qui convertit le roi et 
son entourage, ainsi qu’une bonne partie de la 
population, et fonde l’Église d’Édesse. [...]
À la fin du IVe siècle, la pèlerine Egérie, venue 

d’Occident pour visiter les lieux saints, passe 
quelques jours à Édesse et elle mentionne dans le 
récit de son voyage ces lettres de Jésus.
La légende est belle même si elle n’apparaît 
guère fondée sur le plan historique. Elle fournit 
quand même une indication intéressante sur le 
premier milieu de diffusion du christianisme à 
Édesse : Addaï à son arrivée dans la cité descend 

chez Tobie, fils de Tobit, un juif de 
Palestine, et des juifs sont présents 
parmi ses auditeurs et ceux qui se 
convertissent. Il est probable que 
c’est grâce aux liens que la com-
munauté juive d’Édesse entrete-
nait avec celle de Palestine et celle 
d’Adiabène, à l’Est du Tigre, que 
le christianisme a trouvé dans la 
cité ses premiers relais. Et on a 
des traces historiques de ce pre-
mier christianisme édessénien : 
une chronique tardive a conservé 
un passage recopié des archives 
de la ville d’Édesse pour l’an 200 
concernant une terrible inondation 
ayant détruit la ville cette année-là. 
Parmi les édifices détruits, le texte 
mentionne l’« église des chrétiens ». 
Cela signifie que, dès cette période 
bien antérieure à la paix de l’Église 
instaurée par Constantin dans 
l’empire romain, les chrétiens dis-
posaient officiellement à Édesse 

d’un lieu de culte, même s’il est probable qu’ils 
n’en représentaient encore qu’une fraction de la 
population et que les rois n’y avaient pas adhéré : 
jusqu’à la fin du royaume d’Édesse (milieu du 
IIIe siècle), les inscriptions sur pierre comme sur 
mosaïques montrent la pérennité des cultes tra-
ditionnels. n

Mme Françoise Briquel-Chatonnet

Extrait d’une conférence intitulée 
Les Églises syriaques : histoire et situation présente

disponible en ligne sur le site internet 
www.cerclesyriaque.fr

Les origines apostoliques de l’Eglise syriaque

Ephrem le syrien,  diacre et théologien fut, au IVe siècle, le 
prolifique auteur d’hymnes en langue syriaque. Reconnu 
comme docteur de l’Église catholique, ses hymnes jouent 
un rôle esentiel dans la liturgie syriaque.
Icône de saint Ephrem, Sainte Catherine, Sinaï.

eglises de
terre sainte

( (Le synode est un appel pour nos fidèles
 à redécouvrir leur mission

de témoins
dans des sociétés non chrétiennes.

©
CT

S
/M

A
B

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

Rencontre
La communauté paroissiale 
réunie à Mar Thomas à 
Jérusalem a pu témoigner 
devant son patriarche de ses 
conditions de vie et exprimer 
ses attentes.



24

(24)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 25

(25)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

Comment un chrétien syriaque devient-il 
franciscain ?
Bien qu’il n’y ait pas de Franciscains en Irak, 
j’ai découvert la spiritualité de saint François 
grâce à ma soeur entrée chez les Franciscaines 
du Coeur Immaculé de Marie.  Ce style de vie 
pastorale existe en Irak mais c’est vraiment la 
spiritualité franciscaine qui m’a attiré. Or la 
spiritualité franciscaine n’existe pas comme 
telle dans l’Eglise syriaque. 
Depuis quelques années, dans l’Eglise syriaque, 
grâce au Cardinal Moussa Daoud, nous avons 
de nouveau un ordre religieux : l’Ordre de 
Saint Ephrem, qui est très ancien mais qui 
pourtant avait disparu quelques années.  Pour 
autant leur style de vie est plus apparenté à 
la vie monacale qui ne m’attirait pas. J’avais 

vraiment envie 
de vivre au 
milieu des gens 
et avec et pour 
eux.  En entrant 
chez les Francis-
cains, un Ordre 
latin, je savais 
que le rite était 
différent mais 
ce n’était pas un 
obstacle. Le rite 
pour moi n’était 
que le rite, ce 
qui comptait 
vraiment c’était 
saint François. 
Avant d’entrer 
dans l’Ordre je 
suis allé voir des 
prêtres syriaques 
en Irak qui 

m’ont dit «Va, ce sera une richesse 
de pouvoir travailler dans les deux 
rites. »

Tu es aujourd’hui vicaire de la 
paroisse latine de Jérusalem, 
quels rapports entretiens-tu avec 
ton Eglise d’origine ?
D’abord, j’ai la chance de bien 
connaître la langue syriaque litur-
gique si bien que j’ai pu être 
ordonné prêtre - en sep-
tembre dernier -  dans 
mon rite en le maîtrisant.
Il y a quelque temps, 
j’ai eu une rencontre 
avec Mgr Pierre 
Melki, vicaire 
patriarcal syriaque 
à Jérusalem, et le nouveau curé, Abouna 
Feras, et je peux soit célébrer avec eux soit 
aider à l’occasion. C’est d’ailleurs un signe fort 
pour les fidèles. Beaucoup ont découvert en me 
voyant célébrer récemment des funérailles que 
j’étais syriaque « Pourquoi portes-tu un habit 
latin ? » m’ont-ils interrogé. Cela a été une joie 
pour moi de leur montrer et l’universalité de 
l’Eglise et le respect de nos différences qu’a 
l’Ordre Franciscain qui veut que chaque frère 
soit ordonné dans le rite de son baptême. De 
ce fait, je peux servir dans les deux rites et 
latin et syriaque. Je tiens cela pour une grande 
richesse. Pour les fidèles cette double appar-
tenance est inattendue et à la fois, ils s’en 
réjouissent. Une chose est sûre, c'est que dans 
la mesure du possible, je me tiens à disposition 
de mon Eglise d'origine pour l'aider et c’est 
pour moi une grande joie et, encore une fois, 
une richesse. n

Moyen Orient comme un puits 
d’où ils peuvent tirer du pétrole 
sans penser aux populations, 
sans penser aux conséquences 
notamment sur les populations 
chrétiennes minoritaires dans 
ces pays. 
Ces pays devraient s’inspirer 
de ce qu’a dit Benoît XVI sur 
le « développement humain 
intégral » qui selon lui passe 
par la charité dans la vérité. 
On ne doit pas regarder ces 
pays du Moyen Orient unique-
ment comme source du pétrole 
qu’on doit à tout prix et par 
tous les moyens garder, dont on 
doit garantir le bon écoulement 
et la distribution. Mais les pays 
occidentaux doivent intervenir 
auprès de ces pays pour exi-
ger d’eux qu’ils assurent les 
droits de l’Homme pas seule-
ment en le disant en passant 
mais aussi à l’heure de passer 
leurs contrats. Aujourd’hui, ils 
ferment les yeux sur ce qui se 
passe dans nos pays regardant 

les droits civils, je pense par 
exemple à l’Egypte, à l’Irak.
Ces pays forts économique-
ment, politiquement, doivent 
jouer leur rôle et assurer la 
survie des minorités dans la 
dignité, la survie des chrétiens 
qui sont originaires de ces 
pays, ils ne sont pas venus du 
dehors, ils ne sont pas venus 
chercher du travail dans ces 
pays, ils appartiennent à 
cette terre depuis des milliers 
d’années.

Lors de la célébration de 
Bethléem qui a réuni toutes 
les Eglises de Terre Sainte, 
vous avez appelé tout le 
monde à l’amour dans la jus-
tice. C’est votre message 
pour la Terre Sainte ?
Oui je suis tout à fait convaincu 
que la paix ne sera rétablie que 
si elle est basée sur la justice. 
L’amour n’est pas compris de 
la même façon dans toutes 
les religions abrahamiques. 
Les juifs et les musulmans ne 
comprennent pas la charité 
comme nous la comprenons 
mais la justice dans son sens 
biblique, comme la justice 
telle que mentionnée dans le 
Coran, doit être la base de la 
paix. Cela veut dire donner à 
chacun ses droits. On ne peut 
pas le faire sans quelques com-
promis mais au moins dans le 
respect de chaque personne, 
de ses particularités et de son 
identité, de son humanité. 
Maintenant, comment cela va 
se concrétiser… cela je ne sais 
vraiment pas.
Ces deux frères ennemis ne 
veulent pas descendre l’un vers 
l’autre et regarder leurs points 

d’accord. Ils comprennent la 
religion matériellement, et 
d’une façon tellement liée à la 
terre - c’est-à-dire au territoire 
- qu’ils sont bloqués. A mon 
avis, ils ont besoin d’être aidés 
par la communauté internatio-
nale. Mais une communauté 
internationale désintéressée, or 
tant qu’elle voit son profit dans 
le conflit, alors il se poursui-
vra. En revanche si cette com-
munauté internationale veut 
vraiment résoudre ce conflit, 
elle peut le faire. Ces frères 
ennemis ne peuvent se mettre 
d accord que par l’intervention 
d’une personne ou d’un fac-
teur plus fort qu’eux afin qu’ils 
comprennent qu’il est temps 
de faire des compromis et de 
résoudre leurs différends ce 
qui sera très profitable pour les 
deux dans l’avenir. La force ne 
pourra pas résoudre le conflit 
pour toujours. Ils doivent s’ac-
corder dans le dialogue.

Quel est le dernier message 
de votre visite ?
Un message d’espérance. 
L’Eglise du Christ a tou-
jours vécu dans l’espoir du 
Royaume, d’une vie meilleure, 
elle est toujours dans une 
marche vers le Royaume ; nous 
sommes toujours orientés vers 
une lumière eschatologique 
donc nous ne devons jamais 
perdre espoir, nous ne devons 
jamais avoir peur de ce qui se 
passe, de ce qui entrave notre 
vie, d’autant que Jésus a pro-
mis qu’il sera toujours avec 
nous et c’est une raison de plus 
pour être toujours davantage 
un peuple d’espérance. n

Syrien ou syriaque ?
Les deux appellations de chrétien syrien 
ou syriaque coexistent. Le patriarcat 
catholique, basé au Liban, a quant à lui 
tranché, on doit préférer dans tous les cas 
l’adjectif syriaque à celui de syrien.
Le terme syriaque désigne la nation et la 
langue des Araméens après que ceux-ci 
se furent convertis au christianisme au IIIe 
siècle.
Le terme syrien, dans son acceptation 
plus large, désignait les habitants de la 
province romaine de Syrie (sensible-
ment plus étendue que la Syrie actuelle 
elle recouvrait toute la Palestine, le Liban 
actuel etc.).

G.S.

Frère Nerwan, franciscain de rite syriaque
Les Franciscains de la Custodie de Terre Sainte comptent dans leurs 
rangs quelques dizaines de frères arabes. Plusieurs parmi eux sont 
orientaux, car ils ont été baptisés dans une Eglise orientale.
Pour Frère Nerwan, cette double appartenance est une richesse.

eglises de
terre sainte

(25)



26

(26)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 27

(27)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

L’Eglise syriaque catho-
lique en Terre Sainte, 
c’est selon son Vicaire 

patriarcal à Jérusalem, 
Mgr Pierre Melki, une centaine 
de familles dont les 4/5e vivent 
à Jérusalem et Bethléem.
Un firman daté du 6 mai 1845 
et signé du Sultan Ottoman 
Abdel Majed a reconnu les 
droits civils du Patriarcat 
Syriaque Catholique d’An-
tioche à Jérusalem et en Terre 
Sainte avec tous les droits 
d’exemption de taxes et d’im-
pôts dont jouissent les autres 
communautés chrétiennes 
traditionnelles.
La Résidence de l’exarchat 
subit les vicissitudes des 
guerres et des révolutions de 
1900 jusqu’à 1973. Elle fut suc-
cessivement transférée (1) de la 
Porte de Damas en 1948 à Beth-
léem et en 1965 de Bethléem 
à Jérusalem (Ras El Amoud 
- Siloé) maison d’Abraham 
actuellement (toujours pro-
priété des syriaques). En 1973, 
elle se fixa définitivement à la 
rue des Chaldéens par l’achat 
d’une propriété. En 1986 fut 
construite l’église Saint-Tho-
mas avec des annexes compre-
nant un foyer pour les pèlerins 
et un centre pour les jeunes.
La portion de la collecte 
du Vendredi Saint dévo-
lue à l’église catholique est 
de nature… « symbolique » 
eu égard à ses besoins réels, 
aussi ces dernières années les 
syriaques catholiques met-
tent-ils tout en oeuvre pour 

que leurs deux foyers d’accueil 
de pèlerins - Saint-Thomas à 
Jérusalem et Saint-Joseph à 
Bethléem - contribuent à cou-
vrir leurs besoins.
Les pèlerins qui séjournent 
dans ces foyers ne trouvent pas 
seulement le gite et le couvert, 
ils aident activement l’église 
syriaque de Terre Sainte.
Son petit nombre de fidèles, les 
rêves d’une vie meilleure font 
naître d’autres rêves, ceux de 

l’émigration. Mais lors de sa 
visite pastorale leur patriarche 
leur a adressé ce message 
«  N’aie pas peur petit trou-
peau ». n

1. Source Un écho d’Israël

Histoire de l’Eglise syriaque catholique

Les catholiques de rite syriaque sont, à l’ori-
gine, des Jacobites passés à l’union avec 
Rome, à partir du XVIIe siècle, tout en 

conservant leur langue, leur rite et leur propre 
législation ecclésiastique. Ils constituent une 
Église à part, avec sa hiérarchie, sous l’autorité 
d’un patriarche.
Au cours des siècles passés, diverses tentatives 
d’union ont été faites, notamment à l’époque des 
croisades. Au cours des XIIIe et XIVe siècles, les 
papes envoyèrent des missionnaires dominicains 
et franciscains, en vue de sceller l’union des deux 
Églises. Les résultats furent limités. Un projet 
d’union fut présenté au concile de Lyon en 1245 
et une union éphémère fut réalisée en 1444, suite 
au concile de Florence de 1439.
Ce n’est qu’au XVIIe siècle que la volonté d’union 
aboutit à la formation de l’Église Syriaque Catho-
lique. En effet, vers le milieu du siècle, les mission-
naires Capucins et Jésuites réussirent à ramener 
à Rome la majorité des Jacobites d’Alep, si bien 
qu’en 1656 le premier évêque Syriaque Catho-
lique de cette ville, André Akhijan, qui, plus tard, 
en 1662, sera reconnu par la Sublime Porte des 
Ottomans, comme patriarche catholique d’An-
tioche. Cependant les Syriaques orthodoxes pour 
parer à ce mouvement de conversions, eurent 
recours au bras séculier ottoman et, tout au long 
du XVIIIe siècle, persécutèrent durement les 
Syriaques catholiques. Les violences exercées 
contre ces derniers furent telles que leur petite 
Église manqua de disparaître et resta, du reste, 
sans patriarche de 1706 à 1782.
Au cours de cette période, le Métropolite Mikhael 
Jarweh, archevêque Syrien Orthodoxe d’Alep 
(Syrie), se convertit au catholicisme. En 1782, le 
Saint Synode de l’Église syriaque orthodoxe l’élit 
comme patriarche. Peu après son intronisation, il 
se déclara catholique. Il se fit reconnaître comme 
patriarche de tous les Syriaques et demanda à 
Rome confirmation de sa charge.
En 1783, l’Église Syriaque Catholique a donc 
été constituée par le retour à la communion avec 
Rome d’une partie de l’Église Syriaque Ortho-
doxe (ex Jacobite).

Entre-temps, les orthodoxes réagirent et élirent 
un nouveau Patriarche dans leur camp, qui fut 
aussitôt confirmé par la Sublime Porte.
Face à ce changement inattendu, le patriarche 
Jarweh s’enfuit précipitamment à Bagdad et de 
là gagna la montagne libanaise où il s’installa en 
1801, au nord de Beyrouth, dans le monastère 
de Charfet, célèbre pour sa bibliothèque où sont 
conservés plus de 3 000 manuscrits syriaques et 
arabes. Après le patriarche Jarweh, il y eut une 
série ininterrompue de patriarches catholiques.
En 1830, le gouvernement turc approuva la sépa-
ration civile et religieuse entre les deux Églises 
sœurs ; mais ce n’est qu’en 1843 que le patriarche 
Syriaque Catholique a été reconnu par le Sultan 
turc comme le chef civil de sa communauté.
En 1831, le patriarche Boutros Jarweh transféra 
sa résidence de Charfet (Liban) à Alep (Syrie). 
En 1851, suite à un soulèvement populaire des 
musulmans de cette ville contre les chrétiens, le 
siège patriarcal fut établi à Mardin où vivait une 
importante communauté. En 1920, il se fixa de 
nouveau à Charfet, où il se trouve actuellement 
en été et à Beyrouth, en hiver.

Les tribulations 
de l’Église syriaque d’Antioche

Les années les plus cruciales furent celles de la 
Première guerre mondiale. En 1915, à Tur Abdin, 
environ 200 000 chrétiens furent assaillis par 
des bandes de Kurdes qui voyaient une alliance 
possible entre les chrétiens de cette région et les 
troupes étrangères qui envahissaient le Proche 
Orient voisin. Un tiers d’entre eux périrent mas-
sacrés. Les survivants se réfugièrent en Syrie, au 
Liban et en Irak. Depuis lors le centre de gravité 
de l’Église syriaque se déplaça des régions otto-
manes de Tur Abdin, Mardin et Nisibis (Turquie 
actuelle) aux pays arabes limitrophes. n

Extrait de l’article de Wikipedia

sur L’Eglise syriaque catholique

En savoir plus sur les syriaques
Les Editions Brepols dans leur (excellente) collection « Fils 
d’Abraham » ont édité en 1988, « Les Syriens orthodoxes et 
catholiques », de Claude Sélis, 287 pages.
Sur internet, on peut consulter avec profits les sites
www.cerclesyriaque.fr ainsi que 
www.wikisyr.com, l’encyclopédie électronique de l’Orient 
Syro-Antiochien.
La Concertation des Eglises chrétiennes de la Province de 
Liège a consacré son numéro de juillet - août- septembre à 
l’Eglise syriaque voir www.nouvelles-oecumeniques.be

« N’aie pas peur petit troupeau »

eglises de
terre sainte

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

(26)
Saint Thomas
Au premier plan le foyer 
Saint-Thomas à Jérusalem,
à la sortie de la Vieille Ville 
par la porte de Damas.



28

(28)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010 29

(29)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

l

retrouvailles
A l’occasion de sa visite 
en Terre Sainte, le patriarche 
syriaque catholique, 
sa Béatitude Mar Joseph III 
Younan, a rendu visite
à son Excellence Mgr Swerios 
Malki Mourad, archevêque 
syriaque orthodoxe, au 
couvent Saint Marc
dans la vieille ville 
de Jérusalem. 

A Jérusalem, syriaques - catholiques et 
orthodoxes - se sont retrouvés pour toucher 
ensemble du doigt leur unité en marche.

Lundi 7 décembre au cou-
vent Saint-Marc des syriaques 
orthodoxes une petite assem-
blée attend l’arrivée du 
Patriarche syriaque catho-
lique. Je retrouve beaucoup de 
visages de chrétiens de la ville 
découvrant aussi à cette occa-
sion qu’ils sont de rite syriaque 
mais impossible de savoir s’ils 
sont catholiques ou orthodoxes 
car lorsque je les interroge sur 
ce point, sans concertation, 
tous me répondent que l’essen-
tiel - et leur fierté - c’est d’être 
syriaque.
Sur le seuil du couvent l’arche-
vêque syriaque orthodoxe son 
Excellence Mgr Swerios Malki 
Mourad attend patiemment, 
entouré de prêtres et de scouts, 
la délégation catholique qui a 
pris du retard.
Habituée aux rencontres offi-
cielles entre dignitaires de la 
Ville Sainte, je ne m’attends 
à rien de très novateur en la 
matière. Pourtant c’est bien 
un moment exceptionnel qu’il 
m’est donné de vivre. A mon 
grand étonnement, à l’arrivée 
de la délégation, après la cha-
leureuse poignée de main entre 
les prélats, Mgr Swerios fait 
revêtir par ses prêtres sa chape 
épiscopale, au patriarche 
catholique, il lui fait remettre 

son bâton pastoral et la croix 
des bénédictions. Je n’en crois 
pas mes yeux, quand on sait 
ici combien le moindre signe, 
emblème peut-être jalouse-
ment gardé.
Je n’en crois pas non plus mes 
oreilles quand au son de mélo-
pées en araméen l’assemblée 
entre dans l’église pour prier 
ensemble, comme si de rien 
n’était, comme si ces deux 
Eglises n’étaient pas séparées, 
comme si au contraire l’unité 
était déjà acquise.
Il n’y aurait pas eu beaucoup 
plus de faste et de chaleur si les 
syriaques orthodoxes avaient 
reçu leur propre patriarche.
Dans l’assemblée, les sou-
rires rivalisent avec les yeux 
humides d’émotion.
Autour d’une liqueur, d’un 
café et d’une douceur tout le 
monde retrouve ses esprits et 
continue simplement de goûter 
ce moment d’unité dans la plus 
grande simplicité.
Elle est petite cette Eglise 
et pauvre à bien des égards. 
C’est en nombre la plus petite 
des Eglises orientales, c’est en 
patrimoine une Eglise d’une 
incroyable richesse. Et cette 
petite Eglise ce jour-là a donné 
une très grande leçon à toutes 
les Eglises de Jérusalem. n

Les Eglises de tradition syriaque
Plusieurs Eglises partagent un héritage culturel commun et 
notamment l’usage du syriaque comme langue liturgique. Il 
s’agit de :
L’Église syriaque orthodoxe (présente en Terre Sainte)
L’Église syriaque catholique (présente en Terre Sainte)
L’Église malankare orthodoxe
L’Église catholique syro-malankare
L’Église maronite (présente en Terre Sainte)
L’Église apostolique assyrienne de l’Orient
L’Ancienne Église de l’Orient
L’Église catholique chaldéenne (présente en Terre Sainte)
L’Église catholique syro-malabare.
Depuis les années 1990, un dialogue œcuménique se déve-
loppe entre les Églises de tradition syriaque, bien qu’elles res-
tent de confessions différentes.

L’unité touchée du doigt

eglises de
terre sainte

© CTS/MAB



30

(30)

La Terre Sainte � Janvier Février 2010

À force d’être innondée de messages m’invitant à ouvrir 
un compte sur Facebook, le réseau social en ligne, je me 
suis résolue à le faire. Un compte que j’ai longtemps laissé 
en sommeil avant de commencer à consulter avec une 
certaine régularité les messages qui s’inscrivent sur mon 
« mur ». Il m’arrive même d’en commenter certains. C’est 
ainsi que j’ai participé à la discussion qui suivit les propos 
d’un journaliste franco israélien de mes connaissances. Le 
thème en était «  Peut-on être juif et chrétien  ?  ». Je fus 
la seule chrétienne à participer à cette conversation cour-
toise, assez en tous les cas pour que certains des parti-
cipants juifs et israéliens m’invitent à devenir leur « ami ». 
« Ami », c’est le terme qu’utilise Facebook pour parler des 
contacts. Mais j’ai une sympathie toute relative pour cer-
tains de mes «  amis  ». Parmi eux il y a des colons, des 
Israéliens qui habitent dans les Territoires palestiniens. Cela 
ne les disqualifie pas fatalement à mes yeux. La sociologie 
des colons est assez complexe. Un certain nombre d’entre 
eux seraient prêts à réintégrer le territoire israélien s’ils y 
trouvaient des conditions d’habitat aussi favorables. Pas 
de fanatisme donc mais du pragmatisme économique chez 
ceux-là. D’autres sont prêts à un échange de Territoires, on 
garde telle colonie, et on vous donne tel endroit.

Mais parmi mes « amis » colons il y a de vrais colons idéolo-
giques, qui prônent le Grand Israël et qui sont des incondi-
tionnels de la droite dure israélienne. Ce n’est pas cela non 
plus qui me choque. Non, ce qui me révulse c’est la haine 
qu’ils affichent. Ils ont deux cibles de choix les palestiniens 
qu’ils apellent entre eux les «palos» ce qui sous leur plume 
est à palestinien ce que « youpin » est à juif... et les chré-
tiens au premier rang desquels les catholiques. Ce sont de 
tels torrents de haine irrationnelle que c’est à vous en don-
ner la nausée. Je pourrais me dispenser de lire leurs pro-
pos. Je m’abstiens bien évidemment de les commenter pas 
seulement parce que je serais prise à partie - violemment 
sans nul doute - mais parce que plus que jamais je parlerais 
à un mur, celui qu’ils érigent entre eux et à peu près tout 
le reste de l’humanité. Preuve en est, cette discussion sur 
« l’amour du prochain ». Je m’y suis immiscée interrogeant 
« le prochain peut-il être un non-juif ? » La réponse unanime 
a été « non », Tora à l’appui ! J’ai même pu lire : « Ceux 
qui te font du mal, même s’ils sont juifs, il faut les haïr. » 
Je repensais à ce franciscain qui m’a dit un jour : «Si tu ne 
peux pas aimer quelqu’un, demande à Dieu de le faire en 
toi. » Alors je lis tous les messages qui s’insrivent sur mon 
mur en espérant que le Seigneur agisse en moi.� M.-A. B

L’enfant Jésus, le jour de l’épiphanie à la crèche de Bethléem
B

illet d’hum
eur

Facebook ou comment parler à un mur

©
 CT

S
/M

A
B

P
hoto du m

ois

La Terre Sainte � Janvier Février 2010


