
 1

  

 

 

LA DOCUMENTATION CATHOLIQUE N° 2438 

 

 

 

 

 

 

La culture de l'Internet et la communication de l'Église ....................................... 2 

Dans la marmite de potion numérique - Le défi d'une parole d'Église à l'ère du 
« zap » et du « clic » .............................................................................................. 9 

 



 2

La culture de l'Internet et la communication de l'Église 
 

Conférence De Mgr Jean-Michel di Falco Leandri 

À l'occasion de la réunion de la Commission des évêques d'Europe chargés des 
médias (CEEM) qui a eu lieu du 12 au 15 novembre 2009 à Rome, son président, 
Mgr di Falco Léandri, évêque de Gap et Embrun (Hautes-Alpes), est revenu sur 
une année médiatique chargée pour l'Église. Dans la conférence qu'il a tenue, il 
s'est interrogé sur ces « nouvelles cathédrales médiatiques » qui sont à 
construire sur Internet.  

 
Texte de l'Assemblée plénière de la CEEM (*)  

« La culture de l'Internet et la communication de l'Église ». En entendant ce thème, les trois 
événements qui ont bousculé la vie de notre Église au cours de l'hiver dernier me sont revenus à 
l'esprit. Je veux parler de « l'affaire », c'est ainsi que les médias ont désigné ces événements, l'affaire 
Williamson (1), celles de l'excommunication de Recife (2) et des propos sur le préservatif dans l'avion 
menant le Pape au Cameroun (3). Trois affaires qui ont secoué la planète Internet. Elles ont été 
jugées emblématiques de la manière dont l'Église institutionnelle communique et dont les internautes 
– chrétiens ou non – réagissent. Elles ont révélé les forces et les faiblesses de la communication de 
l'Église dans le contexte d'une culture Internet triomphante.  

Suite à l'affaire Williamson, le Saint-Père a reconnu lui-même que la Curie n'avait pas mesuré l'enjeu 
d'Internet. Ou, pour le citer plus exactement : « Il m'a été dit que suivre avec attention les informations 
auxquelles on peut accéder par Internet aurait permis d'avoir rapidement connaissance du problème. 
J'en tire la leçon qu'à l'avenir au Saint-Siège nous devrons prêter davantage attention à cette source 
d'information ».  

Face à la critique portant sur le fait que le Pape n'avait pas été mis au courant des propos 
négationnistes de Mgr Williamson disponibles sur Internet, le Pape ne s'est attaché dans sa lettre aux 
évêques qu'à Internet comme source d'information, comme bibliothèque virtuelle (4).  

Il est bien d'autres aspects qui motivent le choix du thème de réflexion de notre assemblée. Ce sont 
ces aspects que nous allons aborder au cours de ces journées, aspects parmi lesquels on peut citer 
l'émergence de la Web generation, les bouleversements dans l'organisation du temps et de l'espace, 
dans la manière de s'informer et de communiquer, les conséquences ecclésiologiques, les effets sur 
le gouvernement même de l'Église, la place de la religion sur le marché Internet, les manières d'y 
proclamer l'Évangile et d'y être Église.  

Ne nous leurrons pas. Ne faisons pas l'autruche. Internet se transforme, transforme notre société et 
ne peut pas ne pas transformer l'Église, ne peut pas ne pas transformer notre manière d'être et d'agir 
en Église, au risque de ne plus être témoins du Christ dans le monde d'aujourd'hui !  

Avec Internet, nous assistons à une révolution copernicienne qui a déjà ses effets sur notre manière 
d'être dans notre relation au monde, de nous situer dans le monde, d'interagir avec le monde. La prise 
de conscience par l'Église institutionnelle de l'importance d'Internet est là. Nul doute. La preuve en est 
encore aujourd'hui. Mais savoir surfer sur la vague Internet est une toute autre histoire.  

Internet est un révélateur, un marqueur. Soit vous savez communiquer, soit vous ne le savez pas, soit 
vous êtes crédible soit vous ne l'êtes pas, soit vous répondez aux attentes soit vous êtes dans votre 
bulle, soit vous êtes prophète soit vous êtes le dernier des Mohicans, soit vous êtes vivant soit vous 
êtes fossile, soit vous connaissez la langue Internet soit vous ne la connaissez pas et vous ne pouvez 
pas communiquer. Je compare souvent le mode de présence de l'Église dans le monde des médias et 
sur Internet à ce qui est demandé à un missionnaire devant partir vers des terres inconnues. Que 
demande-t-on à un missionnaire avant son départ ? De connaître la culture du pays dans lequel il se 
rend et d'en apprendre la langue. Ne devrions-nous pas avoir la même attitude pour ce qui est de la 
présence dans les médias ?  



 3

De nouveaux langages se constituent sur Internet, utilisés par les jeunes. Abréviations, photos et 
émoticônes (5), fichiers audios et vidéos sont prépondérants. La culture digitale se dote de sa propre 
grammaire, d'une langue en constante et rapide évolution (LOL, MDR) (6). Notre génération a trop 
tendance à considérer comme superficiel tout ce qui est bref, instantané, porté sur l'émotion. Serait-ce 
que nous serions plutôt tournés vers l'écrit, les longs développements, la qualité de l'argumentation 
par les épais dossiers que nous devons traiter, les livres de théologie et les thèses que nous avons lus 
ou que nous lisons encore ? Mais à y regarder de plus près, l'Église dans son histoire n'a pas 
considéré comme seuls vecteurs de vérité les longs traités de théologie. Elle a su exprimer sa foi de 
manière concise et percutante. Qu'il suffise de citer la proclamation du kérygme dans les Actes des 
Apôtres. Elle a su utiliser des formes de communication non verbale. Qu'il suffise de penser aux 
icônes, aux fresques et mosaïques de nos églises, aux vitraux et aux sculptures sur les tympans de 
nos cathédrales. Elle a su provoquer les émotions. Qu'il suffise d'écouter ses chants et ses musiques. 
Nous proclamons « une seule foi, un seul baptême, un seul Dieu et Père », mais il existe bien mille et 
une manières d'exprimer cette foi. Et l'aggiornamento demandé par le Pape Jean XXIII nous pousse à 
réactualiser sans cesse la manière dont nous proposons la foi aux nouvelles générations.  

Nous sommes dans un monde pluraliste, où nombreux sont ceux qui, grâce à Internet, peuvent avoir 
accès à tout et donner leur avis sur tout. L'Église ne peut pas ne pas en tenir compte. Avec la 
sécularisation, la mondialisation, la montée d'Internet, notre vision du monde, de la vie, de la mort, est 
considérée par certains comme un produit parmi d'autres sur le marché des religions. L'Église ne peut 
pas communiquer comme si d'autres conceptions et interprétations du monde n'existaient pas. Elle a 
une Parole, un message d'amour à proclamer, mais elle se doit aussi d'écouter, et Internet est une 
formidable chambre d'écho de la vie du monde.  

La communication commence toujours par l'écoute  

Un ami a fait l'étude des sites chrétiens en français les plus consultés. Il en ressort que les sites 
catholiques en France viennent loin après les sites évangélistes alors même que les évangélistes sont 
une minorité par rapport aux catholiques dans notre pays. Comment cela se fait-il ? Pour lui les 
raisons en sont les suivantes :  

La première c'est que « Les évangélistes écoutent et les catholiques parlent ». Par là, il veut dire que 
les évangélistes sortent d'eux-mêmes pour se mettre d'abord à la place des autres. Ils répondent aux 
besoins. « Que veux-tu ? » demande Jésus au paralytique, à l'aveugle-né. Autrement dit « De quoi as-
tu besoin ? Quel est ton désir le plus profond ? Je peux y répondre ». La communication commence 
toujours par l'écoute. D'où sa question : l'Église catholique parlerait-elle à partir d'elle-même sans 
prendre suffisamment en considération ce que vivent les gens ?  

La seconde raison du succès des sites évangélistes par rapport aux sites catholiques, c'est que « les 
sites catholiques sont centrés sur eux-mêmes » et « considérés comme outils et non comme un 
monde à évangéliser ».  

Par là, il veut dire que nos sites sont des extensions ou des duplicata de nos feuilles paroissiales, de 
nos bulletins diocésains. Ils sont à usage interne. Ils parlent la langue des initiés à l'usage exclusif des 
initiés. Les sites évangélistes, au contraire, veulent atteindre les internautes, utilisant Internet comme 
outil et vecteur d'évangélisation.  

D'accord ou pas avec cette analyse, il n'en demeure pas moins que nous pouvons prendre pour notre 
compte la nécessité d'écouter le monde pour mieux l'aimer et lui parler.  

Si les sites institutionnels avec leur lourdeur sont nécessaires, les électrons libres peuvent l'être aussi. 
Quelqu'un comme Napoléon est certainement diversement apprécié dans une assemblée comme la 
nôtre, mais permettez-moi cependant de parler de lui pour une comparaison. Napoléon savait user 
dans une bataille aussi bien de la cavalerie lourde comme les Dragons enfonçant les flancs de 
l'adversaire, que des Voltigeurs venant piquer ces mêmes flancs tels des mouches du coche.  

Un site Internet devrait pouvoir mettre en contact avec Jésus-Christ et une Église vivante, une 
communauté où se vit l'unité et la charité. Loin de trouver cela, les internautes se trouvent bien des 



 4

fois confrontés à un « système » qui, certes, a ses avantages une fois qu'ils en ont franchi le seuil, 
mais qui, dans un premier contact, fait davantage écran que courroie de transmission, n'ayant pas 
pour lui la souplesse de l'amour.  

Ces voltigeurs de l'Évangile, je les vois dans les blogs créés par des laïcs. Cela entre dans le champ 
propre de leur activité, de leur vocation et de leur mission de baptisés dans l'Église et dans le monde.  

L'évangélisation par Internet  

La 44e Journée mondiale des Communications sociales qui aura lieu le 16 mai prochain aura pour 
thème : « Le prêtre et la pastorale dans le monde digital : les nouveaux médias au service de la 
Parole ». En choisissant ce thème, le Pape place l'urgence d'une évangélisation par le monde digital 
et du monde digital dans le cadre de l'Année sacerdotale. Il s'agira d'« encourager les prêtres à 
affronter les défis qui naissent de la nouvelle culture numérique » comme l'a souligné le communiqué 
de presse. Mais à mon sens, il ne s'agit pas là d'un appel à tous les prêtres à créer leurs propres 
blogs. Il s'agit plutôt d'un appel aux prêtres à s'entourer de laïcs compétents pour la mise en œuvre de 
leurs sites paroissiaux ou de mouvements, un appel à collaborer, un appel à accompagner les laïcs 
qui se lancent (ou qui se sont déjà lancés) dans l'évangélisation par Internet. C'est un appel à voir 
comment nous pouvons aider les internautes à discerner les sites catholiques de ceux qui se 
réclament comme tels mais ne le sont pas toujours.  

Les médias réduisent souvent l'Église au Pape et à quelques cardinaux. Raison de plus pour que les 
évêques et les prêtres laissent toute leur place aux laïcs sur Internet. L'Action catholique consistait à 
évangéliser le même par le même, l'ouvrier par l'ouvrier, l'étudiant par l'étudiant, la femme par la 
femme, le patron par le patron, etc. Il nous faut retrouver cette intuition en ce qui concerne Internet, et 
si ce n'est évangéliser Internet, du moins évangéliser par Internet. Seule la présence de chrétiens 
laïcs compétents et éclairés sur Internet, s'exprimant en tant que chrétiens, pourra montrer qu'on ne 
peut réduire l'Église à sa hiérarchie et au Pape.  

Permettez-moi de décliner quelques propositions en ce sens : 

– Dans la jungle des offres gratuites et des possibilités médiatiques, les chrétiens doivent apparaître 
avec un plus. Ce « plus » n'est pas un gadget, c'est le levain absolument indispensable pour que la 
pâte monte, c'est la lampe dans la maison, c'est le phare dans la nuit du monde et de nos vies. Mais il 
est absolument nécessaire de venir sur le marché du Net avec ce « plus ».  

– L'Église ne peut pas toucher tout le monde, en même temps, avec les mêmes contenus, sur les 
mêmes médias. Elle ne peut pas apparaître avec un discours monolithique. Les vies sont diverses, le 
monde est segmenté, l'Église se doit de diversifier son offre. Qui veut-on rejoindre, où, comment, 
pourquoi et pour quoi faire, pour mener vers quoi ? Tout ceci ne doit-il pas être pensé avant toute 
création de site ?  

– Bien mesurer avant toute mise en ligne la manière dont telle ou telle image, tel ou tel propos 
pourront être entendus, reportés, colportés, interprétés. On peut mettre en ligne en connaissance de 
cause, mais on ne devrait jamais être surpris par les réactions et courir après les démentis et les 
rectifications. Si l'on est surpris par une réaction, c'est que l'on a mal analysé la situation avant de 
parler, et qu'on n'a donc pas été suffisamment à l'écoute. Bien réfléchir avant, et être spontané et 
réactif malgré tout. Le web est la culture du spontané.  

– Il y a plus de vingt-cinq ans, je disais que les cathédrales du XXIe siècle seraient médiatiques. 
Aujourd'hui, ces nouvelles cathédrales sont à construire sur Internet. Dans l'histoire de l'Église, alors 
que la charité se faisait inventive pour répondre aux nouveaux besoins, les anciennes structures 
subsistaient. Pour nous aussi, tout en assurant la vie de nos paroisses et de nos diocèses, nous 
devons avoir le souci de continuer à être là où sont les gens, là où le monde change, et donc de nous 
rendre sur You Tube, My Space, Facebook et autres. Ce n'est certes pas sans question, quelle forme 
de lien social se tisse entre les connectés ? Ces réseaux posent la question des frontières de 
l'intimité. Je ne ferai que mentionner les questions autour du rapport à la vérité et à l'identité, au temps 



 5

et à l'espace, je l'ai déjà mentionné, le rapport à la culture, mais devons-nous être absents pour 
autant ?  

– Ce ne sont pas les jeunes qui ne viennent plus vers l'Église, c'est l'Église qui est loin de leur monde. 
En surfant sur Internet, en allant sur n'importe quel site de rencontre comme Facebook on se rend 
bien compte du besoin de communiquer, du besoin d'une rencontre et d'un dialogue authentiques. 
L'authenticité pour eux est signe de vérité. Nous devons donc promouvoir une présence chrétienne 
sur le web, faite d'opérateurs, prêtres inclus, maîtrisant certes les techniques de communication, mais 
sachant aussi offrir des espaces pour la recherche, la rencontre, le dialogue, la prière.  

– Réfléchir au branding (7) visant à travailler la notoriété et l'image. Le Pape Jean-Paul II savait poser 
des gestes symboliquement chargés de sens. Seule l'écoute du monde d'une part, et l'écoute du Dieu 
de l'Évangile d'autre part, peuvent permettre de nous positionner là où l'on ne nous attend pas, de 
surprendre, de faire tomber les idées fausses sur l'Église.  

Ces diverses pistes ne doivent pas donner à penser qu'on peut résoudre les problèmes de 
communication de l'Église par de simples mesures de communication au risque d'être de ces 
« cymbales retentissantes » dénoncées par saint Paul, de ces instruments qui sonnent creux. Il nous 
faut être d'abord et avant tout habités. « La forme, c'est le fond qui remonte à la surface » disait 
l'écrivain Victor Hugo. « L'agir suit l'être », disait saint Thomas d'Aquin, et avant lui Aristote. Nous 
agissons selon ce que nous sommes. Nous donnons à voir ce que nous sommes.  

Certains croient qu'Internet n'est que du virtuel ou du superflu. Tous nous connaissons des prêtres, 
des évêques pour qui Internet est le dernier de leurs soucis et continuent leur pastorale comme si 
Internet n'existait pas. Or Internet fait de plus en plus partie intégrante de la vie quotidienne. En n'y 
étant pas présent, on se coupe d'une bonne partie de la vie des gens. Et lorsqu'on y est, ce que l'on y 
donne à voir est inséparable de ce que l'on est. D'ailleurs, d'une manière naturelle, à moins d'être 
complètement paranoïaque, on prend ce que l'on perçoit pour la réalité ; et à moins d'être un parfait 
manipulateur, on donne à percevoir ce que l'on est. Il ne peut y avoir dichotomie complète entre l'être 
et le paraître dans l'esprit des gens, et je pense que nos sites et nos blogs disent beaucoup plus sur 
nous que nous ne l'imaginons.  

Ceci m'amène à aborder la question du témoignage, du témoignage chrétien, du témoignage du 
chrétien, de celui qui s'est laissé habiter par l'Esprit du Christ.  

Voici ce que dit Nietzsche des martyrs dans son ouvrage L'Antéchrist : « Le ton avec lequel un martyr 
jette à la face du monde ce qu'il “tient-pour-vrai” exprime déjà un niveau si bas de probité 
intellectuelle, une telle indifférence bornée pour le problème de la vérité, qu'il n'est jamais nécessaire 
de réfuter un martyr. […] On peut être assuré que, sur ce point, la modestie, la modération augmente 
en fonction du degré de conscience que l'on apporte aux choses de l'esprit. […] Les martyrs ont fait 
tort à la vérité… Maintenant encore, il suffit d'une persécution un peu rude pour donner un renom de 
respectabilité au plus banal des sectarismes » (8). Pour Nietzsche, le martyre n'est pas autre chose 
que l'expression d'un fanatisme. Mais s'il ne différencie pas le fanatique du vrai martyr, c'est bien 
parce que les vrais martyrs sont rares. Nietzsche dénonce « le ton avec lequel un martyr jette à la 
face du monde ce qu'il “tient-pour-vrai” ». Faisons donc l'examen des sites Internet qui se déclarent 
« chrétiens ». Lesquels peuvent ne pas donner prise à une telle accusation ? Combien sont de vrais 
témoins du Christ ? Combien peuvent se dire exempts de vérités assénées, exempts 
d'autosatisfaction, de dogmatisme, de langue de bois, de raccourcis, d'aveuglements, et même de 
manques d'amour, d'espérance, de foi même ?  

Le site chrétien doit être un éveilleur de consciences  

Le concile Vatican II, lorsqu'il traite de l'athéisme, nous invite à faire notre examen de conscience à ce 
sujet : « Certes, ceux qui délibérément s'efforcent d'éliminer Dieu de leur cœur et d'écarter les 
problèmes religieux en ne suivant pas le « dictamen  » de leur conscience ne sont pas exempts de 
faute. Mais les croyants eux-mêmes portent souvent à cet égard une certaine responsabilité » 
(Gaudium et spes, 19).  



 6

Un site Internet chrétien doit s'occuper du monde et non se couper du monde. Il doit éviter la langue 
de bois, éviter d'être lui-même idéologue cherchant à imposer sa vérité. Un site doit être ouvert au 
dialogue et au débat tout en montrant qu'il ne transigera pas avec certains principes acceptés par tous 
et partout. Il doit se contenter de proposer la vérité du Christ, fermement, tendrement, humblement. Et 
s'il s'agit de rendre compte de l'espérance qui est en nous à ceux qui en demandent raison (cf. 1 P 3, 
15), que ce soit « avec douceur et respect » dit saint Pierre.  

Le faux témoin du Christ cherche à exaspérer, cherche la provocation. Le vrai témoin du Christ, c'est 
sans le vouloir qu'il exaspère. Le site chrétien doit donc exaspérer sans provoquer. S'il vient à agacer, 
ce doit être comme on peut l'être soi-même lorsque notre conscience nous agace à nous pousser au 
bien et à éviter le mal. Le site chrétien se doit d'être un éveilleur de consciences en misant sur l'attrait 
de tout homme à la bonté, à la vérité, à la beauté.  

Nous avons parfois tendance dans l'Église à séparer l'Église et le monde, le sacré et le profane. C'est 
oublier que Jésus ne fait pas une telle distinction, ou plutôt, la distinction est autre, elle passe par la 
frontière de notre cœur. « Qui n'est pas contre nous est pour nous », dit-il aux disciples qui s'étonnent 
qu'il y ait des miracles chez les autres (Mc 9, 40). Ce qui invite à élargir l'espace de notre tente. Saint 
Augustin disait déjà au sujet de l'Église : « Beaucoup de ceux qui semblent en dehors sont au dedans 
et beaucoup qui paraissent au dedans sont en dehors » (De bapt. V, 27). Et le P. François Varillon a 
cette formule lapidaire : « L'Église est le monde en tant qu'il accueille le don de Dieu ».  

À trop faire la distinction entre médias profanes d'un côté et médias intra-ecclésiaux de l'autre, on 
prend le risque de la ghettoïsation, de la victimisation, sans entendre ce que le monde a à dire de 
l'Église, ce qu'elle en comprend, comment elle le ressent, sans chercher non plus à savoir comment 
elle peut être présente à tous les médias.  

Mais, heureusement, plus que jamais, Internet redistribue les cartes, nous fait descendre de notre 
piédestal, de notre chaire magistrale, nous fait sortir de nos ghettos, de nos sacristies. Pape, 
cardinaux, évêques, prêtres, fidèles laïcs, nous intégrons avec Internet une agora, un espace libre et 
spontané où tout se dit sur tout, où tout le monde peut débattre de tout, une agora virtuelle où les 
internautes se font une idée sur tel ou tel sujet au gré de leur pérégrination, de leur recherche, voire 
de leur zapping. L'internaute catholique ne déroge pas à cette règle. Tout en adhérant librement à la 
foi de l'Église, il veut se faire une opinion par lui-même, être le seul juge de là où se trouve son bien. Il 
surfe donc sur Internet en fonction de ses centres d'intérêt, de là où il en est dans sa quête, et il 
exerce son jugement en fonction de là où il en est dans sa foi et ses connaissances.  

Qu'un fidèle, ou que tout homme, se fasse son opinion par lui-même peut faire peur aux pasteurs que 
nous sommes. Nous aimerions protéger les plus faibles et les plus vulnérables. Mais il nous faut 
trouver des solutions autres que la censure et l'interdit pour cela. La censure est toujours une 
mauvaise réponse, même quand elle se pare des meilleures intentions du monde. Elle apparaît 
toujours comme erratique et arbitraire, et donc en fin de compte comme totalitaire. Or, la vérité n'a pas 
besoin de nous pour s'imposer. Le concile Vatican II le rappelle : « La vérité ne s'impose que par la 
force de la vérité elle-même qui pénètre l'esprit avec autant de douceur que de puissance » (Dignitatis 
humanae, 1). Un acte de foi qui ne serait pas un acte libre n'aurait aucune valeur. « La dignité de 
l'homme exige de lui qu'il agisse selon un choix conscient et libre, mû et déterminé par une conviction 
personnelle et non sous le seul effet de poussées instinctives ou d'une contrainte extérieure » 
(Gaudium et spes, 17).  

Prévenir sans censurer, avertir sans interdire  

Le Pape Benoît XVI, dans sa dernière Encyclique, nous invitait à lier « vérité » et « amour » dans nos 
vies (9). Il ne peut y avoir de vérité sans amour ni d'amour sans vérité. La vérité sans amour est froide 
et l'amour sans vérité est aveugle. Prévenir sans censurer, avertir sans interdire, expliquer plutôt 
qu'imposer, tel doit être notre souci pastoral en ce qui concerne tout site et blog se déclarant 
catholiques ou administrés par des catholiques. Nous ne serons crédibles que si nous témoignons de 
la vérité dans l'amour, de la vérité de l'amour, de l'amour dans la vérité.  



 7

Le monde s'intéresse peu au fait que l'Église soit gardienne de la foi ou de sa foi – quelle religion n'a 
pas son instance de régulation et ne cherche pas à se protéger des déviances possibles en son sein ? 
Le monde attend de l'Église qu'elle vive d'une foi renouvelée, il attend de voir l'impact d'une telle foi 
dans la conduite du monde.  

Internet est aussi un outil, et comme tel il n'est pas porteur de morale. Mais il est utilisé par des 
hommes porteurs de morale, capables d'en user en bien comme en mal. Comme tout outil 
démultipliant les capacités humaines, il est porteur de menaces comme de potentialités. Tout dépend 
de l'usage qu'on en fait. La moralisation d'Internet ne se fera pas sans la moralisation des hommes, et 
en premier lieu de nous-mêmes. Quel Christ donnons-nous à voir sur nos sites ?  

Ce que disait Paul VI dans Evangelii nuntiandi il y a trente-quatre ans peut être appliqué à Internet : 
« Pour l'Église il ne s'agit pas seulement de prêcher l'Évangile dans des tranches géographiques 
toujours plus vastes ou à des populations toujours plus massives, mais aussi d'atteindre et comme de 
bouleverser par la force de l'Évangile les critères de jugement, les valeurs déterminantes, les points 
d'intérêt, les lignes de pensée, les sources inspiratrices et les modèles de vie de l'humanité, qui sont 
en contraste avec la Parole de Dieu et le dessein du salut » (Evangelii nuntiandi, 19) (10).  

Avant de terminer je voudrais souligner un point d'attention tout particulier, celui des plus pauvres, je 
cite : « L'une des (préoccupations) les plus importantes […] se réfère à ce que l'on appelle aujourd'hui 
le “fossé numérique”, une forme de discrimination qui sépare les riches et les pauvres sur la base de 
l'accès, ou du manque d'accès, aux nouvelles technologies de l'information » (11).  

Les individus, les groupes et les nations doivent avoir accès aux nouvelles technologies afin de 
prendre part au bénéfice promis par le développement afin de ne pas rester encore plus en arrière. Il 
est impératif, je cite maintenant le Pape Jean-Paul II, « il est impératif que le gouffre qui éloigne les 
bénéficiaires des nouveaux moyens d'information et d'expression de ceux qui n'y ont pas encore 
accès ne devienne pas une cause insurmontable d'injustice et de discrimination ».  

Tout comme la croix a son montant vertical et horizontal, ainsi doit être notre évangélisation sur la 
toile : horizontale par son étendue, verticale par sa profondeur et sa qualité.  

Pour terminer, permettez-moi de citer un écrivain français, Jules Renard : « Quelques gouttes de 
rosée sur une toile d'araignée, et voilà une rivière de diamants ». Puissent les quelques gouttes de 
rosée que nous déposons sur l'immense toile Internet la transfigurer aux yeux de tous en rivière de 
diamants. Merci pour votre présence et votre attention.  

La Fédération française de la presse catholique (FF PC) 
La Fédération française de la presse catholique (FFPC), créée en 1995, regroupe la presse 
catholique, régionale et nationale : le Centre national de presse catholique (CNPC) qui réunit 24 titres 
publiés par 10 entreprises de presse, diffusant sur un an 120 millions d'exemplaires ; l'association de 
la Presse catholique régionale (APCR) qui rassemble la totalité des 26 hebdomadaires de province 
avec un tirage cumulé de 7 millions d'exemplaires annuels ; la Fédération nationale de la presse 
locale chrétienne (FNPLC) qui regroupe une douzaine de fonds communs nationaux, régionaux ou 
départementaux, et des associations de périodiques paroissiaux – 2 000 journaux catholiques locaux 
affichant un tirage cumulé de 20 millions d'exemplaires par an.  
En 2001, l'Association de la presse des mouvements et services d'Église (APMS), qui regroupe 21 
titres de la presse des mouvements et services d'Église, représentant plus de 7 millions 
d'exemplaires, a rejoint la FFPC.  
La FFPC rassemble ainsi l'ensemble de la presse catholique française. Elle représente une 
distribution annuelle de plus de 150 millions d'exemplaires.  
Partenaire naturelle des instances professionnelles et ecclésiales, elle est présente dans les débats 
sur les enjeux éthiques, théologiques et pastoraux de la communication. Elle apporte son concours 
dans le domaine de la formation pour les journalistes et questions liées à la communication et à la vie 
de l'Église. C'est elle qui a en charge l'organisation de rencontres entre professionnels de la presse, 
notamment les Journées d'études François de Sales à Annecy (Savoie) (1).  
Source : www.presse-catholique.org 
(1) Elles ont lieu cette année les 21 et 22 janvier et ont pour thème « Médias, opinions publiques et 
Église, que retenir de la dernière “crise catholique” ? ».  



 8

 
(*) Sous-titres et notes de La DC.  
(1) Voir le dossier consacré à cette affaire dans DC 2009, n. 2419, p. 235-255.  
(2) DC 2009, n. 2421, p. 337-346.  
(3) DC 2009, n. 2422, p. 368.  
(4) DC 2009, n. 2421, p. 319.  
(5) Les émoticônes (mot composé d'émotion et icône) sont de petits symboles graphiques que les 
internautes utilisent pour transmettre une émotion, une réaction, une sensation…  
(6) LOL est l'acronyme en argot Internet et en langage SMS de l'expression anglaise « Laughing Out 
Loud  » qui signifie « rire à gorge déployée ». En français, la tendance est d'utiliser l'acronyme 
équivalent « MDR » pour « mort de rire ».  
(7) Le branding consiste à asseoir une marque (brand). Le terme est surtout employé dans le domaine 
du marketing.  
(8) L'Antéchrist (1895) est l'une des œuvres majeures de Friedrich Nietzsche (1844-1900) où le 
philosophe conteste vigoureusement l'interprétation chrétienne de l'existence et du rôle des martyrs.  
(9) DC 2009, n. 2429, p. 753 et suiv.  
(10) DC 1976, n. 1689, p. 4.  
(11) « L'Église et Internet ». Texte du Conseil pontifical pour les Communications sociales : DC 2002, 
n. 2267, p. 313-327.  



 9

Dans la marmite de potion numérique - Le défi d'une parole d'Église à 
l'ère du « zap » et du « clic » 

 
Conférence de Bertrand Ouellet  

Lors de la conférence qu'il a prononcée à Rome le 14 novembre 2009 (1), 
Bertrand Ouellet, secrétaire général de l'Assemblée des évêques catholiques du 
Québec (AECQ), a approfondi des analyses développées au Congrès mondial de 
l'Union catholique internationale de la presse (UCIP) de Sherbrooke (Canada) 
en 2007 (2). Son intervention avait alors montré les risques et les chances que 
la révolution numérique représente pour les chrétiens. Cette fois, de façon 
humoristique, il se sert de deux images – celle de la marmite du druide et celle 
du trésor du scribe – pour expliquer comment nous sommes transformés par la 
révolution numérique et comment, de ce fait, le message de l'Église doit être 
articulé pour être pertinent et compréhensible.  

 
Texte de la Conférence des évêques catholiques du Québec (*)  

Permettez-moi de commencer en citant saint Paul : « Comment croire si on n'a pas entendu ? 
Comment entendre si personne ne proclame ? » (Rm 10, 14). Et nous pouvons ajouter pour notre 
temps : mais comment proclamer si les gens ne nous comprennent plus ? Voilà le défi dont je veux 
parler aujourd'hui. Celui d'une parole d'Église qui soit compréhensible à l'ère numérique.  

Si nous sommes ici aujourd'hui – évêques, prêtres, chercheurs, professionnels de la communication, 
ou même bidouilleurs – c'est que nous ressentons la même urgence que Paul. « Annoncer l'Évangile, 
écrivait-il aux Corinthiens… c'est une nécessité qui m'incombe. Malheur à moi si je n'annonçais pas 
l'Évangile » (1 Co 9, 16). Pour traiter de ce défi d'une parole d'Église à l'ère numérique, je vais 
formuler deux questions :  

· Premièrement : Comment sommes-nous changés par la révolution numérique (« the Digital 
Revolution  ») ?  

· Et deuxièmement : comment articuler une parole d'Église qui soit pertinente et compréhensible pour 
les personnes de ce temps qui sont changées de cette façon ?  

Concédons au départ que nous nous aventurons dans ce qui est encore largement une terra 
incognita. Que la culture de l'ère numérique est encore en pleine formation. Que tout change vite et 
changera encore. Ce que je vous présenterai est donc autant de l'ordre de l'intuition que de 
l'observation.  

À chacune de mes deux questions j'associerai une image : 

· À la première (« Comment sommes-nous changés… ? »), j'associerai l'image de la marmite du 
druide. Elle est annoncée dans le titre de cette conférence, « Dans la marmite de potion numérique ». 
C'est évidemment une allusion au monde des fameux Gaulois des bandes dessinées, Astérix et 
Obélix, qui ont 50 ans cette année. J'y reviendrai dans un instant.  

· À la deuxième question, (« Comment articuler une parole d'Église… »), j'associerai l'image du trésor 
du scribe. Il s'agit du « scribe devenu disciple du Royaume des Cieux » dont Jésus dit qu'il sait « tirer 
de son trésor du neuf et du vieux ». C'est ce que nous tenterons de faire, nous aussi : tirer de notre 
trésor du neuf et du vieux. La démarche que je vous propose nous conduira donc, en deux temps, de 
la marmite du druide au trésor du scribe.  

Obélix, vous le savez sans doute, est tombé dans la marmite de potion magique quand il était petit. Il 
en est ressorti complètement changé pour toujours. La potion lui a donné une force surhumaine. Mais 



 10

nous sommes devant une autre marmite. La marmite d'un autre druide, Révolutionnumérix. 
L'inventeur de la potion qui fait « zap » et « clic ».  

Le « zap » renvoie, bien sûr, à la télécommande dont on se sert lorsqu'on regarde la télévision, 
laquelle, à l'ère numérique, nous offre des centaines de canaux sans compter toutes sortes d'autres 
services. Avec la télécommande, nous zappons. Et le « clic », c'est ce que font ces souris qui sont 
jumelées à nos ordinateurs. Avec la souris, nous cliquons. Le « zap » évoque les médias de masse, 
devenus ou en train de devenir numériques, et le « clic », celui des ordinateurs devenus personnels et 
portes d'entrée à Internet. Ensemble, ils sont pour moi emblématiques de ce temps. C'est pourquoi 
j'aime parler de l'ère ou de la génération du « zap » et du « clic ». Les gens de ma génération qui ont 
goûté à la potion de Révolutionnumérix en ressentent déjà les effets. Mais ceux qui sont tombés 
dedans quand ils étaient petits – ces bidouilleurs, hackers (3), hacktivistes (4) et autres script kiddies 
(5) dont nous a parlé hier « petit frère Bruno » (6) –, eux ils n'ont pas connu autre chose. Comme 
Obélix, ils sont bien différents des autres Gaulois que nous sommes. Ils s'expriment différemment, ils 
communiquent différemment et je crois bien qu'ils voient le monde différemment et même qu'ils 
pensent différemment. Et nous, nous espérons pouvoir parler pour qu'ils nous comprennent.  

1. Dans la marmite du druide Révolutionnumérix  

J'en viens donc à la première question : Comment sommes-nous changés par la révolution 
numérique ? Je ne peux évidemment pas me mettre dans la peau d'un bidouilleur né en 1991 (comme 
« petit frère Bruno »). Mais j'ai tout de même été un des premiers à puiser dans la marmite de 
Révolutionnumérix. J'ai commencé à manipuler l'informatique en 1971, bien avant donc que les 
ordinateurs ne soient « personnels » (et que les bidouilleurs de ce monde ne soient nés) et après tout 
ce temps, je vois bien en moi les effets de cette potion. Je vais donc personnaliser la question, qui 
devient : comment, moi, Bertrand, suis-je changé par la potion numérique ? Il sera intéressant, 
pendant l'échange qui suivra, de comparer nos expériences.  

En comparant comment je m'informe, aujourd'hui, comment j'écris, comment j'organise mes idées, 
comment je prépare une conférence… en comparant tout ça avec les souvenirs de ma formation 
académique, universitaire, je prends conscience de changements importants. Je choisis d'en retenir 
six qui m'apparaissent particulièrement significatifs.  

1.1 Premier changement que j'observe chez moi   : j'ai maintenant un outil de travail universel.   

Quand je compare ma façon de travailler aujourd'hui avec ce que je faisais quand j'étais étudiant, il y a 
trente ou quarante ans, il y a une différence majeure qui saute aux yeux : j'ai maintenant un outil de 
travail universel. Cet outil me sert autant pour le travail que pour les loisirs. Il me sert à lire et à écrire. 
Il me sert à communiquer et à m'informer. Il me sert pour la comptabilité et pour la recherche. Il me 
sert à faire de la vidéo et de la photo. Il s'agit bien sûr de l'ordinateur personnel. Or, ce qui est plus 
significatif, le même outil sert dans toutes les disciplines. Si vous êtes journaliste, vous travaillez avec 
un ordinateur personnel, vous êtes branché à Internet et vous gardez vos documents en format 
numérique. Si vous êtes un créateur, un artiste, si vous faites de la photo, de la vidéo ou du cinéma, 
vous travaillez avec le même ordinateur personnel, vous êtes branché à Internet et vous gardez 
également vos productions en format numérique. Si vous êtes un chercheur, un scientifique, un 
ingénieur, vous travaillez avec un ordinateur personnel, vous êtes branché à Internet, etc. Et de même 
si vous êtes musicien ou pasteur… Pour le travail intellectuel, scientifique ou artistique ; dans les arts, 
les sciences, les communications… on retrouve les mêmes ordinateurs, les mêmes accès à Internet, 
les mêmes appareils de communication, les mêmes supports pour l'information. Tous manipulent 
images et sons, textes et graphiques… Là où, pendant des générations, on voyait un grand fossé – 
entre les arts et les sciences, entre les humanités et la technique – le numérique, le multimédia et les 
communications établissent des ponts. Les instruments et l'environnement de travail des uns et des 
autres se ressemblent de plus en plus. On peut penser que c'est un peu comme lorsqu'on parle la 
même langue : il est plus facile de se comprendre.  

Certains ont comparé ce contexte émergent à celui de la Renaissance, où un homme comme Léonard 
de Vinci pouvait être à la fois à l'aise avec les instruments et les méthodes des arts comme avec ceux 
des sciences. Donc, au niveau des instruments et de l'environnement de travail, certaines frontières 
auxquelles nous étions habitués deviennent moins marquées. Nous sommes en train de vivre une 



 11

sorte de décloisonnement entre les disciplines. Des passerelles se créent. Verrons-nous, par 
exemple, de nouveaux types d'artistes ou de scientifiques, plus polyvalents, des Léonard de Vinci 
version troisième millénaire ? Et quel impact cela aura-t-il sur les modes d'expression, sur l'imaginaire 
et sur le sujet qui nous préoccupe particulièrement, sur la façon de parler de l'expérience religieuse ? 
Et si c'est déjà évident pour ma génération, qu'est-ce que ce sera pour ceux et celles qui n'ont pas 
connu autre chose ? Qu'est-ce que ce sera pour les jeunes qui sont « tombés dedans quand ils 
étaient petits » ? Voilà donc un premier changement significatif dû à la révolution numérique.  

1.2 Deuxième changement que j'observe chez moi   : je pense de plus en plus comme une 
souris.   

Je parle, bien sûr, de ces souris qui font « clic », pas de celles que les chats pourchassent. 

Le « clic » nous a habitués à relier et à organiser les informations par des « liens ». Sur Internet, nous 
cliquons sur des liens. De « clic » en « clic » on peut rapidement se retrouver très loin du sujet initial et 
parcourir parfois de longs périples, dans un dédale de documents et de pages interreliés.  

La logique qui préside à ce genre de quête d'information est celle de l'association des idées. Une idée 
en appelle une autre et, de fil en aiguille, de lien en lien, de clic en clic, j'approfondis une question 
sans cependant avoir une idée claire d'un début et d'une fin. On est très loin de l'organisation 
systématique d'une table des matières ou du plan d'une dissertation.  

Ce genre d'approche et d'organisation des contenus – par association d'idées et par mots- clés – est 
en train d'engendrer une nouvelle façon d'écrire, une nouvelle façon de présenter un sujet : le plan 
systématique et séquentiel est remplacé par la juxtaposition de capsules thématiques, brèves.  

C'est de plus en plus évident quand on regarde comment évoluent et se transforment les ma- gazines 
et les journaux : on voit se multiplier les textes courts et les encadrés. La une de certains grands 
quotidiens – comme celle du journal La Presse, de Montréal, réputé comme « le plus grand quotidien 
français d'Amérique » –, a complètement changé d'aspect et ressemble maintenant plus à une page 
web qu'à une page de journal traditionnel. D'où la question : si on lit, si on pense et si on s'exprime de 
plus en plus souvent par association d'idées plutôt que par une logique systématique, quel impact cela 
aura-t-il sur la culture ? sur le processus créatif ? sur la logique sous-jacente à nos discours et à nos 
échanges ? Et quel impact cela aura-t-il sur le langage de l'expérience religieuse ? Et surtout sur les 
attentes des gens par rapport à notre langage religieux ?  

Et ici encore, qu'est-ce que ce sera pour ceux qui sont nés avec la souris dans la main, qui n'ont pas 
connu autre chose ? Pour qui tout ça n'est pas un changement, mais la normalité des choses…  

1.3 Troisième changement que j'observe chez moi   : je me suis habitué à l'interactivité dans 
mes rapports avec l'information.   

Il s'agit là d'une nouveauté de l'ère numérique dont il est encore difficile de mesurer l'impact à long 
terme. Depuis toujours, nous avions accès à l'information par des documents qui ne pouvaient pas 
être modifiés, qu'ils aient été gravés dans la pierre, imprimés sur du papier ou fixés sur pellicule. Les 
erreurs, les coquilles étaient définitives. Pour retoucher un document, il fallait attendre une réédition.  

Dans ce contexte, il y avait une sorte de rapport d'autorité avec tout ce qui était imprimé ou gravé. 
Verba volent, scripta manent, disait-on, « les paroles s'envolent, les écrits restent ». Et on sait ce que 
signifie, dans une culture traditionnelle, la référence aux Écritures, qu'il s'agisse de lois ou de textes 
religieux. Pilate pouvait bien dire : « Ce qui est écrit, est écrit ». Au contraire, à l'ère numérique, avec 
les sites web personnels, les blogs et toutes les possibilités de l'éditique multimédia, ce qui est écrit 
n'est jamais définitif et peut toujours être retouché, corrigé, effacé ou remplacé, et ce par un simple 
clic. Désormais, scripta volent…  

L'exemple de l'encyclopédie interactive Wikipédia, dont nous avons beaucoup parlé depuis quelques 
jours, en est une illustration bien connue : tout utilisateur peut amender, ajouter ou soustraire de 
l'information et le contenu des articles est en constante évolution.  



 12

Quel impact cette interactivité aura-t-elle, à long terme, sur notre rapport à l'information et sur notre 
conception de ce qui est fiable et vrai. Et, puisqu'on parle de vérité, comment des personnes qui sont 
nées et ont grandi dans cet environnement interactif aborderont-elles et recevront-elles le discours 
religieux, et notamment le rapport aux Saintes Écritures ? Dans la culture de l'interactivité et de la 
malléabilité de l'information et de l'écrit, quelle autorité permanente des Écritures peuvent-elles avoir ?  

1.4 Quatrième changement : je n'écris plus de la mê me façon.   

Conséquence de ce que je viens de dire, je n'écris même plus de la même façon. Je dirais, par 
analogie, que j'écris maintenant comme un sculpteur. J'ai appris à composer et à rédiger bien avant 
l'apparition des technologies numériques. À l'époque, un ordinateur, c'était un très gros appareil 
installé profondément dans les entrailles de l'Université et que seuls des initiés pouvaient approcher. Il 
n'y avait aucun rapport entre cette technologie de l'informatique et le domaine de l'écriture.  

Sans outils informatiques, préparer un texte, un article ou une conférence devait se faire assez 
systématiquement : après la phase de recherche et de réflexion, on préparait un plan, puis on 
rédigeait un brouillon, un premier jet. Tout naturellement, on commençait par le début. Comme vous le 
savez d'expérience, les logiciels aujourd'hui nous permettent d'être beaucoup plus libres dans le 
processus de création littéraire. Tout au long de la phase de recherche et de réflexion, je peux déjà 
formuler des phrases, composer des paragraphes, esquisser une section en sachant qu'il me sera 
très facile d'organiser et d'assembler le tout. Je sais aussi que je pourrai retoucher, ajuster, couper, 
insérer et peaufiner de mille façons le texte tant que je ne serai pas satisfait. Mon travail devient plus 
intuitif et plus proche de la création artistique : j'ai parfois l'impression d'être comme un sculpteur 
devant le bloc de marbre dont il fait ressortir, petit à petit, la forme qu'il a déjà vue en esprit. C'est 
beaucoup plus facile, à l'ère numérique, d'avoir un rapport similaire avec un texte. Il y a une sorte 
d'aller-retour incessant entre l'œuvre et l'auteur qui permet un ajustement progressif de l'un à l'autre. 
Et il devient très simple d'intégrer les intuitions ou les inspirations qui peuvent survenir à tout moment 
du processus : il n'est jamais trop tard.  

C'est ainsi que le texte de la présente conférence a été modifié plusieurs fois au cours des derniers 
jours, jusque tard hier soir, et il est malgré tout déjà disponible sur le web. Si j'avais aujourd'hui 
25 ans, je n'aurais rien connu d'autre. J'aurais intégré cette flexiblité et cette liberté dans la création 
dès ma formation. Je ne verrais pas ces technologies comme des améliorations, mais comme les 
outils normaux de la créativité. D'où la question : quelles sortes de penseurs, d'auteurs, quelles sortes 
d'artistes émergeront de ce nouveau contexte ? Et quel impact cela aura-t-il sur l'expression de la 
spiritualité ? Sur la création de nouveaux modes d'expression religieuse ?  

1.5 Cinquième changement   : je m'aperçois que, dans le domaine de l'informat ion, mon rapport 
au passé et à la mémoire est en train de changer.   

Pour fins d'illustration, permettez-moi de revenir brièvement quarante ans en arrière. Très jeune, je me 
suis intéressé à tout ce qui touchait l'astronomie et l'exploration spatiale. À l'âge de 15 ans, je me suis 
abonné à une revue spécialisée sur le sujet et j'ai gardé cet abonnement depuis. Je reçois toujours la 
revue par la poste, chaque mois. Et ce qui est plus important pour mon propos, j'en ai conservé tous 
les numéros.  

Cette collection me permet, si je le désire, de retrouver exactement où on en était, dans les 
connaissances et la recherche, à tel ou tel moment des quarante dernières années. Je peux, par 
exemple, sortir les numéros où il était question des expéditions sur la Lune ou des premières sondes 
sur Mars. La série de revues est comme une trace concrète, permanente et toujours visibles des 
quatre dernières décennies dans ce domaine.  

Si j'avais 15 ans aujourd'hui, il est sûr que mon premier réflexe ne serait pas de m'abonner au format 
imprimé de la revue, mais de consulter régulièrement, tous les jours, le site Internet correspondant. Je 
n'aurais pas à attendre un mois entre chaque parution et plusieurs mois entre un événement et le 
moment où il en est question dans la revue. Il est loin le temps où on attendait des semaines ou des 
mois avant que les photos prises par une sonde spatiale finissent par arriver dans les pages d'un 
magazine. Aujourd'hui, on les voit à mesure qu'elles arrivent de l'espace. Mais il y a un prix à payer 
pour tout ça. Oui, j'ai accès en permanence à une page d'accueil continuellement mise à jour. Oui, j'ai 



 13

accès presque instantanément aux plus récentes images, aux plus récentes découvertes. Oui, il y a 
bien des archives considérables mais je ne peux pas revoir le site et sa page d'accueil tel qu'ils étaient 
même il y a quelques heures, ou hier, ou le mois passé, ou l'année dernière. Alors que, dans ma 
collection de revues, je peux revoir toutes les pages de couverture depuis 1969, alors que je peux 
retrouver chaque numéro tel qu'il était, alors que je peux rafraîchir ma mémoire en revenant aux 
sources imprimées, le site Internet, lui, est toujours au présent.  

D'où la question : si l'ère numérique est celle de l'information instantanée et au présent, comment cela 
affectera-t-il notre rapport à la mémoire, au passé ? Et quel impact cela aura-t-il dans des domaines 
où la mémoire du passé est fondamentale, comme évidemment dans les traditions religieuses ?  

1.6 Sixième changement   : je me suis habitué à exercer un nouveau pouvoir,  le pouvoir de 
zapper.   

Parmi tous les changements apportés par les technologies numériques, l'un des plus notables est 
l'augmentation considérable du nombre de canaux de télévision. À la maison, j'ai maintenant accès à 
des centaines de canaux. Et je peux « zapper » avec ma télécommande aussi souvent que je le veux, 
quand je le veux, selon mes intérêts, mes goûts, mes disponibilités, mon horaire ou simplement mes 
humeurs du moment.  

La dynamique de la relation entre l'émetteur et le récepteur est ainsi profondément transformée. Le 
pouvoir de décision a changé de mains. À l'ère du zap, la seule parole qui est entendue est celle que 
l'on veut bien entendre. Si, au journal télévisé, quelqu'un me déplaît – un politicien, par exemple, ou 
un journaliste mais aussi un théologien et même, qui sait ? un évêque – je peux instantanément aller 
voir ailleurs. Je zappe. Si un sujet m'ennuie, je zappe. Si une opinion m'exaspère, je zappe. Si tous les 
citoyens adoptent la même attitude, le danger est grand de voir chacun s'enfermer dans une sorte de 
cocon ou de bulle idéologique sur mesure : chacun pourrait n'écouter et ne voir que les émissions qui 
conviennent à ses goûts, à ses opinions et à ses humeurs. À la limite, on risque de ne plus s'exposer 
qu'à ses propres idées et à ceux qui les partagent. Alors que le droit à l'information et la liberté de la 
presse devraient conduire à une population plus informée et mieux informée, se pourrait-il que le 
pouvoir de zapper inverse le processus et permette à chacun de naviguer dans un univers où tout le 
monde pense comme lui et où rien ne le dérange ou le remette en question ? Hier, dans l'atelier 
francophone, le P. Gabriel Nissim (7) a évoqué une idée semblable dans une formule frappante : « Je 
vais chercher mon lointain semblable et non pas mon prochain différent ».  

Voilà donc les premiers effets de la potion du druide Révolutionnumérix, d'après ma petite expérience 
personnelle. Je vois des passerelles se créer entre les arts et les sciences, les humanités et la 
technique. Je pense de plus en plus comme une souris. Je me suis habitué à considérer l'information 
comme malléable.  

J'écris comme un sculpteur. Mon rapport au passé et à la mémoire se transforme. Et j'ai le pouvoir de 
zapper. On pourrait sans doute identifier bien d'autres changements, apporter des nuances et 
compléter le tableau. Mais je crois que le portrait que je viens de tracer suffit pour illustrer la nature et 
l'envergure des transformations en cours. Et qu'est-ce que ce serait si je n'avais rien connu d'autre ? 
Si j'étais tombé dedans quand j'étais petit ? Si rien de cela ne m'apparaissait comme un changement, 
mais comme la normalité des choses ?  

Ce sont là, à mon avis, des exemples concrets des nouveaux langages et des nouveaux 
comportements qu'évoquait le Pape Jean-Paul II, dans un passage célèbre de l'encyclique 
Redemptoris missio. « Il faut, écrivait-il, intégrer le message [évangélique] dans cette “nouvelle 
culture” créée par les moyens de communication modernes ». Une nouvelle culture qui « vient 
précisément de ce qu'il existe de nouveaux modes de communiquer avec de nouveaux langages, de 
nouvelles techniques, de nouveaux comportements ». (Redemptoris missio [1990, 37] (8).  

Mais il ne suffit pas de constater de tels changements, si importants soient-ils. Notre but reste une 
parole d'Église intelligible dans la société, la culture qui vit ces changements. Ce qui me conduit 
maintenant à la deuxième question que j'ai annoncée tout à l'heure. Nous passons de la marmite du 
druide au trésor du scribe.  



 14

2. Dans le trésor du scribe  

Je rappelle la question : comment articuler une parole d'Église qui soit pertinente et compré-hensible à 
l'ère numérique ? 

J'y répondrai à partir d'une conviction : il y a dans la culture de l'ère numérique des pierres d'attente, 
des points d'ancrage pour l'expérience religieuse chrétienne. Nous avons dans notre héritage 
chrétien, dans ce que j'appelle « le trésor » de l'Église, des atouts qui correspondent très bien à ces 
pierres d'attente, à ces points d'ancrage. Notre trésor, le trésor de l'Église, c'est 2000 ans de vie 
chrétienne. 2000 ans d'expérience de foi, de recherche, de prière, d'enseignement. Une foule de 
témoins, de saints, de pasteurs, de martyrs, de maîtres spirituels. Comme le scribe devenu disciple du 
Royaume des Cieux, cherchons maintenant dans notre trésor pour en tirer du neuf et du vieux. Je vais 
proposer six (encore !) pistes de réflexion.  

2.1 L'étonnement de Capharnaüm.   

J'ai parlé du pouvoir de zapper. Le pouvoir de zapper, c'est notamment le pouvoir de refuser une 
information. C'est le pouvoir de faire taire instantanément une parole que l'on ne veut pas entendre. 
C'est peut-être le plus grand défi qu'a à relever aujourd'hui toute autorité, en particulier toute autorité 
enseignante, y compris, bien sûr, l'autorité magistérielle. Car, devant le pouvoir de zapper, l'argument 
d'autorité n'a aucun poids. Il est rendu totalement inopérant, sans efficacité.  

Il n'a même pas le temps de s'exprimer que… zap ! il a été chassé, repoussé du revers de la main, 
d'une simple pression sur un bouton. Y a-t-il donc encore de la place, dans la culture numérique, pour 
quelque forme d'autorité enseignante que ce soit ? C'est évidemment une question capitale pour 
l'Église. Comment éviter d'être zappée ?  

Alors, comme le scribe devenu chrétien, cherchons dans notre trésor. J'y trouve un exemple qui me 
paraît convenir tout à fait pour relever ce défi du zap. Il nous faut revenir dans la synagogue de 
Capharnaüm, lors du passage de Jésus, tel que décrit par saint Marc. « (Tous) étaient frappés de son 
enseignement, écrit l'évangéliste, car il enseignait comme ayant autorité, et non pas comme les 
scribes » (Mc 1, 21). Et non pas comme les scribes.L'étonnement est suscité par une autorité qui n'est 
pas comme celle des scribes. Une autorité qui ne s'impose pas par le recours à d'autres autorités. 
Une autorité qui n'est pas livresque ou fondée sur des documents. Mais une autorité qui jaillit de la 
personne qui parle. Une autorité qui est reconnue, sans être ni décrétée ni imposée. Une autorité qui 
est de l'ordre de l'expérience et du témoignage. Voilà la seule autorité qui peut retenir le doigt qui 
s'apprête à appuyer sur le bouton pour zapper. Voilà l'autorité qui non seulement suscite l'étonnement 
mais garde l'intérêt et l'attention.  

Le pouvoir de zapper est mis en échec par la parole du témoin. Celui-ci ne peut revendiquer d'autre 
autorité que celle que l'auditeur lui reconnaît en vertu de l'authenticité évidente de sa parole et de son 
expérience de Dieu.  

Des mots de Paul VI résonnent ici, une génération plus tard, avec une actualité étonnante. 
Rappelons-nous ce passage éblouissant de l'exhortation apostolique Evangelii nuntiandi : « Le monde 
qui, paradoxalement, malgré d'innombrables signes de refus de Dieu, le cherche cependant par des 
chemins inattendus et en ressent douloureusement le besoin, le monde réclame des évangélisateurs 
qui lui parlent d'un Dieu qu'ils connaissent et fréquentent comme s'ils voyaient l'invisible. » (Paul VI, 
Evangelii nuntiandi, [1975], 76) (9).  

Première piste, donc : à l'ère numérique, il faut susciter de nouveau l'étonnement de la synagogue de 
Capharnaüm. 

2.2 Une rencontre sur la route de Gaza.   

Deuxième piste. Après le pouvoir de zapper, considérons maintenant le pouvoir de cliquer. Le pouvoir 
non plus de refuser mais de choisir. Des fournisseurs d'information par Internet, nous attendons qu'ils 
mettent tout en ligne, pour le moment ou la situation où nous en aurons besoin. Nous n'en voulons 



 15

pas avant !... mais juste au bon moment. Et alors, nous ne voulons attendre que le temps d'un clic ! 
Nous voulons obtenir réponse à tout, sur le champ mais pas avant. Seulement quand nous le 
voudrons. L'intérêt pour la spiritualité et pour l'expérience religieuse se manifeste de la même façon. 
Le temps n'est pas aux maîtres qui se présentent avec un message qu'il faut écouter.  

On ne veut pas des offres qui anticipent les demandes, des réponses qui précèdent les questions. Il 
faut attendre que surgissent les questions, sans savoir quand elles viendront ni sur quoi. Car ce temps 
est bien un temps de recherche. Une recherche parfois intense, insistante, pointue. Une recherche qui 
ne suit pas les chemins établis, qui ne commence pas nécessairement par le commencement. Une 
recherche qui commence par cliquer ici et là, qui suit les méandres des hyperliens et de la toile, qui 
comme je l'ai suggéré pense comme une souris.  

Qu'y a-t-il dans notre trésor qui corresponde à cette attente de la culture actuelle ? Le modèle 
d'expérience religieuse qui convient à ce contexte est celui du cheminement et de l'accompagnement. 
De l'expérience intense qui fait jaillir les questions.  

C'est alors, et alors seulement, – quand la question jaillit – qu'il faut y répondre, pas avant. Et il faut y 
répondre vite, sur le champ, dans le temps d'un clic, avec toute la compétence possible.  

Ce modèle remonte aux origines de l'Église. Il évoque des figures bibliques comme celles des deux 
disciples d'Emmaüs (Lc 24) ou celle du fonctionnaire éthiopien sur son char, sur la route de Gaza (Ac 
8) : des gens qui s'interrogent, cherchent, demandent l'aide d'un passant, l'écoutent et finalement font 
le saut de la foi. Le rôle du passant qui est là, qui écoute, qui répond aux questions quand elles 
surgissent, qui propose la foi quand il est sollicité, voilà le rôle qu'il nous faut jouer maintenant, comme 
Philippe auprès du fonctionnaire éthiopien sur la route de Gaza.  

C'est le rôle à la fois essentiel et difficile de la personne ressource. Essentiel, parce qu'il permet 
d'avancer de questions en questions, et difficile, parce qu'il ne faut jamais les précéder. Il exige de 
nous compétence et humilité, science et service.  

Deuxième piste, donc : l'ère du clic est une ère propice à l'éveil spirituel, à l'écoute et à 
l'accompagnement. À l'ère numérique, il faut tirer les leçons des rencontres du chemin d'Emmaüs et 
de la route de Gaza.  

3. La symphonie des charismes  

Troisième piste. L'un des signes des changements en cours suite à la révolution numérique est la 
fragmentation, la segmentation. 

Les nouveaux médias qui apparaissent ne sont plus des médias de masse, mais des médias 
spécialisés. Ils s'adressent à des publics précis, bien délimités. Éventuellement, l'auditoire ne sera 
plus une « masse » à laquelle on s'adresse collectivement mais des individus : des individus qui 
sélectionnent leurs programmes, qui aménagent leur propre grille horaire, qui regardent et consultent 
ce qui correspond à leurs intérêts, à leurs valeurs et à leurs options, quand ils le veulent, où ils le 
veulent. C'est l'ère des réponses personnalisées et des services sur mesure.  

Pour faire un jeu de mots, je dirai qu'aux médias de masse succède une masse de médias. Des 
médias sur mesure, si on veut, et donc finalement le contraire du média de masse. Il ne faut surtout 
pas penser qu'on peut simplement ajouter Internet à notre liste habituelle des médias, comme on le 
fait malheureusement dans certains documents : il y avait l'imprimé, la radio, le cinéma, la télévision et 
maintenant on ajoute Internet. Non, Internet n'est pas un nouveau média de masse. C'est tout autre 
chose.  

Les gens baignant dans cet environnement de segmentation des publics et des marchés ne se 
satisfont plus de propositions générales ou de modèles uniques offerts à tous. Partout ailleurs dans 
leur vie, ils s'attendent à des réponses personnalisées, adaptées spécifiquement à leurs besoins et à 
leurs attentes. Le modèle unique – une taille pour tous ! – est disqualifié. Il en est de même dans le 
domaine religieux.  



 16

La communication chrétienne – la parole sur l'expérience religieuse chrétienne – doit dans ce 
nouveau contexte prendre plusieurs visages. L'heure est aux approches spirituelles multiples, à une 
expérience d'Église présentée comme une symphonie d'expériences. On ne peut plus présenter une 
seule façon d'être chrétien, catholique.  

Or, sur ce plan, la tradition chrétienne bimillénaire est très riche. Plus que jamais, ici, l'image du trésor 
est particulièrement appropriée. Les exemples de familles spirituelles chrétiennes, grandes et petites, 
sont nombreux et variés. L'histoire de l'Église regorge de témoins, de mouvements et de 
communautés de toutes sortes, reflétant la multiplicité des personnes et des charismes. Cet héritage 
chrétien multiforme est aujourd'hui un avantage et un atout précieux. Il faut y puiser et le mettre en 
valeur. Ce sera une richesse inestimable à l'ère des médias fragmentés et spécialisés.  

Le phénomène actuel de la multiplication de nouveaux mouvements et familles spirituelles est en ce 
sens un signe des temps : cette nouvelle diversité survient justement dans un contexte culturel qui 
appelle de plus en plus une diversité de propositions d'expériences. On peut y voir l'œuvre de l'Esprit.  

Certains craindront l'individualisme et l'éclatement. Ce sont des dangers réels. Mais multiplicité des 
voix ne veut pas dire cacophonie. L'expérience religieuse chrétienne doit prendre l'allure d'une 
majestueuse symphonie où toutes les notes, tous les instruments ont leur place. La génération de 
l'ère numérique l'exige.  

C'est évidemment une voie exigeante. Car ça suppose que ceux et celles qui portent et font la 
communication chrétienne connaissent leur héritage dans toute sa richesse s'ils veulent être en 
mesure d'y puiser. C'est une exigence de compétence, de formation permanente, 
d'approfondissement continuel pour être capable d'offrir une parole pertinente et adaptée, répondant 
aux attentes pointues des publics actuels.  

Troisième piste, donc : à un univers culturel segmenté et fragmenté doit correspondre, à l'ère 
numérique, la symphonie des charismes.  

4. De la pyramide à la toile  

Quatrième piste. L'une des images emblématiques de l'ère des médias de masse – avant donc que 
commence l'ère numérique – est la tour de transmission. Plantée sur une colline, voire sur une 
montagne, elle peut émettre son signal pour une vaste région. Ultimement, elle aura 40 000 kilomètres 
de haut et s'appellera « satellite géostationnaire ».  

Le modèle de communication sous-jacent est celui du message qui vient de haut et qui est destiné au 
grand nombre. L'image implicite est celle de la pyramide : tout vient du sommet, tout est dirigé vers la 
base. C'est une image qui associe au message une notion de pouvoir, d'autorité « haut placée ». 
C'est un modèle qui convient bien aux grandes structures, qu'elles soient politiques, commerciales ou 
religieuses.  

Bien sûr, il ne faut pas minimiser ou déprécier la valeur de ce modèle du message transmis depuis un 
sommet. Il n'est pas sans correspondance dans les représentations de la mission chrétienne. Il 
continue d'être source d'inspiration et de motivation pour l'annonce de l'Évangile : du sermon sur la 
montage (Mt 5-7) à l'envoi à toutes les nations (Mt 28, 19) et au discours de Pierre à la Pentecôte (Ac 
2), l'image du héraut porteur d'une bonne nouvelle pour la multitude reste une référence.  

Cependant, à l'ère numérique, une autre image tend à prendre de plus en plus de place : celle de la 
toile, du réseau. Elle est puissamment portée par le développement d'Internet et du web. Or, quand on 
pense à Internet, on ne pense ni à un centre ni à un sommet. On pense à des points interreliés, à des 
nœuds, à des « sites ». La toile est faite de liens entre une multitude de points qui peuvent tous être 
émetteurs et récepteurs. On pense non à un message qui vient d'une source, mais à une multitude 
d'échanges et de contacts interactifs. On ne se demande pas où est le centre ou le sommet d'Internet. 
On s'insère dans un réseau. Et un réseau de réseaux.  



 17

Ce réseau est planétaire. Si l'ère des médias de masse a donné naissance à l'image du « village 
global », l'ère numérique engendre celle du « réseau global ». Je crois qu'il y a là une occasion pour 
vivre et présenter d'une nouvelle façon une dimension fondamentale de l'expérience religieuse 
chrétienne, à savoir la dimension ecclésiale. Voilà une des plus belles pierres précieuses de notre 
trésor.  

Car l'Église est née sous la forme d'un réseau. Un réseau de petites communautés dispersées sur le 
pourtour de la Méditerranée. Un réseau uni par des apôtres itinérants et un échange de 
correspondance rendu possible par les voies de communication de l'empire romain. Le recueil des 
épîtres apostoliques, dans le Nouveau Testament, atteste de la riche diversité de ce réseau de 
communautés.  

L'imaginaire classique nourri par la culture des médias de masse favorise la compréhension des 
organisations en termes de pyramide. La présentation de l'Église n'y échappe pas. « Les médias 
réduisent souvent l'Église au Pape et à quelques cardinaux », constatait Mgr Jean-Michel di Falco 
Léandri dans son allocution au début de ce congrès (10). Mais à l'ère de la toile, c'est un autre visage 
de l'Église qu'il faut mettre en valeur : celui d'un vaste réseau où d'innombrables Églises locales 
incarnent en tous lieux l'unique Église. Un réseau riche d'une incroyable diversité culturelle.  

Un réseau qui permet de mettre en évidence le rôle de rassemblement dans l'unité joué, au niveau 
local, par le ministère épiscopal et au niveau universel, par le ministère pétrinien.  

Vivre et présenter l'Église comme réseau. Voilà une notion qui « clique » dans la culture actuelle. 
L'expérience chrétienne comme insertion dans un vaste tissu d'échanges, d'interactions, de partage et 
de communion. Dans cette perspective, j'ai trouvé fort significatif qu'un représentant de Facebook ait 
dit que l'un des objectifs poursuivis par cette entreprise est de construire des communautés 
(« Building communities  »). Les nouvelles communautés sont des réseaux.  

Quatrième piste, donc : à l'ère numérique, il faut passer de la pyramide à la toile. 

5. Le «  chat  » de la Tradition  

Cinquième piste. J'en ai parlé en première partie : l'interactivité est devenue une réalité incontournable 
dans notre relation à l'information. Or, dans l'expérience chrétienne, il y a une réalité fondamentale qui 
de prime abord semble tout sauf interactive : la Tradition. N'y a-t-il pas là une somme 
d'enseignements et de lois qui, venant du passé, apparaissent comme figés une fois pour toutes ? La 
Tradition n'est-elle pas l'antithèse même de l'interactivité ? N'est-ce pas là un obstacle majeur dans la 
culture numérique ?  

Sur cette question, je voudrais signaler une réflexion publiée il y a une dizaine d'années par 
l'épiscopat québécois dans un document intitulé Annoncer l'Évangile dans la culture actuelle au 
Québec. « La tradition n'est pas simplement un réservoir d'énoncés ciselés, prêts à fournir des 
réponses à toutes nos questions présentes et à venir. La tradition est destinée avant tout à devenir 
une position d'altérité qui confronte l'expérience croyante et l'intelligence de la foi. La tradition remet 
en question et interroge les énoncés et les résultats d'une recherche croyante conduite par un 
individu. En somme, elle permet d'échapper à la subjectivité et de relativiser les prises de position 
personnelles. Elle rend catholique l'expérience chrétienne d'un individu en l'ouvrant à plus grand 
qu'elle-même. C'est dans ce dialogue avec la tradition qu'est authentifiée, ou non, l'expérience 
religieuse du croyant » (11).  

Il y a dans cette citation plusieurs qualifications du rôle de la Tradition qu'il faut souligner : 

– devenir une position d'altérité ; 

– confronter l'expérience croyante ; 

– remettre en question et interroger la recherche croyante d'un individu ; 



 18

– échapper à la subjectivité ; 

– relativiser les prises de position personnelles ;  

– rendre catholique l'expérience d'un individu en l'ouvrant à plus grand qu'elle-même. 

Ce sont toutes des expressions qui expriment une interaction. D'où la conclusion qui parle de 
dialogue : « C'est dans ce dialogue avec la tradition qu'est authentifiée, ou non, l'expérience religieuse 
du croyant ».  

Je trouve fort intéressante cette relecture de la Tradition en termes d'interaction : une interaction qui 
permet de crever la bulle de subjectivité dans laquelle, à l'ère du zap et du clic plus que jamais, il est 
possible de s'enfermer. C'est encore une fois une image de toile mais cette fois dans le temps plutôt 
que dans l'espace. Je crois qu'il y a là une voie de compréhension de l'expérience chrétienne de la 
tradition qui peut s'insérer de façon fructueuse dans la nouvelle culture.  

Cinquième piste, donc : à l'ère numérique, il faut redécouvrir la Tradition de l'Église comme une sorte 
de « chat  » à l'échelle des siècles, où chaque époque peut à son tour insérer sa voix à l'intention des 
générations à venir.  

6. Au seuil du Mystère  

Sixième et dernière piste. Sur nos ordinateurs portables et nos clés USB (12), ce que nous appelons 
encore un document peut maintenant contenir non seulement du texte, des données et des tableaux, 
mais également du son, de la musique, des images de synthèse, des séquences vidéo, etc.  

Notre relation à un « document » n'est donc plus seulement de l'ordre de la lecture. Elle peut aller 
jusqu'à l'immersion quand les frontières entre le réel et le virtuel sont franchies et que l'information 
devient simulation. Dans le nouvel environnement numérique où se combinent communication 
interactive, multimédia et réalité virtuelle, elle atteint le niveau de l'expérience. De fait, le concept de 
« réalité virtuelle » est l'un des plus étonnants qui soient apparus avec l'ère numérique. Mon 
dictionnaire définit encore « virtuel » comme le contraire de « réel ». Mettre les deux mots ensemble, 
comme dans « réalité virtuelle », c'est un peu comme parler de lumière obscure ou de bruit silencieux.  

Dans les mondes virtuels des jeux de simulation de plus en plus sophistiqués, tout est possible. La 
fantaisie, la science-fiction, les fantasmes semblent se concrétiser. Le merveilleux et la magie entrent 
dans l'ordre de l'expérience. Tout cela s'inscrit dans le prolongement d'un mouvement déjà commencé 
dans les médias traditionnels : le cinéma et la télévision, en particulier, sont devenus des médias où 
l'émotion et l'implication des spectateurs jouent un rôle primordial. Avec les technologies numériques 
et les réalités virtuelles, cette priorité de l'expérience et de l'émotion s'impose partout et le non-verbal 
devient très important.  

Je trouve là une autre pierre d'attente, un dernier point d'ancrage où un élément de notre trésor peut 
venir se connecter avec la culture de l'ère numérique.  

C'est en effet un contexte où le langage symbolique prend une importance renouvelée. C'est un 
terrain tout désigné pour le langage de l'expérience religieuse et du rituel. Il y a là dans notre liturgie 
des images et des symboles, des gestes et des rites qui vont au-delà des mots et des discours : la 
lumière et les ténèbres, le feu et l'encens, l'eau et les libations, la musique et le silence, le pain et le 
vin, les onctions et les aspersions, les icônes et les vitraux, les litanies et la psalmodie, les impositions 
des mains et les bénédictions… Tout cela peut trouver beaucoup de résonances dans une culture 
devenue familière avec le multimédia et l'imaginaire des jeux de simulation et des réalités virtuelles.  

Il faut miser sur notre très riche héritage symbolique, rituel et liturgique qui peut créer des ponts avec 
cette nouvelle culture qui décloisonne les langages et les modes d'expression et valorise le subjectif et 
l'expérience. La génération du zap et du clic est peut-être beaucoup plus ouverte que celle de ses 
parents à une expérience de type mystagogique. Ce qui a pu être un blocage pour une génération 
pourrait s'avérer un atout pour la suivante.  



 19

Sixième piste, donc : l'expérience liturgique pourrait s'avérer un des plus grands atouts de l'Église 
dans ses efforts pour communiquer avec la génération nouvelle. Dans la mesure, cependant, où elle 
misera à fond sur la richesse de ses symboles, sur la puissance évocatrice de ses rituels et sur son 
enracinement dans une tradition vivante. Dans la mesure où elle sera une expérience à vivre, et non 
un discours à écouter. Dans la mesure, enfin, où elle sera seuil du sacré et ouverture au mystère. 
Paradoxalement, elle sera alors d'autant plus parlante qu'elle sera non verbale. Je termine avec un 
souvenir qui va dans cette ligne.  

Il y a trente ans, j'ai participé à un voyage d'études en Terre sainte. Un jour, à Jérusalem, je m'étais 
rendu à la mosquée al-Aqsa, sur l'esplanade du Temple. Quelqu'un m'avait tout de suite indiqué par 
signe que je devais enlever mes souliers. Je me rappelle être passé sur le champ de mon état 
d'« étudiant-touriste » à celui de « pèlerin priant ». J'avais pénétré dans un espace sacré, comme 
Moïse devant le buisson ardent : « Retire tes sandales de tes pieds, car le lieu où tu te tiens est une 
terre sainte », lui avait dit Dieu.  

Peut-être faut-il qu'à l'ère numérique, la parole de Dieu à Moïse retentisse à nouveau : « Retire tes 
sandales »… 

www.intermirifica.net 
Le Conseil pontifical pour les Communications sociales, le Conseil épiscopal latino-américain (Celam) 
et Signis ont mis en place un nouvel annuaire des moyens de communication catholique, appelé 
www.intermirifica.net, du nom du document du concile Vatican II sur les communications sociales.  
Ce nouveau portail fonctionne sur le modèle du système de Wikipédia  : les utilisateurs peuvent 
remplir ou actualiser eux-mêmes les informations.  
Intermirifica.net fonctionne également comme moteur de recherche de radios, télévisions ou 
producteurs, en différentes langues et pays. Dans cet annuaire, les utilisateurs peuvent insérer les 
données générales de chaque moyen de communication : pays, langue, numéro de téléphone, e-mail 
et page web.  
Son objectif est d'encourager tous les moyens de communication catholique à communiquer entre 
eux. On peut faire partie de cet annuaire ou insérer les données d'un média en devenant un 
utilisateur-éditeur. Dans ce cas, on doit enregistrer ses données sur le site et être accepté par l'un des 
modérateurs qui peuvent être des représentants de bureaux de la communication au sein 
d'épiscopats, des représentants de Signis ou d'autres institutions de communication catholique.  
L'annuaire catholique www.intermirifica.net aspire à devenir les « pages jaunes » des moyens de 
communication dans l'Église. 
 
(*) Notes de La DC.  
(1) À l'occasion de la réunion de la Commission des évêques d'Europe chargés des médias (CEEM) 
qui a eu lieu du 12 au 15 novembre 2009. Voir aussi la conférence de Mgr di Falco Léandri p. 66-71.  
(2) DC 2007, n. 2389, p. 956-966.  
(7) Le P. Gabriel Nissim est dominicain, assistant ecclésiastique de Signis (Association catholique 
mondiale de communication). Il a été producteur de l'émission Le Jour du Seigneur.  
(8) DC 1991, n. 2022, p. 167.  
(9) DC 1976, n. 1689, p. 18.  
(10) Voir p. 70 § 2. 
(11) Assemblée des évêques du Québec, Annoncer l'Évangile dans la culture actuelle au Québec, 
Montréal, Fides, 1999, p. 71.  
(12) Une clé USB est un petit outil de sauvegarde et de stockage de données qui remplace les CD-
ROM et les disquettes. 
(3) Pirates informatiques. 
(4) Contraction de hacker et activiste, l'hacktiviste infiltre les réseaux informatiques, au service de ses 
convictions politiques.  
(5) Script kiddie désigne un pirate informatique néophyte.  
(6) « Petit frère Bruno » est le pseudonyme d'un jeune hacker suisse invité au Vatican lors de la 
réunion de la CEEM pour aider l'Église à pénétrer la mentalité des jeunes pirates informatiques. 
« Petit frère Bruno » a créé une entreprise et travaille avec ceux qui souhaitent vérifier leur système 
de sécurité informatique.   
 


